
١٤٣٧هـ-١٤٣٨هـ



العنوان:خطب الجمعة / توثيق و تحقيق/المجلد الثاني عشر/الجزء الاول
سة - مركز العميد الدولي للبحوث والدراسات النَّاشر: العتبة العبَّاسية المقدَّ

الإعداد: قسم الموسوعات و المعجمات 
التحقيق: شعبة الدراسات و النشرات 

التصميم و الاخراج : حسين عقيل - حسين شمران 
عدد النّسخ: ٥٠٠

رقم الايداع في دار الكتب و الوثائق العراقية ٢٦١١ لسنة ٢٠١٦م
سة  حقوق النَّشر والتَّوزيع محفوظة للعتبة العبَّاسية المقدَّ

 مركز العميد الدولي للبحوث والدراسات.





 العتبة العباسية المقدسة. قسم الشؤون الفكرية والثقافية. مركز العميد الدولي للبحوث والدراسات.

   قسم الموسوعات والمعجمات

 خطب الجمعة. الجزء الثاني عشر : توثيق وتحقيق لسنة (٢٠١٦م)- (١٤٣٧-١٤٣٨هـ) / اعداد مركز  

 العميد الدولي للبحوث والدراسات، قسم الموسوعات والمعجمات.- الطبعة الاولى.- كربلاء، العراق :

 العتبة العباسية المقدسة، قسم الشؤون الفكرية والثقافية، مركز العميد الدولي للبحوث والدراسات، قسم

.الموسوعات والمعجمات، ١٤٣٨ هـ. =٢٠١٧

مجلد ؛ ٢٤ سم     

.المصادر     

.١. خطبة الجمعة. ٢. الخطب الدينية الإسلامية--الشيعة. ٣. الوعظ والإرشاد. الف. العنوان     

BP183.6 .A9 2017 VOL. 12 PT.01-02

مركز الفهرسة ونظم المعلومات  



الحمد الله العلي العظيم حمدَ العارفين بآلائه وآياته والصلاة والسلام على 
وسفن   ￯الهد أئمة  آله  وعلى  دٍ  مَّ َ محُ المرسلين  سيد  وهادينا  وشفيعنا  وحبيبنا  نبينا 

النجاة المعصومين الهداة 

ا بعدُ : أمّ

د لمرجعيتنا الأمينة على مواصلة العمل الجادّ لتوثيق   فإنّ العهد منّا يتجدّ
خطب الجمعة وتحقيقها في خطة مرسومة لفريق العمل الذي يواصل الليل بالنهار 
لإنجاز مهمات النسخ والتحقيق والمراجعة اللغويّة وقد استطعنا بعونه تعالى إصدار 
والثاني  الأول  والمجلد  م   ٢٠١٥ عام  في  الجمعة  لخطب  والثاني  الأول  المجلدين 
لخطب الجمعة في عام ٢٠١٤ م وها نحن نصدر بعد جهود متواصلة خطب الجمعة 
س وآتت أكلها  في عام ٢٠١٦م وهو العام الذي أينعت فيه ثمار فتو￯ الدفاع المقدَّ
وإشاعة  القويم  الدين  معالم  طمس  أرادت  التي  الظلام   ￯قو على  الحقّ  بانتصار 
واليابس  الحرث  وأحرقت  فساداً  الأرض  في  وعاثت  العالم  في  الإرهابي  الفكر 
س عن الدين  العليا في النجف الاشرف بالدفاع المقدَّ الدينية  لكنّ فتو￯ المرجعية 
مدن  فتحررت  وأباطيلهم  خرافاتهم  سيل  وأوقفت  سحرهم  أبطلت  سات  والمقدّ
العراق الواحدة تلوَ الأخر￯ وها هي الموصل ومدن العراق الأخر￯  تر￯ النور 

المقدمة



س  من جديد بجهاد القوات المسلحة العراقية وتضحيات الحشد الشعبي الذي تأسّ
بفضل تلك الفتو￯ المباركة لتحرير الأرض والعِرض من دنس الدواعش المجرمين.

ا لنا لمواصلة الجهود لإنجاز  إنّ إنجاز خطب عام ٢٠١٦م يعدّ حافزاً قويًّ
السنوات الأخر￯ في مجلدات تضع بين أيدي الباحثين موضوعات فقهية وأصولية 
لما  والاستنباط  والبحث  للدراسة  تصلح  واقتصاديّة  وسياسيّة  وعقيديّة  وتاريخيّة 
ا موضوعات  تناولته الخطب من موضوعات لها أهمية كبيرة في الفكر الإسلامي لأنهّ
الفكرية  القضايا  معالجة  في  السلام  عليهم  المعصومين  الأئمة  منهج  اعتمدت 
هم  جدّ به  جاء  ما  د  يجدّ الذي  الأصيل  الإسلامي  فكرهم  من  جوانب  وأوضحت 
لىَّ االله عليه وآله-ويلقي الأضواء على النصوص القرآنيّة الكريمة بحسب  محمد -صَ
الآخر  الثقل  م  أنهّ من  وآله  عليه  االله  لىَّ  صَ االله  رسول  به  وصفهم  لما  الإلهي  القصد 

للقرآن الكريم. 

في  الدراسات  إليه  تفتقر  الجمعة  خطب  تحمله  الذي  المهم  الجانب  وهذا 
عليهم  المعصومين  الأئمة  فكر  الباحثين  لجفوة  شديداً  افتقاراً  الإسلامي   الوطن 
ا  نصوصً وأهدروا  عظيمة  فكرية  ثروة  فأضاعوا  قصد  غير  أو  قصد  عن  السلام 
الأئمة  منهج  إحياء  وهي  والمهمة  النادرة  الخصيصة  هذه  ومن  عظيمة  مقدسة 
المعصومين عليهم السلام يكتسب مشروعنا بتوثيق الخطب وتحقيقها أهميّة خاصة 

ويحمل سمات متميّزة .



ولا شكّ في أن هذا المشروع لم يكن لير￯ النور لولا الرعاية الكريمة من 
ه ومن لدن  الصافي دام عزّ السيد أحمد  العباسية  للعتبة  المتولي الشرعي  لدن سماحة 
رئيس قسم الشؤون الفكرية والثقافية سماحة السيد ليث الموسوي دام توفيقه.   

والمشاريع  المشروع  هذا  لإنجاز  المسير  لمواصلة  قنا  يوفّ أن  تعالى  االله  ندعو   
الأخر￯ التي نسعى إلى إنجازها على أكمل وجه خدمة لعقيدتنا وديننا ولنيل رضى 

االله تعالى ولكي نحظى ببركات أوليائه ومن االله التوفيق.

رئيس قسم الموسوعات والمعجمات



لشهر ٨
كانون الثاني

 ٢٠١٦م

ربيع الأول 
ربيع الثاني
١٤٣٧هـ



الجمعة ٢٠ربيع الأول
١كانون الثاني 

 بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة ٢٧ ربيع الأول
٨كانون الثاني

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي 

الجمعة٤ربيع الثاني
١٥ كانون الثاني

 بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة١١ربيع الثاني
٢٢كانون الثاني

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي 

الجمعة١٨ربيع الثاني
٢٩كانون الثاني

 بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



١٠



الجمعة ٢٠ ربيع الاول ١٤٣٧ هـ
الموافق ١ كانون الثاني ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

ده؛ فاستوجب  ه الفطرة أن تثبته وتوحّ الحمد الله الذي ألهم الخلق أن تعبده، ووجّ
الحمد بإلهامه، وضاعف به ضروب إنعامه، وأشهد أن لا إله إلاّ االله وحده لا شريك له، 
ه وصفوته  هه عماّ لا يرضاه، وأشهد أنّ محمداً  عبده ورسولُ ن سواه، وأنزّ ده عمّ أوحّ
من العوالم، وخيرته من خلقه، صلوات االله وسلامه عليه وعلى آله المعصومين من المآثم، 
المستجمعين للمكارم. أوصيكم عبادَ االله تعالى وقبل ذلك أوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى، 
ومراقبته في ظواهركم وسرائركم؛ فإنّ المؤمن دائم الرقابة لربّه، دائم المحاسبة لنفسه، 
واعتبروا بأحوال الأمم من قبلكم ؛ لتصبروا على ما ابتلاكم االله تعالى به؛ فتفوزوا بعظيم 

الدرجات وجزيل المثوبة.

ا الإخوة والأخوات، سلامٌ عليكم جميعاً من ربٍّ رحيم غفور ورحمةٌ منه   أيهّ
ا  ذَ وبركات، ما زلنا في رسالة الإمام الصادق لشيعته ومحبّيه التي قال عنها : ((هَ
إلى  نصل  م ))(١)،  كُ ورِ هُ ظُ اءَ  رَ وَ وهُ  بِذُ نْ تَ لاَ  وَ وهُ  لُ قِ اعْ وَ وهُ  مُ هَّ فَ تَ وَ بِهِ  وا  ذُ خُ فَ االلهِ  بُ  أَدَ ا  نَ بُ أَدَ
ث فيه الإمام عن مسألة الابتلاء ابتلاء االله تعالى لعباده، وأنّ  هذا المقطع الذي يتحدّ
١-الكافي: الشيخ محمد بن يعقوب الكليني (ت ٣٢٩هـ)، تحقيق علي أكبر الغفاري ، دار الكتب الاسلامية طهران 

، ط٤ : ٨ /١٢.                     

ده؛ فاستوجب  ه الفطرة أن تثبته وتوحّ الحمد الله الذي ألهم الخلق أن تعبده، ووجّ
١١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



 : منا كيف نواجه هذا الابتلاء ، فيقول ة والرخاء، ويعلّ هذا الابتلاء يكون في الشدّ
وا االلهَ أَنْ  لُ مَّ سَ نِينَ ثُ مِ ُؤْ مُ المْ هُ بَاعَ تْ أَ هُ وَ بِيَاءَ نْ َّا ابْتَلىَ بِهِ أَ ابِهِ ممِ تَ مْ فيِ كِ يْكُ لَ ا قَصَّ االلهُ عَ وا مَ بَّرُ تَدَ ((فَ
م ))(١). اهُ طَ ي أَعْ ثْلَ الَّذِ اءِ مِ خَ الرَّ ةِ وَ دَّ الشِّ اءِ وَ َّ الضرَّ اءِ وَ َّ ءِ فيِ السرَّ بَلاَ لىَ الْ َ عَ برْ مُ الصَّ يَكُ طِ عْ يُ

ا الإخوة والأخوات، في هذه الخطبة سنبين أن الابتلاء سنّة االله في الأرض،   أيهّ
ث عن ألوان الابتلاء، وما   وأن لهذا القانون الإلهيّ الثابت حكمته وفلسفته، ثم نتحدّ

ة والرخاء، ووسائل دفع هذا الابتلاء. يكون منه في الشدّ

بمعنى  الإلهيّ  الابتلاء  أنّ  الشريفة  والأحاديث  القرآنية  الآيات  بيّنت  لاً  أوّ
لكلّ  منه  دّ  لابُ الإلهيّ  القانون  هذا  وأنّ  الأرض،  في  االله  سنّة  والامتحان،  الاختبار 
القرآنية  الآيات  في  ورد  لذلك  وكافرين؛  مؤمنين  الأفراد  ولكلّ  والشعوب،  الأمم 
وَ  هُ لاً وَ مَ نُ عَ سَ مْ أَحْ كُ يُّ مْ أَ كُ وَ لُ بْ ))(٢) لماذا؟ ((لِيَ يَاةَ َ الحْ تَ وَ َوْ قَ المْ لَ ي خَ قوله تعالى: ((الَّذِ
مْ لاَ  هُ ا وَ نَّ وا آمَ ولُ وا أَن يَقُ كُ َ بَ النَّاسُ أَن يُترْ سِ ))(٣) ثم في آية أخر￯: ((أَحَ ورُ فُ يزُ الْغَ زِ الْعَ
 (٤)(( بِينَ اذِ نَّ الْكَ مَ لَ يَعْ لَ وا وَ قُ دَ ينَ صَ نَّ االلهُ الَّذِ مَ لَ يَعْ لَ مْ فَ لِهِ بْ ينَ مِن قَ ا الَّذِ نَّ تَ دْ فَ قَ لَ نُونَ * وَ تَ فْ يُ
فيها  ابتلاء واختبار خلق  دار  الدنيا، فهي  الحياة  منه؛ وهو شأن  دّ  أمر لابُ الابتلاء  إذن 
القرآنية. وأفضل البشرية  بيّنت هذه الآية  الإنسان؛ لكي يختبره االله تعالى ويمتحنه كما 
وهم الأنبياء تعرضوا للابتلاء كما يذكر الإمام الصادق  في رسالته . وتختلف درجة 

الاختبار وشدته من شخصٍ الى آخر. 

ا الإخوة، إنّ المؤمن يمرّ بامتحاناتٍ متوالية في كلّ مراحل حياته، ولا تخلو  أيهّ
من  تخلّص  أنّه  ر  يتصوّ فلا  ظالم  حاكم  من  أو  ظالم  من  تخلّص  إذا  الاختبار،  من  الحياة 
، فبعد أن يخلّص االله تعالى عباده المؤمنين من هذا الحاكم الظالم سيبتليهم  الابتلاء، كلاّ
إيمان  في  زيدَ  ما  وكلّ عليهم،  الظالم  بتسليط  به  مروا  الذي  الامتحان  من  أشدّ  بامتحان 

١- الكافي: ١٣/٨.
٢- الملك:٢.

٣-  الملك:٢.                                                           
٤- العنكبوت: ٢ـ٣.

مْ لاَ  هُ ا وَ نَّ وا آمَ ولُ وا أَن يَقُ كُ َ بَ النَّاسُ أَن يُترْ سِ )) ثم في آية أخر￯: ((أَحَ ورُ فُ يزُ الْغَ زِ الْعَ ١٢



ر  نوفّ نذكر هذه الأمور لكي  إنّما  الشريف؛  زيدَ في بلائه، كما ورد في الحديث  الإنسان 
حال  هو  كما  والامتحانات،  الاختبارات  هذه  في  للنجاح  والتهيّؤ  الاستعداد  لأنفسنا 
للنجاح في الاختبار، ولذلك وسائل سنبيّنها من اجل  يستعدّ ويتهيّأ  أن  دّ  الطالب لابُ

النجاح في هذا الاختبار.

أيّتها المؤمنات، إذا زيد في بلائكم اكتشفوا من هذه الابتلاءات  ا المؤمنون  أيهّ
فلا  الابتلاء،  هذا  خلال  من  يختبركم  أن  أراد  تعالى  االله  عند  مرتبةً  لكم  أنّ  وتزايدها 
ر المؤمن أنّ هذا الابتلاء نقمة بل هو نعمة من االله تعالى، لذلك ورد في الحديث  يتصوّ
))(١)، فأفضل  ثَلُ مْ َ الأْ ثَلُ فَ مْ َ مَّ الأْ ونَ ثُ يُّ صِ مَّ الْوَ ونَ ثُ بِيُّ ءً النَّ دَّ النَّاسِ بَلاَ الشريف: ((أَنَّ أَشَ
دُ  مِنُ بَعْ ُؤْ تَلىَ المْ بْ يُ هم ابتلاءً ومواجهةً للأذ￯ والمشاكل، ((وَ الناس - وهم الأنبياء - أشدّ
فَ  خُ نْ سَ مَ وَ هُ  ؤُ بَلاَ تَدَّ  اشْ هُ  لُ مَ عَ نَ  سُ حَ وَ هُ  نُ إِيماَ حَّ  نْ صَ مَ فَ لِهِ  ماَ أَعْ نِ  سْ حُ وَ نِهِ  إِيماَ رِ  دْ قَ لىَ  عَ
مِنُ  ُؤْ ه ))(٢). وفي حديث عن الإمام الكاظم  يقول: ((المْ ؤُ لَّ بَلاَ هُ قَ لُ مَ فَ عَ عُ ضَ هُ وَ نُ إِيماَ
تان نضع في إحداهما  الكفّ ئِه ))(٣) هاتان  بَلاَ يدَ فيِ  زِ نِهِ  إِيماَ يدَ فيِ  زِ ماَ  لَّ كُ انِ  ِيزَ المْ تَيِ  فَّ كَ ثْلُ  مِ
ة المقابلة الابتلاء؟ فإذا زادت كفة الإيمان زادت كفة الابتلاء؛ لذلك  الإيمان ،وفي الكفّ
حينما ير￯ الإنسان المؤمن تتابع الابتلاءات عليه، لا يخرج من ابتلاء حتى يدخل في آخر 
فلا يظننَّ أنه انتقام فيضجر منه، بل ذلك نعمة من االله تعالى لكي يرفع منزلته ولأسبابٍ 

.￯أخر

دّ منه وهي سنّة االله تعالى جرت  ا الإخوة والأخوات، الابتلاء أمر لابُ إذن أيهّ
وما  الابتلاء؟  من  الغرض  فما  البشر،  أفراد  جميع  وعلى  والشعوب  الأمم  جميع  على 

حكمته؟ نذكر هنا بعض الأهداف التي وردت في الآيات القرآنية.

القرآن  الإيمانية، وقد أشار  الصفات  أن تظهر حقيقة الإيمان وحقيقة   : أولا   
على  م  وأنهّ مؤمنون  م  أنهّ عوا  يدّ أن  عباده  من  يكتفي  لا  تعالى  فاالله  ذلك،  إلى  الكريم 

١-الكافي:  ٢٥٩/٢.
٢-م. ن:  ٢٥٢/٢.

٣-تحف العقول: ٤٠٨، الأمالي، للطوسي: ٦٣١.

مِنُ  ُؤْ . وفي حديث عن الإمام الكاظم  يقول: ((المْ ه )) ؤُ لَّ بَلاَ هُ قَ لُ مَ فَ عَ عُ ضَ هُ وَ نُ إِيماَ
١٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ل عليه ،وغير ذلك من الصفات؛  استعداد للجهاد والتضحية في سبيله ، والصبر والتوكّ
الطالب  ذلك  ومثال  الصفات،  هذه  تظهر  وأن  الإيمان  حقيقة  يُظهر  أن  المطلوب  بل 
 ، الذكي المجتهد في دروسه، هل يُكتفى بذلك لكي يُعطى درجة عالية في النجاح؟ كلاّ
دّ أن يُعرض الى الامتحان لتظهر حقيقة اجتهاده ، وحقيقة فهمه للمواد فيُعطى هذه  لابُ
أن  ضوئها  في  ويستحقّ  معينة،  كلية  في  مثلاً  يقبل  ضوئها  وفي   ، يستحقّ  التي  الدرجة 
دّ  ِدٌّ وذكيّ بل لابُ يُعطى مسؤوليةً وموقعاً في المجتمع، فلا يُكتفى بأن يقال: إنّ فلاناً مجُ
من الامتحان، كذلك المؤمنون ،ففي زمن الإمام الحسين  كثير من الناس، عشرات 
موالون،  م  وأنهّ   الحسين للإمام  محبّون  م  أنهّ عون  يدّ الآلاف  مئات  ربّما  بل  الآلاف 
، لا بد من يتعرضوا  ليا فيها؟ كلاّ عاء لكي ينالوا الجنّة والمراتب العُ هل يُكتفى بهذا الادّ
ين،  للامتحان والاختبار. سيكون الإمام الحسين  في مواجهةٍ مع الظالمين والمستبدّ
وتتطلّب هذه المواجهة الجهاد والصبر والتضحية بالنفس والمال والحياة الدنيا والزوجة 
اً ويُظهر هذا الاستعداد سينال  والأولاد والقتل في سبيل االله تعالى، فمن يكون مستعدّ
الجنّة والمرتبة الرفيعة، لذلك نجح القليل وسقط الكثير في هذا الاختبار . نُعطي مثالاً 
نْ  مَ البلدان،  من  غيره  أو  البلد  هذا  في  عليكم  ظالم  يُسلّط  الحاضر:  الوقت  من  آخر 
بدنياه وما شاكل ذلك،  ي  أن يضحّ استعداد  الظالمين؛ لأنّه على غير  الى  منكم سيركنُ 
من  الكثير  ويخسر  الظالمين،  الى  يركنْ  فلا  بالدنيا  ي  يضحّ أن  استعداد  على  منكم  ومن 
الإيمان؟  حقيقة  يظهر  حتى  ويصبر  الظلم،  ل  ،ويتحمّ وامتيازاته  وموقعه،  وماله  دنياه 
نْ منكم  وإذا تخلّصت من الظالم سيأتيك ابتلاء آخر ستكون هناك عصابات داعش،  مَ
منكم  نْ  مَ م ))(١)؟  اكُ ادَ عَ َنْ  لمِ وٌّ  دُ عَ وَ مْ  الاكُ وَ َنْ  لمِ الٍ   وَ ((مُ عائه  ادّ وفي  زيارته  في  صادق 
م ))(٢)؟ من منكم على استعداد  كُ عَ وزَ مَ فُ أَ مْ فَ كُ عَ نْتُ مَ نِي كُ تَ يْ لَ ا  صادق حينما يقول: ((يَ
دة في ميدان العمل،  دّ أن تظهر حقيقةً متجسّ ي وأن يجاهد؟ هذه الصفات لابُ أن يضحّ
ي بدنياه؟ أن يفارق  من منكم على استعداد أن يجاهد؟ من منكم على استعداد أن يضحّ

١-كامل الزيارات ، لابن قولويه جعفر بن محمد (ت٣٦٧)هـ، دار المرتضوية، النجف: ١٧٧.
٢-الامالي : ١٣٠.

اً ويُظهر هذا الاستعداد سينال  والأولاد والقتل في سبيل االله تعالى، فمن يكون مستعدّ ١٤



على  منكم  من  الدنيا؟  الحياة  في  ومواقعه  ومناصبه  وتجارته،  وأمواله  وأولاده،  زوجته 
استعداد أن يصبر في ساحة المعركة . ففي المعركة هناك انتصار، هناك تراجع، قد تطول 
المعركة، من منكم على استعداد أن يعطي الشيء من ماله في سبيل أن يدعم المجاهدين؟ 
  عي الإيمان وأنّه على استعداد لنصرة الإمام هنا تظهر حقيقة الإيمان، فالكثير ممّن يدّ
ونصرة أهل البيت ونصرة الحقّ والإسلام، ولكن في ميدان الواقع والمواجهة الحقيقيّة 
والتضحية يتراجع الكثير ويثبت القليل ، قد يعترض بعض على العطاء الالهي، فيقول 
إيمانهم  في  صدقوا  هؤلاء  أن  الجواب:  ؟  دوني  من  الرفيعة  المنزلة  هؤلاء  أعطيت  لماذا 
وا، جرحوا وصبروا وثبتوا، أي أن حقيقة  دُ وا بكلّ شيء استُشهِ خرجوا للجهاد ضحّ
الإيمان قد ظهرت، وانكشفت هذه الصفات الإيمانية المطلوبة التي يتكامل بها الإنسان . 

ومن  أنصاره  من  اجعلنا  ((اللهم   : الناسُ يدعو    المهدي الإمام  زمن  في 
مواليه))، إذا ظهر الإمام وطلب الأنصار ؛ لكي يقفوا معه ويواجهوا أعداءه ويقاتلوا 
أن يختبر مد￯ صدقنا في  دّ  ي ؟ لابُ أن يضحّ استعداد  نْ هو على  مَ بأنفسهم،  وا  ويضحّ
الجنة  دخول  يكون  حتى  وموالاته،  إيمانه  في  الصادق  هو  نْ  مَ ويتّضح   ، هذه  دعوتنا 
باستحقاق  والعقاب  الحساب  ويكون  باستحقاق،  ذلك  جاء  الرفيعة  بالمرتبة  والفوز 
))(١)، في آيةٍ  نُونَ تَ فْ مْ لاَ يُ هُ ا وَ نَّ وا آمَ ولُ وا أَن يَقُ كُ َ بَ النَّاسُ أَن يُترْ سِ ، قال تعالى: ((أَحَ أيضاً
))(٢)، أي يحصل علم ظهور، فاالله تعالى يعلم، ولكن العلم هنا في  َ بَينَّ تَ تَّى يَ آخر￯: ((حَ
الآية علم ظهور، أي حتى يُظهر للإنسان وللآخرين أنّ فلاناً صادق وأنّ فلاناً كاذب، 
ل على  ل على االله تعالى، وفلانا لا يتوكّ أنّ فلاناً مجاهد، وأنّ فلاناً صابر، وأنّ فلاناً يتوكّ
الصفات  تعالى، هذه  باالله  ثقةٌ  لديه  تعالى،  باالله  لديه حسنُ ظنٍّ  المادية، فلان  الأسباب 
دّ من الاختبار. حتى تظهر ويستحقّ في ضوئها الإنسان رضا االله تعالى وهذه المرتبة؛ لا بُ

انَ االلهُ  كَ ا  القرآنية :((مَ ثانياً: من الأسباب الأخر￯ للابتلاء كما ورد في الآية 

١-العنكبوت: ٢.
٢- البقرة: ١٨٧.

مواليه))، إذا ظهر الإمام وطلب الأنصار ؛ لكي يقفوا معه ويواجهوا أعداءه ويقاتلوا 
١٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



عي  ..))(١)، فما أكثر من يدّ يِّبِ بِيثَ مِنَ الطَّ َ يْزَ الخْ تَّى يَمِ يْهِ حَ لَ مْ عَ نْتُ ا أَ لىَ مَ نِينَ عَ مِ ُؤْ رَ المْ لِيَذَ
هذا  صدق  يظهر  لا  الاختبار؛  مواطن  في  ولكن   ، وموالاته    الحسين الإمام  حبّ 
بسيط  بمقدارٍ  ي  يضحّ أن  استعداد  على  ليس  تجده   ،  الحسين للإمام  والحبّ  الولاء 
من المال، أو بشيء يسير من راحته وماله وحياته ومواقعه وامتيازاته في سبيل أن ينصر 
بِيدُ  النَّاسَ عَ الإمام الحسين  ، يقول الإمام الحسن ( عليه السلام) في هؤلاء: ((إِنَّ 
م )) يعني التديّن على لسانهم  هُ ايِشُ عَ تْ مَ رَّ ا دَ ونَهُ مَ وطُ ُ مْ يحَ تِهِ نَ لىَ أَلْسِ قٌ عَ ينُ لَعْ الدِّ نْيَا وَ الدُّ
التنبيه  الثانية من الابتلاء هي  انُون  ))(٢)، فالحكمة  يَّ الدَّ لَّ  ءِ قَ بَلاَ بِالْ وا  ِّصُ ا محُ إِذَ فقط، ((فَ
أحياناً  أو   ، وذنوباً  معاصي  فيرتكب  تعالى  االله  عن  الإنسان  يبتعد  ما  كثيراً  والإيقاظ. 
ضه االله  عه الى االله تعالى، لذا يعرّ يضعف إيمانه وتقلّ عباداته لأسباب معيّنة ، ويقلّ تضرّ
تعالى إلى بعض الأمور البسيطة فلا يراه ينتبه إلى أنّه ارتكب معاصي أبعدته عن االله تعالى، 
ويقترب  المعاصي  عن  وليبتعد  غفلته  من  وليوقظه  فيه،  عما  لإرجاعه  تعالى  االله  د  فيشدّ
المشاكل والهموم والابتلاءات  ببعض  ون  ؛ لذلك حينما تمرّ إليه  تعالى ويتضرع  االله  من 
والمصائب ، التفتوا إلى أنفسكم ، قولوا في أنفسكم : هناك معصية ، وهناك ذنب ، أو 
ق بالدنيا ،هناك ابتعاد عن االله تعالى عليّ أن أعود. بل ورد في بعض الروايات  هناك تعلّ
شيئاً  هناك  أنّ  على  بها  الإنسان  ينبّه  أن  تعالى  االله  يريد  للإنسان  البسيطة  الوخزة  حتى 

يرتكبه من المعصية أو الذنب أو الابتعاد عن االله تعالى، ويريد االله تعالى أن تعود إليه.

ة للابتلاء الإعداد والتأهيل وصقل المواهب وتنميتها،  ثالثاً : من الأهداف المهمّ
ل والثقة باالله تعالى ، والجهاد والتضحية هذه صفات تكاملية، يريد االله  فالصبر ،والتوكّ
المرتبة  لأنّ  ؛  وتُصقل  فيه  خ  وتترسّ بها  ويتّصف  اليها  المؤمن  الإنسان  ل  يؤهّ أن  تعالى 
العالية من الرضا والثواب عند االله تعالى تعتمد على هذه الصفات وظهورها، فالإنسان 
خ هذه الصفة عنده،  الذي ليس لديه صفة الصبر أو صبره ضعيف يريد االله تعالى أن يرسّ

١-الانفال: ٣٧.
٢-تحف العقول: ٢٤٥، بحار الأنوار:  ٣٨٣/٤٤.

١٦



ل مرتبة، فإن كانت لديه هذه الصفة يجعلها  فيبتليه ببعض الابتلاءات لكي يستعدّ ويتأهّ
كة راسخة وثابتة ؛ لكي يُكتب من الصابرين ، ويُعطى الأجر في الجنّة في ضوء هذه  لَ مَ

الدرجة وظهورها عند االله تعالى.

 نأتي الآن إلى المبحث الثالث، وهو ألوان البلاء، ونقتصر على ذكر ألوان البلاء 
التي يختبر بها المؤمنون.

 منها: الابتلاء بالخوف، والجوع، ونقص الأموال والأنفس والثمرات، هذا 
نَ  صٍ مِّ نَقْ وعِ وَ ُ الجْ فِ وَ وْ َ نَ الخْ ءٍ مِّ ْ م بِشيَ نَّكُ وَ لُ بْ نَ لَ نوع من الابتلاء أشار إليه قوله تعالى: ((وَ
))(١)، أحياناً يبتلي االله تعالى عباده بخوفٍ  ينَ ابِرِ ِ الصَّ بَشرِّ اتِ وَ رَ الثَّمَ سِ وَ نفُ َ الأْ الِ وَ وَ مْ َ الأْ
أو بجوعٍ أو بغير ذلك مما ذكر حتى يرجع الإنسان ويلتجئ الى االله تعالى، لأن الإنسان 
ع وتظهر منه صفة الصبر، هذا الظهور هو الذي يريده  المبتلى يعود الى االله تعالى ويتضرّ

االله تعالى لكي يمنحه هذه الصفة.

ربّما  التي  الابتلاءات  من  أيضاً  وهذا  بالكفار،  الابتلاء  الابتلاء،  أنواع  ومن 
المؤمنين  أنّ  ، وهو  النبيّ  الوقت الحاضر، وابتُلي بها المسلمون في زمن  بتلى بها في  نُ
عون الإسلام وهم بعيدون عنه ، ولديهم  ار أو ظالمين أو ضالّين ممن يدّ في معركة مع كفّ
 ،￯ر في ميادين الحياة الأخر ر تقني تكنولوجي ، وتطوّ ة المال والسلاح، ولديهم تطوّ قوّ
ية، أما المؤمن  نْ ضعف إيمانه الاقتدار والنصر مرهوناً بالأسباب المادّ هنا يجعل بعض مَ
بالي مع أنّه  الحقيقي فيرهن النصر بالتأييد الإلهي، فالمتوكل على االله تعالى يقول: أنا لا أُ
هؤلاء  ،أواجه  ار  الكفّ هؤلاء  أواجه  أنا  وإمكانات،  ر  وتطوّ وسلاح  رجال  لديّ  ليس 
ر  ة وتطوّ الأعداء ؛ لأنّ االله تعالى معي. آخر يقول: لا، ليس لديّ سلاح، ورجال، وقوّ
ي والأمور الظاهرية أن أواجه هؤلاء. هنا يتبينّ المؤمن  ن بسبب هذا النقص المادّ فلا أتمكّ
من غير المؤمن، المؤمن القويّ من المؤمن الضعيف، هذا نوع من الابتلاء.  نحن الآن 
هؤلاء  أنّ  تجد  الإسلام،  عن  البعد  كلّ  بعيد  وهو  الإسلام  عي  يدّ من  مع  معركتنا  في 

١-البقرة: ١٥٥.

١٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ون بالسلاح والإسناد من مختلف الجهات، ونحن ـ ربّما ـ أحياناً ليس لدينا مثل هذا  دُّ مَ يُ
الاستعداد، قد نواجه أحياناً نصراً وأحياناً نواجه تراجعاً، قد تطول المعركة ،هل نحن 
ل إلى أن  لنا عليه أن نديم هذا القتال ونصبر ونتحمّ على استعداد بثقتنا باالله تعالى وتوكّ
يأذن االله تعالى بالنصر؟ يقول االله تعالى: أنا قادر على نصركم لكن أريد أن أراكم، أريد 
ة اعتقادكم باالله تعالى، لذلك وصف  لكم ومد￯ ثباتكم ،ومد￯ قوّ أن أختبر مد￯ تحمّ
تِ  اغَ إِذْ زَ مْ وَ نكُ لَ مِ فَ مِنْ أَسْ مْ وَ قِكُ وْ ن فَ م مِّ وكُ اءُ القرآن الكريم هذه الحالة بقوله : ((إِذْ جَ
ونَا))(١)، أي لديهم قوة تفوق قوتكم  نُ ونَ بِااللهِ الظُّ نُّ تَظُ رَ وَ نَاجِ َ وبُ الحْ لُ تِ الْقُ غَ بَلَ ارُ وَ بْصَ َ الأْ
ا))(٢)، وفي آيات أخر￯ يقول االله تعالى: أنا  يدً دِ الاً شَ لْزَ وا زِ لُ لْزِ زُ نُونَ وَ مِ ُؤْ َ المْ ليِ نَالِكَ ابْتُ ((هُ
م  كُ ضَ وَ بَعْ لُ بْ يَ لكن لِّ مْ وَ نْهُ َ مِ نتَصرَ اءُ االلهُ لاَ لَوْ يَشَ قادر نصركم لكن أريد أن أختبركم ((وَ
ويواجه  ظلمه،  ة  مدّ وتطول  ظالماً،  حاكماً  المسلمين  بعض  يواجه  وربّما   ،(٣)(( ضٍ بِبَعْ
بتلى المؤمنون  ة، هنا يُ ف والإرهاب والتضييق عليهم وتطول المدّ المؤمنون أشكال التعسّ
لوا؟ وهنا تظهر حقيقة الإيمان ومرتبته  ، هل هم على استعداد أن يثبتوا ويصبروا ويتحمّ

لد￯ هؤلاء المؤمنين.

أو  والفقر  المعيشة  ضيقُ  الإنسان  بها  بتلى  يُ التي   ￯الأخر الابتلاءات  ومن 
ادَ  دَ ناً ازْ بْدُ إِيماَ ادَ الْعَ دَ ماَ ازْ لَّ الأمراض كما ورد في هذا الحديث عن الإمام الصادق : ((كُ
ر أنّ هذا سخط  بتلى بالفقر وضيق المعيشة فلا يتصوّ يُ تِه ))(٤) لذلك من  يشَ عِ يقاً فيِ مَ ضِ
بتلى الإنسان  وانتقام من االله تعالى بل هو ابتلاءٌ يريد االله تعالى أن يختبر به صبره، وقد يُ
ة  ة من حواسه كحاسة البصر أو حاسّ أحياناً بالأمراض والعلل والأسقام بفقدان حاسّ
السمع؛ لذلك ورد في كثيرٍ من الأحاديث : ((ذهابُ البصر مغفرة للذنوب، وذهاب 

السمع مغفرة الذنوب، وما نقص من الجسد فعلى قدر ذلك))(٥).

١-الاحزاب: ١٠.

٢-الاحزاب: ١١.
٣-العنكبوت: ٢٥.

٤-الكافي: ٢٦٢/٢.
٥-كنز العمال: المتقي الهندي(ت ٩٧٥هـ) ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ـ لبنان ١٤٠٩هـ : ٢٧٧/٣.

١٨



ابتلاء  هو  ما  التأديب،  ابتلاء  أيضاً  المؤمنون  بها  بتلى  يُ التي  الابتلاءات  ومن 
االله  به  فيؤدّ إيمانه،  يقلّ  أو  معصية  ويرتكب  تعالى  االله  عن  الإنسان  يبتعد  قد  التأديب؟ 

تعالى بهذا الابتلاء لكي يعود اليه.

ومن جملة ذلك نقص الثمرات، وحبس البركات كما ورد في الحديث عن أمير 
اتِ  كَ َ بْسِ الْبرَ حَ اتِ وَ رَ صِ الثَّمَ ةِ بِنَقْ ئَ يِّ لِ السَّ ماَ عْ َ نْدَ الأْ هُ عِ بَادَ تَليِ عِ بْ المؤمنين  : ((إِنَّ االلهَ يَ
لنا  تعالى  االله  من  نعمةٌ  خيرٌ  الابتلاء  فهذا  ائِب ))(١)  تَ تُوبَ  لِيَ اتِ  َ يرْ َ الخْ ائِنِ  زَ خَ قِ  لاَ إِغْ وَ

ر)).  جِ دَ زْ رَ مُ جِ دَ يَزْ رٌ وَ كِّ تَذَ رَ مُ كَّ تَذَ يَ لِعٌ وَ قْ لِعَ مُ قْ يُ ائِبٌ وَ تُوبَ تَ ((لِيَ

ومن جملة الابتلاءات تسليط الأشرار والظالمين ، فإذا ضعف الأمر بالمعروف 
والنهي عن المنكر ابتلاكم االله تعالى بأن يسلّط عليكم الأشرار والظالمين، لذلك ورد في 
و  عُ يَدْ ، فَ مْ كُ ارُ َ مْ شرِ يْكُ لَ نَّ عَ لَ مَ تَعْ سْ يُ ، أَوْ لَ رِ ُنْكَ نِ المْ نَّ عَ نْهُ تَ لَ وفِ وَ رُ َعْ نَّ بِالمْ رُ مُ أْ تَ الحديث: (( لَ

ُم ))(٢). ابُ لهَ تَجَ لاَ يُسْ ، فَ مْ كُ يَارُ خِ

وقصر  الأسعار،  غلاء  منها  المقصود  الأضرار  توالي  الابتلاءات  جملة  من   
الأعمار، وخسران التجارة، وحبس البركات، والأمراض، لذلك ورد في الحديث عن 
ا  هَ ارُ عَ لَتْ أَسْ ابَ غَ ذَ ا الْعَ َ لْ بهِ نْزِ ْ يُ لمَ ةٍ وَ مَّ لىَ أُ بَ االلهُ عَ ضِ ا غَ النبيّ (صلىّ االله عليه وآله): ((إِذَ
ا  هَ ارُ طَ ا أَمْ نْهَ بِسَ عَ حُ ا وَ هَ ارُ َ رْ أَنهْ زُ ْ تَغْ لمَ ا وَ هَ رُ كُ ثِماَ ْ تَزْ لمَ ا وَ هَ ارُ َّ بَحْ تجُ ْ تَرْ لمَ ا وَ هَ رُ ماَ تْ أَعْ َ قَصرُ وَ

ا))(٣). هَ ارُ َ ا شرِ يْهَ لَ طَ عَ لِّ سُ وَ

 وأشار الإمام الصادق   في رسالته- بعد أن ذكر ابتلاء الشدة- إلى النوع 
ة  الثاني من الابتلاء وهو أشد خطراً وهو ابتلاء الرخاء، فماذا يعني؟ فقد يخلّص االله الأمّ
والمناصب،  السلطة  للمؤمنين  ويعطي  الأموال،  من  البركات  لها  ويفتح  الظالم،  من 
أموالاً  إنساناً  أحياناً  يُعطي  قد  ويختبرهم،  ليبتليهم  والثروات  الأموال  من  نهم  ويمكّ

١-شرح نهج البلاغة: ٧٦/٩.
٢- م. ن: ٧٦/٩.

٣-الكافي:  ٣١٧/٥.

ُم )) ابُ لهَ تَجَ لاَ يُسْ ، فَ مْ كُ يَارُ خِ
١٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ة جسدية، ووجاهة وسلطة وغير ذلك من الأمور، لماذا؟  وأولاداً، وربحاً في تجارته، وقوّ
من أجل الاختبار، هذا الاختبار أشدّ من ذلك الاختبار (اختبار الشدة)؛ لأن الإنسان 
ه الى االله تعالى، فإذا ما أعطاه سلطة ومالاً نسي االله تعالى؛  في اختبار تسليط الظالمين يتوجّ
لأنّ الدنيا أقبلت عليه فركن اليها، هذه المناصب والكراسي والأموال والثروات أحياناً 
تُنسي الإنسان االله تعالى ويبتعد عنه، يقول االله تعالى له: سأعطيك سلطة ومالاً ، وثروات 
االله  ستشكر  هل  الشكر،  منك  أعرف  أن  أريد  كثيرة  أشياء  وأعطيك   ، رابحة  وتجارة 
تعالى؟ هل ستستخدم هذا الرخاء ، وهذه النعم في طاعة االله تعالى وفي أمور مشروعة؟ 
ف بهذه النعم ، والأموال والسلطة وتستخدمها في منفعة الآخرين،  هل ستحسن التصرّ
ي بك الى البطر والترف والإسراف وغير ذلك من  أو تستخدمها في المعاصي؟ وقد تؤدّ
ي بك الى الانكباب على الدنيا والتعلّق بها فتبتعد عن الطاعة وتركن  المعاصي، قد تؤدّ
الى الدنيا وما أخطر ذلك! نحن الآن نمرّ بهذه الحالة أو بمثل هذه الاختبارات، الاختبار 
الأشدّ أنّ يفتح االله تعالى على الإنسان أبواب هذه البركات، ويريد أن يعرف االله تعالى من 
هذا الإنسان شكر هذه النعم، وأن يستخدمها في طاعته وخدمة الناس بالإحسان الى 
ة. هذا الابتلاء  الآخرين، لا أن يستخدمها لشهواته ونزواته ورغباته ومصالحه الخاصّ
أشدّ من ذلك الابتلاء؛ لذلك ورد في كثيرٍ من الأحاديث التحذير من مثل هذه المرحلة، 
وعلى الإنسان أن يلتفت فربّما ينجح هنا، في ذلك الاختبار أو يفشل في هذا الاختبار؛ 

لذلك علينا أن نلتفت الى هذا الأمر.

أختم هذا الحديث الذي ورد عن الإمام الصادق ، وهنا يأتي السؤال: كيف 
يُمكن أن ننجح في هذا الاختبار؟ من جملة ذلك أن نعتبر هذه الابتلاءات وهذه المصائب 
وهذه الهموم وهذه الكربات التي تنزل علينا إنّما هي نعمةٌ من االله تعالى وليست نقمة، 
اءَ  خَ ةً وَ الرَّ مَ ءَ نِعْ بَلاَ وا الْ دُّ تَّى تَعُ نِينَ حَ مِ ؤْ ونُوا مُ لذلك الإمام الصادق   يقول: ((لَنْ تَكُ
منا وتدبّرنا  كما في مضمون كلام الإمام الصادق يبَة))(١)، إذا عددناها نعمة وتفهّ صِ مُ

 : تدبّروا حينما تقرأون آيات القرآن، لاحظوا االله تعالى كيف ابتلى الأنبياء الذين هم 
١-تحف العقول: ٣٧٧.

٢٠



لوا وواصلوا  أفضل البشر؟ كيف ابتلى عباده الصالحين أشدّ الابتلاءات، فصبروا وتحمّ
ل ويصبر حتى يصل الى الهدف، لذلك  الطريق الى آخر حياتهم، فعلى الإنسان أن يتحمّ
روا حينما تقرأون قصص  ، تفكّ لوا قليلاً يدعونا الإمام   إلى أن نتدبر يقول: تدبّروا تأمّ
أنبياءه  به  ابتلى  ممّا  كتابه  في  عليكم  االله  قصّ  ما  ((فتدبّروا   :  الإمام فيقول  الأنبياء، 
وأتباعهم المؤمنين، ثم سلوا االله...)) . ومن الوسائل المهمة للنجاح في الاختبار الدعاء، 
لىَ  َ عَ برْ مُ الصَّ يَكُ طِ عْ وا االلهَ أَنْ يُ لُ مَّ سَ عليكم بالدعاء، أكثروا من الدعاء والاستغفار: (( ثُ
م ))(١) هذا الذي أعطاهم ،  اهُ طَ ي أَعْ ثْلَ الَّذِ اءِ مِ خَ الرَّ ةِ وَ دَّ الشِّ اءِ وَ َّ الضرَّ اءِ وَ َّ ءِ فيِ السرَّ بَلاَ الْ

ووصلوا به الى هذه المرتبة الرفيعة سلوا االله تعالى أن يعطيكم مثله.

لين عليه الذين يظنّون به الظنّ   نسأل االله تعالى أن يجعلنا من الصابرين والمتوكّ
إنّه سميعٌ مجيب. وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين، وصلى االله على محمدٍ  الحسن 

وآله الطيّبين الطاهرين.

١-الكافي: ٨ /١٣.

وآله الطيّبين الطاهرين.
٢١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٢٢



الجمعة ٢٠ ربيع الاول ١٤٣٧ هـ
الموافق ١ كانون الثاني ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

أيها الإخوة والأخوات أود أن اعرض على مسامعكم الكريمة الامرين الآتيين:

ل: الأمر الأوّ

وقد  الأنبار،  محافظة  مركز  الرمادي  مدينة  معظم  الأخيرة  الأيام  في  ر  تحرّ لقد 
ات المسلّحة ومن يساندهم من مقاتلي العشائر الأصيلة ملاحم  ر فيها مقاتلو القوّ سطّ
مات  مقوّ الشجعان من  المقاتلون  به هؤلاء  يتحلىّ  ما  التي عكست  والتضحية  البطولة 
ساته مهما  الانتصار بامتلاك الإرادة الوطنية والعقيدة الدينيّة للدفاع عن العراق ومقدّ
غلت التضحيات، إنّ هذا الانتصار الكبير إنّما هو حصيلة تضحيات وبطولات الآلاف 
تنا  د له أعزّ ادية وأبناء العشائر الغيورة، فضلاً عماّ مهّ من أحبّتنا في الجيش والشرطة الاتحّ
عين ورجال العشائر بمختلف عناوينهم في الأشهر السابقة، إذ دارت معارك  من المتطوّ
ت على مساحات واسعة في المناطق المحيطة بمدينة الرمادي استنزفت كثيراً  شرسة امتدّ
من  مزاعم  ليفنّد  المهمّ  الانتصار  هذا  ويأتي  الإرهابية،  داعش  عصابات  قدرات  من 
مهمّ  مٍ  تقدّ تحقيق  من  ن  يتمكّ لا  وأنّه  القتال  إرادة  العراقي  الجيش  امتلاك  عدم  يدعي 
ات  المعدّ وتهيّأت  والشجاعة  الحكيمة  القيادة  توفّرت  متى  أنّه  ثبت  فقد  الأرض،  على 
يساندهم  ومن  المسلّحة  ات  القوّ رجال  فإنّ  ؛  كبيرة  كانت  وإن  معركة  لأيّة  الضرورية 
من المقاتلين الآخرين سيخوضونها بكلّ ما أوتوا من عزمٍ وإرادة، وسيكون الانتصار 

٢٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



حليفهم لا محالة، ونحن إذ نبارك لهؤلاء الأبطال انتصارهم على الإرهابيّين ونبدي حزننا 
وأسفنا لما تسبّبت فيه المعارك الأخيرة من دمار مناطق واسعة من مدينة الرمادي؛ نحثّ 
العشائر  ومقاتلي  عين  المتطوّ من  يساندهم  ومن  المسلّحة  اتنا  قوّ في  العسكرية  القيادات 
وأبناء المناطق الرازحة تحت سطوة عصابات داعش على أن يستثمروا ظروف الهزيمة 
ذوا خططاً محكمةً لتحرير بقية المناطق،  النفسية والعسكرية لهذه العصابات ليضعوا وينفّ
في  الأطراف  بعض  على  الفرصة  توا  وتفوّ أهاليها  تخلّصوا  لكي  ة  المهمّ المدن  خصوصاً 
م ببعض مناطقه، ومع انقضاء  محاولتهم تحقيق مكاسب غير مشروعة في العراق بالتحكّ
العراق  على  مرّ  ممّا  والعبر  الدروس  يستلهموا  أن  بالجميع  يجدر  جديد  عام  وبدء  عام 

تها في السنين السابقة وبهذا الصدد نذكر أموراً: والمنطقة برمّ

من  تتّخذ  أن  حاولت  التي  والخارجية  الداخلية  للأطراف  الأوان  آن  قد   .١
بالسيارات  المدنيّين  استهداف  خلال  من  السياسية  أهدافها  لتحقيق  وسيلةً  العنف 
وإشغال  الفوضى  إشاعة  لغرض  الانتحاريّين  والمجرمين  الناسفة  والعبوات  خة  المفخّ
بت الظاهرة الداعشية وسيلة لتحقيق  الأجهزة الأمنية وتعطيل العملية السياسية، ثم جرّ
هذه الأهداف وقد فشلت في كلّ ذلك، لقد آن الأوان لهذه الأطراف أن تعيد النظر في 
ي إلاّ الى مزيدٍ من الدمار  طات الخبيثة التي لم تؤدِّ ولا تؤدّ حساباتها وتترك هذه المخطّ

ووقوع أفدح الخسائر وأعظم الأضرار في الأرواح والممتلكات.

٢. لاشكّ أنّ بعض السياسات الخاطئة التي انتهجتها بعض الأطراف الحاكمة 
ر أجواء مساعدةً لنموّ الظاهرة الداعشية وتفاقمها،  وسوء الإدارة وتفشيّ الفساد قد وفّ
سك بزمام السلطة أن تعزم على مراجعة  ومن هنا فقد آن الأوان للقو￯ السياسية التي تمُ
سياساتها وأدائها  للمدة السابقة، وأن تدرك أنّه لا سبيل أمامها لإنقاذ البلد من المآسي 
في  المواطنين  جميع  تساوي  على  المبنيّ  الرشيد  الحكم  إقامة  في  المساهمة  إلاّ  به  تمرّ  التي 

الحقوق والواجبات.

بالسيارات  المدنيّين  استهداف  خلال  من  السياسية  أهدافها  لتحقيق  وسيلةً  العنف 
٢٤



رت من الإرهاب  ٣. إنّ من الضروري لإعادة الاستقرار الى المناطق التي تحرّ
الأساسية  والخدمات  التحتية  البنى  خصوصاً  لإعمارها،  ةٍ  خطّ وضع  الداعشي 
ات الكهرباء والماء ونحوها، وأيضاً إعادة النازحين وفق  كالمستشفيات والمدارس ومحطّ
ات الأمنية وأهالي هذه المناطق وعشائرها بما يضمن عدم تمكين  ق فيها بين القوّ نسّ آليةٍ يُ
ل  العصابات الإرهابية من العودة اليها من جديد وتشكيل خلايا نائمة يمكن أن تشكّ

خطراً عليها وعلى ما جاورها من المناطق.

الأمر الثاني:

تتوالى شكاو￯ أهالي محافظة البصرة وغيرها من استمرار النزاعات العشائرية 
المسلّحة التي تخلّ بالأمن والاستقرار ويذهب ضحيّتها العشرات من المواطنين الأبرياء 
الذين لا دخل لهم بارتكاب جرائم القتل وغيرها، ولكن يتمّ استهدافهم لكونهم من 
الممارسات  لهذه  واستنكارنا  إدانتنا  د  نجدّ إذ  ونحن  ذلك،  ونحو  المجرم  عشيرة  أبناء 
د حرمة كلّ عمليات القتل  المخالفة لجميع المعايير الشرعية والوطنية والأخلاقية ونؤكّ
سك بزمام الأمور وتمنع كلّ  ات الأمنية الى أن تمُ والترحيل القسري ونحوها، ندعو القوّ

اً كان مصدره. ما يخلّ بأمن المواطنين واستقرارهم أيّ

 

الممارسات  لهذه  واستنكارنا  إدانتنا  د  نجدّ إذ  ونحن  ذلك،  ونحو  المجرم  عشيرة  أبناء 
٢٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٢٦



الجمعة ٢٧ ربيع الاول ١٤٣٧ هـ
الموافق ٨ كانون الثاني ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي.
نصّ الخطبة الأولى

 الحمدُ الله ربّ العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
آله الطيّبين الطاهرين. الحمد الله قريب الرحمة، سابغ النعمة، بديع الحكمة، نافذ القضاء، 
قدرهم،  فأعلى  خلقه  جميع  على  أولياءه  اصطفى  الذي  الكبرياء،  عظيم  البلاء،  حسن 

وميّزهم بعظيم حبائه فرفع ذكرهم.

النصيحة  أرباب  آبائي  الواعد،  الأمل  أهل  أبنائي  البصائر،  أهل  إخوتي 
المعلّمات  هاتي  أمّ التقيّات،  المتعلّمات  أخواتي  الطيّبات،  النجيبات  بناتي  والتوجيه، 
ا الإخوة -  الفاضلات، السلام عليكم جميعاً ورحمة االله وبركاته.. أوصيكم جميعاً - أيهّ
ارة بالسوء بتقو￯ االله تبارك وتعالى وامتثال أوامره والانزجار عن زواجره  ونفسي الأمّ
االله  رزقنا   ،(١)  (( قِيلاً االلهِ  مِنَ  قُ  دَ أَصْ نْ  مَ ((وَ فإنّه  ووعده،  بعهده  والوثوق  ونواهيه، 

وإيّاكم موجبات رحمته والطمأنينة بذكره إنّه مجيب الدعاء.

منها،  والتخلّص  الدنيا  بمشاكل  الخبيرُ  وهو   -   المؤمنين لأمير  مقولةٍ  من 
يطنا دائماً  وعباراته  تطفح بالحكم التي أرسلها في أكثر من مناسبة، وحاول   أن يحُ

١-النساء : ١٢٢.

 الحمدُ الله ربّ العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
٢٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



، وفي الوقت  هُ ه ما استطاع الى ذلك سبيلاً الإنسان الى ما فيه صلاحُ ة، ويوجّ بعنايةٍ خاصّ
نِ  لاَ جُ ا رَ النَّاسُ فِيهَ رٍّ وَ قَ ارُ مَ َرٍّ لاَ دَ ارُ ممَ ا دَ يَ نْ هُ - قوله : ((الدُّ عينه التحذير ممّا فيه هلاكُ

ا))(١).  هَ تَقَ عْ أَ هُ فَ سَ لٌ ابْتَاعَ نَفْ جُ رَ ا وَ هَ بَقَ وْ أَ هُ فَ سَ ا] نَفْ لٌ بَاعَ [فِيهَ جُ رَ

في  الأساس  بالدرجة  تصبّ     بيّنها  التي  والإشارات  ية  الكلّ الأمور  هذه 
مصلحتنا، وفي الوقت نفسه ينبّهنا على أنّ هناك مشاكل، وهذه المشاكل يُمكن للإنسان 
ه الصحيح، ولو اتّبع تلك التعاليم التي أرسلها االله، وبيّنها  ه التوجّ ها بنفسه لو توجّ أن يحلّ
  بينّ الإمام به أم على لسان رسله أم من خلال أوليائه. يُ تُ تبارك وتعالى سواءً كان في كُ
دّ أن نسلكها شئنا أم أبينا،  أنّ الدنيا هي عبارة عن حالة لربط بين شيئين، فهي دارُ ممرّ لابُ
، وهذه الحالة ليست من باب توهين  ي بنا الى حالة من الاستقرار والمقرّ ودار الممرّ سيؤدّ
د منها الى  دّ أن نحبّ الدنيا بمقدار ما نتزوّ الدنيا وإنّما من باب معرفة حقيقتها، نحن لابُ
عيننا أو-لا  منا فيها نحن نسير ونلتقط منها يميناً ويساراً ما يُ ، وهذه الدنيا ما دُ حالة المقرّ

دّ لنا منه.   سمح االله- ما يُرهقنا إذا استقررنا في ذلك المقرّ الذي لابُ

ث بها فهي كلمةٌ سريعة الحفظ، يمكن  نا نسمع بهذه المقولة كثيراً ونتحدّ ولعلّ
ريد أن يبينّ الإمام  يحتاج الى  يُ أن يحفظها الكبير والصغير، لكن الغور الى عمق ما 
ل في هذه الكلمات ثم بعد ذلك يتعامل  ل، والإنسان قادر على أن يتأمّ توفيق وتنبيه وتأمّ
َر))، ثم بينّ  ارُ ممَ ا دَ يَ نْ معها تعاملَ المدرك لحقيقتها. وقد مهد الإمام  لهذه القاعدة ((الدُّ
هان ،ولا خصوصية للرجل  ن )) المقصود توجّ لاَ جُ ا رَ النَّاسُ فِيهَ النتيجة في جانبين: ((وَ
اهين،  ه ينقسم على هذين الاتجّ أو أن المرأة غير مشمولة، لكن الإمام يبينّ أنّ هذا التوجّ
اهان؟ يقول: (رجلٌ باع نفسه فأوبقها) أوبقها يعني :أهلكها، لكن ، من  ما هذان الاتجّ
تكون  أن  دّ  كأنّه عندنا سلعة، وهذه لابُ باع...)،  يقول: (رجلٌ    الإمام المشتري؟! 
ثمينة ؛ لأنّ الإمام  يعبرّ عنها بـ(النفس)، والنفس ثمينة عندنا، كلٌّ منّا يبخل بنفسه 

١-شرح نهج البلاغة:  ٣٢٩/١٨.

عيننا أو-لا  منا فيها نحن نسير ونلتقط منها يميناً ويساراً ما يُ ، وهذه الدنيا ما دُ حالة المقرّ
٢٨



يُمكن أن  الفائدة؛ ولذلك أعزّ شيءٍ عند الإنسان هي هذه النفس لكن  إلاّ في مواطن 
اً  يُعطي ويجود بهذه النفس إذا كانت هناك غاية كبر￯، بحيث ترتفع بهذه النفس أخرويّ
الى مصافٍّ أخر￯، كالمجاهد في سبيل االله الذي يجود بهذه النفس ؛لأنه وجد أنّ الجود 
  . المقرّ دار  الى  وصلنا  إذا  المستفيد  هو  أنه  ها  أقلّ ة،  جمّ فوائد  عليه  ستترتّب  النفس  بهذه 
الإمام يقول: (رجل باع نفسه) هذا الذي باع نفسه يضعه الإمام  في الجانب السلبيّ 
بيعاً  الثاني فهو ليس  المقطع  الثاني، فالجهاد يدخل في ضمن  المقطع  بخلاف (ابتاع) في 
وإنّما ابتياع، ويتحقق البيع عندما يهلك الإنسان نفسه ، وقد عبر عنه الإمام  بـ(فأوبقها) 
ل الإنسان ير￯ أنّ دينه يؤكل منه ، وقد لا يعلم، أو قد يعلم  –فأهلكها- . عندما يتأمّ
لكنّه لا يشعر بخطورة ذلك، لو استعرضنا مجموعةً كبيرةً من الكبائر، نجد أن الناس 
متفاوتون في دافع اجتنابهم لها، لعلّ بعضنا يترك الكبائر لا لحراجةٍ يجد في نفسه ، ولا 
ا تحط من منزلته أمام الآخرين، وهناك بعض  لأنّ االله تعالى يريدنا أن نمتنع منها ،بل لأنهّ
اً يُساعد على ذلك ولا يوجد من ينكر  اً عامّ الكبائر يرتكبها الإنسان إذا وجد هناك جوّ
نفسه  وعلى  دينه  على  السيطرة  الإنسان  يفقد  أن  الخطورة  غاية  في  مسألةٌ  وهذه  ذلك، 
المنكرات  بعض  الآن  وسـأبينّ   خطر،  محلٍّ  في  دينه  تجعل  التي  المؤثّرات  بعض  بسبب 
با  لِينا به قضية الرّ ه من أهمّ ما ابتُ التي يتعاطاها الناس بشكلٍ يكاد يكون مألوفاً، ولعلّ

في المعاملات.

يؤكد العلم  وجود مشاكل في المياه ، ومشاكل في الجوّ ، ومشاكل في الأرزاق 
سس العلمية، نحن  ، ويأتي ليبينّ هذه الأسباب وفق الأُ ة موارد الأرض مثلاً بسبب قلّ
ة التي لا تتعارض معه، وهو أنّ هناك بعض  مع ما يقوله العلم،  لكن لنا مداليلنا الخاصّ
ة جغرافيةً كانت أو فلكيةً ، فارتكاب  الأعمال من بني آدم تساعد على هذه المشاكل العامّ
مات تؤثّر في كثير من الموارد، لأن االله تبارك وتعالى لم يخلقنا عبثاً، وكل ما في الكون  المحرّ
له نظام دقيق مرهون بمد￯ طاعتنا له سبحانه ؛ لذا حدد المشكلة في عدم طاعته. نحن 
ع،  لنا أن نشرّ نر￯ أنفسنا في بعض الحالات أكبر من حجومنا كثيراً، نر￯ أنفسنا يحقّ 

اً يُساعد على ذلك ولا يوجد من ينكر  اً عامّ ٢٩الكبائر يرتكبها الإنسان إذا وجد هناك جوّ

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



م، واالله سبحانه لا يستعجل بعجلة العباد، فإذا فعل  وأن نجتهد، وأن نحلّل وأن نحرّ
ة في الانحدار شيئاً فشيئاً الى  الإنسان هذه الأفاعيل، وصارت هذه المسألة شائعة تبدأ الأمّ
مات  رنّ أحدٌ منّا أن لا علاقة بين المحرّ أن تريد أن تقتات على أرزاقها فلا تجد، لا يتصوّ
بَتْ  سَ رِ بِماَ كَ بَحْ الْ ِّ وَ ادُ فيِ الْبرَ سَ رَ الْفَ هَ وما يدور حولنا من مسائل جغرافيّة أو كونيّة ((ظَ

.(١)(( ي النَّاسِ يْدِ أَ

با  الرّ أحلّ  تعالى  االله  كأنّ  كبيراً،  ياً  تفشّ الحاضر  الوقت  في  با  الرّ تفشى  لقد   
يستغلّ  وقد  مرابي،  أنّه  فيها  الإنسان  ع  يتوقّ لا  معاملات  في  يبدأ  با  والرّ البيع،  م  وحرّ
بويّ ويجعل هذا  اول أن يرتكب عملية الإقراض الرّ ية للناس ويحُ بعضهم الحاجة المادّ
با كما ورد في بعض  الرّ يبيع كل شيء حتّى داره،  أن  الى  المذلّة  المسكين يرزح تحت نير 
با-، هو  رة من الرّ ه يكون لنا حديثٌ آخر في ذكر بعض الروايات المنفّ الروايات - ولعلّ
؟ جعل  ،  لاحظوا كم حالة جعلها االله تعالى لنا حلالاً امتصاص قوت الآخرين بلا حقّ
نوصد  ونحن  بأنواعها،  والتجارة  والمساقاة،  والمزارعة،  والمضاربة،  والإجارة،  البيع 
هذه الأبواب الحلال ونفتح على أنفسنا أبواب الشيطان، واالله يصبر علينا، وصبر االله 
مل) لكننا لا نشعر بالآثار المترتبة على هذه  تعالى علينا؛ لأنّه لا تفوته فائتة (يُمهل ولا يهُ
الأفعال، تجد بعض من يتعامل بالربا شيخا ذرف على السبعين محدودب الظهر يعيش 
ارب االله  اول أن يحُ با ويمتصّ قوت الآخرين؛ لأنّ عنده بعض الأموال يحُ حياته على الرّ

سبحانه وتعالى في رزقه.

إن الأسواق باتت مملوءة ربا، والبيع فيه مشاكل ربويّة، أنا أفتح هذا الموضوع 
المأساة  بيّنوا هذه  ليُ اء الخطباء  الأعزّ الى الإخوة  تفاصيل الحديث  بشكلٍ مختصر وأترك 
انُ  يْطَ ((الشَّ فيها،  بركة  يجدون  لا  لكن  أموال  عندهم  الناس  من  فكثير  نعيشها،  التي 
 ￯ه تسعفنا فرصةٌ أخر ياً في مسائل كثيرة لعلّ با الآن متفشّ ))، لقد أصبح الرّ رَ قْ فَ مُ الْ كُ دُ يَعِ

للحديث في هذا.

١-الروم: ٤١.

؟ جعل  ،  لاحظوا كم حالة جعلها االله تعالى لنا حلالاً امتصاص قوت الآخرين بلا حقّ
٣٠



نعود إلى حديث الإمام عليٍّ   عن الرجل الذي باع نفسه لطمعٍ زائل مؤقّت 
اسمه تكثير المال ولو من الربا، فأهلكها ، رجلٌ باع نفسه لغرائزه ولشهواته والاعتداء 
ع فقط، لكن لاشكّ  نقرّ أن  نريد  فأهلكها، نحن لا  تة  ة مؤقّ لذّ على الآخرين من أجل 
أنّ هذا الطريق هو طريقُ مهلكة، إذا سلك الإنسان طريقاً، وقيل له هذا طريقُ مسبعة 
-يعني فيه سباع- أو مذأبة -فيه ذئاب- قطعاً يبتعد عنه، يضنّ بنفسه من أن يقع فريسةً 
لهذا الأسد أو فريسةً لهذا الذئب، فلماذا لا يبخل بنفسه أن يقع فريسةً لما هو مهلك، وهو 
القيامة عندما يكون في جنبٍ غير ذلك الجنب  الشيطان وفريسة يوم  أن يكون فريسة 
زاوية  في  أنّه   ￯ير والمؤمنين،  السلام)  الأطهار(عليهم  ة  والأئمّ النبيّ  فيه   ￯ير الذي 
ء  نتنة تُزكم الأنوف، وهي زاوية جهنّم، وهي زاوية سخط االله تبارك وتعالى، فلا يُسيِ
يربيّ  بالرزق، كما  يربّينا  االله  وهو  الرزق رزق  فهذا  باالله،  الظنّ  الدنيا  الإنسان في هذه 
مه هذا الداء أو الدواء، االله تعالى هو العالم بالمصالح فيختبر أنفسنا،  الطبيب المريض فيعلّ
لير￯ هل نصبر؟ هل نثق باالله تبارك وتعالى؟ هل نكون عبيداً بمعنى هذه الكلمة؟ في 
كل أحوالي مهما اختلفت أبقى تحت سلطان االله تبارك وتعالى ولا أغفل عن ذلك. يقول 
ومن  م  نِعَ ومن  ة  لذّ من  فيها  الإنسان  أوتي  مهما  ممرّ  هي  الدنيا  هذه   :  المؤمنين أمير 
، سرعان ما تكون هذه اللذائذ التي تحبّها نفس الإنسان في  تَع تبقى هي عبارة عن ممرّ مُ
الدنيا ضرراً عليه ، كم من إنسانٍ أكل أكلةً ، وكان يشتهيها ثم بعد ذلك مرض مرضاً 
وها عنّي، هذه حقائق واقعية، يبقى  أصبحت هذه الأكلة تزيد في مرضه،  ويقول: نحّ
ة أو يداً تنجيه  وهي يدُ االله سبحانه وتعالى ورحمته.  الإنسان بعد ذلك يأمل أنّ هناك قوّ
هِ ثمناً  باع نفسه والمشتري لم يكن مشترياً جيّداً لم يعطِ أنّ هذا المسكين    بينّ الإمام يُ
ه -اشتراها- ((إِنَّ  مقابل هذا البيع فأوبق هذه النفس، وهناك بالعكس رجلٌ ابتاع نفسَ
))(١) هذا الرجل اشتر￯ هذه النفس، قال: هذه نفسي  مْ هُ سَ أَنفُ نِينَ  مِ ُؤْ المْ ￯ٰ مِنَ  َ ترَ االلهَ اشْ
ة كأنّ هذه النفس أسيرة، ولذلك  أُريد أن أشتريها ما ثمنُها؟ وتعبير الإمام في منتهى الدقّ
ف  رها، كحال الأسير عندك أو العبد ، تتصرّ قال الإمام : (ابتاع نفسه فأعتقها) يعني: حرّ

١-التوبة: ١١١.

٣١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



فيه كما تشاء، فإذا أراد أن يعتق نفسه فيسألك عن الثمن، ما ثمن أن تعتقني؟ فتقول له: 
افعل الفعل الفلانيّ أو جئني بهذا القدر من المال ، وهذا ثمنُك، إن أعطيتني هذا المال 
ر لك المال تعتقه، أنفسنا ما الثمن لها؟ ابتاع نفسه -اشتراها -  سأعتقك، وفعلاً إذا وفّ
ة  عتَقَ مُ النفس  القيود وأصبحت هذه  الذلّ ذلّ الأسر ،وذلّ  فأعتقها، خرجت من هذا 
من هذه الأغلال ، بلا شكّ الجواب واضح فما ثمن أنفسنا؟ الثمن أن لا تكذب، ولا 
ه الى االله تبارك وتعالى، وتحارب نفسك ما  مات، وأن تتوجّ تسرق، ولا تثب على المحرّ

. استطعت الى ذلك سبيلاً

اب  ينقل بعضهم عن أمير المؤمنين  ، أو عن بعض الصلحاء أنه مرّ على قصّ
ك جيّد لكن لا أملك الثمن، قال:  اب هذا اللحم عليه، فقال: لا ، لحمُ فعرض القصّ
ضها بالتقو￯. أنا  خذه وإنيّ أصبر عليك، قال: إنيّ أصبر على نفسي، وإنّما هي نفسٌ أروّ
ةٍ مباحة فهو  م نفسه أنّه إذا صبر عن لذّ أصبر على نفسي بدلاً من أن تصبر عليّ أنت، علّ
ر الصورة يخاف،  د أن يتصوّ على الحرام أصبر. يوم القيامة يومٌ ترتعد منه الفرائص بمجرّ
ر أن هناك جهنّم وملائكة غلاظا لا نستطيع أن نرشي أيّ أحدٍ منهم، لأن الرشوة  يتصوّ
؟ في تلك النار التي  رّ بسلاسل وأين المفرّ في الآخرة لا محلّ لها، يأتي هذا العبد مسكيناً يجُ
من  ومقامع  المهين،  العذاب  من  منها،  نرتعب  يجعلنا  الذي  الوصف  إلاّ  منها  نعلم  لا 
حديد، ومن لباس من قطران، لاحظوا الذلّة من أجل ماذا ؟ من أجل شهوةٍ ارتكبها، 
لنا  لو لم يرتكبها لكان ...، ولكن (لات حين مندم)، نعم.. االله تبارك وتعالى أيضاً يؤمّ
بادر؛ لأن التوبة فورية،  ،وإذا أذنب الإنسان فقطعاً رحمة االله تعالى واسعة، لكن عليه أن يُ
ة))(١)  اعَ فِيقَ الطَّ ا تَوْ نَ قْ زُ مَّ ارْ وعليه أن يستعين باالله كما قلنا بعض الأدعية يقول: ((اللهُ
قاً من خلال ما يراه  الطاعة نفسها  هي عبارة عن توفيق، االله تعالى يجعل هذا العبد موفَّ
ا الإنسان الذي يرتكب  من هذه النفس التي تتشبّث باالله تعالى إذا احتاجت لذلك، أمّ
كل شيء ولا يبالي، فاالله تعالى يتركه أيضاً لا يبالي به بأيّ وادٍ هلك، لكن نحن في أحوج 
ما نكون الى رحمة االله تعالى، الإنسان عليه أن يثق أنّ الرازق هو االله، واالله تعالى هو الذي 

١-البلد الامين والدرع الحصين الشيخ ابراهيم الكفعمي(ت ٩٠٥هـ)،الصدوق، طهران: ٣٤٩.

ةٍ مباحة فهو  م نفسه أنّه إذا صبر عن لذّ أصبر على نفسي بدلاً من أن تصبر عليّ أنت، علّ
٣٢



بيده مصائرنا، لاحظوا مدرسة أهل البيت بها بعضُ الكلمات نقرأها نمرّ عليها ، وهي 
بَدا))(١) فهذا الأسلوب التربوي  ٍ أَ ينْ ةَ عَ فَ رْ سيِ طَ نِي إِلىَ نَفْ لْ مَّ لاَ تَكِ ةَ ((اللهُ في منتهى الدقّ
د أن  ةَ عين يهلك ولا قيمة له، وبمجرّ ، الإنسان إذا أوكل الى نفسه طرفَ أسلوب خاصّ
 ￯يرفع االله تعالى يده عنّا ننتهي، يبقى ذلك اليوم الذي يلتفت كلٌّ منّا الى صاحبه وير
كلٌّ  يراهم مشغولين،  ولده  والى  زوجته  الى  أبيه  والى  ه  أمّ الى  يلتفت   ، مشغولاً صاحبه 

ر في الخلاص من ذلك اليوم. حقيقةً يفكّ

، ونحن بجنب سيّد  يمنّ علينا جميعاً خصوصاً  أن  نسأل االله سبحانه وتعالى 
منا كيف يجب أن نبتاع أنفسنا هو وأصحابه  الشهداء أبي عبداالله الحسين  الذي علّ
شهره  وهذا  المصطفى  النبيّ  قبل  من  ه  وبجدّ به  وتعالى  سبحانه  االله  نسأل  بيته،  وأهل 
ة الهداة من أهل البيت أن يمنّ علينا بعتق رقابنا،  (صلى االله عليه وآله وسلم)، والأئمّ
وأن ينظر االله الينا في ذلك اليوم نظرةً رحيمة، وأن يشفع النبيّ المصطفى(صلى االله عليه 
عه االله تبارك وتعالى فينا، ما أحوجنا الى رحمته والى عطفه(صلى االله  وآله وسلم) لنا فيشفّ
ذَ االله تعالى بأيدي الجميع  عليه وآله وسلم)، نسأله تبارك وتعالى التوفيق والتسديد، وأخَ
الى ما فيه خير الدنيا وسعادة الآخرة، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين، وصلى االله 

على محمد وعلى آله الطيّبين الطاهرين.

 

١-بحار الانوار: ٢٠٤/١٨.

وأن ينظر االله الينا في ذلك اليوم نظرةً رحيمة، وأن يشفع النبيّ المصطفى(صلى االله عليه 
٣٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٣٤



الجمعة ٢٧ ربيع الاول ١٤٣٧ هـ
الموافق ٨ كانون الثاني ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

إخوتي أخواتي أعرض على مسامعكم الكريمة ثلاثة أمور:

ل: الأمر الأوّ

ت قبل يومين الذكر￯ السنويّة الخامسة والتسعون لتأسيس الجيش العراقيّ الباسل ،  مرّ
وهو يخوض هذه الأيّام أشرس المعارك وأصعبها في مواجهة الإرهابيّين؛ دفاعاً عن أرض العراق 
كافة،  بصنوفهم  المسلّحة  ات  القوّ في  تنا  لأعزّ  ￯الذكر هذه  بارك  نُ إذ  ونحن  ساته،  ومقدّ وشعبه 
د ضرورة دعم الحكومة  م على شهدائهم الأبرار وندعو لجرحاهم بالشفاء والعافية، نؤكّ ونترحّ
ليكون  مهنيّة،  وطنيّة  أُسسٍ  على  بنائه  في  والاستمرار  العراقيّ  الجيش  المعنيّة  والجهات  العراقية 

ناتهم. اً قادراً على حماية العراق والعراقيّين بلا اختلافٍ بين أطيافهم ومكوّ جيشاً قويّ

الأمر الثاني:

ة أشهر طالبنا في خطب الجمعة السلطات الثلاث  في العام الماضي، وعلى مد￯ عدّ
ة في مسيرة الإصلاح الحقيقيّ وتحقيق  يتّخذوا خطواتٍ جادّ أن  المسؤولة  وجميع الجهات 
العدالة الاجتماعية ومكافحة الفساد، وملاحقة كبار الفاسدين والمفسدين، ولكن انقضى 
ق شيءٌ واضح على أرض الواقع، وهذا أمرٌ يدعو للأسف الشديد، ولا نزيد  العام ولم يتحقّ

على هذا الكلام في الوقت الحاضر.

٣٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



الأمر الثالث:

دّ أن  التي لابُ البالغة الأهمية  يُعدّ من الأمور  البيئة وتحسينها  أنّ حفظ  لاشكّ 
بمختلف  مباشرة  علاقةٍ  من  لها  لما  سواء،  حدٍّ  على  والمواطنين  المسؤولين  بعناية  تحظى 
ية والاقتصادية، وقد منّ االلهُ تبارك وتعالى على بلدنا بنهرين  نواحي الحياة ولاسيّما الصحّ
البلد عن  إذا استغلا استغلالا صحيحاً  لاستغنى  اللذان  كبيرين هما: دجلة والفرات 
كثيرٍ من الموارد الأخر￯، ولكن نجد -ولاسيّما في السنوات الأخيرة- أنّ هناك تجاوزاتٍ 
الى  المناطق  من  العديد  في  فروعهما  الى  بالإضافة  لا  تحوّ إذ  النهرين،  هذين  على  خطيرة 
مكبٍّ للنفايات ومصبٍّ لمياه الصرف الصحي، وهو من الخطورة بمكانٍ سواءً على حياة 
اذ  اتخّ الى  الحكومة  ندعو  ولذلك  للبلد،  والحيوانية  الزراعية  الثروات  أم على  المواطنين 
الإجراءات اللازمة للمنع من هذه التجاوزات، ونهيب بالمواطنين الكرام أن يحرصوا 
له من  لما  البيئة؛  ث  تلوّ الى  ي  تؤدّ التي  الممارسات  ويبتعدوا عن  ة  المهمّ الثروة  على هذه 

مردوداتٍ سلبية كبيرة على المجتمع.

  

الإجراءات اللازمة للمنع من هذه التجاوزات، ونهيب بالمواطنين الكرام أن يحرصوا 
٣٦



الجمعة ٤ ربيع الثاني ١٤٣٧ هـ 
الموافق ١٥ كانون الثاني ٢٠١٦ م 

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

ه  الحمد الله مستحقّ الحمد لذاته، ولما هو عليه من غرّ صفاته، العليّ فلا حدّ لعلوّ
ولا نهاية، الكبير فلا أمد لكبريائه ولا غاية، وأشهد أن لا إله إلاّ االله وحده لا شريك 
له، شهادة مخلصٍ في إثباتها، مستعينٍ به على ثباتها، وأشهد أنّ محمداً  عبده وكلمته، 
ورسوله ورحمته، صلوات االله وسلامه عليه وعلى آله خلفاء االله في أرضه وأمنائه على 

نّته وفرضه. سُ

 أوصيكم عباد االله تعالى وقبل ذلك أوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى، والتسليم 
تدخلون  لا  فإنّكم  الوثقى،  بعروته  ك  والتمسّ بهديه،  والأخذ  ومناهجه  لأحكامه 
الإسلام في جوهره وروحه إلاّ بالخضوع الله تعالى والانقياد لأحكامه والتسليم لأمره. 

ا الإخوة والأخوات، سلامٌ عليكم جميعاً من ربّ رحيمٍ غفور ورحمةٌ منه وبركات. أيهّ

ا  ما زلنا في رسالة الإمام الصادق  لشيعته ومحبّيه التي قال عنها : ((هذَ
م ))(١)، ها قد وصلنا  كُ ورِ هُ اءَ ظُ رَ وهُ وَ بِذُ نْ لاَ تَ ، وَ وهُ لُ قِ اعْ وهُ وَ مُ هَّ فَ تَ ، وَ وا بِهِ ذُ خُ بُ االلهِ فَ ا أَدَ نَ بُ أَدَ
بينّ فيه الإمام لشيعته حقيقة الإسلام، هذا  الى مقطعٍ آخر من رسالة الإمام الصادق  يُ

١-الكافي: ٨ /١٢.

ه  الحمد الله مستحقّ الحمد لذاته، ولما هو عليه من غرّ صفاته، العليّ فلا حدّ لعلوّ
٣٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



الدين الذي نؤمن به، ما جوهره؟ كيف نكون مسلمين حقيقيّين صادقين في انتمائنا إلى 
ن  مَ فَ  ، وَ الإسلامُ التّسليمَ هُ وَ التّسليمَ  وَ  أنّ الإسلامَ هُ موا  اعلَ : ((وَ  الإسلام؟ فقال

ن لمَ يُسلِم فَلا إسلامَ لَه ))(١). مَ م، وَ د أسلَ قَ مَ فَ لَّ سَ

من  بأنّه  ويعتزّ  يفتخر  منّا  الكثير  أنّ  في  لاشكّ  والأخوات،  الإخوة  ا  أيهّ  
الإسلام،  الى  هداه  بأن  قه  وفّ أن  العظيمة  النعمة  تعالى على هذه  االله  ويشكر  المسلمين، 
للإسلام  القرآنية  الرؤية  منا  تعلّ هل  وجوهره؟  الإسلام  حقيقة  في  رنا  تفكّ هل  ولكن 
؟  وما تلك الأحاديث التي وردت عن النبيّ  وأهل بيت العصمة في بيان  الحقيقيّ
ف حقيقة الإسلام، حتى يكون الواحد منّا  حقيقة الإسلام؟ والغرض من ذلك أن نتعرّ
مسلماً حقيقة يعرف جوهر الإسلام ويلتزم به. ينبّه الإمام الصادق  شيعته على أنّ 
د بالشهادتين فحسب ، وليس أن يعتقد القلب بهاتين الشهادتين  الإسلام ليس أن تتشهّ
. فتعالوا  ين، لكن الإسلام يستتبع ذلك عملاً أيضاً فقط، وإن كان هذان الأمران مهمّ
ف حقيقة الإسلام ، ما معنى التسليم؟ اختصر الإمام  ا الإخوة والأخوات -لنتعرّ - أيهّ
 ، وَ الإسلامُ التّسليمَ هُ وَ التّسليمَ وَ موا أنّ الإسلامَ هُ اعلَ الصادق  ذلك ، فقال: ((وَ
المؤمنين أمير  عن  آخر  قولٍ  في  لَه ))،  إسلامَ  فَلا  يُسلِم  لمَ  ن  مَ وَ م،  أسلَ د  قَ فَ مَ  لَّ سَ ن  مَ فَ
هُ  بُ نْسُ لاَ يَ بْليِ وَ دٌ قَ بْهُ أَحَ نْسُ ْ يَ ةً لمَ بَ مَ نِسْ لاَ ِسْ بَنَّ الإْ نْسُ َ ل لنا هذا المعنى، فقال: ((لأَ   يفصّ
وَ  يَقِينَ هُ الْ ، وَ يَقِينُ وَ الْ لِيمَ هُ التَّسْ ، وَ لِيمُ وَ التَّسْ مَ هُ لاَ ِسْ ، إِنَّ الإْ ثْلِ ذلِكَ ي إِلاَّ بِمِ دِ دٌ بَعْ أَحَ
ل ))(٣)، نأتي الآن في ضوء هذا  مَ الْعَ وَ  ارَ هُ رَ ِقْ الإْ (٢)، وَ ارُ رَ ِقْ وَ الإْ يقَ هُ دِ التَّصْ ، وَ يقُ دِ التَّصْ
الحديث لأمير المؤمنين  فنبينّ هذه الأمور، هل يُكتفى في الإسلام بالشهادة اللسانية 
والرسالة؟  ة  بالنبوّ   وللنبيّ  تعالى،  الله  التوحيد  بالشهادتين،  الإنسان  ظ  يتلفّ بأن 
بحسب هذا الحديث وكذلك الرؤية القرآنية لا يُكتفى بذلك، وإن كانت هذه الشهادة 
اللسانية تترتّب عليها مجموعةٌ من الأحكام الشرعية، ومنها: حرمةُ الدم، وحرمةُ المال، 
من  دّ  لابُ بل   ، والمواريث  النكاح  أحكام  وبعض  الذبيحة،  ية  وحلّ العرض،  وحرمةُ 

١-الكافي: ٧٦/٩.
ْ ء، ينظر: المحيط في اللغة:  ٢٠٧/٥. افُ بالشيَّ ترِ ار: الاعْ رَ قْ ِ ٢- الإْ

٣-الكافي:  ٤٥/٢، الأمالي للصدوق: ٣٥١، وسائل الشيعة: ١٨٣/١٥.

. فتعالوا  ين، لكن الإسلام يستتبع ذلك عملاً أيضاً فقط، وإن كان هذان الأمران مهمّ
٣٨



إضافة أمرين آخرين أيضاً، هل يُكتفى بالاعتقاد القلبي بأن يعقد الإنسان المسلم قلبه 
أن  الناس  لبعض  العمل، كما يحلو  يستتبع ذلك  أن  الشهادتين دون  على الإيمان بهاتين 
ر هذا المعنى حين يقول: المهمّ ما في القلب. تلاحظون-  إخواني - أن الإنسان قد  يصوّ
يُصليّ ويصوم فتقول له: لماذا ترتكب هذا العمل؟ لماذا تترك أداء هذا الواجب؟ يقول: 
المهمّ ما في القلب، أنا لديّ اعتقاد في القلب فيكفي هذا، هذا الأمر ليس بصحيح، بل 
دّ أن يستتبع الشهادة اللسانية الاعتقاد بالقلب، وعقد القلب على هاتين الشهادتين  لابُ
 ، دّ أن يستتبعه العمل، لذلك لاحظوا أمير المؤمنين ماذا يقول؟ ينسب الإسلام نسبةً لابُ
ي))؛ لأنه أخذه من رسول  دِ دٌ بَعْ هُ أَحَ بُ نْسُ لاَ يَ بْليِ وَ دٌ قَ بْهُ أَحَ نْسُ ْ يَ د هذا المعنى ((لمَ ويؤكّ
وَ  هُ لِيمَ  التَّسْ المعاني ((وَ )) لاحظوا كيف يستتبع هذه  التّسليمَ وَ  هُ  :((الإسلامَ  االله 
ل))، إذن إن لم  مَ وَ الْعَ ارَ هُ رَ ِقْ الإْ ، وَ ارُ رَ ِقْ وَ الإْ يقَ هُ دِ التَّصْ ، وَ يقُ دِ وَ التَّصْ يَقِينَ هُ الْ ، وَ يَقِينُ الْ
تكن هناك مرحلة ثالثة من العمل تترتّب على هذا الاعتقاد القلبيّ لا يكون لدينا جوهر 

الإسلام وحقيقته.

التسليم..)  هو  (الإسلام   : فيه  قال  الذي    الصادق الإمام  تعريف  ومن   
بحقائق  ملتزم  هو  كم  تبين  امتحانية،  درجةً  لنفسه  يعطي  أن  منّا  واحدٍ  لكلّ  يمكن 
الذي هو الخضوع والانقياد  الحقيقي  مرتبته في الإسلام  الإسلام وجوهرها، ويعرف 
والقبول التامّ لكلّ ما يرد على العبد المسلم من االله تعالى، سواءً كان ما ورد عليه أحكاما 

شرعية أو مناهج حياتية أو أحكاما تكوينية من قدرٍ وقضاء.

ا الإخوة والأخوات - أنّ  ح هذا الأمر بصورةٍ تفصيلية. تعلمون -أيهّ أودّ أن أوضّ
م  ع لك أحكاماً عبادية ، وأنظّ ع ديناً كاملاً للحياة، بماذا جاء للإنسان؟ قال له: أشرّ االله تعالى شرّ
العلاقة بينك وبين االله تعالى، أعطي أحكاماً في الطهارة ، وأحكاماً في الصلاة ، وأحكاماً في 
م لك العلاقة بينك  ع لك نظاماً اجتماعياً ينظّ الصوم ، وأحكاماً في المعاملات، وكذلك أشرّ
ع لك نظاماً  ع لك نظاماً اقتصادياً يبينّ المعاملات الاقتصادية، وأشرّ وبين الناس، وأشرّ
التي  والواجبات  التي لك  الحقوق  ما هي  الآخرين،  بينك وبين  الحقوق  يبينّ  حقوقياً 

٣٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



وخضعت  آمنت  إن  للحياة،  متكاملاً  ديناً  فأعطيك  اً  أسريّ نظاماً  لك  ع  أشرّ عليك، 
المناهج  بعض  أو  فقط  العباديّ  بالمنهج  تكتفِ  ولم  المناهج  هذه  بكلّ  وعملت  وقبلت 
ليا من الإسلام  بل خضعت لها جميعاً وقبلت بها وعملت بها جميعاً، وصلت المرتبة العُ
ة  ، لنلاحظ واقعنا ولنعرضه على هذه الرؤية التي وردتنا عن الأئمّ وكنت مسلماً حقيقةً
للمنهج  ينقاد  ولكنّه لا  منّا يصليّ ويصوم  بعض  العبادي،  المنهج  الى  نأتي  المعصومين. 
مُ لبس الذهب والحرير  العباديّ كله، مثلاً تُلاحظون بعضهم يعترض، يقول: لماذا يحرَّ
الخالص للرجال؟ ما السبب؟ ما المصلحة في ذلك؟ يريد أن يعرف ذلك ولا يلتزم بهذا 
الأمر. ومن ذلك شرع االله تعالى الإفطار في السفر، ويعترض بعضهم في الوقت الحاضر 
على هذا الحكم بعد أن أصبح السفر يسيرا ليس فيه عناء ومشقة كما في السابق، بعضٌ 
مثلاً يصليّ ويصوم لكنه يعترض في أحكام المواريث، يقول: لماذا الأنثى تأخذ نصف ما 
ل  ل مسؤولية المعيشة، فالأنثى أيضاً تتحمّ للذكر؟ إذا كان الأمر من أجل أن الذكر يتحمّ
مسؤولية المعيشة أحيانا، لماذا نعطيها النصف؟ حتى بعض المسلمين ممّن يصليّ ويصوم 
، إلا أن المسلم الحقيقي بعد أن يعطي الحكم القضائي للأنثى مثلما  يخضع لحكمٍ وضعيّ
للذكر يقول؟ أنا جاءني من الإرث ما لا حقّ لي فيه، أنت تستحقّ الضعف وأنا أستحقّ 
ا الإخوة تقول: أنا أخضع لحكم االله تعالى أُعيد لك  النصف، فيرجع المال. لاحظوا أيهّ
ما أُعطي لي من المال أو الإرث ما ليس لي حقّ فيه، وقد يعترض بعضهم فيأخذ ما ليس 
له حقّ فيه، هذا اعتراض على الأحكام الإلهية الشرعية، وفي معاملات اقتصادية يقول 
الشرع: هذه معاملة ربويّة أو شبه ربويّة، يعترض فيقول: لا، الأمر ليس كذلك فيتعامل 
دة لا يخضع فيها الإنسان الخضوع التامّ للأحكام الشرعية،  بها، وهكذا نجد موارد متعدّ

ولا ينقاد لها، ولا يقبل بها.

وقد  الناس،  سائر  وبين  بينك  العلاقة  م  ينظّ اجتماعياً  نظاماً  الإسلام  وضع 
بطبيعة  التزمت  فإذا  الحقيقي،  للإسلام  شرطا  به  الالتزام  الواردة  الأحاديث  جعلت 
تكون  والأخلاقي  الاجتماعي  النظام  بهذا  وقبلت  الآخرين،  مع  والأخلاق  العلاقات 

٤٠



نْ  لِمُ مَ ُسْ مسلماً حقيقة، لاحظوا الروايات التي وردت عن النبيّ  من المسلم؟ ((المْ
لِمَ منك الآخرون، من لسانك ويدك فأنت مسلم حقيقة،  ه ))(١) إذا سَ لِمَ النَّاسُ مِنْ يَدِ سَ
مت علاقتك  وفي حديثٍ آخر: ((المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يشتمه)) أنت إذا نظّ
مع الآخرين بهذا النظام أنت مسلمٌ حقيقة، في حديثٍ آخر: ((المسلم أخو المسلم لا يخونه 
مت طبيعة العلاقات، فوضعت  به ولا يخذله...))(٢) وهكذا أحاديث كثيرة نظّ ولا يكذّ
التي  الزوجة؟ وما الحقوق  بينك وبين  التي  اً في داخل الأسرة، ما الحقوق  أُسريّ نظاماً 
بينك وبين الوالدين؟ وما الحقوق التي بينك وبين الإخوة والأخوات، هذا نظام أُسريّ 
اً. ووضع الاسلام نظاما سياسيا؛ لأن الإسلام  إن أنت عملت به أصبحت مسلماً حقيقيّ
ة  اً في زمن النبيّ  وفي زمن الأئمّ اً ونظاماً سياسيّ منهجٌ متكامل، وضع فكراً سياسيّ
أيضاً ، وفي زمن غيبة الإمام الفقهاء الذين نصبهم الإمام هؤلاء أيضاً يبيّنون المواقف، 
فهناك أمورٌ قد وضعها الإسلام وجعل لها أحكاماً ، يبيّنها النبيّ  أو الإمام المعصوم 
من بعده أو الفقيه العادل الجامع للشرائط متى ما توفّرت الظروف لبيان بعض الأمور 
، لا يرتقي المسلم هذه  والأحكام والمواقف، فإذن وفق هذا التعريف للمسلم الحقيقيّ
مناهج  تامّ في كلّ  تامّ وخضوعٌ  انقياد  يكون هناك  بأن  إلا   ،  الإمام بيّنها  المرتبة كما 

الحياة. 

، أرجو الالتفات إليه  ومن جملة الأمور التي تكشف مرتبة إسلامك أمرٌ مهمّ
نُونَ  مِ ؤْ بِّكَ لاَ يُ رَ لاَ وَ وهو أن ترضى بما حكم االله تعالى ورسوله وأولياؤه، قال تعالى: ((فَ
وا  مُ لِّ يُسَ وَ يْتَ  ضَ قَ َّا  ممِّ ا  جً رَ حَ مْ  هِ سِ أَنفُ فيِ  وا  ِدُ يجَ لاَ  مَّ  ثُ مْ  نَهُ يْ بَ رَ  جَ شَ فِيماَ  وكَ  مُ كِّ َ يحُ تَّىٰ  حَ
أبناء العشائر الكريمة في بعض المحافظات التي بينها  ))(٣) وأخاطب بهذه الآية  لِيماً تَسْ
￯ الى القتال وسفك الدماء، وكذلك بعض الأمور الأخر￯ التي تعرض لنا في  نزاع أدّ
حياتنا. لِنرَ مورد نزول الآية حتى نتعرف مد￯ التزامنا بها، فقد ورد في بعض التفاسير 
أن الآية نزلت في الزبير ورجلٍ من الأنصار لهما بستانان متجاوران ، وقع نزاع بينهما في 

١-صفات الشيعة لابن بابويه (٣٨١هـ) ، الاعلمي، طهران: ٣١.
٢-كنز العمال: ١ /١٥٠.

٣-النساء: ٦٥.

٤١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



سقيهما ، وهذا يحصل كثيراً، فجاءا يتحاكمان إلى رسول االله ، التفتوا لا ننظر إلى هذه 
الواقعة على أنها وقعت في زمن مضى وانتهى حكمها، بل لها مصداق في هذا الزمان، 
فالذي يحكم بعد النبي (صلىّ االله عليه وآله) الإمام المعصوم، ويأتي بعد المعصوم الفقيه 
تي عليكم ، فإذا  به الإمام المعصوم؛ إذ قال: هو حجّ العادل الجامع للشرائط  الذي نصّ
تنازعنا عند الفقيه الجامع للشرائط قد يكون  موقف مثل الموقف الذي صدر من هذا 
الرجل من الأنصار، عندما حكم النبيّ  للزبير ؟ وقال للزبير: اسقِ ثم أرسل الى 
جارك، فما كان ردة الفعل هذا الرجل من الأنصار وهو يؤمن برسول االله، ويخاطبه بـ(يا 
تك تحكم  تك. يعني: لأنّ هذا ابنُ عمّ رسول االله)، قال له: يا رسول االله ، لئن كان ابن عمّ
   ام بأنّه له، وشاهدوا الخلق العظيم للنبيّ  ،على الرغم مما في كلام الرجل من اتهّ
  ن وجه رسول االله ته، ماذا صدر من ردّ فعلٍ من النبيّ  ؟ تلوّ انحاز الى ابن عمّ
الذي من  الرجل  فقال لهذا   ، المقداد  فمرّ على  الرجل-  ثم خرجا -الزبير وهذا  فقط، 
ته –لاحظوا-  الأنصار: لمن كان القضاء يا أبا  حاطب بن أبي بلتعة ؟ قال: قضى لابن عمّ
، فهو غير  ته، ولو￯ شدقه (١)، يعني الجانب من الفمّ تحت الخدّ مَ للزبير؛ لأنّه ابنُ عمّ كَ حَ
راضٍ عن هذا الحكم والقضاء من رسول االله  ، فنزلت الآية تنبّه المسلمين ، ماذا 
)) أي: لا  نُونَ مِ ؤْ بِّكَ لاَ يُ رَ لاَ وَ تقول لهم؟ يُقسم االله تعالى لهم، لعظم هذا الأمر بقوله: ((فَ
))، وهنا نحتاج الى الالتفات هل  مْ نَهُ يْ رَ بَ جَ وكَ فِيماَ شَ مُ كِّ َ تَّىٰ يحُ يبلغون مرتبة الإيمان ((حَ

نحن مطبّقون لهذه الآية أو لا؛ لأن االله تعالى يقول: لا تبلغون الإيمان إلاّ بثلاثة أمور:

ة وتارة يكون  أمور عامّ تارةً يكون في  نزاع واختلاف،  إذا كان هناك  الأول: 
قضية  أو  سلم،  أو  حرب  قضية  ة:  العامّ الأمور  في  النزاع  أمثلة  فمن  ة،  خاصّ أمور  في 
اذ  اتخّ الى  فيها  التي نحتاج  العامة  فيها، وكثيرة هي الأمور  اذ موقف  اتخّ المطلوب  عامة 
، أو نزاع  موقف نحرز به رضا االله تعالى، ومن امثلة الأمور الخاصة: النزاع العشائريّ

١-بحار الأنوار:  ٢٠/٢٢.

       

٤٢



في ميراث، أو نزاع في وصيّة، أو في مسألة اجتماعية، أو في قضيّة شخصية. وقد يكون 
هناك نزاع في قضيّة فكريّة، أو قضية عقائدية، ويلتبس علينا الأمر لا نعرف هل هذه 
القضية العقائدية أو الفكرية المطروحة صحيحة أو لا؟  وموارد النزاع كثيرة كما يفهم 
..)) أي:  مْ نَهُ يْ رَ بَ جَ وكَ فِيماَ شَ مُ كِّ َ تَّىٰ يحُ نُونَ حَ مِ ؤْ بِّكَ لاَ يُ رَ لاَ وَ من إعمام الآية الكريمة((فَ
فيها، في كل هذه  اليك  يأتون  واختلافات  نزاعاتٍ وخصومات  بينهم من  فيما حصل 
الأمور عامها وخاصها لمن نرجع حتى نكون مسلمين حقيقيّين؟ لمن نرجع حتى نفضّ 
النزاع؟ الآية تأمر بالرجوع إلى النبي، ومنْ بعده الإمام المعصوم، ولكن لمن نرجع الآن 
في مورد النزاع؟ فإذا كان الإمام غير موجود، هل تموت الآية، ولا يبقى لها تطبيق؟ لا، 
ب الإمام المعصوم بعده الفقيه العادل الجامع للشرائط يرجع اليه، وقال: ((هم  لقد نصّ
نُونَ  مِ ؤْ بِّكَ لاَ يُ رَ لاَ وَ ة االله عليهم)) حدد لنا من نحتكم اليه، ((فَ تي عليكم وأنا حجّ حجّ

وا..)). ِدُ مَّ لاَ يجَ مْ ثُ نَهُ يْ رَ بَ جَ وكَ فِيماَ شَ مُ كِّ َ تَّىٰ يحُ حَ

أن  بعد  يعني   (... يْتَ ضَ قَ َّا  ممِّ ا  جً رَ حَ مْ  هِ سِ أَنفُ فيِ  وا  ِدُ يجَ لاَ  مَّ  (..ثُ الثاني:  الأمر 
ر ، ولا ترفض هذا الحكم  اً لا تجد ضيقاً ، ولا تتضجّ يصدر الحكم إذا كنت مسلماً حقيقيّ
اً أو  ا..) يعني شكّ جً رَ ..) يعني في قلوبهم (..حَ مْ هِ سِ وا فيِ أَنفُ ِدُ مَّ لاَ يجَ الذي صدر، (..ثُ

.( لِيماً وا تَسْ مُ لِّ يُسَ ، بل تسلّم تخضع (..وَ ضيقاً قلبياً

فإذا  زماننا،  في  القضية  هذه  نطبّق  وحتّى  الحكم،  لهذا  التطبيق  وهو  الثالث: 
قْف، أو قضية نكاح وطلاق  حصل نزاع كما في النزاع على إرث، أو في قضية وصيّة أو وَ
وغيرها من الأمور، في هذه الموارد التي نختلف فيها لمَنْ نرجع؟ نرجع الى الفقيه العادل 
الذي هو جامعٌ للشرائط أو الى الوكلاء الذين يوثق بهم، ليتبينّ لنا الحكم، فما المطلوب 
الذي   - إخواني   – لاحظوا  الحكم،  هذا  نرفض  فلا  ونرضى  بقلوبنا  م  نسلّ أن  منّا؟ 
ا تتوافق  ض الأحكام نقبل ببعضها ونطبّقها لأنهّ بعّ ض الإسلام ،نُ بعّ يحصل أحياناً أننا نُ
أهوائنا  مع  تتعارض  ا  لأنهّ ؛  الآخر  بعضها  ونرفض  وأهوائنا،  الشخصية  مصالحنا  مع 
وحتّى   . الحقيقيّ الإسلام  مرتبة  الى  نصل  لم  ذلك  حصل  فإذا   ، الشخصية  ومصالحنا 

٤٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



الموقف  للشرائط:  الجامع  العادل  الفقيه  له  قال  إذا  بعضهم  يعترض  ة،  العامّ المواقف  في 
ل،  شكِ مُ التفتوا إخواني هذا  أر￯ كذا،  أنا  يقول: لا،  الفلانية كذا،  القضية  المطلوب تجاه 
الذي  والتسليم  والانقياد  التامّ  الخضوع  مرتبة  الى  الإنسان  هذا  يصل  لم  أنّه  يعكس  هذا 
أشار له الإمام الصادق ، نحن نريد أن نطبّق الإسلام كيف نطبقه والإمام الصادق غير 
؟ لشيعته  َنْ نْ نرجع؟ هذه الوصيّة وصيّة الإمام لمِ موجود؟ الإمام المعصوم غائب ، الى مَ
في وقته؟ لا – إخواني - هذه الوصيّة لشيعته في كلّ زمانٍ وكلّ مكان، ما هو التسليم الآن؟ 
م فيها بحكم الفقيه العادل حتى لو كان لي رأي آخر، سواء كان  ة نسلّ هذه القضايا العامّ
في قضية سياسية، أو موقف عام، أو قضية اجتماعية أو اقتصادية مالية أو شرعية عبادية أو 
معاملاتية، نأتي الآن الى قضيّة العشائر وحتّى في بقية القضايا كمشاكل اجتماعية أو مشاكل 
قْف، يوجد حلّ لا تبقى مشكلةٌ عالقة إن أرجعناها الى من  على إرث أو على وصية أو وَ
لها، ولا  لها، ولا نخضع  م  نسلّ أنّنا لا  أين؟ هي  المشكلة  ولكن  تعالى،  االله  أحكام  يبيّنون 
نّاه. قضية  نعمل على تطبيقها، المشكلة هنا وإلاّ لا تبقى لنا مشكلة مع هذا التسليم الذي بيّ
اً يقود الى اقتتال وسفك دماء وانتهاك  العشائر الآن نزاعات على أمورٍ بعضها بسيط جدّ
؟ قلنا نرجع الى الفقيه العادل الجامع للشرائط  أعراض، ودماء مواطنين أبرياء، ما هو الحلّ
م  ؟ ننقاد له نسلّ أو وكيله الذي يثق به، نفترض لو أنّ فلاناً قتل فلاناً ما هو الحكم الشرعيّ
ا -وهنا المشكلة- إذا كنّا نخضع لأهوائنا وأمزجتنا وما في داخل  به ونعمل على تطبيقه، أمّ
ع على الآخرين، وأن يكون لي الكلام ولي السلطة  أنفسنا من حبّ للدنيا والتسلّط والترفّ
على الآخرين، هنا المشكلة وقد يكون هذا الشخص يصليّ ويصوم لكنّه حينما يصل الى هذا 
الموقع تغلب عليه حبّ الدنيا، حبّ الدنيا ليس فقط حبّ المال، لا.. فأحيانا يحبّ الإنسان 
التسلّط أو أن يكون هو الحاكم و كلمته هي المسموعة وهو الآمر والناهي، المشكلة هنا 
دخل حبّ الدنيا الى القلب وربّما أحياناً تقع وتسيل دماء وتحصل مشاكل اجتماعية يصعب 
ق للالتفات إلى هذه القضية  نادي الجميع من هذا المكان خصوصاً ما يتعلّ ها؛ لذلك أنا أُ حلّ
 (... مْ نَهُ يْ رَ بَ جَ وكَ فِيماَ شَ مُ كِّ َ تَّىٰ يحُ نُونَ حَ مِ ؤْ بِّكَ لاَ يُ رَ لاَ وَ انظر ماذا يقول االله تعالى لكم؟ (فَ
نْ يقوم بهذا الدور في الوقت الحالي. نّا أن الحاكم بعد النبيّ  الإمام المعصوم ثمّ مَ وقد بيّ

نّاه. قضية  نعمل على تطبيقها، المشكلة هنا وإلاّ لا تبقى لنا مشكلة مع هذا التسليم الذي بيّ ٤٤



ومن جملة الموارد التي يذكر فيها معنى التسليم الانقياد للأحكام التكوينية من 
ر االله تعالى لي من ابتلاء من مرض أو فقر أو من ابتلاء بحاكم  قدرٍ وقضاء، يعني ما يقدّ
م له تعالى وأنقاد له وأرضى بقضائه وقدره، ففي حديث مهمّ جدا وفيه من  ظالم أنا أسلّ
المضامين العالية، عن أمير المؤمنين : (أوحى االله عزّ وجلّ الى داود -على نبيّنا وآله 
يعني االله تعالى يخاطبه ((..يَا  تريد وأريد...)  يا داود  التحيّة والسلام-:  وعليه أفضل 
يد..))(١) يعني أنّ كلّ شيء يحصل إنّما هو من االله  رِ ا أُ ونُ إِلاَّ مَ لاَ يَكُ يدُ وَ رِ أُ يدُ وَ رِ دُ تُ اوُ دَ
تعالى، وهذا لا يناقض مسألة الاختيار، هذه مسألة أخر￯ نريد أن نبينّ أن لا مؤثّر في 
 (.. ه االله تعالى في هذا الحديث نبيه؟ يقول: (فإن أسلمتَ الوجود إلاّ االله تعالى، ماذا يوجّ
بينّ معنى التسليم (..فإن أسلمتَ لما أُريد أعطيتُك ما تريد..) المعنى إذا أنت خضعت  يُ
م لما أُريد أتعبتك فيما  وانقدت وسلّمت بما أنا أريده سأعطيك ما تريد أنت، (وإن لم تسلّ
م ولم تخضع بل تضجر ولا تقبل بذلك  ريد، ثمّ لا يكون إلاّ ما أُريد)، يعني إذا لم تسلّ تُ
سوف تتعب في الحصول على ما تريد، وتشقى حتى تحصل على ما تريد، والنتيجة ما 
هي؟ يقول له: الذي سيكون ما أريده لا الذي أنت تريده، فتكون قد تعبت وشقيت 
م بما أريد أنا، سأعطيك ما تريد، والتسليم  ولم تحصل على ما تريد، بالنتيجة يقول له: سلّ
ليس لحظة فالمسألة  قد تطول سنين يقبل ويرضى الإنسان بهذا القضاء والقدر ويصبر عليه 
م  له على االله تعالى، (وإن لم تسلّ ثم بعد ذلك االله تعالى يعطيه ما يريد حتى يختبر صبره وتوكّ
يعني هذا  تريد)  فيما  (أتعبتك  النتيجة؟  فما  فحينئذٍ  عْ  تنصَ ولم  تقبل ورفضت  لم  أُريد)  لما 
ريد الحصول عليه ستتعب وتشقى والنتيجة، قال االله تعالى :(ثمّ لا يكون  الشيء الذي تُ
دّ أن يكون هناك تسليم بقضاء االله تعالى حتى ندخل في جملة المسلمين  إلاّ ما أريد)، فلابُ
لين ومن  م من المتوكّ م من الفائزين وأنهّ الحقيقيّين الذين ورد في الكثير من الأحاديث أنهّ

المُخبتين.

 ، قنا لذلك وأن نعمل بهذه المضامين التربوية للإمام الصادق  نسأل االله تعالى أن يوفّ
وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين، وصلىّ االله على محمدٍ وآله الطيّبين الطاهرين.

١-التوحيد، للصدوق: ٣٣٧.

٤٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٤٦



الجمعة ٤ ربيع الثاني ١٤٣٧ هـ 
الموافق ١٥ كانون الثاني ٢٠١٦ م 

نصّ الخطبة الثانية

ا الإخوة والأخوات أودّ أن أعرض على مسامعكم الكريمة الأمرين الآتيين: أيهّ

ل : شهدت العاصمةُ الحبيبة بغداد في الأيّام الماضية خروقات أمنية  الأمر الأوّ
تمثّلت بمهاجمة مجموعةٍ من الإرهابيّين الدواعش بأسلحتهم الرشاشة لجموع المواطنين 
عين، فضلا عن التفجيرات المعتادة بالأحزمة الناسفة  ة بالمتبضّ في بعض الأسواق المكتظّ
بهذه  تعبرّ  أن  داعش  عصابات  أرادت  العامّة،  وقد  الأماكن  في  المفخّخة  والسيارات 
القتالية  الساحة  ات  متغيرّ مع  الإجرامية  أعمالها  تكييف  على  قدرتها  عن  الاعتداءات 
من  يساندها  ومن  المسلّحة  ات  للقوّ متوالية  انتصاراتٍ  الأخيرة  ة  المدّ في  شهدت  التي 
عين وأبناء العشائر الغيار￯، وحيث إنّ هذه الخروقات لا يُمكن تفادي وقوعها  المتطوّ
فمن  الروتينية،  التفتيش  وإجراءات  السيطرات  ككثرة  التقليدية  الأمنيّة  بالأساليب 
الضروري العمل على تطوير القدرات الاستخبارية لأجهزة الأمن العراقية والاستعانة 
الإرهابية،  العصابات  حواضن  من  اللازمة  المعلومات  على  للحصول  شعبيّة  بعناصر 
المقدادية في محافظة  تنفيذها، وأيضاً شهدت مدينة  طاتها الإجرامية قبل  لإجهاض مخطّ
ديالى قبل أيّام أعمالاً إرهابيّة واعتداءات مؤسفة على عددٍ من المساجد ومنازل المواطنين 
ممّا له تداعيات خطيرة على السلم الأهليّ والعيش المشترك لأبناء هذا الوطن، وإنّنا إذ 
ات الأمنية الحكوميّة المسؤوليّة ونطالب بمنع  ل القوّ ة هذه الاعتداءات نحمّ ندين بشدّ

تمثّلت بمهاجمة مجموعةٍ من الإرهابيّين الدواعش بأسلحتهم الرشاشة لجموع المواطنين 
٤٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



دون أمن المواطنين من  تكرارها وعدم السماح بوجود مسلّحين خارج إطار الدولة يهدّ
اتنا المسلّحة  ق بجبهات القتال فإنّ المأمول من قوّ ا ما يتعلّ نٍ أو طائفةٍ كانوا، وأمّ أيّ مكوّ
ضية هنا  عين الأبطال إدامة الحذر واليقظة من محاولات العدوّ شنّ هجماتٍ تعرّ والمتطوّ
وهناك لاستعادة معنويّاته بعد هزائمه الأخيرة في محافظة الأنبار وجبال مكحول، مع 
العشائر  وأبناء  عين  المتطوّ من  الأبطال  المقاتلين  العسكرية  سة  المؤسّ تدعم  أن  تأكيدنا 
نوا من القيام بما عهد إليهم  العراقية الغيورة بما يحتاجون اليه من السلاح والعتاد ليتمكّ

ات المسلّحة في مواجهة الإرهابيّين. من إسناد القوّ

صعبة  واقتصاديةً  مالية  أوضاعاً  يعيش  العراق  أنّ  الجميع  يعلم  الثاني:  الأمر 
مدخولات  معظم  الماليّ  وارده  ل  يشكّ الذي  النفط  لأسعار  المستمرّ  للانخفاض  نتيجةً 
تجاوز  يمكن  ولا  والمتقاعدين،  فين  الموظّ رواتب  خصوصاً  السنوية،  لموازنته  العراق 
بأقلّ الخسائر إلاّ بتكاتف الجميع وتعاونهم واتّباع خططٍ علمية  العصيبة  المرحلة  هذه 
مدروسة يضعها أهل الخبرة والاختصاص بعيداً عن القرارات المرتجلة التي يُمكن أن 
العراقي، إنّ  مات الأساسية لمعيشة المواطن  المقوّ د  اتٍ اجتماعية خطيرة وتهدّ تحدث هزّ
ر عدم  اهتمام الحكومة بالملفّ الأمنيّ ودفع الخطر الأعظم وهو الإرهاب الداعشيّ لا يبرّ
بالخبرات  اقتصادية ومالية مناسبة مستعينة  العلاقة بوضع سياسةٍ  عناية الجهات ذات 

العراقية والعالمية لمعالجة الأزمة الراهنة معالجة صحيحة.

تجاوز  يمكن  ولا  والمتقاعدين،  فين  الموظّ رواتب  خصوصاً  السنوية،  لموازنته  العراق 
٤٨



الجمعة ١١ ربيع الثاني ١٤٣٧ هـ
الموافق ٢٢ كانون الثاني ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي
نصّ الخطبة الأولى

 والحمد الله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على خير خلق االله النبيّ المصطفى 
محمد وعلى آله الطيّبين الطاهرين، اللهم لك الحمدُ على ما تأخذ وتعطي، وعلى ما تُعافي 
وتبتلي، حمداً يكون أرضى الحمد لك، وأحبّ الحمد اليك، وأفضل الحمد عندك، حمداً 
يملأ ما خلقت، ويبلغ ما أردت، حمداً لا يحجب عنك ولا يقصر دونك، حمداً لا ينقطع 

ه. ه ولا يفنى مددُ عددُ

 إخوتي أهل الكرامة، أبنائي أهل الإحسان، آبائي أهل الفضل، أخواتي بنات 
هاتي مربّيات الفضيلة والأخلاق، السلام عليكم جميعاً  ة، بناتي ربيبات النجابة، أمّ العفّ
ورحمة االله وبركاته. أوصيكم –إخوتي، أخواتي- ونفسي الجانية بتقو￯ االله تبارك وتعالى، 
ك بها نجا، نسأله تبارك وتعالى التوفيق  ك بحبله وبعروته الوثقى ؛ فإنّه من تمسّ والتمسّ

لما يحبّ ويرضى.

 ، الربا بشكلٍ مختصر على نحو الإشارة  السابقة موضوع  قد ذكرنا في الخطبة 
م الحديث عنه بكلام مستقل، وقبل أن أدخل في هذا الموضوع أودّ أن  ووعدنا أن نتمّ
قنا لها سابقاً ألا وهي مفهوم الطاعة، فلا يخفى على حضراتكم أنّ  مة قد تطرّ أنبّه على مقدّ

 والحمد الله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على خير خلق االله النبيّ المصطفى 
٤٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



، ونسبة المخلوق إلى  نسبتنا الى االله تعالى هي نسبة العبد الى سيّده، ونسبة المحتاج الى الغنيّ
خالقه، ونحن لا نملك من الأمر شيئاً إلاّ أنّ االله تبارك وتعالى هو الذي أفاض علينا هذه 
النعمة، نعمة الوجود، وأعطانا العقل وأرسل الينا الأنبياء والرسل حتى نسير مسيرةً 
طيبةً في هذه الحياة الدنيا، ونلقاه يوم القيامة بحالةٍ أخر￯ هي حالة جزاء ما عملنا. واالله 
ه المعصية ، ولو فرضنا أنّ كلّ من خلقه االله قد عصاه -والعياذ باالله- ، فلن  تعالى لا تضرّ
يضره شيئا، ولو فرضنا أيضاً أنّ كلّ من خلقه أطاعه ؛ فلا يزداد االله تعالى بالطاعة ولا 
ينتفع بها، فهو الغنيّ المطلق، لكن االله تعالى هو ربّ العالمين بمقتضى ربوبيته وقيموميته 
هنا الى ما فيه صلاحنا، ونحن بالخيار إن اتّبعنا  علينا يرشدنا تبارك وتعالى وينبّهنا ويوجّ
هذا الطريق -طريق الهد￯- سيجزينا االله تعالى الجزاء الأوفى، وإن اتّبعنا الطريق الآخر-

لا سامح االله-  سيحتجّ االله تعالى علينا، وسنجد ما كسبت أيدينا يوم القيامة. 

وهناك مجموعةٌ من التكاليف هيّأها االله تبارك وتعالى وبيّنها، وكان قسمٌ منها 
يطنا  يحُ ما  على  كبيرة  آثاراً  يترك  وإنّما  للإنسان،  الشخصيّ  الوضع  نحو  على  يتعلّق  لا 
نزوات  هناك  لأنّ  وذلك  تعالى؛  االله  بآداب  ب  نتأدّ ما  قليلاً  أنّنا  والمشكلة   مجتمعنا.  في 
لها  لأنّ  ؛  المسار  عن  تخرج  أن  فتُحاول   ، جيدا  ا  نربهِّ ولم  بها  نعتنِ  لم  وغرائز  وشهوات 
ه ستوردنا المهالك، وقد بينّ القرآن الكريم والعترة  جَّ وَ كبَحْ وتُ ة ما لم تُ هذه الجذبة والقوّ
وا  بُ اسِ حَ ((فَ نفسه  الإنسان  يجاهد  أي  المجاهدة،  ية  أهمّ الشريفة  الأحاديث  في  الطاهرة 
ب مع االله تعالى تجعلنا في بعض الحالات  ة التأدّ بُوا))(١)، وهذه قلّ اسَ َ بْلَ أَنْ تحُ مْ قَ كُ سَ نْفُ أَ
ى الحدود، والحقيقة أن مفهوم الطاعة يحتاج الى مراجعة والتفات منّا، ما  نعترض ونتخطّ
ة أو العلماء؟  معنى أنا أطيع االله سبحانه وتعالى؟ ما معنى أنا أطيع الرسول ؟ أو الأئمّ
م بها، لكن في مواطن عندما  ما معنى الطاعة؟ فهذه اللفظة يسهل على الإنسان أن يتكلّ
ه، وهو  ر، ويحاول أن يلتفّ ويوجِّ تكون طاعة االله تعالى على خلاف ما يُريد تجده دائماً يبرّ

د. يعلم أنّ هذا التوجيه والالتفاف هو نحوٌ من أنحاء التمرّ

١-الكافي: ٨ /١٤٣.

وهناك مجموعةٌ من التكاليف هيّأها االله تبارك وتعالى وبيّنها، وكان قسمٌ منها  ٥٠



إنّ مفهوم الطاعة مفهوم ثقافة وهو مفهوم راق، فالإنسان بطبيعته، عقله يرشده 
، فإذا  الى ذلك، فيقول له : أنت محتاج وفقير وعاجز،  واالله غنيّ وقويّ وأبديّ وسرمديّ
ه العقل، يقول: اتّبع ما أراد االله، اتّبع ما أنزل االله، لكن الإنسان يضعف أمام كثير من  وجّ
الأشياء، يقول: أنا أُطيع النبيّ  ولكن عندما يأمره النبيّ بشيء لا يُوافق مزاجه ، تراه 
ة)) (١) البيوت ليست عورة ، ولكن وسيلة الى أن يتملّص  رَ وْ نا عَ وتَ يُ ل (( إِنَّ بُ يبتعد و يؤوّ
، وأمير المؤمنين عندما بايعه بعض الناس ،قالوا: نذهب الى العمرة، قال:  من الجهاد مثلاً

ة))(٢).                      رَ دْ انِ الْغَ يدَ رِ إِنَّماَ يُ ةَ وَ رَ مْ انِ الْعُ يدَ رِ ا يُ االلهِ مَ (( وَ

مفهوم الطاعة -إخواني- مفهوم منجٍ لنا، ابن نوح هو ابنُ نبيٍّ من أنبياء االله تعالى 
ل الرسالة، ولم تنفعه هذه النسبة عندما جاء أمرُ االله تبارك  الذين صبروا ما صبروا في تحمّ
ة الأطهار(عليهم  ه الأئمّ ، وعندما يوجّ أُطيع  إنيّ  يقول الإنسان:   ، عْ طِ يُ لم  وتعالى ؛لأنّه 
السلام) بتعاليم لا نجده متبعاً لها . وسأقرأ لكم بعض الروايات المرعبة، وعلى الرغم 
علمائه  طاعة  الإنسان  يدعي  قد  يكن،  لم  شيئاً  وكأنّ  الحرام،  الناس  ترتكب  ذلك  من 
ص بها  ويقول: إنيّ أُطيع العالم الفلاني، ولكن أن نبّهه على قضية لم يسمح بها ولم يرخّ
، بل يبتني على أسس  د ويبرر، مفهوم الطاعة ليس مفهوماً مزاجياً فتجده يحاول أن يتمرّ

ضا. وواقعيات ويبتني على حالة من الرّ

بِّكَ لاَ  رَ لاَ وَ ة، ولكننا عندما نقرأ ((فَ قليلاً ما يُقسم القرآن الكريم بربّ العزّ
)) ثم ماذا قال؟:  نُونَ مِ ؤْ بِّكَ لاَ يُ رَ لاَ وَ )) لاحظوا الخطاب للنبيّ  قال: ((فَ نُونَ مِ ؤْ يُ
نا  ض غيرُ ويتعرّ ض  نتعرّ والنزاع  ) في مورد الخصومة  مْ نَهُ يْ بَ رَ  جَ فِيماَ شَ وكَ  مُ كِّ َ يحُ تَّىٰ  (حَ
أنّ الحق   ￯وير ، أريد الحكم الشرعي، وعندما يجلس فعلاً  يقول فلان:  المسألة،  لهذه 
ليس له، يضرب الحكم الشرعيّ عرض الحائط، لماذا؟ لأنّه يريد أن يكيّف الأمور وفق 
)) ينفي  نُونَ مِ ؤْ يُ بِّكَ لاَ  رَ لاَ وَ القرآن الكريم بهذه الآية الشريفة: ((فَ عنا  ما يشتهي، يقرّ

١-الأحزاب:١٣.
٢-الإحتجاج على أهل اللجاج، للطبرسي :  ١٦١/١.

٥١السلام) بتعاليم لا نجده متبعاً لها . وسأقرأ لكم بعض الروايات المرعبة، وعلى الرغم 

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



)) أنت الحكم الفصل ،ولا ينتهي  مْ نَهُ يْ رَ بَ جَ وكَ فِيماَ شَ مُ كِّ َ تَّىٰ يحُ صفة الإيمان عنهم ((..حَ
لا  أي   (( يْتَ ضَ قَ َّا  ممِّ ا  جً رَ حَ مْ  هِ سِ أَنفُ فيِ  وا  ِدُ يجَ لاَ  مَّ  ((ثُ قال:  بل   الحد.  هذا  عند  الامر 
هذا  كان  سواء   ،(( لِيماً تَسْ وا  مُ لِّ يُسَ ((..وَ موا  يسلّ أن  دّ  لابُ بل  قضيت  ممّا  حرجاً  يجدون 
المال الى  السارقة أن تبقى سارقة، يقول: ارجعْ  اليد  او عليه . والشرع يمنع  له  الحكم 
ة الصلاة والصوم فحسب لكن  أهله، على الانسان أن يلتز م بذلك، التديّن ليس في عامّ
في المعاملات التي أصبحت مشوبة بالباطل والحرام، لاحظوا الآن في معاملتنا السوقية، 
الحكم الشرعي موجود، ولكن الناس في غفلة عنه يصطدمون به كأنهم يسمعونه أول 
مرة، لماذا؟ لأننا لا نبذل جهدا من اجل ديننا ، ومن أجل اللقمة الحلال، وسأذكر هذه 
 ، البقالة  في  يعملون  الذين  الإخوة  وليلتفت   ،  المؤمنين أمير  عن  الكافي  في  الرواية 
رين –أي الذين يبيعون  ويبيعون الفاكهة والخضروات، دخل أمير المؤمنين  سوق التماّ
اصم رجلاً تمّاراً، فقال لها: ما لك؟ فقالت: يا أمير  التمر- فإذا امرأة قائمةٌ تبكي وهي تخُ
الذي رأيت...،  ليس مثل  بدرهم ،وخرج أسفله رديئاً  المؤمنين اشتريتُ من هذا تمراً 
وهذه المسألة ابتلائية في الوقت الحاضر لعلّ أكثر الإخوة عندما يشترون يرون أنّ ظاهر 
البضاعة شيء حسن والباطن رديء، وهذا الذي يبيع يعتقد أنّه أحرز نصراً وكسب مالاً 
وجعل هذا المسكين يشتري ، والواقع أن البائع هو المسكين ،وهو الذي يحتاج أن يبكى 
عليه ؛ إذ تجده يجمع من المال الحرام، ثم بعد ذلك إذا حانت ساعة المنيّة ، أو يسمع بعد 
ر  ة نصف ساعة أو ساعة يتذكّ ثلاثين سنة رواية من خطيب وتأخذه صحوة الموت لمدّ
بالغش ، فكيف أن يستحلل من هؤلاء، أين يجدهم؟ يقول  ة ثلاثين سنة عمل  أنّه لمدّ
ة نصف ساعة أو ساعة ثم  الشيطان له أيضاً: هذا الأمرُ صعبٌ عليك. يؤنّبه ضميره لمدّ
مْ  نَّهُ يَ وِ غْ ُ اول أن يكبّل الإنسان ((لأَ ِم))(١)، الشيطان يحُ وبهِ لُ ٰ قُ لىَ انَ عَ يرجع مرة ثانية ((رَ
ة إبليس هي الإغواء، ليس له عمل آخر،  يصطاد في كلّ  ))(٢) قلنا سابقاً أنّ مهمّ عِينَ َ أَجمْ
أ منهم، فيقول: دعوتكم فاستجبتم لي،  يوم وله مجموعة تقع فيه شباكه، ويوم القيامة يتبرّ

أ.  ير￯ العقوبة هناك عقوبة شديدة ليست كعقوبة الدنيا قطعاً يحاول أن يتبرّ
١-المطففين: ١٤.

٢-ص: ٨٢.

الذي رأيت...،  ليس مثل  بدرهم ،وخرج أسفله رديئاً  المؤمنين اشتريتُ من هذا تمراً  ٥٢



أميرُ المؤمنين  قال لتلك المرأة : ما لك؟ قالت: يا أمير المؤمنين ، اشتريت 
من هذا تمراً بدرهم ، وخرج أسفله رديئاً ليس مثل الذي رأيت، فقال: ردّ عليها. فأبى، 
السوط-. لاحظ  يعني  ة  (١) -الدرّ ردّ عليها  ة حتى  بالدرّ فأبى، فعلاه  ثلاثاً  قالها  حتى 
الطريقة المرعبة في الروايات الشريفة، وهذه الروايات ليس فيها مبالغة ، لأنّ هذا بيان 

، والإمام  يريد أن يبيّنه. لحكمٍ شرعيّ

با موجود   لقد أصبحت مسألة الربا متعارفاً عليها في الوقت الحالي، ومفهوم الرّ
في الرسائل العملية للعلماء أعلى االله مقامهم وحفظ االله الحاضرين جميعاً يمكن مراجعته 
ونبيع، نشتري شيئاً  يعني نشتري  المعاوضة،  تارةً في  الربا  بإيجاز،  م عليه  أتكلّ ، ولكن 
موزوناً ونبيع أيضاً بشيء موزون، هذه بحمد االله تقريباً قليلة الآن ؛باعتبار الشراء حاليا 
م عليه ، لكن الربا الذي هو موضع الابتلاء الآن ،  يكون بالعملة بالنقد، هذا لا أتكلّ
، يعني أن يقرض أحدنا الآخر مقابل فائدة، وهذه المسألة - مما يؤسف  با القرضيّ هو الرّ
المعاملة  تتعاطى هذه  والناس  مئة وعشرة،  أخذ  بمئة وأشرط  أقرض   ، عليه - شائعة 
ى «صحيحة أبي  بشكلٍ كبير، ولها آثار عامة في المجتمع كله، نقلت لحضرتكم رواية تُسمّ
د» ، نقرأها في بعض الكتب الدراسية (المكاسب)، فحو￯ الرواية - ذكرتها وأعيدها  ولاّ
الآن لشاهد - ،  شخص يستأجر بغلاً من فلان الى المنطقة الفلانية،  ثم يذهب فلا يجد 
ه ليس  صاحبه، قالوا له: ذهب الى المنطقة الأخر￯ ، فيذهب على البغل أيضاً ، وهذا كلّ
عَ البغل الى صاحبه فأراد أن يسأل فسأل أحدهم،  ة أرجَ فيه رضا صاحب البغل، بعد مدّ
قال له: ما دمت أرجعت البغلَ سليماً لا شيء عليك، يقول: بقي في نفسي شيء، فسأل 
ماء مائها  الإمام الصادق ، فتأذ￯ الإمام، قال: ((في مثل هذا القضاء وشبهه تحبس السّ
م الإنسان  بلا  وتمنع الأرض بركتها))(٢)، أنا أسألكم كم من هذا عندنا الآن؟، قد يتكلّ
ر وننبّه، وهذه الوظيفة  ضوابط ولا حريجة، فيحلل ويحرم بهواه ، ونحن وظيفتنا أن نحذّ
ة بجهةٍ دون أخر￯، أنا أتمنّى من  ة بنا فقط ،وهذه الأحكام الشرعية غير مختصّ غير مختصّ

١-الكافي:  ٢٣٠/٥.
٢- جامع أحاديث الشيعة، للبروجردي:  ١١٤/٢٤.

، يعني أن يقرض أحدنا الآخر مقابل فائدة، وهذه المسألة - مما يؤسف  با القرضيّ هو الرّ
٥٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ون الى معاملات فيها شبهات أن يأتوا الى الشيخ الفلاني أو السيد  الإخوة الذين يتصدّ
سات أو  ههم فيها ، نسمع الآن دوائر الدولة من مؤسّ الفلاني فيطلبوا منه دورات يفقّ
ة اسبوعين أو  شركات تريد أن تفتح شيئاً تعلن أنّ هناك دورة لتعليم الفنّ الفلاني لمدّ
ي أن يدخل دورة؟ بدلا من أن يسمع الحكم  ر المتصدّ ر التاجر؟ لا يفكّ ثلاثة، لماذا لا يفكّ

الشرعي على نحو الصدفة -كما نقول-؟ لماذا لا يكون هناك حرص لديه؟

 الربا متفشّ  الآن ،وبعض مشاكلنا التي نُعاني منها ليس من البعيد أن تكون 
تلتزم  لا  والمرأة  ورع،  غير  والشاب  نابياً،  كلاماً  م  يتكلّ نا  طفلُ الأعمال،  بهذه  مرتبطة 
با، والإنسان  ها تعمل بالرّ بالضوابط، شيخ كبير يقضي وقته في السفاسف، والأسواق كلّ
لَكَ  ثُ (١) وَ ثْكَ ائِلُ الْكَ قَ ا الْ َ يقول: أنا مطيع!! كما تقول زينب(عليها السلام): ((بِفِيكَ أَيهُّ
(٢)) )(٣) أي الرمل أو التراب ، يستعجل الإنسان حتفه بطريقةٍ يعتقد أنّ رزقه  ثْلَب  َ الأْ
 ، الشأن  بهذا  دة  متعدّ روايات  أذكر  وأنا  الباطلة،  المعاملة  بهذه  يكسب  لم  إذا  ينقطع 
أبو عبد االله الإمام الصادق  -روحي فداه-:  الرواية المختصرة، قال  لاحظوا هذه 
ة والخالة،  العمّ يعني  م ))(٤)  رَ ْ محَ اتِ  بِذَ ا  هَ لُّ كُ ةً  يَ نْ زَ ينَ  ِ شرْ عِ مِنْ  مُ  ظَ أَعْ بًا  رِ دٌ  احِ وَ مٌ  هَ رْ ((دِ
ز نحن من الزنية؟ درهمٌ واحدٌ كما يقول الإمام أعظم من ذلك كله ،  بربّك كيف نتقزّ
ت ، والواقع أنت ترتكب  حْ ع لعائلتك من هذا السُّ ع أن مالَكَ بدأ ينمو، تتبضّ وأنت تتوقّ
مات التي هي أعظم من عشرين زنية، ما الذي دفعك لذلك؟ في الوقت الذي  هذه المحرّ
ةُ  قَ دَ ((صَ الرواية:  تقول  الصدقة)  من  أفضل  المؤمن  (إقراض  أنّ  د  تؤكّ روايات  عندنا 
))(٥) وإقراض المؤمن أفضل من الصدقة، لأنّك في الإقراض  بِّ بَ الرَّ ضَ فِئُ غَ طْ ِّ تُ السرِّ
عندهم   - خيراً  االله  جزاهم   - الإخوة  وبعض   .  ￯أخر مرة  وتقرضه  لك  المال  يرجع 
فيه هذه الآثار وما بين  الذي  الدرهم  ، وشتّان ما بين هذا  القرضة الحسنة  مشروعٌ في 
الناس المحتاجين، ويستغلّ هذه الحاجة ويفرض عليه أموالاً أكثر، من  إنسان يقرض 

اب  ، ينظر: المحيط في اللغة:  ٦/ ١٣٧. َ اقُ الترُّ قَ : دُ ثُ ثْكَ كَ ١- الْ
ة ، ينظر: المحيط في اللغة:  ١٤٩/١٠. ارَ جَ ةُ الحِ تَاتَ َثْلَب: فُ ٢- الأْ

٣-الإحتجاج على أهل اللجاج :  ٣٠٣/٢.
٤-تهذيب الأحكام:  ١٥/٧.

٥-الكافي:  ٤/ ٧.

 ، الشأن  بهذا  دة  متعدّ روايات  أذكر  وأنا  الباطلة،  المعاملة  بهذه  يكسب  لم  إذا  ينقطع 
٥٤



هذه  د،  يسدّ أن  ويحاول  أثاثه  يبيع  أو  بيته  يبيع  أو  بيته  سيرهن  بالنتيجة  سيُعطي؟  أين 
العائلة سوف تذهب الى الشارع، ساعدت –للأسف- في تدمير عائلة، أعطاك االله مالا 

عبَد!! حلالاً فأخذته واتّبعت الشيطان، االله يرزق والشيطان يُ

لاحظوا هذه الرواية الأخر￯ يقول زرارة - وزرارة رجلٌ عظيم -، يقول عن 
 (( اتِ قَ دَ بيِ الصَّ رْ يُ بَا وَ قُ االلهُ الرِّ حَ أبي عبد االله  قال: قلت له: إنيّ سمعت االله يقول: ((يَمْ
 ، هُ با يربو مالُ نهي الأشياء، قال: وقد أر￯ من يأكل الرّ يُربي يعني: يُنمي، ويمحق يعني: يُ
قُ  َ قٍ أَمحْ ْ ه يزداد ، فقال الإمام  منبّها زرارة : ((َ أَيُّ محَ يعني: أر￯ الذي يأكل الربا مالُ
ين ))(١)، المحقُ أن تفقد شيئا عظيما عزيزا لا يأتي بمال وهو دينُك،  قُ الدِّ حَ بًا يَمْ مٍ رِ هَ رْ مِنْ دِ
ه تختلف رؤيته للأشياء فتزيّن له نفسه القبيح، قيل لأمير المؤمنين  والإنسان إذا محق دينُ
نْ زيّن لك معصية االله)). اجلس الآن أمام أشخاص  نْ شرُّ الإخوان؟ قال: ((مَ : مَ
هُ  بدنُ نما  ون، فالذي  س، سيدلون بدلوهم وقد يحتجّ المقدّ الشارع  مختلفين واطرح رأي 
انَ  ن كَ مَ من أموال الحرام لا ير￯ حقيقة الأشياء ، بل الرؤية عنده تقلّ الى أن تنعدم، ((وَ
با  الرّ     في روايةٍ أخر￯ ، قال: ((لعن رسولُ االله  ىٰ...))، عن عليّ مَ أَعْ هِ  ذِ فيِ هَٰ
وآكله وبائعه ومشتريه وكاتبه وشاهديه))، درهمٌ واحد ماذا خلّف؟ النبيّ  يقول 
يْعَ  بَ لَّ االلهُ الْ أَحَ اربون االله تعالى فيحلون ما حرم ((وَ م يحُ ها ملعونة ؛لأنهّ هذه المجموعة كلّ
يتركها  التي  السيئة  الآثار  مع  االله  رسول  ارب  ويحُ  ، تعالى  االله  ارب  يحُ بَا))(٢)  الرِّ مَ  رَّ حَ وَ
ل  اب، لم تتوكّ لت على االله. أنت كذّ الربا، ويجلس صباحاً يفتح باب رزقه فيقول: توكّ
على االله في هذا العمل، أنت عصيت االله تعالى في هذا العمل وتستغلّ ضعاف الناس في 
ابي ، عجيب هذا الإنسان جعل االله تعالى له معاملات كثيرة حلالا  فلا  الحالة المادية لترُ
ر ذلك فيقول: إذا أقرضت مالي فلاناً وفلاناً بلا ربا  يعمل بها، ويركن إلى الحرام ، ويبرّ

سينتهي مالي ؛وذلك لأن الرؤية الحقيقة للأشياء عنده معدومة.

َ االلهُ  لأَ بَا مَ لَ الرِّ نْ أَكَ في حديثٍ أيضاً عن النبيّ  قال من جملة ما قال: ((مَ
١-فقه القرآن: قطب الدين الراوندي(ت ٥٧٣هـ) ، تحقيق: احمد الحسيني ، ط١ ، ١٤٠٥هـ : ٢ /٤٩.

٢-البقرة: ٢٧٥.

هُ  بدنُ نما  ون، فالذي  س، سيدلون بدلوهم وقد يحتجّ المقدّ الشارع  مختلفين واطرح رأي 
٥٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



لْ  ْ يَزَ لمَ لِهِ وَ مَ ئاً مِنْ عَ يْ الىَ شَ بَلِ االلهُ تَعَ ْ يَقْ الاً لمَ نْهُ مَ بَ مِ سَ إِنْ كَ لَ فَ ا أَكَ رِ مَ دْ نَّمَ بِقَ هَ هُ نَارَ جَ نَ بَطْ
ه حماية لنا حتى لا نقع في نار جهنّم،  اط))(١)، هذا كلّ هُ قِيرَ عَ امَ مَ ا دَ تِهِ مَ ئِكَ لاَ مَ نَةِ االلهِ وَ عْ فيِ لَ
ة وقتية ليس لها قيمة، حفنة من الدراهم المعدودة تجعل الإنسان يخسر الدنيا والآخرة،  لذّ
هائلة  أموالاً  أموالهم  كانت  وإن  الباطل  أهل  ، وهذا وعد لأن  مرتاح  الدنيا غير  ففي 
))(٢) القلب لا يطمئنّ إلاّ بذكر االله تعالى،  وبُ لُ ئِنُّ الْقُ مَ رِ االلهِ تَطْ كْ غير مرتاحين ((أَلاَ بِذِ
وإن أوتي ما أوتي، وظلّ يتخبّط ويبتليه االله تعالى بابتلاءات لا يخرج منها، وانظروا إلى 
ا وانتهى به  القصصَ واعتبروا ، شاهدوا الآن كثيراً من الناس زلّت بهم النعمة، هو أزلهّ

الى أن يكون شخصاً آخر.

، لكن بعض المفاسد وبعض   إنّ مشاكل المجتمع كثيرة ، وكلٌّ منّا عليه أن يبينّ
دّ أن  م، لابُ ة من الجميع، تحتاج الى حالة من الاستياء لهذا المحرَّ مات تحتاج الى همّ المحرّ
با وأمام الكذب وغيرها من الكبائر، حتى تستوحش  اً أمام الرشوة وأمام الرّ نخلق جوّ
ل الجميع عواقب عدم النهي  الناس الباطل، فإذا استوحشت الناس شيئا تركته، ويتحمّ
عن ذلك، آمر بالمعروف وانهَ عن المنكر، هذه حالةٌ من الحالات الصحية أن الإنسان 

با من أشدّ المنكرات التي يعيشها الناس الآن. يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، والرّ

نسأل االله سبحانه وتعالى أن يجنّبنا وإيّاكم أكلَ الحرام ، والمالَ الحرام ، والفعلَ 
بارك لكم جميعاً وإيّانا في أرزاقنا ، ونسأله تبارك وتعالى  الحرام ، والكلامَ الحرام، وأن يُ
ة  أن يمنّ على الجميع بالعافية وقبول العمل، وحسن التديّن ،وطاعة االله ورسوله والأئمّ

الأطهار(عليهم السلام)، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين.

 

١- جامع الأخبار، للشعيري: ١٤٥، وسائل الشيعة:  ١٨/ ١٢٢.
٢-الرعد: ٢٨.

دّ أن  م، لابُ ة من الجميع، تحتاج الى حالة من الاستياء لهذا المحرَّ مات تحتاج الى همّ المحرّ
٥٦



الجمعة ١١ربيع الثاني ١٤٣٧ هـ
الموافق ٢٢ كانون الثاني ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

اعرض على مسامعكم الكريمة الأمر الآتي:

مات الدولة القويّة اقتصادياً  يعلم الجميع أنّ بلدنا العزيز العراق يمتلك مقوّ
مٍ شتّى وإمكانات واسعة، سواء من عقول  ومالياً ؛ بما أنعم االله تبارك وتعالى عليه من نِعَ
الحكومات  ولكنّ  وظاهرها،  الأرض  باطن  في  الطبيعية  الثروات  أو  أبنائه  وسواعد 
لخدمة  الإمكانات  هذه  تسخير  على  تعمل  لم  الزمن  من  عقودٍ  منذ  البلد  على  المتعاقبة 
الشعب وتوفير الحياة الكريمة له ، بل أهدرت معظم موارده المالية في الحروب المتتالية 

ين. ام المستبدّ والنزوات الوقتية للحكّ

ة إلاّ  وفي السنوات الأخيرة بالرغم من قيام حكوماتٍ منبعثة من انتخاباتٍ حرّ
إنّ الأوضاع لم تتغيرّ نحو الأحسن في كثيرٍ من المجالات، بل ازدادت معاناة المواطنين 
من جوانب عديدة، فسوء الإدارة والحجم الواسع للفساد الماليّ والإداري من جهة ، 
ية من جهةٍ أخر￯ منعت استغلال إمكانات البلد ، وموارده  والأوضاع الأمنية المتردّ

المالية في سبيل خدمة أبنائه وسعادتهم.

الى  فبالإضافة  كبيرة،  يات  وتحدّ حقيقيّة  مشاكل  من  العراق  يُعاني  واليوم 
الناجمة   ￯الأخر الأمنية  يات  والتحدّ  ، الداعشي  الإرهاب  محاربة  في  الأكبر  ي  التحدّ

مٍ شتّى وإمكانات واسعة، سواء من عقول  ومالياً ؛ بما أنعم االله تبارك وتعالى عليه من نِعَ
٥٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



من احتضان بعض للإرهابيّين ودعمهم لهم في الفتك بإخوانهم وشركائهم في الوطن 
خة، وفي المقابل اعتداء بعض حاملي السلاح خارج  بالأحزمة الناسفة والسيارات المفخّ
الى  بالإضافة  وممتلكاتهم،  أموالهم  على  ي  والتعدّ الآمنين  المواطنين  على  الدولة  إطار 
د بانهيار  ي الاقتصادي والماليّ الذي يهدّ ي الأمني بمختلف صوره، هناك التحدّ التحدّ
من  الاخيرة  الآونة  في  النفط  أسعار  لانخفاض  نتيجةً  للمواطنين  المعيشيّة  الأوضاع 
ية من  بخطواتٍ جدّ الفساد  مكافحة  المناسبة وعدم  الاقتصادية  الخطط  جهة، وغياب 

.￯جهةٍ أخر

المعنيّة من مختلف  الأطراف  دعوة  تكرار  من   ￯بلا جدو أصواتنا  ت  بُحّ وقد 
وحصر  الوطن،  هذا  أبناء  بين  السلمي  والتعايش  الأهلي،  السلم  رعاية  الى  نات  المكوّ
السلاح بيد الدولة ودعوة المسؤولين والقو￯ السياسية التي بيدها زمام الأمور الى أن 
يعوا حجم المسؤولية الملقاة على عواتقهم وينبذوا الخلافات السياسية التي ليس وراءها 
ق  البلد بما يحقّ إدارة  إلاّ المصالح الشخصية والفئوية والمناطقية، ويجمعوا كلمتهم على 

م لأبناء شعبهم. الرفاه والسعادة والتقدّ

أعطى  الذي  الكريم  الشعب  هذا  إنّ  أصواتنا،  ت  بُحّ حتى  ذكرناه  ه  كلّ هذا 
م أبناؤه البررة كلّ ما أمكنهم من دماءٍ وأموال في الدفاع عن كرامته وأرضه  ى وقدّ وضحّ
ر ملاحم البطولة مندفعاً بكلّ شجاعة وبسالة في محاربة الإرهابيّين،  ساته ، وسطّ ومقدّ
ين لإدارة البلد غير هذا الذي يقومون به، يستحقّ أن  هذا الشعب يستحقّ من المتصدّ
الفساد  من  وتطهيرها  ساته  مؤسّ وتطوير   ، البلد  بناء  سبيل  في  إمكاناتهم  كلّ  روا  يسخّ
والفاسدين ، وإصلاح القوانين والأنظمة الإدارية ، وإيجاد منافذ مالية جديدة ، ووضع 
لهم  يُ أن  تعالى  االله  نسأل  الراهنة،  الخانقة  الأزمة  للخروج من  مناسبة  اقتصاديّة  خططٍ 

شاد فيما يقومون به. هؤلاء الرّ

السلاح بيد الدولة ودعوة المسؤولين والقو￯ السياسية التي بيدها زمام الأمور الى أن 
٥٨



 

الجمعة ١٨ ربيع الثاني ١٤٣٧ هـ
الموافق ٢٩ كانون الثاني ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائيّ
نصّ الخطبة الأولى

اذ صاحبةٍ أو ولد،   الحمد الله الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي جلّ عن اتخّ
وعظم عن أن يكون له كفواً أحد، رافع السماء بغير عمد، ومجري السحاب بغير صفد، 
إله إلاّ االله وحده لا شريك له، السميع لمن دعاه، الرؤوف بمن عصاه،  وأشهد أن لا 
رحمةً  أرسله  بيّناته،  الى  الداعي  ورسوله  بآياته،  الصادع  عبده    محمداً  أنّ  وأشهد 
الميامين، والحفظة  الغرّ  آله  االله وسلامه عليه وعلى  للمهتدين، صلوات  للعالمين ونوراً 

المنتجبين.

 أوصيكم عباد االله تعالى وقبل ذلك أوصي نفسي ، بتقو￯ االله تعالى، واسمعوا 
وا ، وإذا وعيتم فاعملوا، وإذا عملتم فأخلصوا، فإنّما هي  عُ لما وعظكم به، وإذا سمعتم فَ
فإن أعرضتم عن سماعها كنتم من  م،  قدّ تُ ره  ونُذُ تلى  تُ وبيّناته   ، قام عليكم  تُ االله  حججُ 

تِبتم من الخاسرين. الغافلين، وإن أضعتموها بعد العلم بها كُ

ورحمةٌ  غفور  رحيمٍ  ربٍّ  من  جميعاً  عليكم  سلامٌ  والأخوات  الإخوة  ا  أيهّ  
الِ  وَ مْ َ الأْ نَ  مِّ صٍ  نَقْ وَ وعِ  ُ الجْ وَ فِ  وْ َ الخْ نَ  مِّ ءٍ  ْ بِشيَ م  نَّكُ وَ لُ بْ نَ لَ ((وَ تعالى:  قال  وبركات،  منه 
يْهِ  ا إِلَ إِنَّ ِ وَ َّ وا إِنَّا اللهِ الُ ةٌ قَ يبَ صِ م مُّ ابَتْهُ ا أَصَ ينَ إِذَ ينَ * الَّذِ ابِرِ ِ الصَّ بَشرِّ اتِ وَ رَ الثَّمَ سِ وَ نفُ َ الأْ وَ

وعظم عن أن يكون له كفواً أحد، رافع السماء بغير عمد، ومجري السحاب بغير صفد، 
٥٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



.(١)(( ونَ تَدُ ُهْ مُ المْ ئِكَ هُ ولَٰ أُ ةٌ وَ َ حمْ رَ ِمْ وَ بهِّ ن رَّ اتٌ مِّ وَ لَ مْ صَ يْهِ لَ ئِكَ عَ ولَٰ ونَ * أُ عُ اجِ رَ

االله  دارٌ جعلها  الدنيا  أنّ  السابقة  – في الخطب  ا الإخوة والأخوات  أيهّ نّا -  بيّ
تَ  َوْ المْ قَ  لَ خَ ي  ((الَّذِ تعالى:  قوله  ورد في  كما  والامتحان،  الاختبار  أي  للابتلاء،  تعالى 
))(٢)، وذكرنا في خطبٍ سابقة  ورُ فُ الْغَ يزُ  زِ الْعَ وَ  هُ وَ لاً  مَ نُ عَ سَ أَحْ مْ  كُ يُّ أَ مْ  كُ وَ لُ بْ لِيَ اةَ  يَ َ الحْ وَ
ةٌ ثابتة لا تقبل التغيير، يتعرض لها جميع  م من هذه الابتلاءات التي هي سنّ بعض الحِكَ
ويشمل  وأثقل،  أشدّ  اختبارهم  ولكن   ، السلام)  ة(عليهم  والأئمّ الأنبياء  حتى  البشر 
فرداً  فرداً  فالابتلاءات لا تشمل الأفراد  الابتلاء الأمم والشعوب كما يشمل الأفراد، 
م من الابتلاء؛ لكي نعرف أنّ  فقط بل تشمل الأمم والشعوب بأكملها، إنّما نذكر الحِكَ
هذه الامتحانات الشديدة إنّما هي لمصلحتنا، ومن أجل تكاملنا وتربيتنا لكي نصل الى 
تلك المراتب من الإيمان التي يريدها االله تعالى لنا. ومعرفة المؤمن للحكمة من الابتلاء 
ز لمواجهة هذه الامتحانات والابتلاءات ومصاعب الحياة  والاختبار تجعله يندفع ويتحفّ
ومشاكلها، ويبحث عن حلولٍ لكي ينجح ويفلح في مواجهة هذه المصاعب والمشاكل 
ف شيئاً من هذه الحكم لتحقيق هذا الغرض،  التي يمرّ بها في حياته؛ لذلك علينا أن نتعرّ

ثم سنذكر العوامل التي تساعدنا على تجاوز هذه الامتحانات .

من جملة موارد الحكمة في الابتلاء هو التربية والتكامل، ما معنى ذلك؟ تعلمون 
في  الضغط  وعوامل  والمحن  والأزمات  المشاكل  من  بكثيرٍ  حياته  في  يمرّ  الإنسان  أنّ 
الحياة، فيحتاج الى مجموعة من الصفات ؛لكي يقو￯ ويصمد ويتغلّب على هذه المشاكل 
ل وغير ذلك  والأزمات، ومرتبة من هذه الصفات كالثبات والمقاومة والصبر والتحمّ
ل هذه الابتلاءات  من الصفات ربّما لا توجد عند الإنسان المؤمن ؛ لكي يقو￯ على تحمّ
بالامتحان  فيبدأ  ة  والشدّ المرتبة  امتحاناتٍ تختلف في  الى  تعالى  االله  ضه  فيعرّ والمشاكل؛ 
 ￯مستو الى  يرتقي  لا  الطالب   - والأخوات  الإخوة  ا  أيهّ تلاحظون-  كما  الضعيف 
بمرحلة  إلاّ من خلال مروره  العليا  المراتب  الى  ثم  الجامعات،  س في  تُدرّ التي  العلوم 

١-البقرة: ١٥٥-١٥٧.
٢-الملك: ٢.

ز لمواجهة هذه الامتحانات والابتلاءات ومصاعب الحياة  والاختبار تجعله يندفع ويتحفّ
٦٠



والامتحان  الإعدادية  ثمّ   ، فيها  والامتحان  طة  المتوسّ ،ثمّ  فيها  والامتحان  الابتدائية 
ى الى أن يصل الى المرتبة العليا في العمل، والجنديّ كذلك  ية، وهكذا يترقّ فيها، ثمّ الكلّ
البدنيّة والقتالية؛ لكي يكون لديه  حينما يزجّ في معسكرات التدريب يترقّى في قدراته 
الإنسان  كذلك  فيها،  والنجاح  الحقيقية  الحرب  مشاكل  لمواجهة  ل  والتحمّ الاستعداد 
والقدرة  الصبر  مرتبة  في  ج  يتدرّ لكي  الامتحانات؛  من  المراتب  هذه  الى  يحتاج  المؤمن 
ل والثبات والمقاومة حتى لا يضعف وينهزم أمام هذه المشاكل ،ويفشل في  على التحمّ
ة ، وحينئذٍ  ض الى ابتلاءات وامتحانات مختلفة في الشدّ هذه الحياة الدنيا والآخرة، فيتعرّ
فإذا ما واجه مشاكل وأزمات  تنمو وتتربّى لديه صفة الصبر والثبات والمقاومة،  تبدأ 
جملة  من  لذلك  فيها؛  يمرّ  التي  الامتحانات  هذه  في  ينجح  أن  استطاع  وقاسية  صعبة 
ض الى الابتلاء هو تربية هذه الصفات وتنميتها لكي يستطيع أن يواجه هذه  م التعرّ كَ حِ

ي الى نجاحه فيها. الأزمات والابتلاءات ممّا يؤدّ

الثانية: الرجوع الى االله تعالى، ونلتفت الى هذه الحكمة ؛ فربّما الكثير  الحكمة 
ويُغدق   ، الناس  الكثير من  مُ على  نعِ يُ تعالى حينما  االله  أنّ  المسألة نلاحظ  مبتلى بهذه  منّا 
ة وغير  م بالحياة ، وقد يمنّ عليهم بالسلطة والجاه والقوّ عليهم بالمال والأولاد والتنعّ
ف هذه النعم في طاعة االله تعالى؛ بسبب إقباله على الدنيا  ذلك من الأمور، قد لا يوظّ
ي ذلك الى الإسراف والتبذير  قه فيها، فيضعف دينه ويبتعد عن االله تعالى ، وقد يؤدّ وتعلّ
وهدر الأموال، ثم الطغيان والبطر والتجبرّ ،ثم الغفلة وقسوة القلب، ويريد االله تعالى 
ر-  ضه الى الامتحان والابتلاء، وحينئذٍ يبدأ هذا الإنسان يتذكّ أن يعيده الى ساحته فيعرّ
المشاكل  يواجه هذه  أن  أنه ضعيف عاجز عن  والامتحان-  الابتلاء  الى  ض  يعرّ حينما 
والأزمات، ويشعر حينئذٍ بالحاجة الى االله تعالى. المؤمن الحقيقي يلتفت الى أنّه ربّما وقع 
ه الى االله تعالى  د عن االله تعالى وارتكب هذه المعاصي، حينئذٍ يبدأ بالتوجّ عْ البُ في ساحة 
والدعاء، ويلتفت الى هذه المعاصي بعد أن كان في غفلةٍ عنها فيبدأ بالعودة الى االله تعالى؛ 
الأمور، ويرتكب  يقع في هذه  أن  بعد  نفسه  الأحيان  المؤمن في بعض  إذا وجد  لذلك 

٦١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ض الى امتحان فهذا تنبيه؛ لأن الإنسان أحيانا لا يكفيه النصح والموعظة  المعاصي أنّه يتعرّ
والإرشاد فيحتاج الى هزٍّ عنيف، وهذا الهزّ العنيف يوقظه من الغفلة، وينبّهه أنّه قد وقع 
يقع تحت  ربّما   ، بالابتلاء  يكون  العنيف  الهزّ  هذا  تعالى،  االله  والابتعاد عن  المعاصي  في 
الى االله تعالى  الرجوع  الى  يدفعه  تعالى  الى االله  بالحاجة  سطوة حاكم ظالم حينئذٍ شعوره 
وعدم الوقوع في المعاصي؛ لذلك ورد في بعض الأحاديث :((أشدّ الناس بلاءً الأنبياء 
ثمّ الأمثل))، ((يبتلى الرجل على حسب دينه فإن كان في دينه صلباً زيد له في البلاء))(١) 
كاشفة عن  تكون  المؤمنين  تتر￯ على  التي  الابتلاءات  بعض  أن  إلى  يشير  هذا حديثٌ 
ضون الى ابتلاءاتٍ متواصلة، ربّما  الإيمان، هذا أمرٌ أودّ التنبيه عليه ،فبعض المؤمنين يتعرّ
ه إليه للخروج  تكون كاشفة عن مرتبة الإيمان لهم، لذلك عليه أن يشكر االله تعالى ويتوجّ

من هذا البلاء بما يُرضي االله تعالى ؛لأنّه كاشفٌ عن هذه المرتبة.

نأتي الآن الى وسائل النجاح في الاختبارات والابتلاءات.

ة من االله تعالى في مواجهة هذه الامتحانات، كثيراً  القوّ ل: هو استمداد  الأمر الأوّ
ض الإنسان الى عوامل ضغطٍ في الحياة، من محن وأزمات ومشاكل وهموم، هنا يحتاج  ما يتعرّ
أن  الى  ، يحتاج  يات والأزمات  التحدّ يواجه مثل هذه  أن  الإنسان لكونه ضعيفاً عاجزاً عن 
يرجع الى االله تعالى فيطلب منه العون والتسديد والتوفيق لنصرته ، ويبدأ بتقوية إيمانه ؛ لكي 
ا الإخوة والأخوات- يأتيه الفيض واللّطف الإلهي في مواجهة هذه الأزمات، لذلك - أيهّ
بتلى  تُ التي  ة  العامّ ة الشخصية، أو الأزمات والمحن  نحن محتاجون سواء في الأزمات الخاصّ
والتأييد  العون  منه  ،ونطلب  تعالى  االله  الى  ه  نتوجّ أن  ة  كافّ الشعب  أفراد  بها  بتلى  ويُ ة  الأمّ بها 
عيننا على تجاوز هذه المشاكل والأزمات، كما ورد في وعده تعالى لعباده  ة، وأن يُ والتسديد والقوّ
ة بأجمعهم في العودة الى االله  المؤمنين ، هذا الوعد مرتبط بمرتبة إيمان الإنسان، ومرتبة أفراد الأمّ
))(٢)، حقّ على االله تعالى أن  نِينَ مِ ُؤْ نجِ المْ ا نُ نَ يْ لَ ا عَ قًّ لِكَ حَ ذَٰ وا كَ نُ ينَ آمَ الَّذِ نَا وَ لَ سُ ي رُ نَجِّ مَّ نُ تعالى ((ثُ

.(( نِينَ مِ ُؤْ نجِ المْ ا نُ نَ يْ لَ ا عَ قًّ لِكَ حَ ذَٰ ون به من محن وأزمات ((كَ ي المؤمنين ممّا يمرّ ينجّ
١-الكافي: ٥ /٧٦٤.

٢-يونس: ١٠٣.

نأتي الآن الى وسائل النجاح في الاختبارات والابتلاءات.
٦٢



هو  به  يمرّ  الذي  والابتلاء  والأزمة  المحنة  أنّ  المؤمن  الثاني: هو شعور  الأمر 
اليه المؤمنون من المحن والابتلاءات؛ لذلك  ض  بعين االله تعالى، وهو ناظرٌ الى ما يتعرّ
لَ  ا نَزَ َّ مَ ليَ نَ عَ وَّ ت عليه الأمور ، قال: ((هَ فإنّ الإمام أبا عبد االله الحسين  حينما اشتدّ
ِ االله ))(١) يعني هان عليّ هذا الأمر وسهل عليّ هذا الأمر ؛لأن االله ناظر إليه،  ينْ نَّهُ بِعَ بيِ أَ
ولا شكّ أنّ االله تعالى لطيفٌ رحيمٌ رؤوفٌ بعباده المؤمنين، حينما يكون بعين االله تعالى 
ة على  ل، إن استمداد القدرة والقوّ ة والقدرة على التحمّ يكون حينئذٍ لد￯ الإنسان القوّ
ة؛ لأنّ االله تعالى مع المؤمن يؤيّده  ل المصاعب والأزمات والمشاكل هذه مسألةٌ مهمّ تحمّ

ده في الوصول الى الوسائل التي يخرج فيها من الامتحان بنجاح. ويسدّ

الأمر الثالث : هو الإصلاح ومحاربة الفساد والدعوة الى االله تعالى ،كما أشارت 
الى ذلك الكثير من الآيات القرآنية. والصلاح إنّما يبدأ من النفس ؛ لذلك في هذه الدعوة 
دّ أن ندعو أنفسنا ،نبتدئ بأنفسنا ونحاول أن نعالج ما فيها من الفساد والانحراف ، ثمّ  لابُ
ه الى الآخرين وندعوهم الى الصلاح وننهاهم عن الفساد، كما ورد في الآية القرآنية  نتوجّ
لاً ، ثمّ يأتي المددُ الإلهي بعد ذلك ليغيرّ ما تمر فيه الأمة من  التي تدعو الى تغيير النفس أوّ
))(٢)، لذلك نحن نحتاج إلى  مْ هِ سِ نفُ ا بِأَ وا مَ ُ يرِّ غَ تَّى يُ مٍ حَ وْ ا بِقَ ُ مَ يرِّ غَ َ لا يُ هذه المحن ((إِنَّ االلهَّ
لاً ثمّ يدعو الآخرين  أن  يؤشرّ كل منا حالات الفساد والانحراف في نفسه فيبدأ بها أوّ
ةٍ  يَّ و بَقِ ولُ مْ أُ بْلِكُ ونِ مِنْ قَ رُ انَ مِنَ الْقُ لاَ كَ وْ لَ الى الانتهاء عن هذا الفساد ، قال تعالى: ((فَ
وا فِيهِ  فُ تْرِ ا أُ وا مَ مُ لَ ينَ ظَ بَعَ الَّذِ اتَّ مْ وَ نْهُ نَا مِ يْ َّنْ أَنجَ لِيلاً ممِّ ضِ إِلاَّ قَ رْ َ ادِ فيِ الأْ سَ نِ الْفَ نَ عَ وْ نْهَ يَ

.(٣)(( ونَ لِحُ صْ ا مُ هَ لُ أَهْ مٍ وَ لْ ￯ٰ بِظُ رَ لِكَ الْقُ هْ بُّكَ لِيُ انَ رَ ا كَ مَ مِينَ * وَ رِ ْ انُوا مجُ كَ وَ

الحقوق  وإعطاء  الظلم  ورفع  العدل  نشر   ￯الأخر والوسائل  العوامل  ومن 
أي  داخل أسرته،  أحدنا ظالما في  يكون  ربّما  منّا في أسرته،  واحدٍ  كلُّ  فيبدأ  أهلها،  الى 
ظالم لزوجته أو لأولاده أو ظالمٌ لأبويه أو ظالمٌ لأرحامه وأقربائه أو ظالمٌ لبعض أفراد 

١-بحار الأنوار:  ٤٦/٤٥.
٢-الرعد: ١١.

٣-هود:١١٦-١١٧.

دّ أن ندعو أنفسنا ،نبتدئ بأنفسنا ونحاول أن نعالج ما فيها من الفساد والانحراف ، ثمّ  لابُ
٦٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



مع  للحقوق  وأداءه  سلوكه  منّا  واحدٍ  كلّ  يُراجع  الأسرة  داخل  من  يبتدئ  المجتمع، 
ينشر  ، وفي كلّ مكانٍ  الدائرة  المدرسة، وفي  ، وفي  السوق والشارع  إلى  يعود  ثم  أهله، 
العدل، وإذا وجد حالةً من الظلم ينهى عنها، ويعطي الحقوق الى أهلها، سواء الحقوق 
الشرعية أو الحقوق الأخر￯، ولنلتفت الى هذه المسألة في الوقت الحاضر، فهناك الكثير 
من الأيتام والأرامل والفقراء والمستضعفين، هؤلاء تارةً لهم حقوق شرعية قد فرضها 
أو  الدولة  دوائر  لهم  تُعطيها  وامتيازات  وأموال  حقوق  وهناك  عها،  وشرّ تعالى  االله 
سات الخيريّة، علينا أن نلتفت إذا كانت هناك حقوق للشهداء أو حقوق للأيتام أو  المؤسّ
مُ هذه الحقوق ؟ هذه الأرض التي  قسّ حقوق للفقراء ، علينا أن نسأل تلك الدائرة لمن تُ
ن تقسم الأموال التي تمنحها  نح للشهيد أو للأيتام أو لهذه العائلة، لمَنْ تكون ؟ وعلى مَ تمُ
سة الخيرية للأيتام أو لعائلة شهيد؟  هذه أمور تكون بحسب مانحها، نعم..  هذه المؤسّ
هناك الحقوق الشرعيّة نرجع الى أهل الشرع ونسألهم عن كيفيّة تقسيمها ، ولكن هناك 
سات رعاية الأيتام، نر￯ أحيانا  أموال وحقوق وامتيازات تمنحها دوائر الدولة أو مؤسّ
هذه  ولكن  الفاتحة،  مجلس  في  الشهيد  لعائلة  يعطى  الذي  المال  يصرف  الأب  أو  الأخ 
الجهة قد أعطت هذا المال الى عائلة الشهيد ليُقسم بين أولاده وزوجته وأبويه . علينا 
سة الخيرية أو الجهة الحكوميّة التي منحت هؤلاء الأيتام،  أن نرجع ونسأل تلك المؤسّ
نح لهؤلاء الأشخاص؛ لذلك قد يقع الإنسان  ق بالحقوق التي تمُ ولنراجع أنفسنا فيما يتعلّ
أحياناً في ظلمٍ لعائلة الشهيد أو للأيتام أو لهؤلاء المستضعفين والمحرومين، فعلينا أن 
نكون دقيقين في هذه الأمور، ونسأل عنها حتى لا نقع في ظلمٍ لمثل هذه الشرائح، وقد 
هذه  مثل  يرتكب  لمن  شديد  بعذابٍ  والأحاديث  القرآنية  الآيات  من  الكثيرُ  دت  توعّ
  لِتْه ))(١) وبعد أن ذكر رسول االله فْ ْ يُ هُ لمَ ذَ ا أَخَ تَّى إِذَ َ حَ المِ لُ الظَّ هِ مْ الأمور ((إِنَّ االلهَ يُ
َةٌ إِنَّ  المِ يَ ظَ هِ ￯ٰ وَ رَ ذَ الْقُ ا أَخَ بِّكَ إذَ ذُ رَ لِكَ أَخْ ذَٰ كَ هذا الحديث تلا هذه الآية القرآنية ((وَ
التصديق  وعدم  بالعناد  الأنبياء  واجهت  التي  المدن  يشمل  هذا   (٢)(( يدٌ دِ شَ لِيمٌ  أَ هُ  ذَ أَخْ

والتكذيب لهم، لكن الظلم يعمّ مثل هذه المصاديق.
١-بحار الانوار: ٣٣٦/٦٧.

٢-هود: ١٠٢.

٦٤



الرابع: هو الابتعاد عن المعاصي واللهو والعبث والغفلة ، والاشتغال  الأمر 
بطاعة االله تعالى، قد ينعم االله تعالى على الإنسان بالمال ،وينعم عليه بأمور أخر￯ من جاهٍ 
قه بالدنيا في المعصية، ويسرف ويهدر  وسلطةٍ فيقع الإنسان بسبب غفلته وانشغاله وتعلّ
ا الإخوة والأخوات- كذلك مسألة  الكثير من هذه الأموال ؛ لذلك علينا أن ننتبه - أيهّ
الوقت وصرفه في أمور عبثية ولهوية ، هذه أمور أيضاً ربّما تسبّب نزول العذاب الإلهي؛ 
لَوْ  نعم االله تعالى به علينا، قال تعالى : ((وَ لذلك علينا أن نكون دقيقين حتّى في صرف ما يُ
..))(١) يعني ينزل  ضِ رْ َ الأْ ءِ وَ ماَ نَ السَّ اتٍ مِّ كَ م بَرَ يْهِ لَ نَا عَ تَحْ فَ ا لَ وْ قَ اتَّ وا وَ نُ ￯ٰ آمَ رَ لَ الْقُ أَنَّ أَهْ
))، ولذلك إذا أنعم  بُونَ سِ انُوا يَكْ م بِماَ كَ نَاهُ ذْ أَخَ بُوا فَ ذَّ لكن كَ الخير من السماء ويعمّ ((وَ
االله تعالى على عبدٍ وبقي يرتكب المعاصي فربّما كان هذا استدراجا له، ثم ينزل العذاب 
لىَ  يمٌ عَ قِ وَ مُ ِبُّ وَ هُ ا يحُ بْدَ مَ ي الْعَ طِ عْ أَيْتَ االلهَ يُ ا رَ الشديد به، كما جاء عن النبيّ : ((إِذَ
اج ))(٢)، يأتي البلاء فيكون نعمة؛  لكي ننتبه على هذه المعاصي  رَ تِدْ لِكَ اسْ إِنَّماَ ذَ تِهِ فَ يَ صِ عْ مَ
تَّىٰ  ءٍ حَ ْ لِّ شيَ ابَ كُ بْوَ مْ أَ يْهِ لَ نَا عَ تَحْ وا بِهِ فَ رُ كِّ ا ذُ وا مَ ماَّ نَسُ لَ التي نرتكبها، كما قال تعالى: ((فَ

.(٣)(( ونَ بْلِسُ م مُّ ا هُ إِذَ ةً فَ تَ م بَغْ نَاهُ ذْ وا أَخَ وتُ وا بِماَ أُ حُ رِ ا فَ إِذَ

تعالى  االله  الى  ع  والتضرّ والدعاء  والاستغفار  التوبة  وهو  الخامس:  الأمر 
بها  نمرّ  التي  والامتحانات  الأزمات  هذه  مثل  في  الأمور،  هذه  مثل  في  به  والاستعانة 
الحقيقي،  والاستغفار  والتوبة  والدعاء  ع  بالتضرّ تعالى  االله  الى  ه  التوجّ الى  جميعاً  نحتاج 
النقطة  أبينّ  أن  وأودّ  المنكر،  عن  والنهي  بالمعروف  الأمر  ة  المهمّ الأمور  من  وكذلك 
سة جهراً بالمعاصي، فلا  الآتية: كثيراً ما نر￯ في بعض مدننا حتى في بعض المدن المقدّ
يقول الواحدُ منّا إنّ هذا لا يعنيني طالما أنّني لم أرتكب هذه المعصية؛ هذا الجهر بالمعاصي 
والسكوت عنه ليس صحيحاً كما نر￯ في بعض المدن من إقامة حفلات الأعراس التي 
 ￯الشهوة لد تثير  التي  ت الأمور  ضُ في بعض المحلاّ تُعرَ أنّه  أو   ، فيها االله علناً  يعصى 
المدن  في  حتى  علناً  تُرتكب  التي  المعاصي  من  الظواهر  بعض  أو  والرجال  الشباب 

١-الاعراف: ٩٦.
٢-مجموعة ورام:  ٢٣٢/٢، بحار الأنوار:  ١٩٨/٦٤. 

٣-الانعام: ٤٤.

تَّىٰ  ءٍ حَ ْ لِّ شيَ ابَ كُ بْوَ مْ أَ يْهِ لَ نَا عَ تَحْ وا بِهِ فَ رُ كِّ ا ذُ وا مَ ماَّ نَسُ لَ ٦٥التي نرتكبها، كما قال تعالى: ((فَ

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



سة، ليس من الصحيح أن  راعى فيها حرمة هذه الأماكن المقدّ تُ التي يجب أن  سة  المقدّ
يسكت الآخرون عن مثل هذه الظواهر، هذا الواجب -الأمر بالمعروف والنهي عن 
المنكر- يبدأ من داخل البيت - كما قلنا قبل قليل- إنّ الإنسان عليه أن يراقب نفسه 
نتهى عنه  لُ بها ؟ وهل المنكر يُ في مسألة الظلم من داخل البيت، هل الواجبات يُعمَ
أولا؟ فيبتدئ بنفسه وأسرته ثمّ ينتقل الى السوق والشارع، هذا واجبنا إخواني، هذا 
دته الآيات القرآنية والأحاديث الشريفة، إذا وجدنا  الواجب المهمّ العظيم الذي أكّ
رتَكب علينا أن ننهى عن هذه  في السوق والشارع وفي المدرسة وفي الدائرة معاصي تُ
ني،  المعاصي، هذا واجب على الجميع فلا يقلْ أحدٌ إنّ هذا الأمر لا يعنيني، ولا يهمّ
أنا لا أرتكب هذه المعصية، الآخرون يرتكبونها، هذا خطأٌ كبير؛ لأنّ هذا الواجب قد 
ق برجال الدين فقط، وهذا ليس بصحيح، بل هو واجبٌ على  نا أنّه يتعلّ م بعضُ يتوهّ
الجميع ؛ لذلك على كلّ فردٍ حينما ير￯ مثل هذه الظواهر أن ينهى عن هذه المعصية 
بهذا  بون  مخاطَ المؤمنين  جميع  لذلك  الفقهية،  الكتب  في  المذكورة  الشروط  ر  توفّ ،مع 
نهى فيها عن المنكر سينزل عليها  ة التي لا يُ الأمر، وقد ورد التحذير الشديد أنّ الأمّ
الواجب  العذاب ويعمّ الجميع؛ لذلك أصبح من الضروريّ الالتفات الى أداء هذا 
حتّى يكون هذا النهي المجتمعيّ رادعاً للآخرين عن ارتكاب المعاصي، كما ورد عن 
ليوشكنّ  أو  المنكر  عن  نَّ  ولتنهُ بالمعروف  نّ  رُ لتأمُ بيده  نفسي  ((والذي   : النبيّ 
فلا  تدعونه  ثمّ  منه،  ((..عقاباً  العموم-  يبعث عليكم))(١) -لاحظوا صيغة  أن  االله 
ي هذا الواجب  ا الإخوة والأخوات ، الجميع مدعوٌّ الى أن يؤدّ يُستجاب))؛ لذلك أيهّ
ن أنفسنا؛ لأنّه لا ندري هذا المنكر الذي يُرتكب علناً في منطقةٍ ما ربّما في  حتى نحصّ
عن  ننفكّ  أن  يُمكن  لا  نحن  وأسرتي،  أولادي  الى  وينتقل  بيتي،  سيدخل  المستقبل 
تأثيرات المجتمع الذي من حولنا، من هنا فإنّ هذا الرجل وهذه المرأة التي تقوم بأداء 
ن مجتمعه،  ن نفسه وأسرته ويحصّ ن نفسها ، والرجل يحصّ هذا الواجب إنّما هي تحصّ

وا هذا الواجب. لذلك على الجميع أن يؤدّ

١-كنز العمال: ٣ /٦٨. 

بهذا  بون  مخاطَ المؤمنين  جميع  لذلك  الفقهية،  الكتب  في  المذكورة  الشروط  ر  توفّ ،مع  ٦٦



العراق،  وقد  بأزمةٍ ماليّةٍ صعبة في  بيانها، نمرّ الآن  التي أودّ  المسألة الأخيرة 
من  بسيط  شيءٍ  على   أؤشرّ  وهنا  والامتحان،  الابتلاء  لتجاوز  الوسائل  بعض  ذكرنا 
ق بالمسؤولين في الدولة. من جملة الأمور التي نحتاج  الحلول، وإلاّ فالحلول الكبر￯ تتعلّ
م المجتمعات،  اليها لتجاوز مثل هذه الأزمات الابتعاد عن النمط الاستهلاكي، فلا تتقدّ
عالج مثل هذه الأزمات لغرقها في النمط الاستهلاكي في الحياة المعيشية  ولا تستطيع أن تُ
ا الإخوة  أمثلةً عن ذلك -أيهّ أذكر  دة،  متعدّ الإنتاجي لأسباب  النمط  ، والابتعاد عن 
والأخوات - فهل من الضروريّ أن الإنسان الذي أنعم االله تعالى عليه بالمال أن يستبدل 
السيارة ذات الموديل (٢٠١٢) ويعتبرها موديلاً قديماً ؟ هل من الضروري أن الإنسان 
بالغرض  يفي  وهو  قديم  هذا  يقول  أن  ال-  النقّ الهاتف  -هذا  جهازاً  يمتلك  الذي 
الذي يريده منه؟ وأن يستبدل به جهاز آخر؟ هل من الضروريّ أن الأثاث الذي يفي 
ا تراه بحسب مستواها المالي أو غير ذلك  بالغرض لهذه العائلة يستبدل به أثاث آخر؛ لأنهّ
غير مناسب؟ هل من الضروريّ أن تُستبدل الأجهزة الكهربائية وهذا يتطلّب صرف 
ة؟ هل  ي الغرض والفائدة المرجوّ الكثير من المال، على الرغم من أن هذه الأجهزة تؤدّ

من الصحيح مثل هذه الظواهر الكثيرة؟

،والابتعاد  استهلاكيّ  النمط  -لاحظوا-  الاستهلاك  ترشيد  مسألة  في  ثمّ 
بهذه  العائلة  هذه  اكتفت  إذا  الإنتاج.   نحو  ه  نتوجّ أن  المطلوب  الإنتاجي،  النمط  عن 
الأموال  من  مجموعةً  ر  ستوفّ وغيرها  الأثاث  وهذا  الكهربائية  الأجهزة  وبهذه  السيارة 
الفقراء  تُصرف على  أن  الممكن  وبنائية، ومن  إنتاجية  أعمالٍ  تُصرف في  أن  الممكن  من 
والأيتام والاحتياجات الأخر￯ لهذه الطبقة، نحتاج الى أن نغيرّ نمط حياتنا من النمط 
أن  عليه  لكن  الإنسان  يحتاجها  الأمور  هذه  نعم،  الانتاجي.  النمط  الى  الاستهلاكي 
لذلك  وللمجتمع،  له  الاقتصادي  والوضع  له  الماليّ  بالوضع  تضرّ  لا  مرتبة  في  يجعلها 
وفي  الكهرباء  في  الاستهلاك  ترشيد  آخر  شيءٌ  أيضاً  يأتي  ثمّ   ، أنفسنا  نراجع  أن  علينا 
الماء وفي الأمور الأخر￯ هذه الأجهزة التي يعمل بها الموظف أو بقية أفراد المجتمع في 

٦٧غير مناسب؟ هل من الضروريّ أن تُستبدل الأجهزة الكهربائية وهذا يتطلّب صرف 

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



البيت، هل يمكنك أن تستمرّ لسنواتٍ أخر￯ وتحافظ عليها بحسن الاستخدام؟ هل 
ر لنفسك وبلدك أموالاً يمكن أن تصرفها في  من الممكن صيانتها لتدوم أكثر ومن ثم توفّ
ر بنمط  موارد أخر￯؟ فبعض الأزمات نحتاج في معالجتها ، والخروج منها الى أن نفكّ
ل والإجراءات الاقتصادية التي تشمل مستو￯ الفرد العادي،  من العلم والتفكير والتأمّ
نخاطب  نحن  لكننا   ، الإجراءات  من  مجموعة  الى  نحتاج  نحن  الوضع  هذا  ظلّ  وفي 
المواطنين باعتبار أنّ هذه المرحلة التي نمرّ فيها هي مرحلة من الأزمة الخطيرة التي تحتاج 

الى بعض المعالجات التي يُمكن أن نخرج منها بسلام.

لُ  نْزِ تَ ينَ  حِ النَّاسَ  أَنَّ  لَوْ  ((وَ  :  المؤمنين لأمير  بحديثٍ  الخطبة  هذه  أختم 
بالدعاء  ليس  تعالى  االله  الى  الرجوع  ِم ))(١)  بهِّ رَ إِلىَ  وا  عُ زِ فَ مُ  النِّعَ مُ  نْهُ عَ ولَ  تَزُ وَ مُ  النِّقَ ِمُ  بهِ
نمط  ومراجعة  بالطاعات،  تعالى  االله  الى  ه  والتوجّ المعاصي  عن  الابتعاد  بل   ، فحسب 
م بنيّاتٍ خالصة وقلوبٍ والهة لأصلح االله لهم كلّ  الحياة التي نعيشها ((رجعوا الى ربهّ

فاسدٍ ولأرجع لهم كلّ شارد)).

 نسأل االله تعالى أن يسلك بنا سبيل الرشاد، ويصلح الفاسد من أمورنا إنّه سميع 
الدعاء، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين وصلىّ االله على محمدٍ وآله الطاهرين.

 

١-شرح نهج البلاغة:  ٦١/١٠.

نمط  ومراجعة  بالطاعات،  تعالى  االله  الى  ه  والتوجّ المعاصي  عن  الابتعاد  بل   ، فحسب 
٦٨



 

الجمعة ١٨ ربيع الثاني ١٤٣٧ هـ
الموافق ٢٩ كانون الثاني ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

على  دة  المعقّ الأزمات  بتوالي  النظام  تغيير  بعد  الماضية  السنواتُ  اتّصفت  لقد 
صعوبةً  تقلّ  لا   ￯أخر أزمة  برزت  حتى  وقاسية  صعبة  أزمةٌ  تخفّ  كادت  وما   ، البلد 
من  الأمور  بيدهم  نْ  مَ كان  لو  منها  الكثير  تجنّب  بالإمكان  وكان  سابقتها،  عن  ة  وشدّ
الشخصية  المصالح  وراء  يلهثوا  ولم  ف،  التصرّ أحسنوا  قد  الحاكمة  السياسية   ￯القو
المصالح  جميع  على  والعراقيّين  للعراق  ليا  العُ المصالح  موا  قدّ بل  والمناطقية،  والفئوية 

.￯الأخر

ة لم تكن سهلة ويسيرة ، ولاسيّما مع تعقيدات الأوضاع  إنّنا لا ننكر أنّ المهمّ
العراقيّ من جهةٍ  الشأن  الخارجية في  الأطراف  الكثير من  ل  الداخلية من جهةٍ وتدخّ
اً لو توفّرت الإرادة  ةً مستحيلة بل كانت ممكنة جدّ أخر￯، ولكنّها بالتأكيد لم تكن مهمّ
الوطنية الصادقة لمن هم في مواقع القرار لمواجهة المشاكل ، وتجاوزها من خلال معالجة 

ل الى أزماتٍ خانقة. جذورها قبل أن تتحوّ

به تجاوز أزمات البلد  قد أوضحنا في الخطب الماضية في مرات عديدة ما يتطلّ
في الوقت الحاضر من قرارات حاسمة وإجراءات فاعلة، سواءً على مستو￯ مكافحة 
م المواقع الحكومية أو غير ذلك،  الفساد المالي والإداري أو إنهاء نظام المحاصصة في تسلّ
ممّا لا نجد ضرورةً في تكراره على مسامعكم ،ولكن نكتفي هنا بالإشارة الى أنّ الأزمة 

من  الأمور  بيدهم  نْ  مَ كان  لو  منها  الكثير  تجنّب  بالإمكان  وكان  سابقتها،  عن  ة  وشدّ

٦٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ر الأموال  اً خطيراً حتى باتت المستشفيات تشتكي من عدم توفّ المالية للبلد بلغت حدّ
اللازمة لشراء الأدوية والمستلزمات الطبّية الضرورية لإجراء العمليات الجراحية، ولم 

ر رواتب الموظفين والمتقاعدين كاملة. يعد يوفّ

يّين والدوليّين لوضع  ةٌ الى الاستعانة بفريقٍ من الخبراء المحلّ إنّ الحكومة مدعوّ
فية لكثير من المصروفات  ةِ طوارئ لتجاوز الأزمة الراهنة، وأن تتّخذ إجراءات تقشّ خطّ
غير الضرورية في الوزارات والدوائر الحكومية كقسمٍ من الإيفادات الخارجية التي لا 
الشعب  ة  عامّ بحقّ  الموارد الأخر￯. وليس  بذكر  الاستغراق  نحبّذ  منها، ولا   ￯جدو
تنا المقاتلون في جبهات المنازلة مع الإرهابيّين،  والطبقات المحرومة ، ولا فيما يحتاجه أعزّ
فيه صلاحُ شعبنا وخيره  الى ما  المسؤولين  بأيدي  يأخذ  القدير أن  العليّ  الى االله  ع  نتضرّ

وسعادته إنّه سميعٌ مجيب.

 ٧٠



٧١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



لشهر 
شباط

 ٢٠١٦م

ربيع الثاني 
جماد￯ الاولى

١٤٣٧هـ

لشهر  ٧٢



الجمعة ٢٥ ربيع الثاني 
 ٥شباط

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي

الجمعة  ٣ جماد￯ الاولى
 ١٢شباط

 بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة  ١٠جماد￯ الاولى
 ١٩شباط

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي

الجمعة  ١٧جماد￯ الاولى
٢٦شباط

 بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

٧٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٧٤



الجمعة ٢٥ ربيع الثاني ١٤٣٧ هـ 
الموافق ٥شباط٢٠١٦ م 

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي
نصّ الخطبة الأولى

الحمد الله ربّ العالمين والصلاة والسلام على محمد وعلى آله الطيّبين الطاهرين، 
اللهمّ لك الحمد على كلّ خيرٍ أعطيتناه، ولك الحمد على كلّ شرٍّ صرفته عنّا، ولك الحمد 
على ما خلقت وذرأت وبرأت وأنشأت، ولك الحمد عدد ما أبليت وأوليت وأفقرت 

وأخذت وأعطيت. 

بناتي  المؤمنات،  ،أخواتي  ء  الأجلاّ ،آبائي  اء  الأعزّ ،أبنائي  الأفاضل  إخوتي 
هاتي المربّيات، السلام عليكم جميعاً ورحمة االله وبركاته.       العفيفات ،أمّ

أوصيكم جميعاً ونفسي الغارقة في بحار الخطايا والآثام بتقو￯ االله تبارك وتعالى، 
نْ  مَ هُ * وَ يَرَ ا  ً يرْ ةٍ خَ رَّ ذَ الَ  ثْقَ مِ لْ  مَ يَعْ نْ  مَ فإنّه ((فَ والعمل بطاعته والابتعاد عن معصيته 
تبارك وتعالى جميعاً للأخذ بطاعته، والابتعاد  قنا االله  (١)وفّ  (( هُ يَرَ ا  ًّ ةٍ شرَ رَّ ذَ الَ  ثْقَ مِ لْ  مَ يَعْ

.￯عن معصيته، وألبسنا االله تعالى وإيّاكم لباس التقو

ية كبيرة هو موضوع  أهمّ س  المقدّ الشارع  التي أولاها  ة  المهمّ المسائل  لعلّ من 
يته من جهة ،وللآثار  ث بما يسمح به الوقت عن موضوع الأسرة ؛ لأهمّ الأسرة، وسنتحدّ

١-الزلزلة: ۸-۷ .

الحمد الله ربّ العالمين والصلاة والسلام على محمد وعلى آله الطيّبين الطاهرين، 
٧٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



السلبية التي تبرز في حال عدم الاعتناء بالأسرة. تعلمون أنّ االله تبارك وتعالى أوجدنا في 
اً من خلال الرسالات السماوية التي بعثها، وقام  فنا وبينّ ذلك بياناً جليّ هذه الدنيا، وكلّ
الأنبياء(عليهم سلام) بوظيفتهم في تبلغيها ، وبيّنوا ذلك الى أن وصل الأمر الى خاتمهم 
في  وذكر  الرسل.  خاتم  ،وهو  وسلم)  وآله  عليه  االله  المصطفى(صلى  النبيّ  الخلق  سيّد 
مات في مسألة بناء الأسرة، و  رة مجموعة من الآداب والمقوّ القرآن الكريم وسنّته المطهّ
نا  ية الأسرة اجتماعياً، ولعلّ ة(صلوات االله عليهم) من بعده هذا المشوار ؛لأهمّ أكمل الأئمّ
م على الموضوع من ناحيته الفقهيّه بقدر ما نريد أن نعكس هذا الاهتمام الكبير  لا نتكلّ
س صفات  د الشارع المقدّ س والآثار المترتبة على الإغفال عنه، إذ يحدّ من الشارع المقدّ
الرجل وصفات المرأة بدءاً من تكوين الأسرة ؛ لأنّ مشروع الأسرة ليس مشروعاً جزئياً 
تاً وإنّما هو مشروع بناء، ولذلك كان التركيز في جانب الرجل على أن  أو مشروعاً مؤقّ
يكون صاحب خلق ودين؛ لأنّ ذلك سيُعطي حمايةً للزوجة أن لا يتجاوز عليها ولا 
ها ؛ لأنّ دينه سيكون مانعاً من الظلم، ومن صفات المرأة أن تكون لها حالة  يغمطها حقّ
ين على الجمال أو على المال، لماذا؟ لأنّ هذه  م ذات الدِّ قدّ مَ يُ من التديّن، والإنسان إذا أقدَ
ين  الدِّ فإذا كانت عندها صفات  المرأة ستكون وعاءً صالحاً، وستُزرع في رحمها نطفة، 
س  ستحافظ عليها الى أن يأتي هذا المولود . وهناك آداب شرعية يبتدئ فيها الشارع المقدّ
قام في اليسر￯، ثم بعد أيّام  ذنه اليُمنى ويُ ن في أُ من حين ولادة هذا الطفل، مثلا أن يؤذّ
قّ عنه ،وأمثال ذلك، ما الهدف من ذلك؟ فضلاً عن الجانب  عَ ق بوزن شعره ويُ يتصدّ
ية شرعيّة في تكوين الأسرة. من المسؤول عن  الاستحبابي يدلّ ذلك على أنّ هناك أهمّ
د عند الأب وعند الأم في الدرجة الأولى، وعليهم أن  ذلك؟ لا شكّ أنّ المسؤولية تتحدّ
س الأبوين أن لا يتقاعسا  يحسنوا الاهتمام بهذا الوليد الى أن يكبر، ويلزم الشارع المقدّ
ته  وصحّ كفالته  في  به  ون  ويهتمّ ويتابعونه  مونه  فيعلّ الولد،  هذا  تجاه  مسؤوليّتهما  عن 
دّ أن يقوم به الأب  ورضاعته، وهذه مسألة واضحة للعيان، إذن هناك دورٌ مهمّ جداً لابُ
عا من هذا  والأم، فإذا تخلىّ الأب عن مسؤوليّته وتخلّت الأم عن مسؤوليّتها ،فلا تتوقّ
ة بشكلٍ جيد ،وإنّما تركوا هذا  ما لم يقوما بهذه المهمّ الولد أن يكون وفق ما تريدان؛ لأنهّ

ها ؛ لأنّ دينه سيكون مانعاً من الظلم، ومن صفات المرأة أن تكون لها حالة  يغمطها حقّ ٧٦



، فيجبّ أن لا يُقصرّ الوالدان بمقدارٍ ما في هذا الجانب  الولد إلى رحمة الظرف الخارجيّ
الى أن يكبر وينضج الولد. 

ز الإسلام على العلاقة الاجتماعية بشكلٍ خاص، فالعلاقة مع الجار لها  وقد ركّ
اً حتى إن كان الجار غير مسلم، وركز على العلاقة مع الأقرباء والعلاقة  ية كبيرة جدّ أهمّ
في المحيط الذي يعمل به، لكن يبقى تنظيمُ الأسرة هو الأساس لجميع هذه العلاقات، 
ت الأسرة بهذا الولد الى الشارع  ويجب أن يتربّى الإنسان داخل الأسرة تربيةً إذا ما زجّ
ب بآداب الأسرة ، ثم انتقل الى آدابٍ أخر￯ هي آداب المدرسة. ، تأدّ يكون عنصراً نافعاً

ث صراحة؛ لأنّ هناك مشكلة تواجهنا الآن وتعصف  هنا -إخواني- سنتحدّ
ببناء مجتمعاتنا، ألا وهي حالة ترك الأبوين الأولاد ، فقد يكون الوالد منشغلاً والأمّ 
من  حالة  إلى  يؤدي  وهذا  الولد،  لتربية  وقتهما  من  جزءا  يقتطعان  فلا  أيضا،  منشغلة 
؟ يعيش المجتمع اليوم  ك الأسريّ ك الأسريّ من حيث لا نعلم، كيف يكون التفكّ التفكّ
را تكنولوجيّا ، والجانب التكنولوجي له فوائد من جهة، وإذا لم نحسن الاستعمال  تطوّ
هم مع بعض، تقول: أين ذهبوا؟  ، إذ أصبحت الأُسر لا يلتقي بعضُ ستكون له مضارّ
نعم ، هم في البيت لكن الولد منشغل بالأنترنت ، والأب أيضاً منشغل ، والأم منشغلة، 
ينتمي لأب وينتمي لأمّ ،  وتجد العلاقات الأسرية بدأت تتفكك شيئاً فشيئاً ، فالولد 
ة وجانب الأمومة وحالة الحنان الخاص والدفء الخاص  لكنه لا يلمس جانب الأبوّ
دّ أن تهيّئه الأسرة ، وفجأةً ير￯ الإنسان نفسه بدأ يفقد التأثير في ولده، أو الولد  الذي لابُ
، ليس ذلك بسبب رفض الأب  بدأ يشعر أنّ حالة الرأفة والرحمة والحنان أخذت تقلّ
ولده ولا الأم كذلك، لكن هناك مجموعة من الاهتمامات زادت وكثرت فأثّرت في هذا 

الجانب الاجتماعي الذي يُعاني منه بعض الأبناء الآن .

م االله تعالى الأوقات الى ليلٍ للراحة والنوم، ونهارٍ للعمل والكسب، بعض  قسّ
ر ، وفي النهار تجده  هذه الوسائل قلبت حياة بعضنا ، يتّخذ الليلَ للعمل والسهر بلا مبرّ
عاطلاً متشائماً لا يقو￯ على العمل بسبب هذه الآثار النفسيّة التي بدأت تضرب شبابنا 

؟ يعيش المجتمع اليوم  ك الأسريّ ك الأسريّ من حيث لا نعلم، كيف يكون التفكّ التفكّ
٧٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



استخدام  نُسيء  أن  يُمكن  لا  الأولاد،  ه  يوجّ أن  في  ظمى  عُ مسؤولية  له  الأب  وبناتنا، 
ك عر￯ الأسر، الأسرة نواة المجتمع عندما نر￯ بعض  بعض الوسائل في مقابل أن تتفكّ
يْن ، نقول: لماذا لم يمارس الأبوان مسؤوليّتهما  فات عند الأولاد نعتب على الأبوَ التصرّ

تجاه هذا الولد؟ وعندما تأتي الى الأب تجد أنّ جلّ وقته منصرف عن ولده.

ظ   يتيقّ أن  دّ  لابُ  ، السريعة  رات  التطوّ مع  المسائل  هذه  -إخواني-  أقول:   
الإنسان لها؛ لأن الولد أمانة في أعناق الأبوين، والولد إذا كبر سيكون برُّ والديه أمانةً 
الأب  وأصبح  د  يتمرّ الولد  أصبح  الآن  يسمع لهما،  من  تعامل  معهما  فيتعامل  عنقه  في 
ة ويكون البيت مكاناً للأكل فقط من  غير مكترث، وبدأ كلٌّ منهما يعيش حياته الخاصّ
ث أحدهم مع الآخر لحل  أن تجتمع الأسرة ويتحدّ أو  للتوجيه،  أن يكون مكاناً  دون 
مشكلة  وتبدأ  المدرسة  الى  الشاب  هذا  يأتي  ذلك  بعد  ثم  تربية،  أو  لتوجيه  أو  مشكلة 
الابتدائية  المدارس سواءً في  بالتفصيل عن مشاكل  ث  أتحدّ أن  أريد  أنا لا  الآن  كبيرة. 
اً لا يجرؤ الرجل  في هذه الأعمار الصغيرة ام في غيرها ، نعم.. هناك مشاكل كبيرة جدّ
يعملون أعمالاً بلا  ، والآن أطفال في أعمار صغيرة  أن يعمل مثل هذه الأعمال  الكبير 
مة، بسبب ماذا ؟ جزء من ذلك  م والمعلِّ حياء، وتُعاني منها المدرسة ، ويُعاني منها المعلِّ
دّ من الاهتمام -إخواني- بهذه النواة، الأولاد  غياب المسؤولية الأسريّة عن ذلك، فلابُ
- حياةً فيها حصانة للولد،  ر -ما استطاع الى ذلك سبيلاً سر، على الأب أن يوفّ نواة الأُ
س، وأن يشارك الناس  أن يأتي به في مواطن الاجتماعات التي ندب اليها الشارع المقدّ
في أفراحهم وأتراحهم وأحزانهم، هذه الاختلاط الاجتماعي مطلوب، ليعيش الإنسان 
حالة من المدنيّة والاختلاط مع الآخرين، الجانب الاجتماعي مهمّ مع ملاحظة التوجيه 
الوحدة،  حالة  ويعيش  العالم  على  ينفتح  جهازٍ  مع  سيعيش  الإنسان  لأن  والإرشاد؛ 
سن الاستخدام- سيئاً غير صالح، وتبدأ هذه المعاول تحاول  وسيكون عنصراً -إذا لم يحُ

ك عر￯ الأُسر، وبالنتيجة تنعكس على مجتمعاتنا. أن تفكّ

س اليها، فلا يُمكن أن نغفل هذه القضايا  ية ندب الشارع المقدّ هناك حالةٌ صحّ

الابتدائية  المدارس سواءً في  بالتفصيل عن مشاكل  ث  أتحدّ أن  أريد  أنا لا  الآن  كبيرة. 
٧٨



رات العلمية، بمعنى أنّ حالة المحبّة، وحالة الغريزة ،وحالة  الاجتماعية ؛ لأنها لا تتغيرّ مع التطوّ
ر التكنولوجي ملاكه  ر، فالتطوّ ر فلا تنعدم بالتطوّ الرأفة ،هذه ليست لها علاقة بالتطوّ
علوم طبيعية وعلوم رياضية وهندسية ، وهذه لها ملاك آخر، هذه من الأمور الخاصة 
ِبّ ويكره ويعطش ويتحنّن  الطبيعية عند الإنسان، فالإنسان الآن أو قبل ألفي سنة يحُ
ا  على أولاده، هذه المسائل غير مرتبطة بعالم التكنولوجيا ، نعم.. إذا أسأنا الاستخدام فإنهّ
تدفعنا الى أن نقلّل من هذه المشاعر، ثم ينقلب الإنسان شيئاً فشيئاً الى شيءٍ آخر تنعدم 
(صلى  النبيّ ع  يشجّ ولذلك  يلتفت،  لم  إذا  المسؤولية  فيه  وتنعدم  الأحاسيس،  هذه  فيه 
ة الأطهار(عليهم السلام) في مجموعةٍ من الأحاديث على  االله عليه وآله وسلم) والأئمّ
الإتيان بهديةٍ للأولاد إذا دخل الوالد الى البيت بعد سفر ، وأن يقبّل ابنته ويقبّل ولده 
نْ كان له صبيّ فليتصابَ له))، يحاول أن يلعب مع ولده بمقتضى  ، أكثر من ذلك ((مَ
عندما  الشعور  هذا  ظهره.  على  والحسين  الحسن  يجعل  كان  والنبيّ  الولد،  هذا  إدراك 
الإنسان  ،ويصبح  الخصلة  هذه  وتنعدم  ،فتقلّ  آخر  منحىً  ينحى  الإنسان  عن  يبتعد 
، بلا رأفة.  ل الى كائنٍ أشبه بالكائن الصخريّ جامداً، بلا أحاسيس بلا مشاعر، ويتحوّ
الرحمة  وهذه  وصفاته،  أسمائه  من  وهذه  رؤوف،  رحيم،  وتعالى  تبارك  االله  -إخواني- 
جعلها فينا، والنبيّ كان بالمؤمنين رؤوفاً رحيماً، أقول: هذه الأشياء إذا انعدمت، الأب 
ي الرزق ،ويأتي الى البيت  ة ثانية حتى ينمّ منشغل يكسب رزقه ثمّ يحاول أن يشتغل مرّ
ه الى هذه الوسائل التكنولوجية والأمّ كذلك، ويأتي هذا الطفل المسكين  متعباً ثمّ يتوجّ
م  يلتفت يميناً يساراً لا يجد أحداً يعتني به ، ثمّ عندما يكبر يصنع مثلهما أيضاً لأنه تعلّ
منهما، ثمّ بعد ذلك يكون هؤلاء كغرباء في البيت، لا يعرف أحدهم الآخر، هذا له حياته 
،وهذا له حياته الاخر￯ فضلاً عن المشاكل الجانبية التي تحدث بسبب ذلك، ولا نريد 

أن ندخل في هذه التفاصيل.

 كيان الأسرة -إخواني- أمانة، الإنسان عندما يقدم على تكوين الأسرة تراه 
ن بذرة  د صفات المرأة، والمرأة كذلك عندما يأتيها أحد  تشترط ، على أمل أن تتكوّ يحدّ

٧٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



نحاول  لا  عندهما.  الأبوان  زرعه  الذي  الهدف  هذا  يحملون  وبنات  أولاد   ، صحيحة 
ين وليس  -إخواني- أن نقلب عقائدنا بشكلٍ خاطئ، فأكثر المشاكل تنشأ من غياب الدِّ
دها، أغلب مشاكلنا الآن؛  م بها بعضهم والآخر كالببغاء يردّ ين، هذه فرية يتكلّ من الدِّ
د وظيفة الآخر تجاهي،  د وظيفتي تجاه الآخر ،ويحدّ ين يحدّ ين، الدِّ لأنّنا بعيدون عن الدِّ
لو كنت ملتزماً بما أمرني االله تعالى لما حدثت مشاكل، وهذا هو السرّ الذي جعل المشاكل 
با، لماذا نرابي؟ ابتعدنا  م االله الرّ با؟ قرأنا في الخطبة السابقة ، حرّ م االله الرّ تتر￯ علينا، ألمْ يحرّ
سها ووضع لها احكاما في  با ، كذلك هنا الاسرة قد حماها االله وقدّ ين فوقعنا في الرّ عن الدِّ
ين فوقعنا في المشكلة، نريد  كلّ جزئية ، نحن تركنا هذه الأمور جنباً وتعاملنا مع غير الدِّ
ين، أما الرجوع إلى غيره  جوع الى الدِّ الآن أن نتخلّص من المشكلة لا نستطيع إلا بالرّ
دة، المشاكل  فينطوي على مشكلة أخر￯. وبدأت المشاكل تكثر الآن في مستويات متعدّ
التي  ها بدأت تنخر في مجتمعاتنا الأصيلة  في الجامعات وهي مشاكل مرعبة، وهذه كلّ
 – تأتينا مشاكل  الدين فوقعنا في مشكلة،  ابتعدنا عن  لها واقعية ولها حضارة وتراث، 
لْدان، بسبب ماذا؟ الأمّ غير ملتفتة ولا الأب ، ولا يوجد من ينبّه  واالله - يشيب لها الوِ
مجموعةُ  اجتمعت  التربية،  وظيفة   ￯الأخر بوظيفته  يعمل  المدرس  ولا   ، الشاب  هذا 
ث بها، وهذا ينشأ  مشاكل أنتجت مساوئ، وبعض المشاكل لا نستطيع حتى أن نتحدّ
اً غير تقصير الأسرة، المجتمع لا  من تقصير، وفي بعض الحالات يكون تقصيراً اجتماعيّ
بالي، هنا أحبّ -حتى لا أُطيل- أن أُلفت النظر الى قضيةٍ  هي أن المسائل  يكترث ولا يُ
الفرديّة التي نمرّ بها، متأتية من مسائل اجتماعية، بمعنى هناك جوّ اجتماعيّ يقبل هذا 
الفعل وجوّ اجتماعي لا يقبل هذا الفعل، وجزء من الحصانة أن يكون هذا المجتمع يقبل 
الأشياء المقبولة ويرفض الأشياء الأخر￯، مثلاً الآن مسألة الرشوة، لو جنابك ذهبت 
سات ، ولست وحدك بل مجموعة  سة من المؤسّ الى دائرة معيّنة من دوائر الدولة أو مؤسّ
وشاهدتم الرشوة، ما ردود الفعل؟ تارةً ردود الفعل تكون قويّة من الجميع أمام الراشي 
شوة لو  الرّ والمرتشي، وتارةً تكون ردود الفعل لا مبالاة،في الحالة الأولى سنقضي على 
ر الرشوة، وبعد ذلك سيشعر المرتشي بالخوف ؛لأنّه  كانت ردود الفعل قوية، لا تتكرّ

٨٠



يني جانب أخلاقي  يعلم أنّه مجرم، وحالة الرفض هذه يكون فيها فضلا عن الجانب الدِّ
 ، علناً ح  يصرّ بل  بالخوف  المرتشي  يشعر  لا  الثانية  الحالة  في  لكن   ، اقتصادي  وجانب 
م نفسه، نعم.. في بداية الحال قد يؤنّبه ضميره ، لكن  أنّه لم يفعل شيئاً فلا يجرّ ويعتقد 
انتشار  اً، جزءٌ من مساعدة  عندما تنمو هذه الحالة عنده ير￯ الحقّ باطلاً والباطل حقّ
ة هناك  هذا المرض هو هذا الجوّ الاجتماعي المفقود. وهكذا الآن في كثيرٍ من أمورنا العامّ
ت أشياء هي خلاف الحياء، لكن لا أحد  ة ، يعرض بعض أصحاب المحلاّ حالات عامّ
بالنتيجة سيكون أمراً مطلوباً وأمراً جيداً، وسيواجه المعترض اعتراضاً؛ لأنّ  يعترض 
الجوّ العام كان سبباً في تسخيف عملية الأمر بالمعروف، المجتمع قطعاً له علاقة، الجوّ 
دّ أن تلاحظ فيه هذه الأشياء، المسؤول عنه بالدرجة الأساس الأسرة،  الاجتماعي لابُ
اً في البيت فسنأتي الى المجتمع ،ونحن نملك  لأننا عندما نواجه هذه المشكلة ونُحدث جوّ
تكترث  لم  إذا  نعم..  فيهم،  تؤثّر  قد  التي  الاجتماعية  الحالة  لهذه  الرفض  من  الجوّ  هذا 
الكلّ  الآن -إخواني-  وأنتم تلاحظون  الجوّ الاجتماعي،  قلنا - سيطغى  الأسرة -كما 
ها؛ لأن الجوّ الاجتماعي لا  يعترض بداخله إلى مشكلة اجتماعية، لكن لا يقو￯ على حلّ

ة ، والظواهر المنحرفة والباطلة. يساعد كثيراً على إنهاء بعض الظواهر الشاذّ

أختم الخطبة الأولى بمطلبٍ من الإخوة، والكلمة ليست لها علاقة سياسيّة 
،وإنّما لها علاقة بواقع اجتماعي، تعلمون المشاكل الاقتصادية للدولة ، وهذا يؤثّر في 
 ، جهة  من  بأكثر  مرتبطة  مسألة  وهذه  النظافة،  مسألة  جملتها  من  اليات،  الفعّ بعض 
يدفع  والمواطن  الأمراض،  بعض  بتفشيّ  ومرتبطة  ة،  بالصحّ ومرتبطة  بالبيئة  مرتبطة 
ولة، مثلاً أن لا  ق بالدّ ع هنا وهناك، وهناك أسباب تتعلّ الثمن ، فهذه الأنقاض تتجمّ
ف بسبب مشاكل مالية أو اقتصادية أو ما أشبه، لكن بقاء هذه النفايات على واقعها  نظَّ تُ
م على جانبٍ اجتماعي-  دّ من حلٍّ في هذا الجانب -أتكلّ أمرٌ سلبيّ نشعر به جميعاً، فلابُ
تتهيّأ فرقٌ من شبابنا ورجالنا لهم  أن  دّ  بأيدينا، لابُ له جوّ وهذا الحلّ  أن يكون  دّ  لابُ
حرص على البلد، ونقضي على هذه الظاهرة، كيف نقضي على هذه الظاهرة؟ نستعين 

٨١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ة الإخوة ، وأن يكون الكلّ مسؤولاً عن منطقته بقدر المستطاع، وستسعى العتبتان  بهمّ
ستان بما تملك من وسائل للمبادرة الأولى في ذلك، على أن يتعاون الجميع  في هذه  المقدّ
تسبّب  قد  ظاهرة  هذه  لكن   ، الأمراض  انتشار  من  ومنعا  البيئة  على  حفاظاً  المسألة، 
مشاكل، سنبدأ بمعونة الجميع -إن شاء االله تعالى- نتعاون على تنظيف ما يُمكن ، وما 

تصل يدنا له مع مشاركة كلّ من يسمع صوتنا.

سر  قنا وإيّاكم لما يحبّ ويرضى، وأن يجعل الأُ  نسأل االله سبحانه وتعالى أن يوفّ
الكريمة أسراً مؤمنة واعية تعمل بجدٍّ ونشاطٍ من أجل أن تضخّ الى المجتمع أولاداً بررةً 
صالحين ، يبنون مجتمعاتهم ويرضون االله تبارك وتعالى، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ 

العالمين وصلىّ االله تعالى على نبيّنا محمد وعلى آله الطيّبين الطاهرين.

 ٨٢



الجمعة ٢٥ ربيع الثاني ١٤٣٧ هـ 
الموافق ٥ شباط ٢٠١٦ م 

نصّ الخطبة الثانية

اً مكتوباً  الثانية نصّ إخوتي وأخواتي، كان دأبنا في كلّ جمعةٍ أن نقرأ في الخطبة 
ر أن لا يكون ذلك  ، ولكن قد تقرّ ليا في الشأن العراقيّ يمثّل رؤ￯ وأنظار المرجعيّة العُ
اً في الوقت الحاضر بل حسبما يستجدّ من الأمور وتقتضيه المناسبات، ومن هنا  أسبوعيّ

نكتفي بتلاوة مقاطع من دعاء الإمام علي بن الحسين زين العابدين   لأهل الثغور:

ا  َ اتهَ َ حمُ يِّدْ  أَ وَ  ، تِكَ زَّ بِعِ ينَ  لِمِ ُسْ المْ ورَ  غُ ثُ نْ  صِّ حَ وَ آلِهِ،  وَ د  مَّ َ محُ لىَ  عَ لِّ  صَ مَّ  ((اللهُ
ذْ  حَ اشْ ، وَ مْ ُ تهَ دَّ ثِّرْ عِ كَ ، وَ آلِهِ د وَ مَّ َ لىَ محُ لِّ عَ مَّ صَ . اللهُ تِكَ دَ مْ مِنْ جِ ايَاهُ طَ بغَ عَ أَسْ ، وَ تِكَ وَّ بِقُ
اتِرْ  وَ وَ  ، مْ هُ رَ أَمْ بِّرْ  دَ وَ  ، مْ هُ عَ ْ جمَ أَلِّفْ  وَ  ، مْ تَهُ مَ وْ حَ نَعْ  امْ وَ  ، مْ ُ تهَ زَ وْ حَ سْ  رُ احْ وَ  ، مْ تَهُ لِحَ أَسْ
مْ  ُ لهَ فْ  الْطُ وَ  ،ِ برْ بِالصَّ مْ  نِهُ أَعْ وَ  ، ِ بِالنَّصرْ مْ  هُ دْ ضُ اعْ وَ  ، ِمْ نهِ ؤَ مَ ايَةِ  فَ بِكِ دْ  حَّ تَوَ وَ  ، مْ ِهِ مِيرَ  َ بَينْ
 ، ونَ مُ لَ يَعْ لاَ  ا  مَ مْ  هُ مْ لِّ عَ وَ  ، ونَ لُ هَ ْ يجَ ا  مَ مْ  هُ فْ رِّ عَ وَ  ، آلِهِ وَ د  مَّ َ محُ لىَ  عَ لِّ  صَ مَّ  اللهُ  . رِ َكْ المْ فيِ 
رَ  كْ ذِ وَّ  دُ الْعَ مُ  آئِهِ لِقَ نْدَ  مْ عِ هِ نْسِ أَ وَ  ، آلِهِ وَ د  مَّ َ لىَ محُ لِّ عَ مَّ صَ اللهُ  . ونَ ُ بْصرِ يُ ا لاَ  مَ مْ  هُ ْ بَصرِّ وَ
بَ  ةَ نَصْ نَّ َ لِ الجْ عَ اجْ ، وَ تُونِ فَ َالِ الْ اتِ المْ رَ طَ ِمْ خَ وبهِ لُ نْ قُ حُ عَ امْ ، وَ ورِ رُ ةِ الْغَ اعَ دَّ َ مُ الخْ نْيَاهُ دُ
ورِ  ُ الحْ ةِ وَ امَ رَ لِ الْكَ نَازِ مَ دِ وَ لْ ُ نِ الخْ اكِ سَ ا مِنْ مَ تَ فِيهَ دْ دَ ا أَعْ مْ مَ هِ ارِ ا لأِبْصَ نْهَ حْ مِ لَوِّ مْ وَ نِهِ يُ أَعْ
مَّ  ُ تَّى لاَ يهَ ، حَ رِ نُوفِ الثَّمَ ةِ بِصُ يَ لِّ ُتَدَ ارِ المْ جَ شْ الأَ بَـةِ ، وَ ِ اعِ الأَشرْ نْوَ ةِ بِأَ دَ رِ ُطَّ ارِ المْ َ نهْ الأَ انِ وَ ِسَ الحْ
لِمْ  اقْ ، وَ مْ هُ وَّ دُ كَ عَ لِـ لْ بِذَ لُ مَّ افْ ار. اللهُ رَ نِهِ بِفِ نْ قِرْ هُ عَ سَ ثَ نَفْ دِّ َ لا يحُ ، وَ بَارِ مْ بِالأدْ نْهُ دٌ مِ أَحَ
 َ بَينْ مْ وَ نَهُ يْ دْ بَ بَاعِ ، وَ ِمْ تهِ ئِدَ فْ ائِقَ أَ ثَ عْ وَ لَ اخْ مْ ، وَ تِهِ لِحَ َ أَسْ بَينْ مْ وَ نَهُ يْ قْ بَ رِّ فَ ، وَ مْ هُ ارَ فَ مْ أَظْ نْهُ عَ

٨٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



مُ  نْهُ صْ مِ انْقُ دَ وَ َدَ مُ المْ نْهُ عْ عَ ـطَ اقْ ، وَ مْ هِ هِ جْ نْ وَ مْ عَ هُ لْ لِّ ضَ ، وَ مْ لِهِ بُ مْ فيِ سُ هُ ْ يرِّ حَ ، وَ ِمْ تهِ دَ وِ أَزْ
 ، قِ طْ نِ النُّ مْ عَ تَهُ نَ مْ أَلْسِ ـزِ اخْ ، وَ طِ نِ البَسْ مْ عَ ُ يهَ يْـدِ بِضْ أَ اقْ ، وَ بَ عْ مُ الرُّ ُ تهَ ئِدَ فْ لاْ أَ امْ ، وَ دَ دَ الْعَ
 . مْ هُ دَ بَعْ نْ  مَ ـاعَ  مَ أَطْ ِمْ  يهِ زْ بِخِ عْ  ـطَ اقْ وَ  ، مْ هُ اءَ رَ وَ نْ  مَ ِمْ  بهِ لْ  نَكِّ وَ  ، مْ هُ فَ لْ خَ نْ  مَ بهِمْ  دْ  ِّ شرَ وَ

، ِمْ الهِ جَ بَ رِ لاَ يَبِّسْ أَصْ ، وَ مْ ائِهِ امَ نِسَ حَ مْ أَرْ قِّ مَّ عَ هُ أللَّ

فيِ  مْ  هِ ضِ لارْ لاَ  وَ ر  طْ قَ فيِ  مْ  ئِهِ ماَ لِسَ نْ  تَأذَ لاَ   ، مْ هِ امِ نْعَ أَ وَ ِمْ  ابهِّ وَ دَ لَ  نَسْ عْ  طَ اقْ وَ
مْ  ُ الهَ وَ أَمْ هِ  بِـ رْ  ثَمِّ وَ  ، مْ  هُ يَارَ دِ بِهِ  نْ  صِّ حَ وَ  ، مِ  لاَ الإسْ لِ  أَهْ الَّ  َ محِ لِكَ  بِذَ وِّ  قَ وَ مَّ  اللهُ نَبَات. 
اعِ  بِقَ فيِ  بَدَ  عْ يُ لا  تَّى  حَ  ، بِكَ ةِ  وَ لْ خَ للْ ِمْ  تهِ ابَذَ نَ مُ نْ  عَ وَ تِكَ  بَادَ لِعِ مْ  تِهِ بَ ارَ َ محُ نْ  عَ مْ  هُ غْ رِّ فَ وَ  ،
ينَ  لِمِ ُسْ يَـة مِنَ المْ لِّ نَـاحِ مَّ اغزُ بِكُ . اللهُ ونَكَ ةٌ دُ بْهَ مْ جَ نْهُ د مِ رَ لاِحَ فَّ عَ لاَ تُ كَ وَ ُ يرْ ضِ غَ الارْ
مْ  ـوهُ فُ شِ تَّى يَكْ فِينَ حَ دِ رْ كَ مُ نْدِ ة مِنْ عِ لائِكَ مْ بِمَ هُ دْ دِ أَمْ ، وَ ينَ كِ ِ ُشرْ مْ مِنَ المْ ائِهِ إزَ نْ بِـ لىَ مَ عَ
ي لاَ إلهَ إلاَّ أَنْتَ  نَّكَ أَنْتَ االلهُ الَّذِ وا بِأَ قِرُّ اً أَوْ يُ أَسرْ كَ وَ ضِ تْـلاً فيِ أَرْ ـرابِ قَ عِ التُّ طَ نْقَ إلىَ مُ
ومِ  الرُّ وَ ِنْدِ  الهْ مِنَ  دِ  بِلاَ الْ ارِ  طَ أَقْ كَ فيِ  اءَ دَ أَعْ لِكَ  بِذَ مْ  مُ اعْ وَ مَّ  اللهُ  . لَكَ يكَ  ِ كَ لاَ شرَ دَ حْ وَ
ي  كِ الَّذِ ْ مِ الشرِّ مَ ائِرِ أُ سَ َةِ وَ المِ يَ الدَّ ةِ وَ الِبَ قَ نْج والسَّ الـزِّ ـوبَةِ وَ النُّ بَشِ وَ َ الحْ رِ وَ زَ َ الخْ كِ وَ ـرْ التُّ وَ
مَّ  . اللهُ تِكَ رَ دْ مْ بِقُ يْهِ لَ فْتَ عَ َ أَشرْ ، وَ تِكَ فَ رِ عْ مْ بِمَ تَهُ يْ صَ دْ أَحْ قَ ، وَ مْ ُ فاتهُ صِ مْ وَ هُ ؤُ ماَ ى أَسْ فَ ْ تخَ
 ، مْ هِ صِ نَقُّ نْ تَ صِ عَ النَّقْ مْ بِـ هُ ذْ خُ ، وَ ينَ لِمِ ُسْ افِ المْ رَ لِ أَطْ نَاوُ نْ تَ ينَ عَ كِ ِ ينَ بِالمُشرْ كِ ِ ُشرْ لِ المْ غَ اشْ
مِنَ  مْ  ُ انهَ بْدَ أَ وَ ـةِ  نَ مَ الأَ مِنَ  مْ  ُ وبهَ لُ قُ لِ  أَخْ مَّ  اللهُ  . مْ يْهِ لَ عَ ادِ  تِشَ الاحْ نِ  عَ ـةِ  قَ ـرْ فُ الْ بِـ مْ  هُ بِّطْ ثَ وَ
نْ  عَ مْ  نْهُ بِّ جَ وَ الِ  جَ الرِّ ةِ  لَ نَازَ مُ نْ  عَ مْ  ُ انهَ كَ أَرْ نْ  هِ أَوْ وَ تِيَالِ  الاحْ نِ  عَ مْ  ُ وبهَ لُ قُ لْ  هِ أَذْ وَ ةِ  وَّ الْقُ
ر  مَ بَدْ لِكَ يَوْ عْ فِ كَ كَ تِكَ بِبَأس مِنْ بَأْسِ ئِكَ لاَ نْداً مِنْ مَ مْ جُ يْهِ لَ ثْ عَ ابْعَ ، وَ الِ بْطَ ةِ الأَ عَ ارَ قَ مُ
بَاءِ  مْ بِالْوَ هُ يَاهَ جْ مِ زُ امْ مَّ وَ . اللهُ مْ هُ دَ دَ قُ بهِ عَ رِّ فَ تُ ، وَ مْ تَهُ كَ وْ دُ بِهِ شَ ْصُ تحَ مْ وَ هُ ابِرَ عُ بِهِ دَ طَ تَقْ
 . ولِ ُحُ ا بِالمْ هَ عْ ـرَ افْ وفِ وَ ذُ الْقُ ا بِـ يْهَ لَ حَّ عَ أَلِـ وفِ وَ سُ ُ مْ بِالخْ هُ دَ مِ بِلاَ ارْ اءِ وَ وَ دْ مْ بِالأَ تَهُ مَ عِ أطْ وَ
وعِ  ُ مْ بِالجْ بْهُ ، أَصِ مْ نْهُ ا مِ َ ونهَ صُ نَـعْ حُ امْ ، وَ مْ نْهُ ا عَ هَ ـدِ بْعَ أَ كَ وَ ضِ صِّ أَرْ مْ فيِ أَحَ هُ َ لْ مِيرَ عَ اجْ وَ
بَاعِ  تْ مْ مِنْ أَ هُ دَ اهَ د جَ اهِ َ تِكَ أَوْ مجُ لَّ لِ مِ مْ مِنْ أَهْ اهُ زَ از غَ ماَ غَ يُّ أَ مَّ وَ . اللهُ مِ الالِيمِ قْ السُّ يمِ وَ ُقِ المْ
 ، رَ هُ الأمْ يِّئْ لَ هَ ، وَ َ هِ الْيُسرْ قِّ لَ فىَ فَ كَ الأوْ ظُّ حَ ￯ وَ بُكَ الأقوَ زْ حِ لىَ وَ ينُكَ الاعْ ونَ دِ تِكَ لِيَكُ نَّ سُ
هُ  تِّعْ مَ وَ ةِ  قَ فَ النَّ فيِ  يْهِ  لَ عَ بِغْ  أَسْ وَ  ، رَ هْ الظَّ هُ  لَ وِ  تَقْ اسْ وَ  ، ابَ حَ الأصْ هُ  لَ  ْ يرَّ َ تخَ وَ  ، حِ بِالنُّجْ هُ  لَّ تَوَ وَ

ومِ  الرُّ وَ ِنْدِ  الهْ مِنَ  دِ  بِلاَ الْ ارِ  طَ أَقْ كَ فيِ  اءَ دَ أَعْ لِكَ  بِذَ مْ  مُ اعْ وَ مَّ  اللهُ  . لَكَ يكَ  ِ كَ لاَ شرَ دَ حْ وَ
٨٤



لَدِ  الْوَ لِ وَ رَ الاهْ كْ هِ ذِ نْسِ أَ ، وَ ةِ شَ حْ مِّ الْوَ هُ مِنْ غَ رْ أَجِ ، وَ قِ وْ ةَ الشَّ ارَ رَ نْهُ حَ فِ عَ أَطْ ، وَ اطِ بِالنَّشَ
ةَ  أَ رْ ُ هُ الجْ ِمْ أَلهْ ، وَ بْنِ ُ هِ مِنَ الجْ فِ أَعْ ، وَ ةَ مَ لاَ بْهُ السَّ حِ أَصْ ، وَ افِيَةِ ه بِالْعَ لَّ تَوَ ةِ وَ يَّ نَ النِّ سْ هُ حُ رْ لَ ثُ أَ وَ
نْهُ  عَ لْ  زِ اعْ وَ  ، مِ كْ ُ الحْ فيِ  هُ  دْ دِّ سَ وَ  ، نَنَ السُّ وَ  َ يرَ السِّ مهُ  لِّ عَ وَ ةِ،  َ بِالنُّصرْ هُ  يِّدْ أَ وَ ةَ  دَّ الشِّ هُ  قْ زُ ارْ وَ
افَّ  إذا صَ ، فَ لَكَ هُ فِيْكَ وَ تَ امَ إقَ نَهُ وَ عْ ظَ هُ وَ رَ كْ ذِ هُ وَ لْ فِكرَ عَ اجْ ةِ وَ عَ مْ هُ مِنَ السُّ لِّصْ ، وخَ ياءَ الرِّ
إنْ  نْهُ فَ مْ مِ ُ لهْ دِ لاَ تُ ـمْ وَ نْهُ هُ مِ لْ لَ أَدِ بِهِ وَ لْ مْ فيِ قَ ُ أنهَ رْ شَ غِّ صَ نِهِ وَ يْ مْ فيِ عَ هُ لْ لِّ قَ هُ فَ وَّ دُ عَ كَ وَ وَّ دُ عَ
ِمُ  دَ بهِ هَ ْ دَ أنْ يجَ بَعْ تْلِ وَ قَ كَ بِالْ وَّ دُ تَاحَ عَ ْ دَ أَنْ يجَ بَعْ ةِ فَ ادَ هَ هُ بِالشَّ يْتَ لَ ضَ قَ ةِ وَ ادَ عَ هُ بِالسَّ تَ لَ تَمْ خَ
لِم  سْ ماَ مُ يُّ أَ مَّ وَ . اللهُ ينَ بِرِ دْ كَ مُ وُّ دُ َ عَ ليِّ وَ دَ أَنْ يُ بَعْ ينَ وَ لِمِ افُ المُسْ نَ أطرَ دَ أن تَأمَ بَعْ ُ وَ الأسرْ
هُ  دَّ ، أَوْ أَمَ الِهِ ة مِنْ مَ ائِفَ انَهُ بِطَ ، أَوْ أَعَ تِهِ بَ يْ ْ غَ يْهِ فيِ الِفِ دَ خَ هَّ هِ أَوْ تَعَ ارِ ابِطاً فيِ دَ رَ ياً أَوْ مُ ازِ لَفَ غَ خَ
رِ  أَجْ . فَ ةً مَ رْ آئِهِ حُ رَ هُ مِنْ وَ ى لَ عَ ، أَوْ رَ ةً وَ عْ هِ دَ هِ جْ هُ فيِ وَ بَعَ تْ اد، أَوْ أَ هَ لىَ جِ هُ عَ ذَ حَ تَاد، أَوْ شَ بِعِ
ا  عَ مَ لُ بِهِ نَفْ جَّ تَعَ اً يَ اضرِ ضاً حَ وَ لِهِ عِ هُ مِنْ فِعْ ضْ وِّ عَ ثْل وَ ثْلاً بِمِ مِ ن وَ زْ ناً بِوَ زْ هِ وَ رِ ثْلَ أَجْ هُ مِ لَ
تَ  دْ دَ أَعْ ، وَ لِكَ ـهُ مِنْ فَضْ يْتَ لَ رَ ا أَجْ قْتُ إلىَ مَ يَ بِهِ الْوَ تَهِ نْ ا أَتَى به، إلىَ أَنْ يَ ورَ مَ ُ سرُ ، وَ مَ دَّ قَ
مْ  يْهِ لَ كِ عَ ْ لِ الشرِّ بُ أَهْ زُّ َ نَهُ تحَ زَ أَحْ مِ وَ لاَ رُ الإِسْ هُ أَمْ َّ لِم أَهمَ سْ ماَ مُ يُّ أَ مَّ وَ . اللهُ تِكَ امَ رَ هُ مِنْ كَ لَ
، أَوْ  ادِثٌ نْهُ حَ هُ عَ رَ ، أَوْ أَخَّ ةٌ اقَ أَتْ بِهِ فَ فٌ أَوْ أَبطَ عْ هِ ضَ دَ بِـ عَ قَ ـاد فَ مَّ بِجهَ واً أَوْ هَ زْ ￯ غَ نَوَ فَ
ينَ  دِ اهِ ُجَ المْ ابَ  ثَوَ هُ  لَ جبْ  أوْ وَ ينَ  ابِدِ الْعَ فيِ  ـهُ  مَ اسْ تُبِ  اكْ فَ  ، انِعٌ مَ تِهِ  ادَ إرَ ونَ  دُ هُ  لَ ضَ  رَ عَ
د  مَّ َ آلِ محُ ولِكَ وَ سُ رَ كَ وَ بْدِ د عَ مَّ َ لىَ محُ ـلِّ عَ مَّ صَ . اللهُ ِينَ الحِ الصَّ اءِ وَ دَ هَ امِ الشُّ هُ فيِ نِظَ لْ عَ اجْ وَ
عُ  طِ نْقَ يَ لا  وَ ا  هَ دُ أَمَ ي  تَهِ نْ يَ لاَ  ةً  لاَ صَ  ، يَّاتِ التَّحِ قَ  وْ فَ ةً  فَ ِ شرْ مُ اتِ  وَ لَ الصَّ لىَ  عَ الِيَةً  عَ ةً  لاَ صَ
ئُ  ُبْدِ المْ يدُ  مِ َ َنَّانُ الحْ المْ إنَّـكَ   ، لِيـائِكَ أَوْ د مِنْ  أَحَ لىَ  اتِكَ عَ وَ لَ ضىَ مِنْ صَ ـا مَ تَمِّ مَ أَ ا كَ هَ دُ دَ عَ

.(١)(( يْدُ رِ َا تُ الُ لمِ عَّ يدُ الفَ ُعِ المْ

 

١-الصحيفة السجادية: ١٣٢.

مْ  يْهِ لَ كِ عَ ْ لِ الشرِّ بُ أَهْ زُّ َ نَهُ تحَ زَ أَحْ مِ وَ لاَ رُ الإِسْ هُ أَمْ َّ لِم أَهمَ سْ ماَ مُ يُّ أَ مَّ وَ . اللهُ تِكَ امَ رَ هُ مِنْ كَ ٨٥لَ

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٨٦



الجمعة ٣ جماد￯ الاولى ١٤٣٧ هـ 
الموافق ١٢شباط٢٠١٦م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

ن ضرع اليه فناداه،  يب المضطرّ إذا دعاه، ويكشف السوء عمّ الحمدُ الله الذي يجُ
ة والقدرة،  العزّ العثرة، وله  العبرة، ومقيل  اليه فرجاه، راحم  انقطع  ق الأمل لمن  ويحقّ
وأشهد أن لا إله إلاّ االله وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمداً  عبده ورسوله الذي 
ه بالكتاب، صلوات االله وسلامه عليه وعلى  أوجب له الطاعة، وحباه بالكرامة، واختصّ

آله الطيّبين الطاهرين، سادات المتقين الذين اصطفاهم على علمٍ على العالمين.        

ا مفتاحُ   أوصيكم عباد االله تعالى وقبل ذلك أوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى ، فإنهّ
نال  وتُ الهارب  وينجو  الطالب  ينجح  بها  هلكةٍ،  كلّ  من  ونجاة  معاد،  وذخيرة  سدادٍ 
الرغائب، ((وأيقظوا بها نومكم، واقطعوا بها يومكم، وأشعروها قلوبكم ،وارحضوا 
ا الإخوة والأخوات أوصانا سيّد المتّقين  بها ذنوبكم وداووا بها أسقامكم))، هكذا أيهّ
ا  ز عن الحرمات والمآثم. أيهّ أمير المؤمنين علي بن أبي طالب  بتقو￯ االله تعالى والتحرّ

الإخوة والأخوات سلامٌ عليكم جميعاً من ربٍّ رحيمٍ غفور ورحمةٌ منه وبركات.

ن الكثير  في دعاء للإمام السجاد   لجيرانه وأوليائه إذا ذكرهم، هو دعاء تضمّ
الكثير من  ن  بعضنا على بعض، وتضمّ ، وحقوق  لاً أوّ للجيران  التي  الحقوق  بيان  من 

ة والقدرة،  العزّ العثرة، وله  العبرة، ومقيل  اليه فرجاه، راحم  انقطع  ق الأمل لمن  ويحقّ
٨٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



وا بها ،وتكون  الأخلاق الفاضلة ومحاسن الآداب التي ينبغي لشيعة أهل البيت أن يتحلّ
ل منه ؛لكي  الميزان والمعيار في المعاشرة فيما بينهم، فنذكر هذا الدعاء ونشرح المقطع الأوّ
نبينّ ما هذه الأخلاق؟ ما هذه الآداب التي ينبغي أن تكون سمة المعاشرة فيما بيننا، وما 
نِي فيِ  لَّ ـوَ تَ هِ وَ آلِـ د وَ مَّ َ لىَ محُ ـلِّ عَ مَّ صَ هذه الحقوق التي ينبغي مراعاتها؟ فقال : ((اللهُ
ةِ  امَ لإقَ مْ  هُ قْ فِّ وَ وَ  ، يَتِكَ لاَ وَ لِ  فْضَ بِأَ ا  ائِنَ دَ لأِعْ ينَ  ابِذِ ُنَ المْ وَ نَا  قِّ بحَ فِينَ  ارِ الْعَ وَ  َّ اليِ وَ مَ وَ انيِ  جيرَ
 ، مْ هِ يضِ رِ مَ ةِ  يَادَ عِ وَ  ، مْ تِهِ لَّ خَ دِّ  سَ وَ  ، مْ يفِهِ عِ ضَ اقِ  فَ إرْ فيِ  بِكَ  أَدَ نِ  اسِ حَ بِمَ ذِ  خْ الأَ وَ تِكَ  نَّ سُ
 ِ ترْ سَ ، وَ مْ هِ ارِ َ نِ أَسرْ تْماَ كِ ، وَ مْ هِ مِ ادِ دِ قَ هُّ تَعَ ، وَ مْ يرِهِ تَشِ سْ ةِ مُ حَ نَاصَ مُ ، وَ مْ هِ دِ شِ ْ ترَ سْ ايَةِ مُ دَ هِ وَ
ةِ  ِـدَ الجْ بِـ مْ  يْهِ لَ عَ دِ  وْ الْعَ وَ  ، ونِ َاعُ بِالمْ ِمْ  اتهِ اسَ وَ مُ نِ  سْ حُ وَ  ، مْ هِ ومِ لُ ظْ مَ ةِ  َ نُصرْ وَ  ، ِمْ اتهِ رَ وْ عَ
...))(١)، نكتفي بهذا المقطع وسنأتي على  ؤالِ بْلَ السُّ مْ قَ ُ ِبُ لهَ ـا يجَ اءِ مَ طَ إعْ ، وَ ـالِ الإِفْضَ وَ

..))  في خطبةٍ أخر￯ إن شاء االله . ذكر المقطع الثاني الذي يبدأ بـ ((واجعلني اللهمّ

 (( َّ اليِ وَ مَ وَ جيراني  في  وتولّني  وآله  محمد  على  صلّ  ((اللهم   :  الإمام يقول 
يدعو   . بأموره  وقائماً  لمصالحه،  ،وكافلاً  له  معيناً  كان  أي:  االله)  ه  (تولاّ من  هنا  التوليّ 
الإمام االله تعالى أن يكون عوناً له وناصراً له، وكافلاً وقائماً بأموره فيما يتعلّق بجيرانه 
لى ،هنا بمعنى المحبّ والناصر ، والمعين. من هؤلاء المَوالي الذين  وأوليائه. المَوالي جمع المَوْ
بحقّ  العارف  نا))  بحقّ ((العارفين  قال:  الصفات؟  بهذه  هم  يتولاّ أن    الإمام دعا 
اليهم  بأنّ طاعتهم مفترضة ،والانقياد  يعتقد  بإمامتهم ،والذي  المعتقد  البيت هو  أهل 
ولمنهجهم واجب، والتسليم اليهم هذه صفة، وأيضاً الصفة الأخر￯ هي صفة المنابذة 
: ((وتولّني في جيراني))،   البيت، فيقول الإمام المخالفة لأعداء أهل  للأعداء ،أي 
ف من هنا حقوق الجوار ،ونذكر في ضمن حقوق  لاً الى هذا المقطع؛ لكي نتعرّ نأتي أوّ
لاً ما حدود الجوار؟ ثانياً ما أقسام الجيران؟ ثالثاً ما منزلة  الجوار مجموعة من الأمور: أوّ

مراعاة حقوق الجوار؟ ثلاثة أمور نذكرها.

ه على  ل: حدود الجوار، اختُلف في الجار الذي علينا أن نراعي حقّ الأمر الأوّ

١-الصحيفة السجادية: ١٢٤.

 (( َّ اليِ وَ مَ وَ جيراني  في  وتولّني  وآله  محمد  على  صلّ  ((اللهم   :  الإمام يقول 
٨٨



، القول الثاني: الذي يلي الدار  ثلاثة أقوال . قولٌ ير￯ أنّه الذي يلي الدار الى أربعين ذراعاً
الى أربعين داراً من كلّ جانب، على هذا القول يعني نحسب من الدار الذي أنت تسكنه 
راعي حقوقه يستندون في ذلك الى  الى أربعين داراً من كلّ جانب، هذا جارك عليك أن تُ
رواية عن النبيّ  ، يقول فيها: ((الجيران الى أربعين داراً من كلّ جانب من بين يديك 
وعن يمينك وعن شمالك ومن خلفك))(١) بحسب هذه الرواية يكون الجار الى أربعين 
داراً، وفي قولٍ ثالث: الجار يرجع في تحديده الى العرف، يعني الآن بحسب المتعارف بين 

الناس من هو الجار؟ هذا بحسب العرف نعتبره جاراً ،ويلحظ فيه هذه الحقوق.

ا الإخوة والأخوات- ثلاثة: الجار الذي له حقّ  الأمر الثاني: أقسام الجار -أيهّ
ان، وهو الجار المسلم، والجار الذي له  واحد ، وهو الجار المشرك، والجار الذي له حقّ
: ((الجيران ثلاثة:  ثلاثة حقوق ،وهو الجار المسلم ذو الرحم، كما ورد عن النبيّ 
ان حقّ الجوار وحقّ  جار له حقّ واحد وهو الجار المشرك له حقّ الجوار، وجارٌ له حقّ
وحقّ  الإسلام  وحقّ  الجوار  حقّ  حقوق  ثلاثة  له  وجار  المسلم،  الجار  ،وهو  الإسلام 

الرحم، وهو الجار المسلم ذو الرحم))(٢).

عتبر  ا الإخوة والأخوات - الى مكانة حقوق الجوار، تُ الأمر الثالث: التفتوا -أيهّ
ا تأتي في المرتبة الثانية  اً حتى انهّ رابطة الجوار لها دورٌ عظيم في البناء الاجتماعي بناءً إيجابيّ
بعد رابطة الأسرة في بناء المجتمع بناءً سليماً؛ لذلك نجد أنّ الآيات القرآنية والأحاديث 
ببيان حقوق الجوار ، وسنذكر هنا بعضاً منها، لاحظوا  اعتناءً شديداً  اعتنت  الشريفة 
ْ ء))(٣) وفي  بِشيَ ثُ  رَّ وَ يُ نَّهُ  أَ نْتُ  نَ تَّى ظَ ارِ حَ َ بِالجْ ينِي  يُوصِ ائِيلُ  َ برْ الَ جَ ا زَ هذا الحديث ((مَ
ينِي)) يعني يأتي جبرائيل ويوصيه بالجار ،ثمّ  ائِيلُ يُوصِ َ برْ الَ جَ ا زَ بعض الروايات: ((مَ
اً  بعد مدة يأتيه ويوصيه بالجار ، ثمّ بعد مدة يأتيه ويوصيه بالجار، ما زال جبرائيل مستمرّ
ه عداوةً أو بخلاً فهو آثم))،  ثه، فمن قصرّ في حقّ يوصيني بالجار ((حتى ظننتُ أنّه سيورّ

١-الوافي: ٥ /٥٢١.
٢-م.ن: ٥ /٤٩١.

٣- مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل:  ٨/ ٤٢٢.

ان حقّ الجوار وحقّ  جار له حقّ واحد وهو الجار المشرك له حقّ الجوار، وجارٌ له حقّ
٨٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



فقد  آذاني  ومن  آذاني  فقد  جاره   ￯آذ ((من  مضمونه  الى  التفتوا  آخر  حديثاً  ولاحظوا 
ةُ  مَ رْ ((حُ مضامين  ة  عدّ خلال  من  التأكيد  ولاحظوا  أيضاً  آخر  حديثٍ  ،في  االله))   ￯آذ
ه ))(١) ، وفي روايةٍ عن الإمام الكاظم  يبينّ فيها منزلة  مِّ ةِ أُ مَ رْ حُ انِ كَ ِنْسَ لىَ الإْ ارِ عَ َ الجْ
هُ رجل كافر غير مؤمن،  مراعاة حقوق الجوار: كان في بني إسرائيل رجلٌ مؤمن وجارُ
ولكن هذا الرجل الكافر كان رفيقاً بجاره المؤمن، وأيضاً كان يوليه المعروف يُسدي اليه 
المعروف ويفعل معه الخير، فما جزاؤه كما ورد في هذه الرواية ؟ أنّ االله تعالى بنى له بيتاً، 
كان له بيت في النار من طين، هذا البيت الذي من الطين كان يقي الكافر من حرّ جهنّم 
ويأتي له رزقٌ من خارج جهنّم، هو في النار ولكن كان هذا البيت الذي من الطين يقيه 
قال له هذا جزاؤك ؛ لأنّك كافر،  من حرّ جهنّم ويأتي الرزق من خارج جهنّم وكان يُ
ولكنك كنت رفيقاً بجارك توليه المعروف ، كذلك عن الإمام الكاظم : كان في بني 
إسرائيل رجلٌ مؤمن وكان له جارٌ كافر ،كان يرفق بالمؤمن ويوليه المعروف وفعل الخير 
ها ويأتيه الرزق  في الدنيا ،فلماّ مات الكافر بنى االله له بيتاً في النار من طين فكان يقيه حرّ
من غيرها، وقيل له: هذا الجزاء لما كنت تدخل على جارك المؤمن فلان بن فلان هذا 
الجار المؤمن من الرفق وتوليه من المعروف في الدنيا ، كان جزاؤه ذلك مع أنّه كان كافراً، 

هذا هو بيان المنزلة لمراعاة حقوق الجوار.

ه ذكرنا ذلك سابقاً- في رسالة حقوقه المطلوب من  وبينّ الإمام السجاد -ولعلّ
هذه الحقوق، ونذكر أنّ حقّ الجار ليس كفّ الأذ￯ عن الجار فحسب بل هناك أمور 
أن تحفظه  : ((وحقّ جارك   فيقول الإمام الجار،  أخر￯ فضلا عن كفّ الأذ￯ عن 
غائباً، وإكرامه شاهداً، ونصرته إذا كان مظلوماً، ولا تتّبع له عورة، فإن علمت له سوءً 
قال  لذلك  كريمة..))(٢)؛  معاشرةً  وتعاشره  ذنبه،  وتغفر  عثرته،  وتقيل  عليه،  سترته 

... بأفضل ولايتك))  واليّ الإمام : ((وتولّني في جيراني ومَ

البيت هذا له حقوق، فعلينا  الثاني: مولى محبّ ناصر ومتّبع لمنهج أهل  الأمر 
١-بحار الانوار: ١٥٤/٧٣.

٢-الوافي: ٥ /٧١٧.

ها ويأتيه الرزق  في الدنيا ،فلماّ مات الكافر بنى االله له بيتاً في النار من طين فكان يقيه حرّ ٩٠



قهم في إقامة سنّته،  أن نراعي بعضنا حقوق بعض، ويدعو الإمام لهؤلاء الموالين أن يوفّ
والأخذ بمحاسن أدبه ، هكذا يقول الإمام يا أتباع أهل البيت يا شيعة أهل البيت ،هذه 
الأخلاق الفاضلة وهذه الآداب الحميدة التزموا بها فإن التزمتم بها كنتم صدقاً من شيعة 
أهل البيت، وإن لم تلتزموا بها فأنتم لستم على هذه السيرة، ولستم على هذا الاتّباع؛ لأنّ 
دّ أن يكون هناك اتّباع لمنهج أهل البيت، حتى يكون هذا  المحبّة وحدها لا تكفي بل لابُ

المُوالي صادقاً في ولائه لأهل البيت.

الأخلاق  هذه  الدعاء  خلال  من  ف  نتعرّ والأخوات  الإخوة  ا  أيهّ الآن  نأتي 
بتطبيقها  ونلتزم  فها،  نتعرّ بها  نعلم  أن  ينبغي  التي  الحميدة  الآداب  هذه  فما  الفاضلة؟ 
السنّة؟  إقامة  معنى  ما  سنّتك..))  لإقامة  قهم  ((ووفّ عليه):  االله  الإمام(سلام  ،فيقول 
السنّة في الأصل هي الطريقة، ولكن معناها هنا هي منهج وأحكام االله تعالى سواءً كانت 
ل: هو الجدّ والاجتهاد  من الأحكام العبادية أو غيرها، وإقامة السنّة لها معنيان ، الأوّ
في الإتيان بهذه الأحكام من غير توانٍ ولا ملل ، المعنى الثاني: هو حفظ وصيانة هذه 
الإمام:  به  يوصي  الذي  هذا   . والانحراف  الزيف  من  شيءٌ  فيها  يدخل  أن  من  السنّة 
النفس،  رياضةُ  هو  الأدب  أدبك)  بمحاسن  (والأخذ  لاً  أوّ سنّتك)  لإقامة  قهم  (ووفّ
الأخلاق  هذه  ما  الأدب؟  محاسن  ما  الفاضلة،  الأخلاق  على  نفسه  ض  يروّ الإنسان 
المجتمع  أفراد  مع  بيننا،  فيما  بها  نلتزم  أن  البيت  أهل  شيعة  لنا  ينبغي  التي  الفاضلة 
فق ، هو لين  تهم) إرفاق الضعيف هو الرّ الآخرين؟ قال: (في إرفاق ضعيفهم وسدّ خلّ
اً  اً ،قد يكون الضعيف معنويّ الجانب ولطافة الفعل، الضعيف قد يكون الضعيف جسديّ
اً، هذا الإنسان الضعيف قد يُكلَّف بعمل كن لطيفاً في التعامل معه، وحينما يعجز  ماديّ
عن أداء هذا العمل لا تستخدم معه الأسلوب العنيف، تارةً يكون إنسان - امرأة أو 
رجل- يخدم في البيت أو يخدم في الدائرة يكون ضعيفاً في جسده لا يقو￯ على ذلك، 
 ￯كن لطيفاً في التعامل معه ولا تكن شديداً وعنيفاً، وتارة يكون ضعيفاً في أمور أخر
كن لطيفاً في التعامل معه أيضاً ،ولا تستخدم هذا الأسلوب العنيف. أو الإرفاق هنا 

ل: هو الجدّ والاجتهاد  من الأحكام العبادية أو غيرها، وإقامة السنّة لها معنيان ، الأوّ
٩١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



تهم))  خلّ وسدّ  ضعيفهم  إرفاق  ((في   . الضعيفَ  منكم  القويُّ  فلينفع  المنفعة،  بمعنى 
ن،  ة بمعنى الحاجة والعوز والعسرة، والسدّ بمعنى الجبر والإزالة، الغنيّ هو المتمكّ الخلّ
ة من حاجةٍ أو عسر أو دين  فليجبر ويُزيل ما لد￯ هذا الإنسان الذي هو صاحب الخلّ

أو أمر آخر فليتّصف بهذه الصفة.

بهذه  الاتّصاف  ية  أهمّ على  تنبّهنا  التي  الأحاديث  هذه  بعض  هنا  ونذكر   
يسألونهم  أصحابهم  بعض  اليهم  يأتي  كان  حينما  السلام)  ة(عليهم  والأئمّ الصفات، 
عن حال الشيعة في ذلك المكان ، فأحد أصحاب الإمام الباقر  يأتي اليه يقول: إنّ 
الشيعة عندنا لكثير، يعني عندنا من الشيعة في منطقتنا كثير، يسأله الإمام حتى يبينّ له 
صدق الاتّصاف بالتشيّع ،فقال: ((هل يعطف الغنيُّ على الفقير؟ ويتجاوز المحسنُ عن 
هم يشارك بعضا في ماله في مساعدته،  المسيء؟)) صفتان، (ويتواسون؟..) يعني بعضُ
فقلت: لا.. هذه الصفات ليست عندنا، فقال: ((ليس هؤلاء الشيعة، الشيعةُ من يفعل 
هذا)) يعطف الغنيّ على الفقير ويتجاوز المحسن عن المسيء ويتواسون فيما بينهم. وعن 
م على الإمام الصادق  فسأله: ((كيف من خلّفت  الإمام الصادق  دخل رجلٌ سلّ
فهم في  الذين خلّ الثناء وأخذ يمدح ويُطري على هؤلاء  من إخوانك؟) قال: فأحسن 
صفاتهم وشمائلهم، فأراد الإمام(سلام االله عليه) أن يبينّ له هل هذا الثناء باستحقاق أو 
لا؟ فسأله: ((كيف عيادةُ أغنيائهم على فقرائهم؟)) قال: قليل،  أي قليل من أغنيائهم 
يْفَ  يعودون على فقرائهم، قال:((كيف مشاهدة أغنيائهم لفقرائهم؟)) قال: قليل، (( كَ
يهِم ))(١) قال: قليل، ثمّ قال: ((إنّك لتذكر أخلاقاً  يْدِ اتِ أَ مْ فيِ ذَ ائِهِ رَ قَ مْ لِفُ ائِهِ نِيَ ةُ أَغْ لَ صِ
به  يتّصف  أن  ينبغي  ممّا  ، وهي  التي ذكرتها  نْ عندنا))، هذه الأخلاق  مَ ما هي في  قلّ 
شيعة؟))  م  أنهّ هؤلاء  يزعم  ((فكيف  فقال:  بها،  يتصف  من  قليل  البيت  أهل  أتباع 
ة أصحاب الحاجة ، أصحاب  الشيعةُ الحقيقيّون هم من يتّصفون بهذه الصفات، سدّ خلّ
يعودون  الإمكانات  هذه  لديهم  الأغنياء  كان  فإذا  العسرة  وأصحاب  والعوز  الفقر 
لأهل  وموالين  شيعةً  أصبحوا  حينئذٍ  الحاجة  أصحاب  هؤلاء  ويُواسون  ويتواصلون 

١-الكافي: ٢ /١٧٣.

فقلت: لا.. هذه الصفات ليست عندنا، فقال: ((ليس هؤلاء الشيعة، الشيعةُ من يفعل 
٩٢



البيت، نعم..  اً وصدقاً، وإذا لم يكونوا كذلك فهؤلاء ليسوا من شيعة أهل  البيت حقّ
– المُوالين والمحبّين لكن لم يبلغوا مرتبة التشيّع، لاحظوا  هم بألسنتهم وبمحبّتهم من 
، وموالي، وشيعي)، الذي يكون من شيعة  ة لنا هذه المراتب: (محبّ إخواني - يبينّ الأئمّ
اً ، ويريد أن يصل الى هذه المرتبة عليه أن يمتلك هذه الصفات، كثيراً ما  أهل البيت حقّ
ة(عليهم السلام) ينبّهون على هذه المرتبة ، وما صفاتها؟ ما معاييرها؟ فيقول:  كان الأئمّ

م شيعة؟). (فكيف يزعم هؤلاء أنهّ

تهم وعيادة مريضهم))، ومن الآداب والأخلاق الحسنة   ثمّ يقول: ((وسدّ خلّ
الأحاديث  بعض  في  ورد  حتى  تعودوه  أن  فعليكم  أحدكم  مرض  فإذا  المريض  عيادة 
كناية  هذا  تعالى،  الله  عيادة  ا  كأنهّ المريض  عيادة  االله))  عاد  فكأنّما  مريضاً  عاد  ((من  أنّ 
ها؛ ولذلك ورد عن الإمام الصادق عن القرب من االله تعالى، ولها آداب مذكورة في محلّ
لِه ))(١)  نْزِ عَ إِلىَ مَ جِ تَّى يَرْ هُ حَ ونَ لَ فِرُ تَغْ لَكٍ يَسْ ونَ أَلْفَ مَ بْعُ هُ سَ يَّعَ يضاً شَ رِ ادَ مَ نْ عَ   ((مَ
يستغفر لك في اللحظة التي تزور المريض سبعون ألف ملك الى أن تعود الى منزلك وهم 
في حال الاستغفار لك، لاحظ هذه المنزلة لعيادة المريض، وهناك آداب من جملتها تقليل 

وقت الزيارة ، وطلب الدعاء من المريض، وغير ذلك من هذه الأمور.

هِ  اهدِ الهداية  الذي يطلب   ((وهداية مسترشدهم ومناصحة مستشيرهم..)) 
الذين  لهؤلاء  والإرشاد  والموعظة  والنصح  الهداية  م  تقدّ أن  عن  تتوانى  ولا  له،  وبينّ 
 ، الحقّ لهم  وبينّ  الاستشارة  هذه  في  ناصحاً  وكن  الاستشارة  ويطلبون  الرشد  يطلبون 
قٌ  لُ فخُ اللقاء،  تجديد  يعني  العهد،  ،وتجديد  المواصلة  هي  د  التعهّ قادمهم..)  د  (وتعهّ
د العهد معه، الإمام(سلام  لطيف وأدبٌ جمّ أنّه الذي يأتي من السفر تذهب لزيارته وتجدّ
بقي هذا التواصل حتى تقو￯ الأواصر فيما بين أفراد المجتمع، اذهب  االله عليه) يريد أن يُ

ه واسأل عن أحواله وعن سفره وغيرها من الأمور. رْ الي الذي يأتي من السفر وزُ

 ((وكتمان أسرارهم وستر عوراتهم..)) كتمان الأسرار، السرّ هو الشيء الذي 
١-الكافي : ٣ /١٢٠.

لِه )) نْزِ عَ إِلىَ مَ جِ تَّى يَرْ هُ حَ ونَ لَ فِرُ تَغْ لَكٍ يَسْ ونَ أَلْفَ مَ بْعُ هُ سَ يَّعَ يضاً شَ رِ ادَ مَ نْ عَ   ((مَ
٩٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



فيه ويكتمه الإنسان، والأسرار أنواع، تارةً تكون أسراراً اجتماعية، وتارةً تكون ماليّة  يخُ
اقتصادية أو عسكرية أمنيّة أو عقائديّة وظيفيّة، وكتمان الأسرار فيه معنيان فتارةً الإنسان 
ه، فليس صحيحاً أن يكون الإنسان مذياعاً مهذاراً، يذيع بكلّ شيء، وتارة  يكتم هو سرّ
م به،  يكتم سر غيره، ربّما أحد من أفراد أسرته أساء وارتكب أمراً فيه قبح عليه أن لا يتكلّ
اق فيسرق  م بها ؛ لئلا ينتبه بعض من ضعاف النفوس والسرّ فهناك أسرار ماليّة لا يتكلّ
هذا الإنسان، أو أسرار اقتصادية أو أسرار أمنيّة، ليس من الصحيح لرجل الأمن أن 
م  ث بكلّ ما لديه من معلومات، أو أسرار عسكرية فليس من الصحيح أن يتكلّ يتحدّ
ات المسلّحة بما لديه من أسرار فتُفشى وتصل الى الأعداء، وهناك وأسرار  الفرد في القوّ
قة بعمله ووظيفته ليس  ف في داخل عمله توجد بعض الأسرار المتعلّ وظيفيّة، ربّما الموظّ
ق بالفساد، لا أبداً، فهناك أمور ربّما يجب  من الصحيح إبرازها، ولا نقصد هنا أموراً تتعلّ
هم، أو يقوم إنسان بجريمة أو قتل  اذ موقف بحقّ ا للآخرين ممّن يجب اتخّ ها وبيانهُ إظهارُ
اً يريد الإنسان أن يكتمه  ث بخصوص ما يكون سرّ أو غير ذلك. فذاك أمر آخر إنّما نتحدّ
عن الآخرين، فمن الصفات الحسنة أنت تكتم أسرارك، المرأة في البيت أو الزوجة والأمّ 
ث ببعض الأمور الخاصة أمام الآخرين؛ إذ لا يرضى الزوج  ليس من الصحيح أن تتحدّ
التي هي من الأسرار في  الأمور  مثل هذه  وتُنشر  تظهر وتبرز  أن  العائلة  أو لا ترضى 
داخل البيت، ليس من الصحيح أن يكون الإنسان مهذاراً عليه أن يكون دقيقاً في كلامه 
ة بالعائلة تسبّب مشاكل والكثير من الأضرار لهذه  وينتبه، ربّما إذاعة بعض الأمور الخاصّ
كم ببعض  ا الإخوة والأخوات- حينما يكون لديكم صديق يسرّ العائلة، وكذلك- أيهّ
الأمور ولا يقبل أن تذاع هذه الأمور للآخرين، فأنت عليك أن تكتمها، هذا من حقوقه 

عليك كتمان الأسرار .

ض  معرّ الإنسان  العورات.  ستر  مظلومهم..))  ونصرة  عوراتهم  ((وستر 
تُذيع ذلك؛  ه عليك أن لا  ئاً وقبيحاً، فمن حقّ للخطأ، وقد يرتكب فاحشةً أو أمراً سيّ
نا عندنا عورات ولدينا صفاتٌ قبيحة، وليس من الصحيح أن  نا نقع في الخطأ ،وكلّ فكلّ

اً يريد الإنسان أن يكتمه  ث بخصوص ما يكون سرّ أو غير ذلك. فذاك أمر آخر إنّما نتحدّ ٩٤



م على هذه العائلة ، وعلى هذه المرأة ، أو هذا الرجل ، أو هذا الشاب بما ارتكبه من  أتكلّ
دّ أن أستر على هذا الإنسان، فستر القبيح من الآداب المطلوبة  أعمال قبيحة ومشينة، لابُ
والأخلاق الفاضلة ، لذلك ورد في بعض الأحاديث أنّ االله تعالى يستر على العبد حينما 
يستر عورة أخيه، وما يصدر منه من فعلٍ مشين أو فاحشة ، ربّما في بعض الأحاديث 

يستر االله تعالى عليه سبعين عورةً من عوراته في الدنيا والآخرة. 

بالجدة  عليهم  والعود  بالماعون  مواساتهم  وحسن  مظلومهم  ((ونصرة 
والإفضال)) إن شاء االله تعالى نُكمل في الخطبة القادمة.

وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين وصلى االله على محمدٍ وآله الطاهرين..

 

٩٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٩٦



الجمعة ٣ جماد￯ الاولى ١٤٣٧ هـ 
الموافق ١٢شباط٢٠١٦م

نصّ الخطبة الثانية

المؤمنين  أمير  كتاب  من  مقاطع  نتلو  الخطبة  هذه  في  والأخوات  الإخوة  ا  أيهّ
علي بن أبي طالب   الى مالك بن الحارث الأشتر (رضوان االله عليه) حين عينه والياً 
نْ يكون في موقع  ه إمام المسلمين مَ ر كيف كان يوجّ على مصر ، نقرأ هذه المقاطع لنتذكّ

:  السلطة في التعامل مع المواطنين ورعاية حقوقهم، قال

بْلَكَ -مِنْ  قَ لٌ  وَ دُ ا  يْهَ لَ عَ تْ  رَ جَ دْ  قَ دٍ  بِلاَ إِلىَ  تُكَ  هْ جَّ وَ دْ  قَ أَنيِّ   : الِكُ مَ يَا  مْ  لَ ((اعْ
ةِ  لاَ ورِ الْوُ مُ رُ فِيهِ مِنْ أُ نْظُ نْتَ تَ ا كُ ثْلِ مَ كَ فيِ مِ ورِ مُ ونَ مِنْ أُ رُ نْظُ أَنَّ النَّاسَ يَ - وَ رٍ وْ جَ لٍ وَ دْ عَ
لىَ  مْ عَ ُ رِي االلهُ لهَ ْ ِينَ بِماَ يجُ الحِ لىَ الصَّ لُّ عَ تَدَ سْ إِنَّماَ يُ مْ وَ ولُ فِيهِ نْتَ تَقُ ا كُ ونَ فِيكَ مَ ولُ يَقُ بْلَكَ وَ قَ

هِ))(١). بَادِ نِ عِ أَلْسُ

:  وقال

مْ  يْهِ لَ عَ ونَنَّ  تَكُ لاَ  وَ ِمْ  بهِ فَ  طْ اللُّ وَ مْ  ُ لهَ ةَ  بَّ َحَ المْ وَ ةِ  يَّ عِ لِلرَّ ةَ  َ حمْ الرَّ بَكَ  لْ قَ رْ  عِ أَشْ ((وَ
قِ  لْ َ الخْ فيِ  لَكَ  يرٌ  نَظِ ا  إِمَّ وَ ينِ  الدِّ فيِ  لَكَ  أَخٌ  ا  إِمَّ انِ  نْفَ صِ مْ  ُ إِنهَّ فَ مْ  هُ لَ أَكْ نِمُ  تَ غْ تَ ياً  ارِ ضَ عاً  بُ سَ
مْ مِنْ  هِ طِ أَعْ أِ فَ طَ َ الخْ دِ وَ مْ يهِمْ فيِ الْعَ يْدِ لىَ أَ تَى عَ ؤْ يُ لُ وَ لَ مُ الْعِ ُ رِضُ لهَ تَعْ لَلُ وَ مُ الزَّ نْهُ طُ مِ رُ يَفْ
مْ  هُ قَ وْ إِنَّكَ فَ هِ فَ حِ فْ صَ هِ وَ وِ فْ يَكَ االلهُ مِنْ عَ طِ عْ ضىَ أَنْ يُ تَرْ ِبُّ وَ ي تحُ ثْلِ الَّذِ كَ مِ حِ فْ صَ كَ وَ وِ فْ عَ

١- شرح نهج البلاغة :  ٣٠/١٧.

٩٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



.(١)(( كَ لاَّ نْ وَ قَ مَ وْ االلهُ فَ قَكَ وَ وْ يْكَ فَ لَ رِ عَ مْ َ اليِ الأْ وَ وَ

:  وقال

 ￯ وً نْ لَكَ فِيهِ هَ مَ لِكَ وَ ةِ أَهْ اصَّ مِنْ خَ كَ وَ سِ فِ النَّاسَ مِنْ نَفْ أَنْصِ فِ االلهَ وَ ((أَنْصِ
نْ  مَ هِ وَ بَادِ ونَ عِ هُ دُ مَ صْ انَ االلهُ خَ بَادَ االلهِ كَ مَ عِ لَ نْ ظَ مَ لِمْ وَ تَظْ لْ  عَ تَفْ إِلاَّ  إِنَّكَ  فَ تِكَ  يَّ عِ مِنْ رَ
إِلىَ  ى  عَ أَدْ ْ ءٌ  يْسَ شيَ لَ وَ يَتُوبَ  أَوْ  عَ  نْزِ يَ تَّى  حَ باً  رْ ِ حَ َّ اللهِ انَ  كَ وَ تَهُ  جَّ ضَ حُ حَ أَدْ االلهُ  هُ  مَ اصَ خَ
وَ  هُ ينَ وَ دِ هَ طَ ُضْ ةَ المْ وَ عْ يعٌ دَ مِ إِنَّ االلهَ سَ مٍ فَ لْ لىَ ظُ ةٍ عَ امَ تِهِ مِنْ إِقَ مَ يلِ نِقْ جِ تَعْ ةِ االلهِ وَ مَ يِيرِ نِعْ تَغْ

ادِ))(٢). صَ ِرْ ِينَ بِالمْ المِ لِلظَّ

:  وقال

ا  هَ عُ َ أَجمْ وَ لِ  دْ الْعَ فيِ  ا  هَ مُّ أَعَ وَ قِّ  َ الحْ فيِ  ا  هَ طُ سَ أَوْ يْكَ  إِلَ ورِ  مُ ُ الأْ بَّ  أَحَ نْ  يَكُ لْ ((وَ
عَ  مَ رُ  تَفَ غْ يُ ةِ  اصَّ َ الخْ طَ  خْ سُ إِنَّ  وَ ةِ  اصَّ َ الخْ بِرِضىَ  فُ  ْحِ يجُ ةِ  امَّ الْعَ طَ  خْ سُ إِنَّ  فَ ةِ  يَّ عِ الرَّ لِرِضىَ 
هُ فيِ  ونَةً لَ عُ لَّ مَ أَقَ اءِ وَ خَ ونَةً فيِ الرَّ ئُ اليِ مَ لىَ الْوَ لَ عَ ثْقَ ةِ أَ يَّ عِ دٌ مِنَ الرَّ يْسَ أَحَ لَ ةِ وَ امَّ رِضىَ الْعَ
نْدَ  راً عِ ذْ أَ عُ بْطَ أَ اءِ وَ طَ ِعْ نْدَ الإْ راً عِ كْ لَّ شُ أَقَ (٣) وَ افِ َ ِلحْ أَلَ بِالإْ أَسْ افِ وَ ِنْصَ هَ لِلإْ رَ أَكْ ءِ وَ بَلاَ الْ
ينَ  لِمِ ُسْ اعُ المْ َ جمِ ينِ وَ دُ الدِّ ماَ إِنَّماَ عِ ةِ وَ اصَّ َ لِ الخْ رِ مِنْ أَهْ هْ تِ الدَّ لِماَّ نْدَ مُ اً عِ برْ فَ صَ عَ أَضْ َنْعِ وَ المْ

.(٤)(( مْ هُ عَ كَ مَ يْلُ مَ مْ وَ ُ كَ لهَ وُ غْ نْ صِ يَكُ لْ ةِ فَ مَّ ُ ةُ مِنَ الأْ امَّ اءِ الْعَ دَ عْ َ ةُ لِلأْ دَّ الْعُ وَ

١- شرح نهج البلاغة : ٣٢/١٧.
٢- م.ن :  ١٧/ ٣٤.

افا)) البقرة٢٧٣، شرح  ئَلُونَ النَّاسَ إِلحْ سْ ٣- والإلحاف في السؤال الاستقصاء فيه وهو مذموم قال االله تعالى ((لا يَ
نهج البلاغة :  ١٦٨/١٠.
٤-م. ن :  ١٦٨/١٠.

عَ  مَ رُ  تَفَ غْ يُ ةِ  اصَّ َ الخْ طَ  خْ سُ إِنَّ  وَ ةِ  اصَّ َ الخْ بِرِضىَ  فُ  ْحِ يجُ ةِ  امَّ الْعَ طَ  خْ سُ إِنَّ  فَ ةِ  يَّ عِ الرَّ لِرِضىَ 
٩٨



الجمعة ١٠جماد￯ الاولى ١٤٣٧ هـ
الموافق ١٩ شباط٢٠١٦ م

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي 
نصّ الخطبة الأولى

الحمد الله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
آله الطيّبين الطاهرين، الحمد الله مستحقّ الحمد لذاته ،ولما هو عليه من عزّ صفاته، العليّ 
د الحدود فلا يسمو شيءٌ  ه ولا نهاية، الكبير فلا أمد لكبريائه ولا غاية، محدِّ فلا حدّ لعلوّ

منها لقدس جلاله، ومكيّف الكيفيات فلا يتطاول شيءٌ منها الى عظيم جماله.

بناتي   ، شرفي  أخواتي   ، الوفاء  أهل  آبائي   ، البررة  أبنائي   ، الأفاضل  إخوتي   
هاتي مربّياتي ،السلام عليكم جميعاً ورحمة االله وبركاته. حسناتي ، أمّ

 أوصيكم – أحبّتي- جميعاً بتقو￯ االله تبارك وتعالى، والاستغفار من الذنوب، 
ارِ  فَ تِغْ وا بِالاسْ رُ طَّ فإنّه قد ورد عن أمير المؤمنين(صلوات االله وسلامه عليه) أنّه قال: ((تَعَ
منا االله تعالى وإيّاكم من الخطايا، وألبسنا لباس  نُوب ))(١)، سلّ ائِحُ الذُّ وَ مْ رَ كُ حْ ضَ تَفْ لاَ 

العافية من أمراض البدن والروح.

ض إليه  ت علينا بعض الروايات الشريفة والأحاديث والآيات بما يتعرّ لقد مرّ

١-الأمالي، للطوسي: ٣٧٢.

الحمد الله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
٩٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



الذنب بعمل حتى لا  يتدارك هذا  دّ أن  المؤمن لابُ فإذا أذنب  الذنب،  المؤمن من حالة 
تستمرّ عملية الذنوب، ثم بعد ذلك يحيد رويداً رويداً عن التعرض الى رحمة االله تبارك 
وتعالى؛ ولذلك حرص الشارع الأقدس حفاظاً علينا أن ينبّهنا على مسألة التوبة دائماً ، 
 (( ارِ فَ تِغْ بِالاسْ وا  رُ طَّ ((تَعَ يقول:  أنه  المؤمنين  أمير  مة في حديث  المقدّ وقد ذكرنا في هذه 
تقريبيّ حتّى  تعبيرٌ  التعبير  الذنوب روائح كريهة مهما كانت صغيرة ، وهذا  ؛لأنّ لهذه 
دّ أن يسرع الى ما يزيل  نفهم أنّ الإنسان عندما تمرّ به رائحةٌ كريهة ينفر منه الآخرون، لابُ
ية الصابون  فات المادّ هذه الرائحة الكريهة عنه، وهذا المزيل تارةً يستعمل له هذه المنظّ
نفسه  الإنسان  فيبعد  الملائكة  ر  تنفّ وهي  آخر  نوعٍ  من  الرائحة  تكون  وتارةً  أشبه،  وما 
الروائح ولا  روا بشيء حتّى لا تمكث هذه  عن رحمة االله، أمير المؤمنين  يقول: تعطّ
-كما  الاستغفار  وحقيقة  بالاستغفار،  روا  تعطّ قال:  بماذا؟  الروائح  هذه  أزيلوا   ، تبقى 
ة في مفهوم الشكر هو نوع من التربية - أنه نوع من التربية، االله تبارك وتعالى  قلنا قبل مدّ
هنا ويُرسل الأنبياء والرسل من أجل أن لا نخسر،  يربّينا، ويبقى معنا يدارينا ، ويوجّ
ولو خسرنا فالخسارة علينا لا عليه، لكن رحمته سبقت غضبه، االله تبارك وتعالى يلطف 

بخلقه. 

ر القرآن الكريم والروايات الشريفة الإنسان من أن يقنط من رحمة االله،  ويحذّ
(١)، والإسراف  ةِ االلهِ))  َ حمْ وا مِنْ رَ نَطُ قْ تَ مْ لاَ  هِ سِ نْفُ أَ لىَ  وا عَ فُ َ ينَ أَسرْ الَّذِ بَادِيَ  يَا عِ لْ  ، ((قُ
يُكثر الإنسان من الذنوب لا أن يذنب فحسب، يقول االله تبارك وتعالى لهذا  معناه أنّ 
دّ  المسرف : لا تقنطْ من رحمة االله؛ إنّ رحمة االله تعالى أكبر وأوسع من ذلك، لماذا؟ لأنّنا لابُ
دّ أن نحيا مسألة الأمل بشكلٍ عملي، لا أن يعتقد الإنسان بوجود  أن نستشعر الأمل ، لابُ
أمل و ليس له علاقة بذلك من الناحية العملية ،وهذا من الأمل الممدوح، أنّ الإنسان 
إذا أذنب فلا يعتقد أنّ الطرق قد أغلقت أمامه؛ لأنّه سيُصاب بالإحباط، ويعتبر هذا هو 
دّ أن يأمل ؛لأنّ االله تعالى يفتح أبواباً للتوبة وقد جعل باب التوبة باباً  نهاية المطاف، بل لابُ

١-الزمر ٥٣.

ة في مفهوم الشكر هو نوع من التربية - أنه نوع من التربية، االله تبارك وتعالى  قلنا قبل مدّ
١٠٠



مفتوحاً . نحن مأمورون أن نتوب الآن لكن باب التوبة الله تبارك وتعالى مفتوح دائماً، 
)(١)؛ لذلك  مْ بِّكُ ةٍ مِنْ رَّ رَ فِ غْ إِلىَ مَ وا  عُ ارِ سَ ونحن مأمورون أن نسارع إلى التوبة أيضاً (وَ
ً هو الدعاء الحادي  اد  في هذه الصحيفة السجادية المباركة دعاءً مهماّ أفرد الإمام السجّ
علينا وعليهم  تبارك وتعالى  االله  نّ  مَ أرجو من الإخوة -  التوبة،  والثلاثون وهو دعاء 
فقرة،  فقرة  الدعاء  هذا  فقرات  معنا  يتابعوا  أن  دائماً-  الذنوب  عن  والابتعاد  بالعافية 

ونتناول منه بما يتّسع له الوقت.

ين: دّ أن نتعامل مع هذه الأدعية تعاملاً ذا شقّ  قبل ذلك لابُ

اء، لأن المؤمن  الشق الأول: هو التعامل بأصل الاستحباب، يكون الإنسان دعّ
 ،  (٢)(( مْ كُ اؤُ عَ دُ لاَ  لَوْ بيِّ  رَ مْ  بِكُ أُ  بَ يَعْ ا  مَ لْ  ((قُ الدعاء  كثير  يعني:  مبالغة،  صيغة   ، اء  دعّ
ق  اً ، والإنسان إذا استمرّ على الدعاء يحقّ اً وفقهيّ اً وأخلاقيّ اً وتربويّ الدعاء مطلوب نفسيّ

نوعاً من أنواع الطاعة والعبادة، فهو مستحبّ دائماً  . 

الشق الثاني: فضلاً عن الجانب التعبّدي والاستحبابي ،هناك شيء آخر مهم ، 
ة(سلام االله عليهم) تضع برنامجا للإنسان في كيفية التعامل مع الأشياء،  أنّ أدعية الأئمّ
المذنب  لعلّ   ، ة  الدقّ غاية  في  تصوير  الدعاء  في  المذنب  لحالة    الإمام تصوير  لاً  أوّ
ة عند تناول أيّ مقطعٍ من مقاطع أدعية  نفسه لو أراد أن يعبرّ عنها لم يستطع، فهناك دقّ
ة(صلوات االله وسلامه عليهم)، ثانياً هناك جانب سلوكي في التعامل مع الدعاء  الأئمّ
دّ أن أكون بعد أن أدعو على  بمعنى أنّ الدعاء يريد أن يرشدني الى شيء لأتصف به؟ فلابُ
ة(صلوات االله  حالة تختلف عما قبل الدعاء، بمعنى أنّني حصلت على شيء ممّا أراده الأئمّ
وسلامه عليهم)، فلا نغفل – إخواني - عن هذه المسألة، فالدعاء يربيّ فضلاً عن الجانب 
مريض  عنده  كان  إذا  تعالى  االله  الى  الحالات  بعض  في  الإنسان  يفزع  فقد  الاستحبابي، 
-أجارنا االله وإيّاكم- يفزع الى االله تعالى في مقابل (اللهمّ اشفِ مريضي) ، يقصر الدعاء 

١-آل عمران: ١٣٣.
٢-الفرقان: ٧٧.

نوعاً من أنواع الطاعة والعبادة، فهو مستحبّ دائماً  . 
١٠١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ه يستجاب الدعاء  ، لعلّ على هذا الطلب من االله تعالى، وهذا شيء مطلوب ومستحبّ
أيضا، وتارةً ليست لحاجة عرضت وإنّما قضيّة تربويّة، لنتعلم كيف نتعامل إذا أصابتنا 
؟ كيف أتعامل مع جيراني؟  بعض الأشياء ما دمنا في هذه الدنيا، كيف أتعامل مع أبويّ
د االله تبارك وتعالى؟ كيف أصليّ على النبي وآله ؟ ولذلك هذه الصحيفة  كيف أمجّ
المباركة فيها زاد وفير من الآداب التربوية والمعاني الأخلاقية ؛ لذلك إخواني ، فضلاً عن 
دّ من التعامل مع الدعاء بتعامل تربويّ آخر، حتى يترك بصمة،  الجانب الاستحبابي لابُ
أي يترك الإمام زين العابدين   بصمة فينا أنّنا قد مشينا مع هذه الأدعية مشية التلميذ 
ق  م، ومشية المأموم مع الإمام ، ومشية الذي يحبّ أن يتربّى مع مربّيه، فتتحقّ مع المعلّ

جزء من هذه الفائدة.

ذكر  في  بـدعاء  الموسوم  السجادية  الصحيفة  من  والثلاثون  الحادي  الدعاء   
لا  أن  أمره  هم  يهمّ من  بعض  يوصون  كانوا  الأعلام  العلماء  من  وكثيرٌ  وطلبها.  التوبة 
قابة الإلهية، ولعلّ  بالرّ الدعاء حتى يشعر  تغيب عن ذكره جملة من الأشياء، منها هذا 
ة الرقابة الإلهية عند الإنسان ، إذ يعتقد  ز قوّ ق باالله تعالى تتمثل في تركّ ة الدين والتعلّ قوّ
الإنسان -وهو معتقدنا- أنّ االله تعالى يراه، ولا تحجبه الحجب، لكن العيون لا تر￯ االله 
، وأنّ االله تعالى لا يُمكن أن يُغلب فلا يوجد شيءٌ أقو￯ من االله تعالى، ويعتقد أنّ مصيرنا 
تبارك  واالله  الخالق،  الى  الخلق  مصائر  إنّ   - –إخواني  الخطورة  حالة  تكمن  وهنا  اليه، 
منّا في  ينتقم   لكن لا  ويتابع سلوكيّاتنا جميعاً،  أفعالنا جميعاً  يتابع  بالمرصاد،  لنا  وتعالى 
الدنيا دائما ؛لأنّه لم يجعل الدنيا دار انتقام ودار جزاء. نعم، لمصالح معيّنة االله قد ينتقم من 
فلان وفلان، لكن عذابات الدنيا لا تُقاس بعذابات الآخرة، هذه الدنيا االله تعالى جعلها 
ب فيها، هذه تختلف عن تلك،  حتى نعيش فيها، والآخرة وجهنّم خلقها االله حتى يعذّ
أي إن عذاب االله تعالى، وجعل عاليها سافلها، هذا عذاب دنيويّ مستعجل لا يُقاس 
ه االله تبارك وتعالى وجعل عليه ملائكة غلاظاً  بعذاب الآخرة، ذلك العذاب الذي أعدّ
م الإنسان  شداداً مهيّأة للعذاب، بخلاف الدنيا فهي غير مهيّأة للعذاب، يمكن أن يتنعّ

لا  أن  أمره  هم  يهمّ من  بعض  يوصون  كانوا  الأعلام  العلماء  من  وكثيرٌ  وطلبها.  التوبة 
١٠٢



ه االله تبارك وتعالى  ا العذاب الذي أعدّ ￯ من جهة فهو بين راحة وتعب، أمّ من جهة ويتأذّ
فليس كذلك، إذن عندما يدرك الإنسان أنّه لا يمكن أن يخرج من سلطان االله تعالى فإنه 
نْ الذي يستعجل ؟ الذي يستعجل  يتقي االله تعالى، الذي يستعجل االله  بعجلة العباد، مَ
الذي يخاف الفوت، أنّ يفوته هذا الأمر، أستعجل رزقي ؛ لأنيّ إذا لم أحصل على هذا 
الرزق قد يفوتني وقد يحصل عليه فلان، أو لا يأتيني فأحاول أن أستعجل ؛لأنيّ أخاف 
الفوت ، ممّن يخاف االله تعالى ؟!! االله تعالى لا يخشى الفوت، ولا يخاف من الفوت، وإنّما 
ة جبل  ها تكون تحت سلطانه سواء كان في البحر أو في البرّ أو على قمّ مصائر الأمور كلّ
أو في الوادي أو كان في العراء أو دخل الى قصر وجعل عنده ألف حاجب، هذه الأمور 
ها واحدة عند االله تبارك وتعالى، فاالله لا يخشى ولا يخاف الفوت ولا يستعجل بعجلة  كلّ
مل  يهُ لا  حاشاه  ثمّ  حاشاه  ْمل؟  يهُ لا  االله  لكن  آدم،  بني  يترك  يُمهل  تعالى  االله  العباد، 
ل الظالم الذي  ْمِ المظلوم الذي يقضي حفنة من السنين يرزح تحت ظلم الظالمين، ولا يهُ
مل هذا، نعم..  مل هذا ولا يهُ البشر، االله تعالى لا يهُ أنعم االله عليه لظلم  ر كلّ ما  سخّ

يُمهل عسى أن يكون بهذا الإمهال حالة من الرجوع الى االله تبارك وتعالى. 

مة، ندخل في بعض مضامين هذا الدعاء الشريف ، لقد علمنا  بعد هذه المقدّ
نفسك  تهيّئ  أن  حاولْ  بل  فجأة،  الطلب  ذكر  في  ندخل  لا  أن  السلام)  ة(عليهم  الأئمّ
ة(سلام االله عليهم) رأيناه في كلّ الأدعية  للدعاء، أن تحمد االله تعالى ، وهذا أدب الأئمّ
الرحمن  االله  (بسم   ، تعالى  االله  رحمة  بذكر  دائما   يبدأ  الكريم  القرآن  وكذلك  الشريفة، 
دّ  ها، وإلاّ عموم الأدعية لابُ لنكتة في محلّ التوبة  الرحيم) ، وقد خلت من ذلك سورة 
فيها نوع من التمجيد والحمد الله. نعم، دعاء أبي حمزة الثمالي يخلو من ذلك يبدأ الدعاء 
ل شيء  وبَتِك ...))(١) هذا أوّ قُ بْنِي بِعُ دِّ ؤَ ِي لاَ تُ -ويبدو أنّه ليس فيه حذف - بقوله :((إِلهَ
به بالعقوبة  ،  يبدأ به ، وكأنّ حالة من الاعتراف من هذا العبد يريد االله تعالى بها أن لا يؤدّ
وهو نوع من أنواع التمجيد بطريقةٍ أخر￯، وهذا الدعاء الشريف أيضاً على شاكلة هذه 

الأدعية، سنقرأ مقطعاً أو مقطعين ثمّ ننهي المطلب.
١-مصباح المتهجد وسلاح المتعبد: ٥٨٢/٢.

١٠٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



هُ  فُ يَصِ لاَ  نْ  يَامَ مَّ  (اللهُ الآتي:  بالمقطع  وطلبها  التوبة  ذكر  في  الدعاء     بدأ   
وتارةً  التوبة  الإنسان  يذكر  تارة  ين ..)،  اجِ الرَّ اءُ  جَ رَ هُ  زُ اوِ َ يجُ لاَ  نْ  يَامَ وَ  ، فِينَ اصِ الْوَ تُ  نَعْ
ف التوبة ويبين ما هي التوبة؟ فيقول: كذا وكذا ، وتارةً يطلبها  يطلب التوبة، فقد يعرّ
بْتَ تَابَ  (رضوان االله تبارك وتعالى عليه) قال له الإمام: ((إِنْ تُ ، أي كيف يتوب؟ الحرّ
يْك ))(١) لكن كيف أطلب التوبة؟ قطعاً لها منافذ ؛فإذا كنت عاكفاً على المعاصي  لَ االلهُ عَ
أبتعد عن  -والعياذ باالله- لا أكون طالباً للتوبة بل أكون طالباً للمعصية، لكن عندما 

المعصية أطلب التوبة، والتوبة أيضاً لها أبواب. 

نْ  يَامَ ، وَ ينَ اجِ اءُ الرَّ جَ هُ رَ زُ اوِ َ نْ لاَ يجُ يَامَ فِينَ وَ اصِ تُ الْوَ هُ نَعْ فُ نْ لاَ يَصِ مَّ يَامَ  ((اللهُ
نْ  مَّ يَامَ ين...)) ، قال (اللهُ ابِدِ فِ الْعَ وْ ى خَ تَهَ نْ وَ مُ نْ هُ يَامَ نِينَ ، وَ سِ ُحْ رُ المْ يْهِ أَجْ يعُ لَدَ لاَ يَضِ
تبارك وتعالى من أن نحيط بها، لا يمكن  امتنعت ذاتُ االله   ( فِينَ اصِ الْوَ تُ  نَعْ هُ  فُ يَصِ لاَ 
أن يحيط بذاته أهل السماء ولا أهل الأرض، ولذلك يقول الإمام الباقر في حديثٍ له: 
((انّ أهل السماء يطلبونه كما تطلبونه أنتم))؛ لأن كلّ شيءٍ مثّلناه في عقولنا فهو مصنوع 
مثلنا، وليس االله، نعم، االله تبارك وتعالى دلّ بذاته على ذاته ، وتدل عليه هذه الآثار ، 
ة والحكمة الى آخر البراهين التي تُذكر.  وهذه المخلوقات ، وهذه الصنائع ، وهذه الدقّ
هنا يقول الإمام : لا يُمكن أن يصف االله نعت ، فمهما وصفه الواصف يكون هو حالة 
أخر￯، نعم.. الصفة من باب أثر ومؤثّر ، من باب أنّنا نحاول أن ندعو ، وقد أمرنا االله 
أن ندعوه بأسمائه الحسنى وبأوصافه، لكن واقع القضية كما يقول الإمام لا يصفه نعتُ 

الواصفين.

)، ما الشيء الذي نرجوه من االله تعالى ؟ أنا  ينَ اجِ اءُ الرَّ جَ هُ رَ زُ اوِ َ نْ لاَ يجُ يَامَ  (وَ
أرجو منك شيئاً فأنت إنسان مؤمن وعفيف ونبيل ، وتارةً أرجو من االله تعالى، لا يُمكن 
أن يكون رجاؤك أكبر من رجاء االله تعالى؛ لأنّك مهما أعطيت ، ومهما كنتُ راجياً منك 
ستبقى محدوداً، ومحتاجا، مفتقرا، ومن ثم سوف تلجأ الى االله تعالى مهما يكن شأنك، 

١-بحار الأنوار: ٤٢/ ٣٣٧.

أن يحيط بذاته أهل السماء ولا أهل الأرض، ولذلك يقول الإمام الباقر في حديثٍ له: 
١٠٤



أريد من االله أشياء لا تقدر  أنا  أريده من االله،  الذي  الرجاء  أقلّ من  إنّ رجاءك  فقطعاً 
أ  عليها، أُريد من االله تعالى أن يتوب عليّ في يومٍ لا يوجد أحدٌ يسندني؛ إذ كلّ الخلائق تتبرّ
ي تقول لا شأن لي بك، وكذلك أبي و أخي وأولادي وزوجتي، يوم يفرّ المرء في  منّي، أمّ
ه عيني؟ من أرجوه في ذلك اليوم؟ قطعاً االله  تلك اللحظات من كل هؤلاء ، الى من تتوجّ
تبارك وتعالى، أرجو االله تعالى في ذلك اليوم أن يخلّصني من تلك الأهوال، هذه ليست 
بيد أحد إلا االله تبارك وتعالى ، وقد أعطى االله تعالى وأذن لبعض أوليائه أن يدركني في 
ة الهداة(عليهم السلام)  تلك اللحظات، وعلى رأس هؤلاء الأولياء النبيّ  والأئمّ
. أرجو االله تعالى هناك أن يعفو عنّي ويستر خطاياي، لأن الإنسان عنده خطايا لا يعلم 
بها إلاّ االله تعالى، وأنا أستحي أن تظهر أمام الملأ فأطلب من االله تعالى أن يسترها، هذه 
م االله تعالى،  أشياء أرجوها من االله تعالى ، وفي الدنيا أيضاً كلّ ما عندي هو نعمةٌ من نِعَ
ي فهمي،  أرجوه أن يطيل في عمري ، وأرجوه أن يعينني على نفسي، وأرجوه أن يقوّ
ط في إجرائها،  هذه الأشياء ليست بيدك ولا بيدي . نعم. أنا أرجوك لقضيّة معاملة تتوسّ
ية وأنت عندك الدواء، نعم..  وهذا مسكين فقير ،وذاك عنده مشكلة يُعاني من أزمة صحّ
ل أمره قربةً الى االله تعالى، لكن قطعاً هذا الرجاء أمام ما نرجوه من االله  رجائي أن تسهّ
تبارك وتعالى لا شيء، بل هذا الرجاء هو جزءٌ من الرجاء الى االله تعالى، لولا أنّ االله تعالى 
م بالدنيا ما استطاع أحدٌ منّا أن يفعل شيئاً ،  جعل فينا هذه الآلات البسيطة وآلات التنعّ

لذا النعم كلها ترجع الى االله تعالى.

ة   لاحظوا –إخواني- عندما يبدأ الإمام الدعاء ينتقي هذه الأشياء ؛لأنّ لها مهمّ
دّ أن يكون لنا  فيما سيأتي من الدعاء، نحن يجب أن لا نيأس بل نتفاءل مع االله تعالى، لابُ
دّ أن نضع أرجلنا على طريق التوبة والهداية ،  أمل أنّ االله تبارك وتعالى يغفر، ولكن لابُ
رنا بأنفسنا، تعلمون من الكبائر اليأس من روح  على طريق الأمل حتى لا نكون قد غرّ
االله تعالى، كذلك من الكبائر الأمن من مكر االله تعالى، فالذي يأمن من مكر االله تعالى 
بالي ، ولسان حاله يقول: لو كان االله موجوداً لفعل بي ما فعل!!فهذا الأمن  يعصي ولا يُ

١٠٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



من مكر االله من الكبائر، واليأس من الكبائر أيضا ؛ لذا المؤمن بين الرجاء والخوف دائما 
ة الأطهار(عليهم السلام) مضمونها أن المؤمن  ، ذكرنا -سابقاً- في رواية عن أحد الأئمّ
ها،  ع أنّ االله يردّ بين الرجاء والخوف دائما، هذا هو المؤمن المتوازن، مهما يأتي بأعمال يتوقّ
 ِ ينْ لَ قَ الثَّ  ِّ بِبرِ هُ   تَ ئْ لَوْ جِ ةً  يفَ فِ  االلهَ  خِ ع أنّ االله تعالى يغفرها ((خَ ومهما يأتي من ذنوب يتوقّ

َك )) (١) . حمِ ِ لَرَ ينْ لَ قَ نُوبِ الثَّ هُ بِذُ تَ ئْ اءً لَوْ جِ جَ جُ االلهَ رَ بَكَ وَ ارْ ذَّ لَعَ

الواجبات  من  هي  الأدعية  وهذه  ومرشد،  مٌ  معلّ   اد السجّ الإمام   
دّ للإنسان أن يفهمها حتى تعينه على معيشته في  التي لابُ الواجبات  الأخلاقية ، ومن 

هذه الدنيا.

لها،  البين  الطّ ومن   ، للتوبة  اكرين  الذّ من  نكون  أن  وتعالى  سبحانه  االله  نسأل 
قنا االله سبحانه وتعالى لذلك ، ونسأله  إن شاء االله تعالى سنمضي مع هذا الدعاء ما وفّ
تبارك وتعالى أن يعيننا على أنفسنا كما أعان الصالحين على أنفسهم ، وأن يجعلنا وإيّاكم 
في مستقرّ رحمته، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين، وصلى االله على محمد وعلى آله 

الطيّبين الطاهرين.

 

١- وسائل الشيعة:  ٢١٦/١٥.

١٠٦



الجمعة ١٠جماد￯ الاولى ١٤٣٧ هـ
الموافق ١٩ شباط٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

أخوتي الأفاضل أخواتي المؤمنات أعرض لكم الأمر الآتي:

 لقد كتب أميرُ المؤمنين علي بن أبي طالب  إلى والي البصرة عثمان بن حنيف 
إليه رسالة  اليها، فكتب  أهلها فمضى  ي إلى وليمة قومٍ من  عِ دُ أنّه  بلغه  الأنصاري عندما 
ره  ويذكّ المأدبة،  تلك  في  وحضوره  الدعوة  لتلك  استجابته  على  تؤنّبه  اللفظ  في  شديدة 
الفقراء  مواساة  في  المسؤولية  موقع  في  ويكون  السلطة  يتولىّ  نْ  مَ عليه  يسير  أن  يجب  بما 

:  والمحرومين، قال

إِلىَ  اكَ  عَ دَ ةِ  َ الْبَصرْ لِ   أَهْ ةِ  يَ فِتْ مِنْ  لاً  جُ رَ أَنَّ  نِي  غَ بَلَ دْ  قَ فَ  (١) يْفٍ نَ حُ ابْنَ  ا  يَ دُ  بَعْ ا  ((أَمَّ
ِيبُ إِلىَ  نْتُ أَنَّكَ تجُ نَ ا ظَ مَ انُ وَ ِفَ يْكَ الجْ لُ إِلَ نْقَ تُ انُ وَ لْوَ َ ابُ لَكَ الأْ تَطَ سْ ا تُ يْهَ تَ إِلَ عْ َ أَسرْ بَةٍ فَ دُ أْ مَ
هُ  مُ ضَ ا تَقْ رْ إِلىَ مَ انْظُ وٌّ فَ عُ دْ مْ مَ هُ نِيُّ غَ وٌّ وَ فُ ْ مْ مجَ هُ ائِلُ و))(٢) أي فقيرهم، ((عَ فُ ْ مْ مجَ هُ ائِلُ مٍ عَ وْ امِ قَ عَ طَ
نْهُ  نَلْ مِ هِ ] فَ وهِ جُ هِ [وُ هِ جْ يبِ وَ نْتَ بِطِ يْقَ ا أَ مَ هُ وَ الْفِظْ هُ  فَ مُ لْ يْكَ  عِ لَ بَهَ عَ تَ ماَ اشْ م(٣)  فَ ضَ َقْ ا المْ ذَ مِنْ هَ

١- أبو محمد عبد الرحمن بن عبد العزيز بن عبد االله بن عثمان بن حنيف الأنصاري، الأوسي، الامامي نسبة إلى أبي 
امامة بن سهل، المدني، وقيل المديني. من خواص أصحاب الإمام عليه السلام، ومن فضلاء محدثي الأمامية، وكان 
كثير الحديث، عالما بالسيرة، ينظر: الفايق في رواة وأصحاب الإمام الصادق عليه السلام، عبد الحسين الشبستري، 

الطبعة الاولى ١٤١٨ ه ، مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين لقم المشرفة: ٢١٦/٢.
٢-شرح نهج البلاغة : ١٦/ ٢٠٥.

لسان  ينظر:   ، ماً  قَضْ م  ضَ قْ يَ مَ  قَضِ اليابس  الشيء  أَكل  هو  وقيل  والأَضراس  الأَسنان  بأَطراف  أَكل  مُ  ضْ القَ  -٣
العرب:  ١٢/ .٤٨٧

إليه رسالة  اليها، فكتب  أهلها فمضى  ي إلى وليمة قومٍ من  عِ دُ أنّه  بلغه  الأنصاري عندما 
١٠٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



اهُ  يَ نْ ى مِنْ دُ تَفَ دِ اكْ مْ قَ كُ امَ إِنَّ إِمَ هِ أَلاَ وَ مِ لْ تَضيِ ءُ بِنُورِ عِ يَسْ ي بِهِ وَ تَدِ قْ اماً يَ ومٍ إِمَ مُ أْ لِّ مَ إِنَّ لِكُ أَلاَ وَ
ادٍ  تِهَ اجْ عٍ وَ رَ ينُونيِ بِوَ نْ أَعِ لَكِ لِكَ وَ لىَ ذَ ونَ عَ رُ دِ مْ لاَ تَقْ إِنَّكُ يْهِ أَلاَ وَ صَ رْ هِ بِقُ مِ عْ مِنْ طُ يْهِ وَ رَ مْ بِطِ
تُ لِبَاليِ  دْ دَ لاَ أَعْ راً وَ فْ ا وَ هَ ائِمِ نَ تُ مِنْ غَ رْ خَ لاَ ادَّ اً وَ مْ تِبرْ نْيَاكُ تُ مِنْ دُ نَزْ ا كَ االلهِ مَ وَ ادٍ فَ دَ سَ ةٍ وَ فَّ عِ وَ
ا))(١) الفظه أي: أخرجه من فمك، الفظ النواة أي:  برْ ا شِ هَ ضِ تُ مِنْ أَرْ زْ لاَ حُ راً وَ مْ بيِ طِ ثَوْ

أخرجها من فمك.       

ا  ذَ بَابِ هَ لُ لِ وَ سَ ا الْعَ ذَ ى هَ فَّ صَ يقَ  إِلىَ مُ رِ يْتُ  الطَّ تَدَ هْ ئْتُ لاَ لَوْ شِ إلى أن قال  : ((وَ
ز))، يعني الحرير ا الْقَ ذَ ائِجِ هَ نَسَ حِ وَ مْ الْقَ

ازِ  ِجَ لَّ بِالحْ لَعَ ةِ وَ مَ عِ طْ َ ِ الأْ يرُّ َ ي إِلىَ تخَ عِ شَ نيِ جَ ودَ يَقُ ايَ وَ وَ نِي هَ لِبَ اتَ أَنْ يَغْ يْهَ نْ هَ لَكِ ((وَ
ثَى  رْ ونٌ غَ ليِ بُطُ وْ حَ اناً وَ بْطَ بِيتَ مِ بَعِ أَوْ أَ هُ بِالشِّ دَ لَ هْ لاَ عَ صِ وَ رْ هُ فيِ الْقُ عَ لَ مَ نْ لاَ طَ ةِ مَ مَ يَماَ أَوْ بِالْ

ائِل قَ الَ الْ ماَ قَ ونَ كَ ￯ أَوْ أَكُ رَّ بَادٌ حَ أَكْ وَ

ونَ  رِ أَوْ أَكُ هْ هِ الدَّ ارِ كَ مْ فيِ مَ هُ كُ ارِ لاَ أُشَ نِينَ وَ مِ ُؤْ ا أَمِيرُ المْ ذَ الَ هَ قَ سيِ بِأَنْ يُ نَعُ مِنْ نَفْ أَقْ ((أَ
ا  هَ فُ لَ ا عَ هَ ُّ ةِ همَ بُوطَ َرْ ةِ المْ يمَ بَهِ الْ بَاتِ كَ يِّ لُ الطَّ نِي أَكْ لَ غَ تُ لِيَشْ لِقْ ماَ خُ يْشِ فَ وبَةِ الْعَ شُ مْ  فيِ  جُ ُ ةً لهَ وَ أُسْ
ابِثاً  لَ عَ َ ￯ أَوْ أُهمْ دً كَ سُ تْرَ ا أَوْ أُ َ ادُ بهِ رَ ماَّ يُ و عَ هُ لْ ا وَ تَ فِهَ لاَ ِشُ مِنْ أَعْ ترَ ا تَكْ هَ مُ مُّ ا تَقَ هَ لُ غُ ةِ شُ لَ سَ ُرْ أَوِ المْ

ة))(٢).            َتَاهَ يقَ المْ رِ فَ طَ تَسِ ةِ أَوْ أَعْ لَ لاَ بْلَ الضَّ رَّ حَ أَوْ أَجُ

الفقراء والمحرومين،  إمام  يا  المؤمنين،  يا أمير  نقول: صلوات االله وسلامه عليك 
نسأل االله تبارك وتعالى أن يشملنا برحمته، ويعيننا في السير على نهجك ، والاقتداء بسيرتك، 

دٍ وآله الطيّبين الطاهرين. اً، وصلىّ االله على محمّ تاً ويوم تبعث حيّ اً وميّ وصلى االله عليك حيّ

١- شرح نهج البلاغة : ١٦/ ٢٠٥.
٢- م.ن:  ٢٨٧/١٦.

دّ بالكسر: سير من جلد غير مدبوغ. * - القِ

نَةٍ بِيتَ بِبِطْ اراً أَنْ تَ بُكَ عَ سْ حَ ِنُّ إِلىَ الْقِد(*)وَ بَادٌ تحَ لَكَ أَكْ وْ حَ وَ

ائِل قَ الَ الْ ماَ قَ ونَ كَ ￯ أَوْ أَكُ رَّ بَادٌ حَ أَكْ وَ

١٠٨



الجمعة ١٧ جمادي الأول ١٤٣٧ هـ
الموافق ٢٦ شباط ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي.
نصّ الخطبة الأولى

ته، واستسلم كلّ   الحمد الله الذي تواضع كلّ شيءٍ لعظمته، وذلّ كلّ شيءٍ لعزّ
شيءٍ لقدرته، وخضع كلّ شيءٍ لهيبته، ربّ كلّ مربوب، كاشف كلّ مكروب، وأشهد 
الشهادة  يْب، وارتضاها في  الرّ اها من  نقّ له، شهادةً  إلاّ االله وحده لا شريك  إله  أن لا 
والغيب، وأشهد أنّ محمداً  عبده الكريم ونبيّه العظيم، صلوات االله وسلامه عليه 

وعلى آله الطيّبين الطاهرين.

 أوصيكم عباد االله تعالى وقبل ذلك أوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى ، واتّباع دينه 
فكم به، والخروج من ذلّ المعاصي الى عزّ الطاعة والتقو￯، فإن  الذي ارتضاه لكم وشرّ
اً بلا عشيرة، وأنساً بلا أنيس ، فعليكم بالتقو￯ والطاعة الله  أردتم غنىً بلا مال، وعزّ
عت فيه مغريات  تعالى واجتناب نواهيه، واعلموا أنّكم في زمانٍ كثرت فيه المزالق، وتنوّ
الدنيا وفتنها، ولا ينجو فيه إلاّ الثابتون على الدين، المخلصون في العقيدة ،الصادقون 

في العمل، فاثبتوا واصبروا واذكروا االله كثيراً لعلّكم تفلحون.

ا الإخوة والأخوات سلامٌ عليكم جميعاً من ربٍّ رحيمٍ غفورٍ ورحمةٌ منه   أيهّ
وبركات.

ته، واستسلم كلّ   الحمد الله الذي تواضع كلّ شيءٍ لعظمته، وذلّ كلّ شيءٍ لعزّ
١٠٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ذكرهم،  إذا  وأوليائه  لجيرانه  دعاءه    اد السجّ للإمام  دعاءٍ  في  سابقاً  ذكرنا 
وذكرنا أنّ الإمام  بينّ في هذا الدعاء قواعد التعايش والمعاشرة الحسنة التي لو طبّقها 
الإنسان ،لأمكن أن يضمن السعادة والاستقرار والتكافل والتعاون بين أفراد المجتمع، 
المعنى في  للفرد والمجتمع. وقد أشار الإمام  إلى هذا  السعادة  وكان في ذلك كفالة 
بينكم ضمنت  فيما  والتعايش  المعاشرة  القواعد في  طبّقتم هذه  ما  متى  أنّه  الدعاء  آخر 
، فيقول في آخر الدعاء: ((اللهمّ صلّ على محمدٍ وآله وارزقني  لكم السعادة فرداً ومجتمعاً
ي ومعرفةً  فيما عندهم وزدهم بصيرةً في حقّ مثل ذلك منهم واجعل لي أوفى الحظوظ 
بفضلي..)) لماذا؟ يقول: ((حتى يسعدوا بي وأسعد بهم))، أنتم تسعدون به، أي بالإمام 
حينما تطبّقون، يسعد المجتمع ويسعد الإنسان نفسه، يقول : حتى يسعدوا بي وأسعد 
بهم، فتطبيق هذه القواعد فيه ضمان لهذه النتيجة والثمرة الكبيرة، وهي السعادة للفرد 

والمجتمع.

وبقيّة  الفرد  بين  التعايش  ،وقواعد  الجيران  مع  التعايش  قواعد  مبينا  فقال   
نِي فيِ  لَّ تَوَ ، وَ  آلِهِ دٍ وَ  مَّ َ لىَ محُ لِّ عَ مَّ صَ المرأة وأخواتها من المؤمنات: ((اللهُ إخوته، وبين 
ةِ  امَ ِقَ لإِ مْ  هُ قْ فِّ وَ وَ يَتِكَ  لاَ وَ لِ  فْضَ بِأَ ا  ائِنَ دَ عْ َ لأِ ينَ  ابِذِ ُنَ المْ وَ  نَا،  قِّ بِحَ فِينَ  ارِ الْعَ  َّ اليِ وَ مَ وَ  انيِ  يرَ جِ
 ، مْ هِ يضِ رِ مَ ةِ  يَادَ عِ وَ  ، مْ تِهِ لَّ دِّ خَ سَ وَ  ، مْ يفِهِ عِ اقِ ضَ فَ إِرْ بِكَ فيِ  أَدَ نِ  اسِ حَ بِمَ ذِ  خْ َ الأْ وَ  ، تِكَ نَّ سُ
 ِ ترْ سَ ، وَ مْ هِ ارِ َ نِ أَسرْ تْماَ كِ ، وَ مْ هِ مِ ادِ دِ قَ هُّ تَعَ ، وَ مْ يرِهِ تَشِ سْ ةِ مُ حَ نَاصَ مُ ، وَ مْ هِ دِ شِ ْ ترَ سْ ايَةِ مُ دَ هِ وَ
ِم ))(١)  ، وصلنا إلى المقطع الثاني من الدعاء الذي يبين فيه بقية الصفات وقواعد  اتهِ رَ وْ عَ
مْ  يْهِ لَ عَ دِ  وْ الْعَ وَ  ، ونِ َاعُ بِالمْ ِمْ  اتهِ اسَ وَ مُ نِ  سْ حُ ، وَ مْ هِ ومِ لُ ظْ مَ ةِ  َ نُصرْ : ((وَ  المعاشرة، يقول
هُ  أعنتُ  : هُ  نصرتُ النصرة،  ال  ))(٢)،  ؤَ السُّ بْلَ  قَ مْ  ُ لهَ ِبُ  يجَ ا  مَ اءِ  طَ إِعْ وَ  ، الِ ِفْضَ الإْ وَ ةِ  ِدَ بِالجْ
أحدكم،  يُظلم  قد  مختلفة  لها صور  المظلوم  نصرةُ  الإعانة،  هنا  النصرة  ،فمعنى  هُ  يتُ وقوّ
يُظلم جاركم، تارةً يكون الظلم جسديا وتارةً معنويا وأخر￯ ماليا، فقد يُظلم الإنسان 
قد  والزوج   ، زوجها  تظلم  قد  الزوجة  ِه،  حمِ رَ من  يُظلم  وقد   ، مسؤولٍ  أو  حاكمٍ  من 

١- الصحيفة السجادية: ١٢٤.
٢- م.ن: ١٢٤.

١١٠



ا  أيهّ منك  المطلوب  هو  فما  ابنه،  يظلم  قد  والأب   ، أبيه  يظلم  قد  الابن  زوجته،  يظلم 
الأخ المؤمن ،أيّتها الأخت المؤمنة؟ إذا رأيتم أحداً من الجيران أو أحداً من إخوانكم، أو 
لِم، ما  لمت أو رأيتم أحداً ما قد ظُ الأخت المؤمنة رأت إحد￯ أخواتها المؤمنات قد ظُ
ج و السكوت؟ هل هو عدم ردّ الفعل؟ ما القاعدة في التعايش  الموقف؟ هل هو التفرّ
التي تضمن لنا السعادة والاستقرار والتكافل فيما بينا؟ يقول الإمام: (نصرة مظلومهم) 
لم أحدٌ في جسده، أحاول أن أرفع وأمنع الظلم  ج إذا ظُ ، أي أن لا أقف موقف المتفرّ
لم أحدهم ظلماً معنوياً، تجاوز أحد على آخر فسبّه وشتمه واعتد￯ عليه  عنه ، وإذا ظُ
، أحاول أن أمنع هذا المعتدي بالأسلوب الحكيم من أن  بأحد أنواع الاعتداء المعنويّ
يظلم أخاه أو يظلم جاره، وإذا حصل ظلمٌ في المال ، غصب أحدهم مال الآخر بغير 
، أحاول أن أمنع هذا الظالم من أن يظلم أخاه؛ لذلك يبينّ الإمام(سلام االله عليه)  حقّ
أن لا أقف موقف  المقبول شرعاً وعرفاً  بالأسلوب الحكيم، والأسلوب  منّا  المطلوب 
ج والساكت على حصول الظلم، بل الموقف المطلوب هو نصرة المظلوم ؛ لذلك  المتفرّ
الأتباع  وفّق هؤلاء  اللهمّ  ويقول:  يدعو  الإمام  (ونصرة مظلومهم)،   :  الإمام قال 

لِم نصرته البقية في رفع هذا الظلم عنه.  ،وفّق هؤلاء المحبّين أنّ الواحد منهم إذا ظُ

قواعد  من  قاعدة  هذه  بالماعون))  مواساتهم  وحسن  مظلومهم  ((ونصرة   
المشاركة  المواساة: هي  بالماعون؟  المقصود  وما  بالمواساة،  المقصود  فما   ، أيضاً  التعايش 
ل معاشهم  والمساهمة في المعاش والرزق، أي بعضكم يساهم ويشارك الآخرين في تحمّ
ورزقهم، وسيتّضح من خلال ذكر بعض الأمثلة، ما المقصود هنا بالماعون؟ وفي حسن 
ه ،أي: عمل  ر: هو المعروف كلّ كِ ل الذي ذُ المواساة بالماعون ثلاثة تفسيرات، المعنى الأوّ
المعروف مطلوب فيما بينكم، فيساهم الواحد منكم مع الآخرين في إسداء المعروف الى 
منَعُ في العادة، ويسأله  إخوانه والى جيرانه. المعنى الثاني: الماعون هو اسمٌ جامع لما لا يُ
الفقير والغنيّ على حدٍّ سواء في الغالب، وكذلك لا يُنسب سائله الى اللؤم ، فإذا سأل 
أحد هذا الشيء لا يُنسب الى اللؤم، بل مانعه يُنسب الى اللؤم والبخل، ويضربون أمثلةً 

١١١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



للاسم الجامع لما لا يمنع في العادة من مثل: الفأس والقدر والدلو ، وكلّ ما فيه منفعة 
من قليل وكثير كالملح والنار ،وغير ذلك من هذه الأمور المتعارفة الموجودة في البيت، 
ل معاشهم  فالمواساة بالماعون بمعنى المواساة بهذه الأمور ، ومشاركة الآخرين في تحمّ
بهذه الأمور. المعنى الثالث: الذي وردت فيه الرواية هو مطلق المنفعة، أي ما ينتفع به 
  الصادق التي وردت عن الإمام  الرواية  به أخاك، لاحظوا هذه  تنفع  الإنسان وما 
ما  قال:  القرآنية،  الآيات   ￯إحد في  ورد  الذي  الماعون  عن  بصير  أبو  سأله  حينما 
هُ  يرُ عِ ِتُ بَيْت  ا لْ تَاعُ وَ مَ نَعُ هُ وف تَصْ رُ َعْ المْ هُ وَ رِضُ قْ ضُ تُ رْ وَ الْقَ معنى الماعون؟ قال: ((هُ
الأمور صفة  مثل هذه  ،وإعطاء  ذميمة  الماعون صفة  منع  اة))(١)، صفة  كَ الزَّ نْهُ  مِ وَ
ا الإخوة المؤمنون أيّتها الأخوات  ممدوحة، فما هذا الماعون الذي أشار اليه الإمام أيهّ
المؤمنات ؟ مواساة بعضكم بعضاً في هذه الأمور :القرض تقرضه، والمعروف تصنعه، 
ثم   ، الزكاة)  المؤمن .(...ومنه  الذي عندك تعيره لجارك أو لأخيك  البيت هذا  ومتاع 
أن  ناح  جُ عليه  هل  وكسره،  فأفسده  أخيه  أو  لجاره  شيئاً  أعار  إذا  الإنسان  أنّ  يسأله  
إِنْ  نَاحٌ  نَا جُ يْ لَ عَ فَ وهُ  دُ سَ أَفْ وَ  وهُ  ُ سرَ تَاعاً كَ مَ مْ  نَاهُ رْ أَعَ ا  إِذَ اناً  يرَ نَا جِ لَ له:((إِنَّ  فقال  يمنعه؟ 

لِك ))(٢) . ذَ انُوا كَ ا كَ مْ إِذَ وهُ ْنَعُ نَاحٌ إِنْ تمَ مْ جُ يْكُ لَ يْسَ عَ الَ لاَ لَ قَ مْ فَ هُ نَعْ نَمْ

فإذن لدينا هذه الصفة التي ينبغي أن نتحلىّ بها فيما بيننا ، وهي أن يصنع الإنسان 
المعروف لأخيه، فيعيره متاع البيت ،ولكن في الوقت نفسه كن أنت محافظاً على هذا المتاع 
ة حتى لا نقطع  الذي تستعيره أو هذا الشيء الذي تستعيره من أخيك، هذه وصيّة مهمّ
المعروف فيما بيننا ، وحتى لا تمنع أخاك من أن يسدي اليك المعروف أو يعيرك المتاع أو 
يقرضك القرض، حتى لا تمنع هذه الصفة الحسنة حافظ عليها . مثلاً كتابٌ تستعيره منه 
ه اليه فيما بعد ، أو يستعير أدوات لسيّارته أو لآلته فينسى ويبقى عنده  دْ حافظ عليه وأعِ
سنين، وذاك الشخص يبحث عنه فلا يجده، فيمتنع هذا الشخص في المستقبل من القيام 
ع  ها الى صاحبها حينئذٍ تشجّ دْ بمثل هذا المعروف. هذه أمانةٌ عندك حافظ عليها، وأعِ

١-رياض السالكين في شرح صحيفة سيد الساجدين:  ٤/ ١٥٨.
٢- الكافي: ٤٩٩/٣.

أن  ناح  جُ عليه  هل  وكسره،  فأفسده  أخيه  أو  لجاره  شيئاً  أعار  إذا  الإنسان  أنّ  يسأله   ١١٢



وا في هذه الصفة الحسنة وفي أداء الأمانة، وفي أن يعطي ما يطلبه  الآخرين على أن يستمرّ
أخوه؛ لذلك على الجار أن يحافظ على المتاع الذي يستعيره من جاره، وعلى الأخ المؤمن 
أن يحافظ على ما اقترضه ويعيده إلى صاحبه ، فمهما يكن المستعار ليس بالضرورة متاع 
ر أنّك بعدم محافظتك على ما  البيت كما في بيان هذا المعنى، فحاول أن تحافظ عليه، تذكّ
تستعير ستمنع هذه الصفة من أن تستمرّ في المجتمع، فـ(حسن المواساة بالماعون) صفةٌ 
حسنةٌ ينبغي أن نتعايش بها فيما بيننا ، وفي قبالها منع الماعون، منع هذه الأعمال على المعنى 
الذي ذكرناه ما جزاءه ، ما جزاء هذه الصفة السيئة إن اتّصفنا بها؟ لاحظوا هذا الحديث 
إن منعتَ الماعون منع االله عنك الخير يوم القيامة، أنت تمنع عن عبادي مثل هذه الأمور، 
 : النبي  القيامة، فورد في الحديث عن  يوم  أمنع عنك الخير  بأن  أيضاً أجازيك  أنا 
(من منع الماعون جاره منعه االله خيره يوم القيامة ووكله الى نفسه، ومن وكله الى نفسه 
فما أسوء حاله) ؛ لذلك ورد عن بعض العلماء من الفضائل والأمور الحسنة الطيبة التي 
يتّصف بها الإنسان أن يكثر من المتاع في بيته ،ولا يقتصر على قدر الضرورة التي يحتاجها 
، دع شيئاً زائداً من المتاع لماذا؟ حتى إذا طلب جاره أو أخوه المؤمن منه شيئاً ، أعاره هذا 

الشيء، فكان له بذلك الخير يوم القيامة.

ة والإفضال)) معنى  بيننا ((...والعود عليهم بالجِدَ التعايش فيما  ومن قواعد 
ة :الغنى والثروة ومعنى الإفضال: الإكثار، أي يعود الغنيّ منكم على الفقير بصورةٍ  الجِدَ
ةً واحدة فقط، يقول: (والعود عليهم)  رة ، ويكثر عليه من المال والمساعدة ليس مرّ متكرّ
ة والإفضال))  ةً وثانيةً وثالثةً ورابعةً وهكذا، ((والعود عليهم بالجِدَ يعني: الرجوع مرّ
ناً من قضاء  يكثر ويغدق على المحتاج والفقير ممّا يحتاج اليه من المال حتى يجعله متمكّ
صفات  بيان  في  سابقاً  منها  بعضاً  ذكرنا  التي  الأحاديث  بعض  في  ورد  كما  حاجاته،  
عليه  رجلٌ  دخل     االله  عبد  أبي  عن   ، عليه)  االله  (سلام  الإمام  ذكرها  التي  الشيعة 
نْ خلفت مِنْ إخوانك؟ يسأله عن حال أتباعه ومحبّيه،  م على الإمام، فسأله: كيف مَ فسلّ
ى وأطر￯ ، أي مدح وأثنى على الذين معه، فقال  : كيف  قال: فأحسن الثناء وزكّ

١١٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



لفقرائهم في  أغنيائهم  ثمّ سأل: كيف صلة  قليلة،  فقال:  لفقرائهم؟  أغنيائهم  مشاهدة 
ن فليس  ذات أيديهم؟ كيف يتواصل الأغنياء مع الفقراء؟ الأغنياء ربّما هنا بمعنى المتمكّ
، كيف صلة أغنيائهم لفقرائهم في ذات أيديهم؟  بالضرورة الغنيّ من يمتلك ثروةً كبيرةً
د الغني الفقير؟ يسأل عن احتياجاته؟ وإذا علم أنّ له حاجة يغدق عليه  هل يتفقّ
ما هي  ويعطيه ويعود عليه بهذا الإعطاء؟ فقال هذا الراوي: إنّك لتذكر أخلاقاً قلّ
ية عندنا،  نْ عندنا. هذه الأخلاق التي تصف بها شيعتك قليلة ليست متفشّ في مَ
الصفات لسنا حقيقةً من  قلّت هذه  إن  م شيعة؟!  أنهّ : فكيف يزعم هؤلاء    فقال 
 ، اً حقّ البيت  أهل  شيعة  من  كنّا  بها  اتّصفنا  فإن   ، السلام)  البيت(عليهم  لأهل  الشيعة 
دون هذه الصفات لأتباعهم  ة يؤكّ د والإمام الباقر أيضاً وبقيّة الأئمّ لذلك الإمام  يؤكّ

اً متّبعين لهم.  ومحبّيهم حتى يكونوا حقّ

الصفات  من  –إخواني- هذه  السؤال)) لاحظوا  قبل  ما يجب لهم  ((وإعطاء 
ية ، يحتاج  اً، أنا لديّ أخ مؤمن أو جار  محتاج ، والحاجة هنا تارةً حاجة مادّ الحسنة جدّ
مالاً في بناء أو في استئجار دار أو في مرض، وتارةً لديه حاجة نفسية يمرّ بهمّ أو كرب 
ه ويدخل السرور على قلبه، وأحياناً حاجة معنوية هو  ه وغمّ ج همّ أو غمّ يحتاج أن يفرّ
في قطيعة مع رحمه ، مع أبيه أو إخوانه يحتاج أحداً من إخوانه ليصلح الشأن بينه وبين 
أرحامه وإخوانه، التفتوا –إخواني- الحاجة قد تكون مادية أو معنوية أو نفسية، قضاء 
دها الإمام . ونلتفت  الحوائج للإخوان في هذه المجالات من الصفات الحسنة التي أكّ
اً، فتارة يأتي الإنسان المحتاج ويطلب منّي أن أقضي له  الى خلق عظيم وصفة حسنة جدّ
ا المؤمن- قبل أن يأتيك ويسألك  حاجته من المال وغيره فأعطيه، يقول الإمام: لا. أنت -أيهّ
هذه الحاجة بادر من دون أن يأتي ويسألك لقضاء حاجته، لماذا ؟ يريد الإمام    أن يحفظ 
ته ، يحفظ له ماء وجهه، أنتم تعلمون أن السؤال فيه ذل ، فلو سأل  للإنسان كرامته وعزّ
الإنسان عن الطريق أو عيادة فهذا السؤال فيه ذلّة ، فكيف إذا سأل مالاً أو سأل شيئاً 
 ، يسألك  أن  قبل  ما يجب لأخيك عليك  بادر وأعطي  : لا،     الإمام  يقول  آخر؟! 

الصفات  من  إخواني- هذه  السؤال)) لاحظوا  قبل  ما يجب لهم  ((وإعطاء 
١١٤



ا الأخ المؤمن ، أيّتها الأخت المؤمنة قبل أن تأتي هذه المرأة الفقيرة المحتاجة أو هذه  أيهّ
المرأة الواقعة في المشكلة ، قبل أن تأتي وتسأل أنتِ بادري الى أن تقضي حاجة هذه المرأة 
ماء وجهه  لكي تحفظ لأخيك  الحاجة  لقضاء هذه  بادر  المؤمن  الأخ  ا  أيهّ أنت  المؤمنة، 
لذلك  المؤمن،  الإنسان  كرامة  على  يحافظ  أن  يريد  الإسلام  هكذا  كرامته،  له  وتحفظ 
يقول الإمام: ((وإعطاء ما يجب لهم قبل السؤال)) وفي هذا المعنى رواية عن الإمام 
الصادق  في بيان حقوق المؤمن، ماذا يقول؟: ((وإذا علمت أنّ له حاجةً تبادر الى 
))(١) لا تدعه يضطرّ بعد ذلك  قضائها ولا تلجئه أن يسألك إيّاها ولكن تبادره مبادرةً
ة نفسه  ه فكرامته وعزّ ويلجأ ؛لأنّه ير￯ أنْ لا أحد يبادر الى قضاء حاجته، قبل أن تضطرّ
العوز والفاقة والحاجة  أشدّ  ، وهو في  أيّاماً  أو  يوماً  يبقى  قد  يأتي ويسأل  أن  تمنعه من 
وكرامته تمنعه ، ثمّ بعد ذلك يضطرّ أن يريق ماء وجهه ، ويأتي ويسألك الحاجة، يقول 
((إذا  أنّه  المؤمنة  ،أيّتها الأخت  المؤمنة  أختك  ، وحقّ  أخيك هذا  : لا. حقّ   الإمام
 (( لجئْه أن يسألك إيّاها ولكن تبادره مبادرةً علمت أنّ له حاجةً تبادر الى قضائها ولا تُ
حوائج  لقضاء  المبادرة  على  زكم  تحفّ أحاديث  عليهم)  االله  (سلام  الأئمة  عن  ورد  لذا 
المؤمنين، في بعض الروايات يقطع الإمام المعصوم الطواف- طواف مستحبّ -،عندما 
يأتيه إنسان مؤمن عنده حاجة ، مع العلم أن هذا عملٌ عبادي وله ثوابٌ عظيم، يقطع 
الطواف ويذهب مع هذا الإنسان المؤمن الذي سأله ليقضي حاجته، لذلك كثيرة هي 
  ية قضاء حوائج الناس كما في هذا الحديث، الإمام الصادق دت أهمّ الأحاديث التي أكّ
وتنفيس  مسلم  امرئ  حاجة  لقضاءُ  ونذيراً  بشيراً  بالحقّ  محمداً  بعث  ((والذي  يُقسم 
ر أن الحاجة للمال فقط،  لا، أحياناً تكون الحاجة نفسية أو معنوية،  كربته...)) ولا نتصوّ
مثلا إنسانٌ مؤمنٌ في غمّ وكرب ، أسأله ما  كربتك؟ ما همّك؟ لماذا أنت في هذه الحالة؟ 
ه، وقد تكون له مشكلة في داخل البيت أو  أحاول أن أساعده على تجاوز مشكلته وهمّ
مع أرحامه أو مع أصدقائه ويحتاج الى من يصلح بينه وبين أرحامه وإخوانه، أبادر الى 
ةٍ  ةٍ وطواف حجّ بينهم، يقول: ((...وتنفيس كربته أفضل من حجّ البين  إصلاح ذات 

١-الوافي: ٥ /٥٥٨.

 (( لجئْه أن يسألك إيّاها ولكن تبادره مبادرةً ١١٥علمت أنّ له حاجةً تبادر الى قضائها ولا تُ

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



د الإمام الى عشرة-)) قضاء حاجة المؤمن أفضل من هذا العمل العبادي  وطواف -يعدّ
وا من الخير ولا تكسلوا...)  ((..حتى عقد عشرة ثم خلىّ يده ،وقال: اتّقوا االله ولا تملّ
وا من الخير ولا تكسلوا)؟ يعني تعدد الحاجات وكثرتها لد￯ أخيك  ، ما معنى (لا تملّ
المؤمن، أو كثرة المحتاجين من إخوانك  لا تجعلك تمل من فعل هذا الخير ولا تكسل عن 
عون،  أداء حوائج إخوانك المؤمنين ((...فإنّ لكم من الثواب أضعاف أضعاف ما تتوقّ
وجلّ ورسوله غنيّان عنكم وعن أعمالكم...))  ليس بهم حاجة، االله تعالى  فإنّ االله عزّ
...) إذا  وجلّ والنبيّ ليست بهم حاجة أن نأتي بهذه الأعمال (...وأنتم الفقراء الى االله عزّ
لم يكونوا بهم حاجة الى أعمال فلماذا؟ يقول: إنّ االله تعالى يريد سبباً حتى يدخلكم الجنّة 
الدخول  أسباب  ، جعل من  الجنة  الى  بها  تدخلوا  أسباباً حتى  يريد  لطفه ورحمته،  من 
وجلّ  ، وإنّما أراد االله عزّ وجلّ الى الجنّة قضاء حوائج المؤمنين ((وأنتم الفقراء الى االله عزّ

بلطفه سبباً يدخلكم به الجنة)).

 : لذلك جاءت هذه الأعمال لتكون سبباً لهذا الثواب العظيم، فيقول الإمام
(وإعطائهم ما يجب لهم قبل السؤال، واجعلني اللهمّ أجزي بالإحسان مسيئهم..) هذا المقطع 
ي  الثاني من الدعاء يبينّ الإمام  أيضاً قواعد أخر￯ لكيفية التعايش، هذا التعايش الذي يؤدّ
الى السعادة والاستقرار والراحة في الدنيا والآخرة، كما بينّ الإمام  في آخر الدعاء، إن شاء 
العاملين  لذلك، وأن يجعلنا من  التوفيق  تعالى  االله  نسأل   . القادمة  نبيّنها في الخطبة  االله 
ة(عليهم السلام)، وصلىّ االله على نبيّنا محمدٍ وآله الطاهرين وآخر  بما أرشدنا اليه الأئمّ

دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين.

 

١١٦



الجمعة ١٧ جمادي الأول ١٤٣٧ هـ
الموافق ٢٦ شباط ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

مقاطع  الماضية  الخطبة  نسق  نقرأ على  الخطبة  والأخوات في هذه  الإخوة  ا  أيهّ
أخر￯ من كتاب أمير المؤمنين علي بن أبي طالب   لعامله مالك بن الحارث الأشتر 
هه كيف يدير شؤون الناس، وهو ممّا يصلح أن يكون  ه مصر، ينصحه فيها ويوجّ لمّا ولاّ

: منهاجاً لمَنْ هم في مواقع المسؤولية في هذا البلد وفي سائر البلاد، قال

اعٌ  َ ماَ جمِ ُ إِنهَّ ، فَ ةً رَ ثَ ابَاةً وأَ َ ِمْ محُ لهِّ وَ لاَ تُ تِبَاراً وَ مُ اخْ هُ لْ مِ تَعْ اسْ ، فَ لِكَ ماَّ ورِ عُ مُ رْ فيِ أُ ((انْظُ
لِ  أَهْ مِنْ  يُونَ  الْعُ ثِ  ابْعَ وَ مْ  ُ لهَ ماَ أَعْ دْ  قَّ فَ تَ مَّ  ثُ  :  قال أن  انَةِ..إلى  يَ ِ الخْ وَ رِ  وْ َ الجْ بِ  عَ شُ مِنْ 
انَةِ  مَ َ لِ الأْ ماَ تِعْ لىَ اسْ مْ عَ ُ ةٌ لهَ وَ دْ مْ حَ هِ ورِ مُ ُ ِّ لأِ كَ فيِ السرِّ دَ اهُ إِنَّ تَعَ مْ فَ يْهِ لَ اءِ عَ فَ الْوَ قِ وَ دْ الصِّ
ا  َ بهِ تْ  عَ تَمَ اجْ انَةٍ  يَ خِ إِلىَ  هُ  يَدَ طَ  بَسَ مْ  نْهُ مِ دٌ  أَحَ إِنْ  فَ انِ  وَ عْ َ الأْ مِنَ  ظْ  فَّ َ تحَ وَ  ، ةِ يَّ عِ بِالرَّ قِ  فْ الرِّ وَ
هُ  تَ ذْ أَخَ نِهِ وَ وبَةَ فيِ بَدَ قُ يْهِ الْعُ لَ تَ عَ طْ بَسَ داً فَ اهِ لِكَ شَ يْتَ بِذَ تَفَ ونِكَ اكْ يُ بَارُ عُ كَ أَخْ نْدَ يْهِ عِ لَ عَ

ةِ..))(١). مَ هَ ارَ التُّ هُ عَ تَ دْ لَّ قَ انَةِ وَ يَ ِ هُ بِالخْ تَ مْ سَ وَ ةِ وَ لَّ َذَ امِ المْ قَ هُ بِمَ تَ بْ مَّ نَصَ لِهِ ثُ مَ ابَ مِنْ عَ بِماَ أَصَ

:  وقال

ُمْ  لهَ لِسُ  ْ تجَ وَ كَ  صَ خْ شَ فِيهِ  مْ  ُ لهَ غُ  رِّ فَ تُ ماً  قِسْ نْكَ  مِ اتِ  اجَ َ الحْ ي  وِ لِذَ لْ  عَ اجْ ((وَ
كَ  اسِ رَ انَكَ مِنْ أَحْ وَ أَعْ كَ وَ نْدَ مْ جُ نْهُ دُ عَ عِ قْ تُ كَ وَ قَ لَ ي خَ ِ الَّذِ َّ عُ فِيهِ اللهِ اضَ تَوَ تَ اً فَ امّ لِساً عَ ْ مجَ
ولَ االلهِ (صلى االله عليه  سُ تُ رَ عْ مِ إِنيِّ سَ فَ تِعٍ  تَعْ تَ مُ  َ يرْ مْ غَ هُ مُ لِّ تَكَ مُ كَ  مَ لِّ كَ يُ تَّى  كَ حَ طِ َ شرُ وَ

١- شرح نهج البلاغة:  ٦٩/١٧.

هه كيف يدير شؤون الناس، وهو ممّا يصلح أن يكون  ه مصر، ينصحه فيها ويوجّ لمّا ولاّ

١١٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



يِّ  وِ هُ مِنَ الْقَ قُّ ا حَ يفِ فِيهَ عِ ذُ لِلضَّ خَ ؤْ ةٌ لاَ يُ مَّ سَ أُ دَّ قَ نٍ لَنْ تُ طِ وْ ِ مَ يرْ ولُ فيِ غَ وآله وسلم) يَقُ
.(١)(( تِعٍ تَعْ تَ َ مُ يرْ غَ

: وقال

ادِ  تِقَ نْكَ فيِ اعْ نَّ مِ عَ مَ لاَ يَطْ ةً وَ يعَ طِ تِكَ قَ امَّ حَ يَتِكَ وَ اشِ دٍ مِنْ حَ حَ َ نَّ لأِ عَ طِ قْ لاَ تُ ((وَ
مْ  ِهِ يرْ لىَ غَ تَهُ عَ ونَ ئُ ونَ مَ لُ مِ ْ كٍ يحَ َ ترَ شْ لٍ مُ مَ بٍ أَوْ عَ ْ ا مِنَ النَّاسِ فيِ شرِ لِيهَ نْ يَ ُّ بِمَ ةٍ تَضرُ دَ قْ عُ
مِنَ  هُ  مَ لَزِ نْ  مَ قَّ  َ مِ الحْ لْزِ أَ وَ ةِ  رَ خِ الآْ نْيَا وَ الدُّ يْكَ فيِ  لَ هُ عَ بُ يْ عَ ونَكَ وَ دُ مْ  ُ لهَ لِكَ  ذَ أُ  نَ هْ مَ ونَ  يَكُ فَ
يْثُ  تِكَ حَ اصَّ خَ وَ ابَتِكَ  رَ قَ مِنْ  لِكَ  ذَ اقِعاً  وَ باً  تَسِ ْ محُ ابِراً  لِكَ صَ ذَ نْ فيِ  كُ وَ يدِ  بَعِ الْ وَ يبِ  رِ الْقَ

.(٢)(( ةٌ ودَ مُ ْ لِكَ محَ ةَ ذَ بَّ غَ إِنَّ مَ نْهُ فَ يْكَ مِ لَ لُ عَ ثْقُ هُ بِماَ يَ تَ اقِبَ ابْتَغِ عَ عَ وَ قَ وَ

:  وقال

ةٍ  بِعَ مَ لِتَ ظَ لاَ أَعْ ةٍ وَ مَ ى لِنِقْ عَ ءٌ أَدْ ْ يْسَ شيَ إِنَّهُ لَ ا فَ هَ لِّ ِ حِ يرْ ا بِغَ هَ كَ فْ سَ اءَ وَ مَ الدِّ ((إِيَّاكَ وَ
ئٌ  تَدِ بْ انَهُ مُ بْحَ االلهُ سُ ا وَ هَ قِّ ِ حَ يرْ اءِ بِغَ مَ كِ الدِّ فْ ةٍ مِنْ سَ دَّ اعِ مُ انْقِطَ ةٍ وَ مَ الِ نِعْ وَ ￯ بِزَ رَ لاَ أَحْ وَ
مٍ  دَ كِ  فْ بِسَ انَكَ  طَ لْ يَنَّ سُ وِّ قَ تُ لاَ  فَ ةِ  يَامَ قِ الْ مَ  يَوْ اءِ  مَ الدِّ مِنَ  وا  كُ افَ تَسَ فِيماَ  بَادِ  الْعِ  َ بَينْ مِ  كْ ُ بِالحْ

.(٣)(( هُ لُ نْقُ يَ هُ وَ يلُ زِ هُ بَلْ يُ نُ يُوهِ هُ وَ فُ عِ َّا يُضْ لِكَ ممِ إِنَّ ذَ امٍ فَ رَ حَ

:  وقال

لِكَ  إِنَّ ذَ اءِ فَ رَ ِطْ بَّ الإْ حُ ا وَ نْهَ بُكَ مِ جِ عْ ةَ بِماَ يُ قَ الثِّ كَ وَ سِ ابَ بِنَفْ جَ ِعْ الإْ إِيَّاكَ وَ ((وَ
لىَ  َنَّ عَ المْ إِيَّاكَ وَ نِينَ وَ سِ ُحْ انِ المْ سَ ونُ مِنْ إِحْ ا يَكُ قَ مَ حَ هِ لِيَمْ سِ انِ فيِ نَفْ يْطَ صِ الشَّ رَ ثَقِ فُ مِنْ أَوْ
إِنَّ  فِكَ فَ لْ كَ بِخُ دَ عِ وْ بِعَ مَ تْ تُ مْ فَ هُ دَ لِكَ أَوْ أَنْ تَعِ انَ مِنْ فِعْ دَ فِيماَ كَ يُّ زَ انِكَ أَوِ التَّ سَ تِكَ بِإِحْ يَّ عِ رَ
النَّاسِ  نْدَ االلهِ وَ تَ عِ َقْ بُ المْ لْفَ يُوجِ ُ الخْ قِّ وَ َ بُ بِنُورِ الحْ هَ دَ يَذْ يُّ زَ التَّ انَ وَ سَ ِحْ لُ الإْ بْطِ َنَّ يُ المْ

.(٤)(( ونَ لُ عَ فْ ا لاَ تَ وا مَ ولُ نْدَ االلهِ أَنْ تَقُ تاً عِ قْ َ مَ برُ الىَ كَ الَ االلهُ تَعَ قَ
١- شرح نهج البلاغة:  ٨٧/١٧.

٢- م. ن:  ٩٧/١٧.
٣- م. ن:  ١١١/١٧.         

٤-م. ن:  ١٧/ ١١٣.

ةٍ  بِعَ مَ لِتَ ظَ لاَ أَعْ ةٍ وَ مَ ى لِنِقْ عَ ءٌ أَدْ ْ يْسَ شيَ إِنَّهُ لَ ا فَ هَ لِّ ِ حِ يرْ ا بِغَ هَ كَ فْ سَ اءَ وَ مَ الدِّ ((إِيَّاكَ وَ ١١٨



:  وقال

حَ  ضَ وَ دْ  قَ َّا  ممِ بِهِ  نَى  عْ تُ ماَّ  عَ  َ ابيِ التَّغَ وَ ةٌ  وَ أُسْ فِيهِ  النَّاسُ  بِماَ  ثَارَ  تِئْ سْ الاِ وَ إِيَّاكَ  ((وَ
نْكَ  فُ مِ نْتَصَ يُ ورِ وَ مُ ُ ةُ الأْ يَ طِ نْكَ أَغْ فُ عَ شِ نْكَ لِيلٍ تَ ماَّ قَ عَ ِكَ وَ يرْ نْكَ لِغَ وذٌ مِ أْخُ إِنَّهُ مَ يُونِ فَ عُ لِلْ

.(١)(( ومِ لُ ظْ مَ لِلْ

 

١- شرح نهج البلاغة: ١٧/ ١١٣.

١١٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



لشهر 
آذار 

 ٢٠١٦م

جماد￯ الاولى
جماد￯ الاخرة

١٤٣٧هـ

لشهر  ١٢٠



الجمعة ٢٤جماد￯ الاولى
٤ آذار

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي

الجمعة  ١جماد￯ الاخرة 
١١آذار

 بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة  ٨جماد￯ الاخرة 
١٨ذار

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي

الجمعة  ١٥جماد￯ الاخرة 
٢٥آذار

 بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

١٢١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



١٢٢



الجمعة ٢٤جمادي الأول ١٤٣٧هـ
الموافق ٤ آذار ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة السيد الصافي.
نصّ الخطبة الأولى

القاسم محمد  لاة والسلام على خير خلقه أبي  ، والصّ العالمين   الحمدُ الله ربّ 
وعلى آله الطيّبين الطاهرين، الحمدُ الله الذي لبس العزّ والكبرياء واختارهما لنفسه دون 
خلقه، وجعلهما حمىً وحرماً على غيره، واصطفاهما لجلاله، وجعل اللعنة على من نازعه 

فيهما من عباده.

هاتي زاد االله   إخوتي ، آبائي ، أبنائي رفع االله شأنكم جميعاً ، أخواتي ، بناتي، أمّ
ونفسي  جميعاً  أوصيكم  وبركاته.  االله  ورحمة  جميعاً  عليكم  السلام   ، توفيقكنّ في  تعالى 
ارة بالسوء بتقو￯ االله تعالى والامتثال لأوامره والانتهاء عند نهيه، سائلين االله تبارك  الأمّ
تعالى  االله  أخذ  الفاقة،  ليوم  الذخيرة  نعم  ؛فإنّه   ￯التقو لباس  وإيّاكم  يلبسنا  أن  وتعالى 

بأيدينا وأيديكم جميعاً الى ما يحبّ ويرضى.

مة  كنّا مع الإمام السجاد  في دعائه الكريم في طلب التوبة، وقد ذكرنا مقدّ
عن  نخرج  أن  حال  بأيّ  يمكن  لا  فإنّنا  وتعالى،  تبارك  االله  إلى  الحقيقيّة  حاجتنا  لبيان 
فالواقع  الواقع،  تغيرّ  فإنها لا  باطلة  اعتقادات  الإنسان  اعتقد  سلطانه جلّ شأنه، وإن 
نحن عباد لنا حاجة حقيقية الى االله تعالى، نحن محض الحاجة، ومحض الافتقار ،ومحض 

القاسم محمد  لاة والسلام على خير خلقه أبي  ، والصّ العالمين   الحمدُ الله ربّ 
١٢٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



أن  ية  والتوبة فضلاً عن كونها حالة صحّ المطلق.  الغنيّ  هو  وتعالى  تبارك  واالله  الفقر، 
الإنسان قد يزل عن الحق ولكنّه سرعان ما يؤوب ويرجع الى االله تعالى، فهي من الأمور 
المربّية؛ إذ هي تلزم أن يعتقد الإنسان أنّ به حاجة دائماً الى غيره ، يحاول أن يُرضيه، ومن 
دّ أن نشعر دائماً أنّنا محتاجون الى االله، لأننا تارةً نشعر بهذا الواقع وتارةً لا نشعر،  ثَمّ لابُ
قد يحتطب الإنسان على ظهره الآثام وهو لا يكترث الى أن يصل الى مشارف نهاية العمر 
ح ما فات ، وسيعترف هناك بأنّه محتاج الى  فيلتفت، ويشعر بالانكسار فيُحاول أن يصحّ
￯ به قد  االله تعالى، سير￯ حقيقة هذا الاحتياج ؛لأنّه أُسقط ما في يده، وكلّ ما كان يتقوّ
خرج منه، وهو بينه وبين الآخرة لحظات ثمّ يصبح جثّةً هامدة ، وينتقل الى ذلك المكان 
ا عود العبد الى االله ورجوعه  دّ أن ننتقل اليه جميعاً؛ ولذلك التوبة فضلاً عن أنهّ الذي لابُ
نْ  نْ يراه ، وهناك مَ اليه ، فهي حالة مربّية تجعل الإنسان دائماً في يقظة، ينتبه أن هناك مَ
د أن تلتفت، فلا يخدعنّك أحد عن هذا الاحتياج،  نْ تحتاجه بمجرّ ينظر اليه ،وهناك مَ
لا يقول إنسان: أنا قويّ وأنا حصلت على هذه الأشياء بجهدي وعلمي؛ لأنّه سيرجع 
ا  (أيهّ االلهِ))(١)  إِلىَ  اءُ  رَ قَ فُ الْ مُ  نْتُ أَ النَّاسُ  ا  َ أَيهُّ ا  ((يَ تعالى:  االله  يقول   ، الأشياء  لهذه  ر  ويتنكّ
الناس) غير مرتبطة بالمؤمن ،وإنّما أيّ إنسان هو فقيرٌ الى االله، وهو قد يلتفت ويعمل على 
هذا الاحتياج ، وتارةً لا يلتفت لكنّه سيُقهر على هذا ،وسيأتي مطأطئ الرأس محتاجا 
الى  ورجوع  توبة  حالة  في  دائماً  يكونون  الصالحين،  سيماء  التوبة  ولذلك  تعالى،  االله  الى 
النعت  الطريقة، طريقة  الدعاء بهذه  هذا  اد  السجّ الإمام  ر  صدّ وقد  وتعالى،  تبارك  االله 

،وطريقة الثناء ،وطريقة الحمد الى االله تبارك وتعالى استدراراً لرحمة االله تعالى .

 أنتم تعلمون – إخواني - أنّ االله تعالى سريع الرضا كما يقول أمير المؤمنين في 
د أن نهيّئ أسباب الرضا،  ضا)، االله تبارك وتعالى يرضى عنّا بمجرّ دعائه: (يا سريع الرّ
ما  كلّ فالإنسان   ، الكبائر  من  االله  ح  وْ رَ من  اليأس  سابق-  موضعٍ  في  قلنا  كما  ولذلك- 
ة  عزّ تعالى،  االله  الى  يرجع  أن  دّ  لابُ ويساراً  يميناً  يذهب  أن  وحاول  الدنيا،  به  عصفت 
االله  وبين  بينه  المسافة  قصر  بمقدار  تكون  الإنسان  ة  عزّ تعالى،  االله  الى  بالرجوع  العبد 

١-فاطر: ١٥.

١٢٤



تعالى، فلا مسافة بيننا وبين االله تعالى من جهته فهو أقرب الينا من حبل الوريد، ولكن 
نحن قد نبتعد، االله لا يحتجب عنّا. نعم، الذنوب والخطايا تحجب دعاءنا عن االله تبارك 
بالي بنا بأيّ وادٍ هلكنا، سيكون حالنا حال بقيّة العجماوات ،  وتعالى، واالله بعد ذلك لا يُ
م االله تعالى بني آدم بهذا التكريم، ولذا  المخلوقات التي لا عقل لها ولا قيمة ، إزاء ما كرّ
، ولاحظوا هناك بعض الأحاديث الشريفة  ةً ما اقترب الإنسان من االله تعالى ازداد عزّ كلّ
افَ االلهَ  نْ خَ مثل هذا الحديث الذي على الرغم من اختصاره فمضامينه عالية يقول: ((مَ
ْ ء))(١)،هذا عجيبٌ غريب!! أن الإنسان المؤمن إذا خاف االلهَ، فاالله  لَّ شيَ نْهُ كُ افَ االلهُ مِ أَخَ
تعالى سيجعل هذا الرجل مهاباً عند الآخرين، سيجعل له سطوة ويخاف الآخرون منه، 
وهو لا يملك إلاّ هذه العلاقة مع االله، لماذا؟ لأنّ القرآن يقول: ((إنّ االله يُدافعُ عن الذين 
نْ يتولَّ االلهُ الدفاع عنه قطعاً لا يخشى دركاً ولا يخشى  آمنوا..)) االله هو يتولىّ الدفاع، ومَ
خسارة ولا خذلاناً؛ لأنّه مع االله، والشخص الذي لم يخف االلهَ تعالى أخافه االلهُ من كلّ 
شيء، يبقى هذا الإنسان يخاف من كلّ شيء ؛لأنّ هذا القلب قلبٌ فارغ ،لا تجد االله تعالى 
–إخواني- مسألة  الفارغ كالخشب المسنّدة يحسب كلّ صيحة عليه؛ لذا  فيه ، والقلب 

التوبة مسألة تربوية ؛ لأن الإنسان يؤوب الى االله تعالى، ويعود إليه.

فِينَ  اصِ تُ الْوَ هُ نَعْ فُ نْ لاَ يَصِ مَّ يَا مَ  الإمام السجاد -عليه السلام- يقول: ((اللهُ
نِين ))(٢)، وصلنا الى هذه  سِ ُحْ رُ المْ يْهِ أَجْ يعُ لَدَ نْ لاَ يَضِ يَامَ ينَ وَ اجِ اءُ الرَّ جَ هُ رَ زُ اوِ َ نْ لاَ يجُ يَامَ وَ
نْ هو المحسن؟ لاحظوا -إخواني - كلٌّ منّا يحبّ نفسه، وحبّ الإنسان نفسه  الفقرة، مَ
لنفسه  الإنسان  محبّة  الأمان،  موارد  الى  بنفسه  يأخذ  الذي  هو  العاقل  لكن  عيباً،  ليس 
أن  لنفسه  الإنسان  النفس، ومن محبّة  يكون مطيعاً الله؛ لأنّه يخاف على هذه  أن  تقتضي 
، المُحسن لا تجد عنده إلاّ حالة الإحسان لمن يعرف ولمن لا يعرف، وهذا  يسعى وراء البرّ
الإحسان مآله االله تعالى؛لأن االله تبارك وتعالى أودع فينا آلات وأودع فينا أفكاراً أرشدنا 
، ففي الحديث:((إنّ االله أولى بحسنات العبد منه..)) يعني من نفس  فيها الى موارد البرّ

١- الكافي: ٦٨/٢.
٢- الصحيفة السجادية: ١٣٨.

١٢٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ر يجد أنّ  العبد، هذا الحديث ينطبق على الأفكار والقواعد العقلية، والذهن عندما يفكّ
ة  هذا الكلام سليم تامّ ؛ لأنّ االله تعالى هو الذي أودعه فينا، نعم. نحن نختار ، لكن قوّ
الاختيار وطريقة الاختيار من االله تبارك وتعالى، ويقول االله تبارك وتعالى للمحسن: إنّه 
لا يضيع أجر هذا المحسن، وهذا خلاف ما يحصل في الدنيا؛ إذ كثيرٌ من المحسنين لا 
نَّا  نا لا نَر￯  رِجالاً كُ اً ، بل قد تحارب الناس المُحسن، (( ما لَ يحصلون على أجرهم دنيويّ
ار))(١)، يوم القيامة يفتّش أهل النار في النار وفي زوايا جهنّم يفتقدون  َشرْ مْ مِنَ الأْ هُ دُّ نَعُ
هم من الأشرار، في حال  نْ هؤلاء؟ ويقول المؤمنون: ما لنا لا نر￯ رجالاً كنّا نعدّ ، مَ أناساً
فاته فلا  سن في الواقع، وأراح الناس من تصرّ ير هو محُ يراً مع أنّ هذا الشرّ الدنيا نعده شرّ
ه عن  يعتدي ،ولا يأكل أموال الناس بالباطل، ولا ينتهك أعراضهم، فالذي كفّ شرّ
الناس إنسان مؤمن، هو في تعب -كما يقول أمير المؤمنين  في بعض خطبه في وصف 
ة))(٢)، فهؤلاء الذين عددناهم أشرارا: قد  احَ نْهُ فيِ رَ النَّاسُ مِ ٍوَ ب  المتّقين- ((هو فيِ تَعَ
لا يوجد جزاء لهم في الدنيا ، لكن االله تبارك وتعالى يقول: االله لا يُضيع أجر المحسن، 
ضاً  رْ قَ االلهَ  رِضُ  قْ يُ ي  الَّذِ ا  ذَ نْ  ((مَ القرض  مسألة  كما في  االله،  من  كان  الإحسان  أنّ  مع 
رون نحن نقرض االله تعالى، االله غير محتاج لقرضنا، وهل نقرضه مالاً  نا))(٣)، تتصوّ سَ حَ
وخزائنه لا تفنى ؟ االله تعالى لا يحتاج عملنا، لكن هذا التعبير البليغ ؛عطفاً على العبد 
بيدك،  منّي لكن الآن أصبح  أقرضني، هو  يقول:   ، يُضيع االله هذا الأجر  به لا  ورأفةً 
قرض  فهذا  لي،  عملاً  عملت  فإذا   ، والوجاهية  المالية  الطاقة  بهذه  تعمل  كيف   ￯لأر
يضاعفه االله تعالى،  ولا يمكن في حالٍ من الأحوال أن يغفل االله تعالى – وحاشاه - عن 
يراه،  أنّ االله لا  المعصية  يثب على  الذي  يتصور  إيجاباً، فلا  عمل من الأعمال سلباً ولا 
ع الإنسان ويبارز  وكذلك الذي يعمل البرّ . نعم،  قد يستر االله تعالى المعصية فلا يتشجّ
حَ  لَ أَصْ َ االلهِ  بَينْ نَهُ وَ يْ بَ ا  حَ مَ لَ أَصْ نْ  ((مَ االله تعالى بمعصيته، والأمر الثاني عمل البرّ بالسرّ
دّ أن  َ النَّاس   ))(٤)، إخواني التفتوا، هذه وصيّة لي قبل أن تكون لكم، لابُ بَينْ نَهُ وَ يْ ا بَ االلهُ مَ

١- الكافي: ٣٦/٨.
٢-م. ن:  ٤٧/٢.

٣- الصحيفة السجادية: ١٩٤.
٤- شرح نهج البلاغة:  ٢٤٢/١٨.

ة)) احَ نْهُ فيِ رَ النَّاسُ مِ ٍوَ ب  المتّقين- ((هو فيِ تَعَ

١٢٦



إنابة  لع عليها إلاّ هو، من بكاء أو دعاءً أو  ة مع االله لا يطّ تكون للإنسان علاقة خاصّ
قوا في فحو￯ الحديث، فالغضب  ب ))(١) دقّ بَ الرَّ ضَ فِئُ غَ طْ ِّ تُ ةُ السرِّ قَ دَ ق ((صَ أو تصدّ
الفعل، فالإنسان قد ير￯ فعلاً يكفهرّ منه  النفور من هذا  حالة من حالات استمكان 
تارةً ويتألمّ تارةً ثم يغضب، معنى ذلك أنّ هذا الفعل وصل الى حالةٍ يحتاج الى جزاء، 
، يعني االله تعالى وصل الى أن يغضب  يقول الحديث: إنّ صدقة السرّ تطفئ غضب الربّ
فلا  هتك،  بلا  ق  يتصدّ أن  الإنسان  يحتاج  فكم   ، السرّ صدقة  الغضب  يطفئ  والذي   ،
، تريد أن  قت على فلان، ولا تتبع هذه الصدقة بمنٍّ يجلس في أيّ مكان ، ويقول: تصدّ
يطفئ االله تعالى غضبه عليك ، عليك بالكتم، نعم.. إذا أردت أن تشيع هذا الفعل حتّى 
م الناس فلا تذكر هذه الجزئيات. إخواني ، موازين االله تبارك وتعالى مختلفة ، فقد  تتعلّ
قبل منه عملٌ من الأعمال عند االله تبارك وتعالى لخصوصية  ، فيُ يعيش الإنسان ستّين عاماً
ما  خرها، وكلّ ة مع االله تعالى ادّ دّ من وجود علاقة خاصّ مفقودة في بقيّة الأعمال؛ لذلك لابُ
ة مع االله شعر بارتياح حتى إن أصبح  د الإنسان نفسه أن تكون له هذه العلاقة الخاصّ عوّ
ة الأطهار(عليهم السلام)  أشياء يحتاج الإنسان أن  منا والأئمّ ه. وقد علّ العالم بأسره ضدّ
يلتفت لها ،ونحن الآن بجنب سيد الشهداء  الذي كان العالم ضده تماماً، لكن الإمام 
الحسين لم يبالِ ولم يتراجع ولا أصحابه هؤلاء الكوكبة، لماذا؟ لأنّ هذه العلاقة مع االله 
تعالى جعلته لا ير￯ إلاّ االله تعالى، واالله تبارك وتعالى أكرم سيّد الشهداء  بكرامة في 
الدنيا وكرامة في الآخرة، أذعن الطغاة لسيّد الشهداء، فلا يأتي طاغوت مهما علا شأنه 
وما   . واالله    الحسين بين  العلاقة  هذه  بسبب  لماذا؟  رأسه،  الحسين  عند  وطأطأ  إلا 
وردنا عن الأئمة لا يمثل إلا جزءا يسيرا من الواقع ، فكم ليلة للإمام الحسين مع االله 
تعالى لم يصلنا منها شيء، يذكر أن أبا الدرداء تتبّع أمير المؤمنين  فسمع أمير المؤمنين 
الزهراء(عليها  الى    المؤمنين أمير  الدرداء  أبو  فنعى   ، هُ انقطع صوتُ ثم  ساجداً يصليّ 
ل مرة ير￯ هذا المنظر،  السلام) قال: عليّ قد مات؛ لأنّ هذا لا يعرف أمير المؤمنين، أوّ
فعندما أخبر الزهراء قالت: هذه عادة أمير المؤمنين ، كم ليلةٍ قضاها أميرُ المؤمنين 

١-الكافي :  ٤/ ٧.

١٢٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



 هذه الطاقة البشرية الهائلة التي لم يخلق االله  وهل كلّ الليالي نقلت لنا؟ المصطفى 
بَ الفؤادُ  ذَ ا كَ ج في سورة النجم يقول: ((مَ ، القرآن يعرّ ، لم تنقل لنا تماماً تعالى مثلها قطّ
ما رأ￯))(١)، لاحظوا هذا المعنى النبيّ  في الدنيا وذهب الى الآخرة، وهذه لم تعطَ 
ة بين النبيّ واالله تعالى ؟ وكذلك  قِل لنا من العلاقة الخاصّ لأحدٍ غير النبيّ ، ماذا نُ
ة الأطهار(عليهم السلام) ، الإمام الكاظم  كان في السجن أكثر من خمسة  بقية الأئمّ
عشر عاماً نقل لنا أنّه كان يحمد االله تعالى ، لماذا؟ كان يأنس ويلتذّ بالعلاقة بينه وبين االله 
نْ الذي يقود العالم الآن؟ سيّد الشهداء  ، في كلّ بقعةٍ  تعالى، بالنتيجة ماذا حصل؟ مَ
الدعاء  وهذا  السلام)  الأطهار(عليهم  ة  للأئمّ التربية  هذه  أقول   ، رايةً  له  تجد  وزاوية 
اد ، فكيف كان يدعو به الإمام  ؟ كان يدعو به مثلما أنا أدعو به، هل كان  للإمام السجّ
أ يرتعد  ة؟ كان  عندما يتوضّ يدعو بكلام لا أفهم معناه أم كان يدعو به بطريقةٍ خاصّ
ويصفرّ وجهه ، ويبدو أنّ هذه حالة طبيعية، لماذا يا بن رسول االله؟ قال: جاء وقت أمانةٍ 
عرضها االله على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها خوفاً وحملها 
اد كان يُمارس  ي الأمانة أو لا؟ لاحظوا هذا الفهم ، الإمام السجّ الإنسان، فلا أدري أؤدّ
ادية بطريقة فهي ليست صحيفة جلس الإمام في يومين أو ثلاثة  أدعية الصحيفة السجّ
ت على  ا كيف كان يدعو الإمام  فقد مرّ أو شهر فألفها ، وقد نقلت لنا لمصلحة،  أمّ
اد  حضراتكم الرواية، أن بعض العلويّات اشتكت لبعض الأصحاب من الإمام السجّ
م الإمامَ علي بن الحسين أن  حفاظاً عليه، ويبدو أنّه  كان ممّن عنده شأنية أو مقام، فكلّ
يرفق بنفسه إذا صلىّ ودعا ، فقال له الإمام : ناولني تلك الصحيفة ،والصحيفة عبارة 
اً  عن قراطيس موضوعة على الرفّ ، فناوله الصحيفة قرأ الإمام منها شيئاً ورماها متألمّ
، قال: من يقدر على عبادة علي بن أبي طالب!! لاحظوا إخواني هذه الصورة، لا يأتينا 
، ويقول: هؤلاء معصومون ،لا تفعلوا شيئا فلن تصلوا اليهم، نحن لا نصل  الشيطانُ
دّ أن نعمل به، الحدّ الذي يجعلنا نقتدي  قطعاً وهم معصومون، ولكن الحدّ الأدنى لابُ
بهم ، ونسعى وراءه، ولنا في رسول االله أسوة حسنة، والعصمة رحمة وليست مانعة لنا 

١-النجم: ١١.

١٢٨



رح ويتألمّ ، وسيّد الشهداء في واقعة  منا أن نعمل، فالإمام  بشر يتعب، ويعرق، ويجُ
الطفّ له جراحات كثيرة،  ونزف دمه الشريف، كباقي البشر . فالعصمة تجعلنا نندفع 

ة الأطهار(عليهم السلام)،لا أن نتقاعس. وننهل من الأئمّ

م مع االله تبارك  اد    يدعو بهذه الأدعية بطريقته، عندما نتكلّ  كان الإمام السجّ
وتعالى، يتكلم بحالة من الواقعية ، وبحالة من اللّجوء الى االله تعالى، فتؤثّر في سلوكيّاتنا 
هذه العبارات. فطريقة اداء العبادة له الأثر الأكبر في قبولها ، الآن يأتي الإنسان الى سيّد 
الشهداء ويقف عند مكان إجابة الدعاء، ويذكر الدعاء في خمس دقائق  ناظراً الى ساعته 
مستعجلاً ؛ لارتباطه بالتزام أو وليمة أو غيرها فلا يجد قيمة في دعائه ، لأن الدعاء يحتاج 
إلى إقبال النفس وقد لا يتيسرّ دائماً، فالإنسان ليس دائماً مقبلاً على االله تعالى، تصيبه حالة 
من الإدبار، تارةً يقرأ بخشوع وأناة، وتارةً يقرأ بدموع ،وتارةً يقرأ صفحةً أو صفحتين 
التوبة حالة من  التوبة،  الى  نأتي  تربية،  الدعاء  إخواني  لذلك  يفعل،  ماذا  يعلم  وهو لا 
نِين ...)  سِ ُحْ المْ رُ  أَجْ يْهِ  لَدَ يعُ  يَضِ نْ لاَ  يَامَ : (..وَ   قال  ما  يقول من جملة  التربية الإمام 
وَ  هُ نْ  يَامَ ((وَ علينا  لع  المطّ وهو  قطعاً،  ورعايته  ناظره  عن  نغيب  ولا  يُكافئنا  تعالى  االله 
يزٌ  زِ ءُ إِنَّ االلهَ عَ ماَ لَ هِ الْعُ بَادِ ى االلهَ مِنْ عِ شَ ْ ين ))، يقول االله تعالى: ((إِنَّماَ يخَ ابِدِ فِ الْعَ وْ ى خَ تَهَ نْ مُ
يخشون  العلماء، هؤلاء  مجموعة  العباد؟  من هؤلاء  كثيرون،  تعالى  االله  عباد   (١)(( ورٌ فُ غَ
ة للإنسان،  م يعلمون، الخوف من االله تبارك وتعالى مصدر قوّ االله ويخافونه ،لماذا؟ لأنهّ
ين)) العابد لا يخاف  ابِدِ فِ الْعَ وْ ى خَ تَهَ نْ وَ مُ نْ هُ يَامَ ولذلك لاحظوا الإمام ماذا يقول: ((وَ
من غير االله تعالى ، والخوف ليس مسألة سلبيّة ، الخوف من الغرائز وليس من الرذائل، 
هِ  سِ نَفْ فيِ  سَ  جَ أَوْ ((فَ الكريم:  القرآن  يقول  ولذلك   ، الخوف  وليس  الرذيلة  هو  الجبن 
..))(٢)، الخوف حالةٌ من حالات الغرائز كالأكل والجوع،  َفْ نَا لاَ تخَ لْ ىٰ* قُ وسَ ةً مُّ يفَ خِ
هذا العابد بعد أن علم أنّه لا شيء فعلاً يستحقّ الخوف إلاّ االله، يكون االله تعالى منتهى 
االله  إذا خاف  الإنسان، والإنسان  منه  تعالى يخاف  االله  بعد  يوجد شيءٌ  يعني لا  خوفه، 

١-فاطر: ٢٨.
٢- طه:٦٧-٦٨.

التوبة حالة من  التوبة،  الى  نأتي  تربية،  الدعاء  إخواني  لذلك  يفعل،  ماذا  يعلم  وهو لا 
١٢٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



، فأغلب الشجاعة تأتي  اً وعزيزاً ومنيعاً تعالى كما قلنا في صدر بعض الروايات يكون قويّ
امل لا يُداهن، ويكون موقفه  بالي لا يجُ من الخوف من االله تعالى، الذي يخاف االله تعالى لا يُ
صارما وتكون حياته واقعية ، فيها أمل باالله تبارك وتعالى، فيها من يسند هذا العبد وهو 
االله تبارك وتعالى ، وهذا منتهى خوف العابدين، العابد هو الذي لا ير￯ شيئاً يستحقّ 
العبادة إلاّ االله تبارك وتعالى، ولذلك دائماً هو في عبادة سواءً كانت العبادة المرسومة أو 
علاقته مع االله تبارك وتعالى وحالة الانقياد الله تعالى، فنحن عبيد االله تعالى شئنا أم أبينا، 
التفتنا أم لم نلتفت ،سيحشرنا يوم القيامة بين كافر و مؤمن ، بالنتيجة هؤلاء الخلق أمام 
االله تعالى شئت أم أبيت، هو السيّد ونحن العبيد، هو المولى، وهو العظيم ،وهو الدائم 
ق بالنواقص تجده فينا؛ ولذلك إخواني في الوقت الذي يبكي الإنسان عند  ،وكلّ ما يتعلّ
نبيّ من  يوجد  ة، فلا  قوّ تعطيه  الأدعية  فإن هذه  نفسه الله  تبارك وتعالى ويذلّ  االله  ذكر 
اً، لا يوجد مؤمنٌ حقيقي ليس  ة لم يكن قويّ اً، لا يوجد إمام من الأئمّ الأنبياء لم يكن قويّ
اً، وهذا بمقدار العلاقة مع االله تبارك وتعالى، لذا فالتوبة  اً، لا يوجد عالمٌ لم يكن قويّ قويّ
ة من االله تعالى، التوبة  ل القوّ ة ، عندما يتوب الإنسان يلجأ الى االله، فيحصّ تحصيل القوّ
ة في كلّ شيء،  ة، وهذه قوّ ة، التوبة الركون الى القوّ ة، التوبة الاعتماد على القوّ تحصيل للقوّ

ة الموقف . ة العقل وقوّ ة على الغرائز وقوّ قوّ

ة، لماذا؟ لأنّ أبا  أبو ذر(رضوان االله تعالى عليه) كان فرداً واحداً  لكنه كان أمّ
ة، لا يهمّ في أيّ أرضٍ كان، سواءً كان في الربذة أو كان في  ر بالقوّ عَ ذر خاف على دينه فشَ
ه ذلك، لأنّه أينما يكن فاالله تبارك وتعالى معه، لأنه غضب الله تعالى  قصور الشام لا يهمّ
ة ،الرجوع الى االله تبارك وتعالى ،  فاالله معه؛ لذلك إخواني ، التوبة هي الرجوع الى القوّ
والتوبة الاتّكاء على الذي لا يمكن أن يضعف أبداً الذي هو االله تبارك وتعالى، ونسأله 
ابين دائماً من الذين نلجأ  ابين دائماً ،من التوّ نْ نحن بجواره أن يجعلنا دائماً من الأوّ بحقّ مَ
إليه سبحانه وتعالى، أعاننا االله تعالى وإيّاكم على أنفسنا كما أعان الصالحين على أنفسهم 

وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين وصلىّ االله على محمدٍ وآله الطاهرين.

 

اً، وهذا بمقدار العلاقة مع االله تبارك وتعالى، لذا فالتوبة  اً، لا يوجد عالمٌ لم يكن قويّ قويّ ١٣٠



الجمعة ٢٤جمادي الأول ١٤٣٧هـ
الموافق ٤ آذار ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

نتلو فقرات من كتب أمير المؤمنين علي بن أبي  إخوتي أخواتي في هذه الخطبة 
له. طالب  الى عددٍ من ولاته وعماّ

ده مصر يرشده كيف يتعامل مع  كتب   في عهده الى محمد بن أبي بكر حين قلّ
مْ  نَهُ يْ كَ وآسِ بَ هَ جْ مْ وَ ُ طْ لهَ انِبَكَ وابْسُ ُمْ جَ كَ وأَلِنْ لهَ نَاحَ ُمْ جَ فِضْ لهَ اخْ أهلها، قال: ((فَ
لِكَ  دْ اءُ مِنْ عَ فَ عَ يْأَسَ الضُّ ُمْ ولا يَ يْفِكَ لهَ ءُ فيِ حَ ماَ ظَ عَ الْعُ مَ تَّى لا يَطْ ةِ حَ رَ ةِ والنَّظْ ظَ حْ فيِ اللَّ

.(١)(( مْ يْهِ لَ عَ

وكتب الى أحد ولاته ، وهو الأسود بن قطبة يأمره بالعدل بين الناس، فقال: 
قِّ  َ كَ فيِ الحْ نْدَ رُ النَّاسِ عِ نْ أَمْ يَكُ لْ ، فَ لِ دْ ثِيراً مِنَ الْعَ هُ ذلِكَ كَ نَعَ اهُ مَ وَ تَلَفَ هَ ا اخْ َ إِذَ اليِ ((إِنَّ الْوَ
كَ فِيَما  سَ لْ نَفْ ابْتَذِ ، وَ هُ الَ ثَ رُ أَمْ نْكِ ا تُ تَنِبْ مَ اجْ ، فَ لِ دْ ضٌ مِنَ الْعَ وَ رِ عِ وْ َ يْسَ فيِ الجْ إِنَّهُ لَ ، فَ اءً وَ سَ

.(٢)(( ابَهُ قَ فاً عِ وِّ تَخَ مُ ، وَ ابَهُ ياً ثوَ اجِ ، رَ يْكَ لَ َضَ االلهُ عَ ترَ افْ

ة_ العامّ له ممّن خان الأمانة واستحوذ على الأموال    الى بعض عماّ وكتب 
نْ  ةَ عَ مَّ ُ اَلأْ هِ  ذِ يدُ هَ تَكِ نْتَ  كُ إِنَّماَ  نَّكَ  أَ : (كَ   اذ قال  المقاطع -  ينبغي الالتفات الى هذه 
ةِ  مَّ ُ اَلأْ انَةِ  يَ خِ فيِ  ةُ  دَّ اَلشِّ تْكَ  نَ كَ أَمْ ماَّ  لَ فَ حقوقهم)  (اي  مْ ئِهِ يْ فَ نْ  عَ مْ  ُ تهَ رَّ غِ ي  نْوِ تَ وَ مْ  نْيَاهُ دُ

١-شرح نهج البلاغة:  ١٥/ ١٦٣.
٢- م. ن:  ١٧/ ١٤٥.

ده مصر يرشده كيف يتعامل مع  كتب   في عهده الى محمد بن أبي بكر حين قلّ
١٣١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



مْ  لِهِ امِ رَ َ ونَةِ لأِ َصُ ِمُ اَلمْ الهِ وَ يْهِ مِنْ أَمْ لَ تَ عَ رْ دَ ا قَ تَ مَ فْ تَطَ اِخْ ةَ وَ بَ ثْ لْتَ اَلْوَ اجَ عَ ةَ وَ رَّ تَ اَلْكَ عْ َ أَسرْ
ازِ  ِجَ هُ إِلىَ اَلحْ تَ لْ مَ حَ ةَ فَ يرَ سِ ￯ اَلْكَ زَ ِعْ ةَ اَلمْ يَ امِ لِّ (سريع الوثبة) دَ زَ َ ئْبِ اَلأْ افَ اَلذِّ تِطَ مُ اِخْ هِ تَامِ يْ أَ وَ
اثَكَ  رَ لِكَ تُ تَ إِلىَ أَهْ رْ دَ ِكَ حَ يرْ بَا لِغَ نَّكَ لاَ أَ أَ هِ كَ ذِ ثِّمٍ مِنْ أَخْ أَ تَ َ مُ يرْ لِهِ غَ مْ رِ بِحَ دْ يبَ اَلصَّ حِ رَ
انَ  ودُ كَ دُ َعْ ا اَلمْ َ ابِ أَيهُّ ِسَ اشَ اَلحْ افُ نِقَ َ ا تخَ ادِ أَوَ مَ َعَ مِنُ بِالمْ ؤْ ا تُ ِ أَمَ انَ اَاللهَّ بْحَ سُ كَ فَ مِّ أُ بِيكَ وَ مِنْ أَ
بُ  َ تَشرْ اماً وَ رَ لُ حَ أْكُ مُ أَنَّكَ تَ لَ أَنْتَ تَعْ اماً وَ عَ طَ اباً وَ َ بغُ شرَ سِ يْفَ تُ بَابِ كَ لْ َ نَا مِنْ أُوليِ اَلأْ نْدَ عِ
ينَ  دِ اهِ ُجَ اَلمْ نِينَ وَ مِ ُؤْ اَلمْ ينِ وَ اكِ َسَ اَلمْ ى وَ تَامَ يَ الِ اَلْ وَ اءَ مِنْ أَمْ حُ اَلنِّسَ نْكِ تَ اءَ وَ ِمَ تَاعُ اَلإْ بْ تَ اماً وَ رَ حَ
ءِ  لاَ ؤُ هَ إِلىَ  دْ  دُ اُرْ وَ  َ اَاللهَّ اتَّقِ  فَ دَ  بِلاَ اَلْ هِ  ذِ هَ ِمْ  بهِ زَ  رَ أَحْ وَ الَ  وَ مْ َ اَلأْ هِ  ذِ هَ مْ  يْهِ لَ عَ  ُ اَاللهَّ اءَ  أَفَ ينَ  اَلَّذِ
بَنَّكَ  ِ َضرْ لأَ فِيكَ وَ  ِ اَاللهَّ إِلىَ  نَّ  رَ ذِ عْ ُ نْكَ لأَ ُ مِ اَاللهَّ نِي  نَ كَ أَمْ مَّ  ثُ لْ  عَ تَفْ  ْ لمَ إِنْ  إِنَّكَ  فَ مْ  ُ الهَ وَ أَمْ مِ  وْ اَلْقَ
ثْلَ  لاَ مِ عَ َ فَ ينْ سَ ُ نَ أوَ اَلحْ سَ َ ِ لَوْ أَنَّ اَلحْ اَاللهَّ وَ ارَ وَ لَ اَلنَّ خَ داً إِلاَّ دَ بْتُ بِهِ أَحَ َ ا ضرَ ي مَ يْفِي اَلَّذِ بِسَ
يحَ  زِ أُ ماَ وَ نْهُ قَّ مِ َ ذُ اَلحْ تَّى آخُ ةٍ حَ ادَ نِّي بِإِرَ ا مِ رَ فِ لاَ ظَ ةٌ وَ ادَ وَ ي هَ نْدِ ماَ عِ ُ انَتْ لهَ ا كَ لْتَ مَ عَ ي فَ اَلَّذِ

.(١)(( ماَ تِهِ مَ لَ ظْ نْ مَ لَ عَ بَاطِ اَلْ

قنا دائماً للاهتداء والاقتداء  رحمك االله يا سيّدي يا مولاي يا أمير المؤمنين، ووفّ
بسنتّك.

 

١-شرح نهج البلاغة:  ١٦/ ١٦٨.

١٣٢



١ جماد￯ الاخرة ١٤٣٧ هـ
الموافق ١١ آذار ٢٠١٦م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي.
نصّ الخطبة الأولى

ه، واعترافاً بعظمته، ووفاءً  الحمد الله إطاعةً لأمره، وإجلالاً لذكره، وأداءً لحقّ
لا  وحده  االله  إلاّ  إله  لا  أن  وأشهد  كرمه.  من  للمزيد  وطلباً  لرحمته،  ضاً  وتعرّ لنعمته، 
  ًة، أو يُعادله سلطان، وأشهد أنّ محمدا غالبه قوّ شريك له، جلّ أن يُماثله شيءٌ أو تُ
ئه، صلىّ االله عليه وعلى آله أطائب عترته وبراهين  عبده ورسوله وخير أنبيائه وأفضل أدلاّ

دعوته.

 أوصيكم عباد االله تعالى وقبل ذلك أوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى؛ فبتقو￯ االله 
تُصلحون ما مضى من أعمالكم ، وتبيّضون ما اسودّ من صحائفكم ، وتحرزون السعادة 
والفوز في آخرتكم ودنياكم واستشعروا في جميع أحوالكم رقابة ربّكم، فإنّ استشعار 
بما  التقو￯، واالله خبيرٌ  ز  وتعزّ  ، البصيرة  الفكر، وتجلو  وتنبّه  الضمير،  توقظ  االله  رقابة 

تعملون.

ا الإخوة والأخوات سلامٌ عليكم جميعاً من ربٍّ رحيمٍ غفور ورحمة منه   أيهّ
وبركات.

ه، واعترافاً بعظمته، ووفاءً  الحمد الله إطاعةً لأمره، وإجلالاً لذكره، وأداءً لحقّ
١٣٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



نّا في خطبٍ  ما زلنا في دعاء الإمام السجاد  لجيرانه وأوليائه إذا ذكرهم، وبيّ
ن مجموعةً من قواعد المعاشرة الاجتماعية وكرائم الأخلاق  سابقة أنّ هذا الدعاء تضمّ
ق  التي لو ضمنّا تطبيقها لأمكننا أن نصل الى السعادة ،سعادة الفرد والمجتمع، وأن نحقّ

: الأمن النفسيّ والاجتماعي. وقد وصلنا الى المقطع الثاني الذي يقول فيه الإمام

لُ  مِ تَعْ أَسْ ، وَ مْ ِهِ المِ نْ ظَ زِ عَ اوُ رِضُ بِالتَّجَ أُعْ ، وَ مْ يئَهُ سِ انِ مُ سَ ِحْ زِي بِالإْ مَّ أَجْ نِي اللهُ لْ عَ اجْ ((وَ
ة ))(١) الى آخر هذا  فَّ مْ عِ نْهُ ي عَ ِ ضُّ بَصرَ أَغُ ، وَ مْ تَهُ امَّ ِّ عَ لىَّ بِالْبرِ تَوَ أَ ، وَ مْ تِهِ افَّ نِّ فيِ كَ نَ الظَّ سْ حُ
المقطع، نذكر الآن القاعدة الأولى من هذه القواعد، قواعد الأخلاق والمعاشرة الاجتماعية 
 (( مْ يئَهُ سِ انِ مُ سَ ِحْ بِالإْ زِي  أَجْ مَّ  اللهُ نِي  لْ عَ اجْ الرفيعة التي ينبغي الأخذ بها، قال : ((وَ
ض أحدنا الى تجاوزٍ وإساءة من أخيه أو من جيرانه،  ا الإخوة والأخوات ، ربّما يتعرّ أيهّ
بغيبة أو بسبٍّ أو شتم أو إيذاء أو كلام بذيء يجرح مشاعره ، فما ردّ الفعل المناسب؟ 
اذه تجاه هذا التجاوز وهذه الإساءة بمختلف أنواعها؟ ذكر  ما الموقف الذي ينبغي اتخّ

الإمام لنا هذه القاعدة الاجتماعية.

الإساءات  تجاه  أفعال  ردود  ثلاثة  مواقف،  ثلاثة  المجتمع  في   ￯نر نحن   
والتجاوزات التي تصدر من إخواننا:

الموقف الأول: أن أقابل الإساءة بالإساءة، فأغتابه كما اغتابني، أو أتجاوز عليه 
بكلامٍ بذيء كما تجاوز ، هذه معاملة الإساءة بالإساءة ، وهذا يعدّ من قبائح العيوب 
لد￯ المؤمن، بل يعدّ أحياناً من أعظم الذنوب،  لماذا؟ لأنّ هذا التجاوز أحياناً يدخل 
تقابله  ارتكاب أخيك معصية بحقك لا يبرر لك أن  الذنب والمعصية؛ لأنّ  في عنوان 
بمعصية أنت أيضاً؛ لذلك نلتفت الى هذه الأحاديث والآيات التي بيّنت لنا الموقف تجاه 
عُ  ُّ التَّسرَ يُوبِ وَ بَحُ الْعُ وِ أَقْ فْ ةُ الْعَ الإساءة ، فنذكر هذا الحديث عن الإمام علي : ((قِلَّ
ع إلى الانتقام؟ لاحظوا إخواني  حينما  نُوب ))(٢)، ما معنى التسرّ الذُّ مُ  ظَ أَعْ امِ  تِقَ نْ إِلىَ الاِ

١- الصحيفة السجادية: ١٢٤.
٢- عيون الحكم والمواعظ، لليثي: ٣٧١.

اذه تجاه هذا التجاوز وهذه الإساءة بمختلف أنواعها؟ ذكر  ما الموقف الذي ينبغي اتخّ
١٣٤



ى وينتقم  ه الى أن يتشفّ يسمع الإنسان هذا التجاوز والإساءة من الآخرين تدفعه نفسُ
لقي الشيطان في روعه أن يردّ هذه الإساءة بالإساءة، وهذا يعني أنّ هذا الإنسان  ، فيُ
 ￯المؤمن فقد السيطرة على انفعالاته وأعصابه ، ولم يكن يمتلك القدرة على مغالبة هو
ي والانتقام، ولم يمتلك القدرة على مواجهة الشيطان الذي هو ألدّ الأعداء  النفس بالتشفّ
للإنسان، وهذه صفة لا تليق بالإنسان المؤمن، ينبغي  للمؤمن أن يسيطر على انفعالاته 
بمثله، فضلاً  يردّ على ذلك  فيها، وينبغي أن لا  التي هو  العصبية  النفسية وعلى حالته 
دها  عن الآثار الاجتماعية التي تترتّب على ردّ الإساءة بالإساءة في تفاقم المشكلة وتعقّ
ها  فيصعب حلّ الضرب،  أو  القتل  الجريمة  ارتكاب  الى حالة من  أحياناً  ي  تؤدّ وربّما   ،
ي الى حصول حالة من العداوة والبغضاء والإحن وانقطاع الصلة  حينئذ ، وكذلك تؤدّ

بين المؤمنين.

تكون  أن  على  الحرص  أشدّ  يحرص  الإسلام  أن  الى   - -إخواني  نلتفت   
لفة بين المؤمنين، ردّ الإساءة  ة والمحبّة والتواصل والأُ العلاقات بين المؤمنين علاقة المودّ
ي الى انقطاع الصلات  ي إلى حالة من الحقد، والعداوة، والبغضاء التي تؤدّ بإساءة يؤدّ
د الإسلام على أن يبتعد  بين المؤمنين، وأحياناً انقطاع الصلة بين الأرحام ، و كثيراً ما يؤكّ
ك الأواصر  ي الى انقطاع الصلات بين المؤمنين وتفكّ المجتمع عن هذه الحالة التي تؤدّ
بين المجتمع، من هنا ورد أنّه ليس من خلق المؤمن أن يردّ على أخيه المؤمن إذا أساء اليه 

بإساءة مثلها فهذا ليس من أخلاق المؤمنين وصفاتهم.

الإساءة  هذه  عن  والعفو  والصفح  والتجاوز  الإعراض  هو  الثاني:  الموقف 
الكثير من  الذي ورد مدحه في  الرفيع  الخلق  التسامح، هذا  ق  لُ بخُ يُعبرَّ عنه  ما  ، وهو 
الآيات القرآنية والأحاديث الشريفة ،وله الكثير من المردودات الأخلاقية والاجتماعية 
والنفسية في الدنيا والآخرة . الحالة التي ينبغي للمؤمن أن يكون فيها حينما يكون أخوك 
أن  الغضب هو  النفسي وحالة من  الانفعال  تأثير  إساءة وتجاوز تحت  منه  قد صدرت 
تسيطر على حالتك العصبيّة والانفعالية ، ولا تردّ على هذه الإساءة والتجاوز بتجاوزٍ 

تكون  أن  على  الحرص  أشدّ  يحرص  الإسلام  أن  الى   - -إخواني  نلتفت   
١٣٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



مثله، ونذكر هنا إخواني بعض الآثار الدنيويّة والأخروية لذلك :

يحرص  والجيران،  المؤمنين  مع  الطيّبة  العلاقة  على  الحفاظ  :هو  ل  الأوّ الأثر   
والانسجام  المحبّة  تسودها  طيّبة  علاقة  المؤمنين  بين  العلاقة  تكون  أن  على  الإسلام 
ي الى  والتوادد والتواصل، العفو والتجاوز عن الإساءة لأخيك المؤمن ولجيرانك يؤدّ
ي الى تقوية الأواصر،  إبقاء العلاقة الطيّبة ، وإبقاء حالة التوادد والتآلف والمحبّة التي تؤدّ

. لاً وتُديم حالة التعاون والتكافل بين أبناء المجتمع هذا أوّ

تعالى  االله  مغفرة  الى  شديدة  حاجة  بنا  فنحن  الذنوب،  مغفرة  الثاني:  الأثر 
وعفوه عن الذنوب ، وإن عبدنا االله تعالى كثيراً في صلاة وصوم وحجّ وأداء للعبادات 
يعفو عن  تعالى  االله  أنّ  والتسامح- هو  الكريم -العفو  التخلّق بهذا الخلق  نتائج  ، من 
القرآنية قوله  ذنوبي حينما أعفو عن أخي وجيراني إذا ما أساء ؛ لذلك ورد في الآيات 
ورٌ  فُ االلهُ غَ مْ وَ رَ االلهُ لَكُ فِ ونَ أَن يَغْ ِبُّ وا...)) ما الثمرة؟ ((أَلاَ تحُ حُ فَ يَصْ لْ وا وَ فُ يَعْ لْ تعالى: ((وَ
))(١) ،إذا كنتم تحبّون أن يغفر االله لكم اغفروا لإخوانكم وجيرانكم إذا ما صدرت  يمٌ حِ رَّ
التي تترتّب على هذا  والنتائج  الثمار  الذنوب جزءٌ من هذه  إذن مغفرة  منهم الإساءة، 

ق. لُ الخُ

هُ  وُ فْ رَ عَ ثُ نْ كَ مَ  ومن النتائج طول العمر، كما ورد في الحديث عن النبيّ : ((وَ
ة، نلتفت الى هذه القضية، أحياناً قد تحصل  ه ))(٢)، ومن النتائج الأخر￯ العزّ رِ مُ دَّ فيِ عُ مُ
مشكلة أو نزاع أو تجاوز من شخصٍ على شخصٍ آخر، وربّما هذا الشخص الذي حصل 
التجاوز عليه له مكانةٌ ومنزلة اجتماعية لا يقبل أن يتنازل ويعفو عن أخيه، فتدفعه نفسه 
ي ذلك الى ذليّ  ر هكذا، يقول: أنا إذا تنازلت يؤدّ أن يردّ على الإساءة بإساءة، لماذا؟ يفكّ
ة  وهواني، ويحطّ من منزلتي وقدري في المجتمع، لاحظوا االله تعالى الذي بيده وحده العزّ
والمكانة الاجتماعية والمنزلة للإنسان، فقد ورد في بعض الأحاديث عن النبيّ  االله 

١-النور: ٢٢.
٢- بحار الأنوار:  ٣٥٩/٧٢.

ورٌ  فُ االلهُ غَ مْ وَ رَ االلهُ لَكُ فِ ونَ أَن يَغْ ِبُّ وا...)) ما الثمرة؟ ((أَلاَ تحُ حُ فَ يَصْ لْ وا وَ فُ يَعْ لْ تعالى: ((وَ
١٣٦



ة أنا أعطيها أنا أسلبها)) المكانة الاجتماعية والمنزلة والتقدير  تعالى يقول: ((بيدي العزّ
الأسباب  يرفع  بيده  ،وهو  فيُعطيها  الأسباب  لها  يضع  تعالى، هو  االله  بيد  المجتمع  عند 
مُ  كُ زَّ عِ وا يُ فُ اعْ اً، فَ زّ بْدَ إِلاَّ عِ يدُ الْعَ وَ لاَ يَزِ فْ الْعَ ة، ورد في هذا الحديث: ((وَ ويسلب هذه العزّ
طَّ  ر الإنسان أحياناً إذا تجاوز عليه الآخرون حُ االله   )) (١)، لاحظوا -إخواني - قد يتصوّ
افظ على هذه المكانة؛ ظنا أن  من منزلته ، ولم يبقَ له قدر في المجتمع، فلابدّ أن يردّ حتى يحُ
وا...)  (صلىّ االله عليه وآله) يقول: (اعفُ هذا يحطّ من شأنه يوهن من مقامه ، لكن النبيّ
كم االله) ؛ لذلك إخواني ، أيّ إنسان حصل عليه تجاوز من الآخرين  هذا أمر نتيجته (يعزّ
، وربّما انقطعت صلته مع أخيه أو أرحامه أو أصدقائه فليبادر الى أن يصل هذا الرحم 
أو يصل هذا الأخ المؤمن، الأخوات المؤمنات إن كان هناك تنازع وخصام وتجاوز بينهنّ 
فلتبادر الى أن تصل علاقتها مع أخواتها المؤمنات وتبادر الى العفو عن ذلك والتجاوز ؛ 

فإنّ في ذلك رفعاً لهذه المنزلة والمقام الاجتماعي.

ر لإنسان قدر سوء، االله  قدَّ  ومن جملة الآثار أيضا الوقاية من سوء الأقدار، قد يُ
تعالى يقول: أنت تعفو عن أخيك فأقيك أنا من سوء الأقدار، ورد في الحديث:

ار))(٢)،  دَ قْ َ وءَ الأْ لِكَ سُ مُ ] االلهُ بِذَ ئِينَ يقيكم [يَقِكُ اطِ َ اتِ الخْ ثَرَ نْ عَ وا عَ زُ اوَ َ ((ِ تجَ
ومن جملة الآثار النجاة من النار، كما قال النبيّ : ((تجاوزوا عن ذنوب الناس يدفع 
ق  لُ خُ على  تترتّب  التي  الكثيرة  الآثار  من  وغيرها  النار))(٣)،  عذاب  بذلك  عنكم  االله 

العفو.

الإساءة  رد   : الإساءة  تجاه  الفعل  رد  من  الثالثة  والمرتبة  الثالث  الموقف 
وا بمكارم الأخلاق وخير أخلاق الدنيا والآخرة تعالوا  بالإحسان ،فإذا أردتم أن تتحلّ
الى هذا الخلق الذي أشار اليه الإمامُ السجاد  بقوله في هذا الدعاء :(واجعلني اللهم 

١- الأصول الستة عشر: ٢٤٣.
ام ، ورام بن أبي فراس، مسعود بن عيسى (ت٦٠٥)هـ،      ٢- تنبيه الخواطر ونزهة النواظر المعروف بمجموعة ورّ

مكتبة الفقيه ،الأولى :  ١٢٠/٢.  
٣-م.ن:  ١٢٠/٢.

١٣٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



مَّ  اللهُ نِي  لْ عَ اجْ ((وَ ذلك:  تعالى  االله  من  يطلب  أي  اجعلني  يقول  الإمام   ، أجزي...) 
 ، لاً م) )(١)، فإن أردتم أن يكون الواحد منكم متّصفاً بالتقو￯ أوّ يئَهُ سِ انِ مُ سَ ِحْ زِي بِالإْ أَجْ
متّصفاً بأكرم أخلاق الدنيا والآخرة ثانياً، وثالثاً متّصفاً بالكمالات النفسانية، تعالوا الى 
قوا بهذا الخلق، وهو مقابلة الإساءة بالإحسان وليس العفو فقط ؛ فهذا  هذا المقطع وتخلّ
ة(عليهم السلام) ، وكان من جملة نتائج  (صلىّ االله عليه وآله) والأئمّ ق به النبيّ الخلق تخلّ
هذا الخلق -مقابلة الإحسان بالعفو وزيادة- وهو الإحسان الى المسيء، أن اهتد￯ كثيرٌ 
ممّن لا يدين بالإسلام أو كثير من المخالفين اهتدوا الى الإسلام ليس بالمناقشة العقائدية 

ة الأطهار.  ق السامي من النبيّ  والأئمّ لُ أو بالطرح العقائدي، وإنّما بهذا الخُ

التقو￯، أكرم أخلاق الدنيا والآخرة، وتترتب عليها كمالات نفسانية، يقول 
تْ  دَّ أُعِ ضُ  رْ َ الأْ وَ اتُ  وَ ماَ السَّ ا  هَ ضُ رْ عَ ةٍ  نَّ جَ وَ مْ  بِّكُ رَّ ن  مِّ ةٍ  رَ فِ غْ مَ  ٰ إِلىَ وا  عُ ارِ سَ ((وَ تعالى: 
اءِ  َّ الضرَّ وَ اءِ  َّ السرَّ فيِ  ونَ  قُ نفِ يُ ينَ  ((الَّذِ وهي:  صفات  لهم  المتّقون؟  من   (٢)(( تَّقِينَ مُ لِلْ
 ( نِينَ سِ ُحْ ِبُّ المْ االلهُ يحُ ) صفة ثانية ، (وَ نِ النَّاسِ افِينَ عَ الْعَ )) هذه صفة،  (وَ يْظَ ينَ الْغَ مِ اظِ الْكَ وَ
ل شيء كظم الغيظ، ما معنى ذلك؟ شخص أساء اليّ أمتلئ غضباً  ثالثاً، ثلاث صفات أوّ
ويغتنم  النفسانية،  انفعالاتي  أكظم غيظي وأسيطر على  لكن   ، ؛ لأنّه تجاوز عليّ وغيظاً 
الشيطان هذه اللحظات، ماذا يفعل؟ يُلقي في روع هذا الإنسان أن يرد على هذا التجاوز 
ه  ، الإنسان المؤمن المتّقي يتّصف بهذه الصفة يكظم ويصبر ، هذا اولا ، وثانياً يعفو، قلبُ
 ( نِينَ سِ ُحْ المْ ِبُّ  االلهُ يحُ رحيم لينّ متساهل كريم في صفاته وأخلاقه يعفو عنه، الثالث (وَ
سن اليه، ورد - كما تقرأون - عن النبيّ  كيف تعامل مع جاره اليهوديّ أو مع  يحُ
يسبّه  كان  الذي  المخالف  مع  تعامل  كيف    الكاظم والإمام  اليهودي،  الشخص 
م عليه فبعث  يتكلّ يغتابه  أنّ فلاناً  بلغه  العلماء  المؤمنين، كذلك أحد  ه أمير  ويسبّ جدّ
ة  (صلىّ االله عليه وآله) والأئمّ اليه بطبقٍ من تمر، وهكذا هذا الخلق الذي ورد عن النبيّ
الأطهار أنّ نتجاوز عن المسيء ونُحسن اليه، لذلك ورد في هذه الآية القرآنية أن هذه 

١- الصحيفة السجادية: ١٢٤. 
٢-آل عمران: ١٣٣.

اءِ  َّ الضرَّ وَ اءِ  َّ السرَّ فيِ  ونَ  قُ نفِ يُ ينَ  ((الَّذِ وهي:  صفات  لهم  المتّقون؟  من   (( تَّقِينَ مُ لِلْ
١٣٨



لا  نَةُ وَ سَ َ الحْ ي  تَوِ تَسْ لا  اه إلاّ ذو حظّ عظيم ((وَ لقّ يُ النفسانية وهذا الخلق لا  الكمالات 
))(١)، الإسلام  ِيمٌ ٌّ حمَ ليِ نَّهُ وَ أَ ةٌ كَ اوَ دَ نَهُ عَ يْ بَ يْنَكَ وَ ي بَ ا الَّذِ إِذَ نُ فَ سَ يَ أَحْ تِي هِ عْ بِالَّ فَ ةُ ادْ ئَ يِّ السَّ
ي الى قطع الصلات  التي تؤدّ داء والبغض والإحن والأحقاد بين المؤمنين  العِ لا يريد 
ل الى صداقةٍ حميمة، كيف؟  فيما بينهم ويضعف المجتمع، هذه العداوة يريدها أن تتحوّ
ي  الَّذِ ا  إِذَ ((فَ عنه،  العفو  وهو  الخلق  بهذا  الإساءة  هذه  وأبدل  المسيء  هذا  عن  أتجاوز 
))، لكن من هؤلاء الذين يستطيعون الوصول الى هذه  ِيمٌ ٌّ حمَ ليِ نَّهُ وَ أَ ةٌ كَ اوَ دَ نَهُ عَ يْ بَ يْنَكَ وَ بَ
))(٢)، الحظّ العظيم  يمٍ ظِ ظٍّ عَ و حَ ا إِلاَّ ذُ اهَ قَّ لَ ا يُ مَ وا وَ ُ برَ ينَ صَ ا إِلاَّ الَّذِ اهَ قَّ لَ ا يُ مَ الصفة؟ ((وَ
ومجاهدات  نفسانية  قدرات  الى  يحتاج  ة،  ومشقّ تعب  دون  من  يأتي  لا  اعتباطاً  يأتي  لا 
انفعالاته  يتملّك  أن  فيستطيع   ، الشيطان  وعلى  هواه  على  الإنسان  ليتغلّب  نفسانية، 
ن من الوصول الى هذه الصفة، والأخلاق  وغضبه ويسيطر على أعصابه ، حينئذٍ يتمكّ
مْ  كُ ُ برِ أُخْ أَلاَ  النبيّ ((ِ  ، أكرم الأخلاق وخير الأخلاق هو العفو ، عن  لها مراتب أيضاً
نْ  انُ إِلىَ مَ سَ ِحْ الإْ كَ وَ عَ طَ نْ قَ لُ مَ تَصِ كَ وَ مَ لَ نْ ظَ مَّ وُ عَ فْ ةِ الْعَ رَ خِ الآْ نْيَا وَ ئِقِ الدُّ لاَ ِ خَ يرْ بِخَ
ادية،  ك ) )(٣)،إخواني أخواتي اعتنوا كثيراً بالصحيفة السجّ مَ رَ نْ حَ اءُ مَ طَ إِعْ يْكَ وَ اءَ إِلَ أَسَ
ما أعظمها ! ما أعظم مضامينها! لاحظوا هذا الخلق الرفيع والعظيم من الإمام،  وفي 
دعاءٍ آخر للإمام «دعاؤه في مكارم الأخلاق ومرضيّ الأفعال» ماذا يقول الإمام السجاد

، إذا أردتم   ؟ أنتم أتباع أمير المؤمنين ، أتباع الإمام السجاد  محبّو أهل البيت جميعاً
لِّ  مَّ صَ أن تكونوا من محبّيهم ، صادقين في حبّهم التفتوا الى هذا المقطع، يقول: ((اللهُ
ني  )) هل أجزي الذي يغشّ ـحِ نِي بِالنُّصْ شَّ نْ غَ ـارِضَ مَ نْ أعَ نيِ لأَ دْ دِّ سَ آلِهِ، وَ دٍ وَ مَّ َ لىَ محُ عَ
 (... ِّ نيِ بِالْبرِ رَ جَ نْ هَ يَ مَ ـزِ أَجْ ؟ يقول: لا، انصح له في المعاملة وفي غير المعاملة، (وَ بالغشّ
هذا هجرني وقاطعني بماذا أجزيه؟ بأن أهجره أيضاً؟ لا، أجزيه بالإحسان والتواصل، 
...) هذا الذي لي حقوق عليه وحرمني من هذه الحقوق، هل  لِ بَذْ نِي بِالْ مَ رَ نْ حَ ثِيبَ مَ أُ (وَ
؟ يقول: لا، أنا أبذل مقابل الحرمان الذي تعامل به معي،  أحرمه أنا أيضاً من حقوقه عليّ

١-فصلت: ٣٤.

٢-فصلت: ٣٥.
٣-الكافي: ٣ /٢٧٧.

نْ  انُ إِلىَ مَ سَ ِحْ الإْ كَ وَ عَ طَ نْ قَ لُ مَ تَصِ كَ وَ مَ لَ نْ ظَ مَّ وُ عَ فْ ةِ الْعَ رَ خِ الآْ نْيَا وَ ئِقِ الدُّ لاَ ِ خَ يرْ بِخَ
مْ  كُ ُ برِ أُخْ أَلاَ  النبيّ ((ِ  ، أكرم الأخلاق وخير الأخلاق هو العفو ، عن  لها مراتب أيضاً
نْ  انُ إِلىَ مَ سَ ِحْ الإْ كَ وَ عَ طَ نْ قَ لُ مَ تَصِ كَ وَ مَ لَ نْ ظَ مَّ وُ عَ فْ ةِ الْعَ رَ خِ الآْ نْيَا وَ ئِقِ الدُّ لاَ ِ خَ يرْ بِخَ
مْ  كُ ُ برِ أُخْ أَلاَ  النبيّ ((ِ  ، أكرم الأخلاق وخير الأخلاق هو العفو ، عن  لها مراتب أيضاً

١٣٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ةِ...) شخصٌ من الأرحام أو من الأصدقاء  لَ نِي بِالصِّ عَ طَ نْ قَ افِئَ مَ كَ أُ أقابله بالبذل، (وَ
نْ قاطعني  قاطعني لسببٍ من الأسباب، هل أُقاطعه أيضاً ؟ يقول الإمام لا، ((وأُكافئ مَ
نِ  ـالِفَ مَ لة)) أجعل المكافأة على هذه القطيعة أن أذهب أنا وأتواصل معه، ((وأُخَ بالصّ
...)) هذا الذي اغتابني هل أغتابه أيضاً؟ يقول: لا، أنا أذكره  رِ كْ نِ الذِّ سْ ابَنِي إلىَ حُ تَ اغْ
بذكرٍ حسن  الإمام  يقول هذه الأخلاق الرفيعة التي ينبغي للمؤمن أن يتحلى بها ، 
ـةِ))، فإذن هذه المواقف الثلاثة أرفعها مرتبة  ئَ يِّ نِ السَّ َ عَ ضيِ أُغْ ةَ وَ نَ سَ َ كرَ الحْ أَنْ أَشْ ((...وَ

أن نقابل الإساءة ليس بالعفو فقط بل بالإحسان.

أعرضتُ  مِن  الإعراض:  م ))  ِهِ المِ ظَ نْ  عَ زِ  اوُ بِالتَّجَ رِضُ  أُعْ ((وَ الثاني  والخلق   
عن الشيء ،أضربتُ وولّيتُ عنه، يعني أعفو وأتجاوز عن ظلم الظالمين من إخواني ، كما 
فِ  رْ رْ بِالْعُ أْمُ وَ وَ فْ ذِ الْعَ ورد أن جبرائيل  حينما نزل على النبيّ  بقوله تعالى: ((خُ
لين والآخرين،  د جئتك بأكرم أخلاق الأوّ (١)، فقال: يا محمّ  (( لِينَ اهِ َ نِ الجْ رِضْ عَ أَعْ وَ
حرمك  من  وأعطِ  قطعك  نْ  مَ ((صل  هو؟  ما  الأخلاق  أكرم   ، مراتب  لها  الأخلاق 
ي  ن ظلمك))(٢). إخواني ، قد يحصل بيننا نزاع وسوء تفاهم ومشاكل تؤدّ واعفُ عمّ
الى التجاوز وحصول حالة من الظلم، ولا نقصد هنا حصول ظلم بحقٍّ ماليّ وغير ذلك 
الوسائل  استنفدَ  وإن   ، الشرعيّ بالأسلوب  ه  بحقّ يطالب  أن  الإنسان  حقّ  من  قطعاً   ،
الشرعيّة يلجأْ الى الوسيلة القانونية بالحسنى، ولكن أقصد إساءة أو كلام أو تجاوز كما 
نّا في المصاديق التي ذكرناها قبل قليل، الإمام  يقول: يرشدنا إلى الإعراض والصفح  بيّ
إن حصل ظلمي (وأعرض بالتجاوز عن ظالمهم)، ونلتفت – إخواني - الى هذه الرواية 
ة(عليهم السلام) كم هم حريصون على أن  ة عن الإمام الصادق  لاحظوا الأئمّ المهمّ
مع  حتى  المؤمنين،  بين  والتواصل  والانسجام  والتفاهم  والمحبّة  ة  المودّ علاقات  تسود 
نِ  لاَ جُ ِقُ رَ ترَ يَفْ حصول حالات التجاوز والإساءة، عن الإمام الصادق  قال: ((لاَ 

١- الأعراف: ١٩٩.
النعمان للطباعة  النراقي(ت١٢٠٩هـ)، تحقيق: السيد محمد كلانتر ، دار  ٢-جامع السعادات ، المولى محمد مهدي 

والنشر ، ٢٣٨/٣.

لين والآخرين،  د جئتك بأكرم أخلاق الأوّ ، فقال: يا محمّ  (( لِينَ اهِ َ نِ الجْ رِضْ عَ أَعْ وَ
١٤٠



ا...)) (١)،  َ همُ لاَ لِكَ كِ َذَ قّ  تَحَ بَّماَ اسْ رُ نَةَ وَ عْ اللَّ ةَ وَ اءَ َ ا الْبرَ َ همُ دُ بَ أَحَ جَ تَوْ انِ إِلاَّ اسْ رَ ِجْ لىَ الهْ عَ
البراءة  اثنان افترقا، أحدهما قاطع الآخر وهجره وقطع الصلة معه، يستوجب عليهما 
واللعن أحدهما ظالم والآخر مظلوم، الظالم يستحقّ ذلك ،ولكن لماذا المظلوم؟ التفتوا 
له  فقال   ، كلاهما)  واللعن-  البراءة  -يعني  ذلك  استوجب  (وربّما  الرواية،  هذه  الى 
 معتّب: جعلني االله فداك هذا الظالم يستحقّ البراءة واللعن، فما بال المظلوم؟ ، قال
ه )) ؛ لأنّه لا يدعو أخاه، لا  مِ لاَ ْكَ ن  هُ عَ سُ لَ امَ تَغَ لاَ يَ تِهِ وَ لَ اهُ إِلىَ صِ و أَخَ عُ نَّهُ لاَ يَدْ َ لأِ َ)) :
يقول له: أنت هجرتني وقاطعتني أنا أدعوك الى الصلة والتواصل معك ، لا أريد أن 
نتهاجر ونتقاطع فيما بيننا، ولا يتغامس: يعني لا يتغافل ويتجاهل (ولا يتغامس له عن 
كلامه) كأنيّ لم أسمع فأتغافل وأتجاهل عن هذه الإساءة، كأنّه لم تصدر هذه الإساءة، 
يقول الإمام الصادق: سمعت أبي الإمام الباقر  يقول لاحظوا إخواني، توجيه الإمام 
بِهِ  احِ ولَ لِصَ تَّى يَقُ بِهِ حَ احِ ومُ إِلىَ صَ لُ َظْ عِ المْ جِ ْ يرَ لْ الباقر  لنا، شاهدوا الخلق الرفيع ((فَ
إذا حصل تجاوز  يعني   (٢) بِهِ))  احِ َ صَ بَينْ وَ نَهُ  يْ بَ انَ  رَ ِجْ الهْ عَ  طَ يَقْ تَّى  حَ  ُ المِ الظَّ نَا  أَ ي  أَخِ أَيْ 
وحصلت بينهما عداوة ، يأتي المظلوم ، فيقول له : أخي أنا تجاوزت ، ولكن لا أريد أن 
بِه).                                       احِ َ صَ بَينْ نَهُ وَ يْ انَ بَ رَ ِجْ عَ الهْ طَ تَّى يَقْ يحصل بيننا نفورٌ وقطيعة ، لماذا؟ (حَ

ي؟  وفق ذلك أعتذر وأقول له:  قد يقول المظلوم: أنا مظلوم، فأين ذهب حقّ
الظلامة ؟ هل سيُهدر  أين سيذهب حقّ صاحب  أريد حصول قطيعة،  الظالم ولا  أنا 
حقّ هذا الإنسان المظلوم؟ يُلاحظ الإمام الحالة النفسانية عند الإنسان، فيقول الإمام 
ك  مٌ عدلٌ يأخذ للمظلوم من الظالم))، يقول له: لا تخف على حقّ كَ : ((فإنّ االله تعالى حَ

ك ، وربّما في الدنيا.  سيؤخذ حقّ

 ، الدنيا  في  ين  متوادّ متحابّين  متصافين  نريدكم  المؤمنات  أيّتها  المؤمنون،  ا  أيهّ
ة والتآلف والتزاور والتواصل، ولا يكون بينكم  تسود بينكم المحبّة والانسجام والمودّ
التهاجر والقطيعة والتدابر، فهذا لا يليق بالمؤمنين، ويوم القيامة هناك الميزان العدل ، 

١- الكافي: ٢/ ٣٤٤.             
٢- م.ن: ٢/ ٣٤٤.

بِهِ  احِ ولَ لِصَ تَّى يَقُ بِهِ حَ احِ ومُ إِلىَ صَ لُ َظْ عِ المْ جِ ْ يرَ لْ   لنا، شاهدوا الخلق الرفيع ((فَ
بِهِ))  احِ َ صَ بَينْ وَ نَهُ  يْ بَ انَ  رَ ِجْ الهْ عَ  طَ يَقْ تَّى  حَ  ُ المِ الظَّ نَا  أَ ي  أَخِ أَيْ 

بِهِ  احِ ولَ لِصَ تَّى يَقُ بِهِ حَ احِ ومُ إِلىَ صَ لُ َظْ عِ المْ جِ ْ يرَ لْ   لنا، شاهدوا الخلق الرفيع ((فَ
بِهِ))  احِ َ صَ بَينْ وَ نَهُ  يْ بَ انَ  رَ ِجْ الهْ عَ  طَ يَقْ تَّى  حَ  ُ المِ الظَّ نَا  أَ ي  أَخِ أَيْ 

بِهِ  احِ ولَ لِصَ تَّى يَقُ بِهِ حَ احِ ومُ إِلىَ صَ لُ َظْ عِ المْ جِ ْ يرَ لْ   لنا، شاهدوا الخلق الرفيع ((فَ

١٤١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



مٌ عدلٌ يأخذ للمظلوم من الظالم)). كَ ((فإنّ االله تعالى حَ

قنا للتخلّق بهذه الأخلاق الكريمة، الأخلاق القرآنية   نسأل االله تعالى أن يوفّ
(صلىّ االله عليه وآله) وأهل بيته الأطهار، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ  وأخلاق النبيّ

العالمين، وصلىّ االله على محمد وآله الطيّبين الطاهرين.

 

١٤٢



إمامنا  كلمات  بعض   - الأخيرة  الأسابيع  في  دأبنا  -كما  نقرأ  الخطبة  هذه  في 
ة لمَنْ هم في مواقع  أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب  أيّام خلافته، وفيها دروس مهمّ

ي على حقوق الناس قوله: أ فيه من الظلم والتعدّ المسؤولية، فمن كلامٍ له  يتبرّ

بُّ  داً أَحَ فَّ صَ لِ مُ لاَ غْ َ رَّ فيِ الأْ داً أَوْ أُجَ هَّ سَ انِ مُ دَ عْ كِ السَّ سَ لىَ حَ بِيتَ عَ نْ أَ َ االلهِ لأَ ((وَ
امِ  طَ ُ ْ ءٍ مِنَ الحْ باً لِشيَ اصِ غَ بَادِ وَ الْعِ ضِ  لِبَعْ اً  المِ ةِ ظَ يَامَ قِ الْ مَ  يَوْ هُ  ولَ سُ رَ ى االلهَ وَ لْقَ أَ أَنْ  َّ مِنْ  إِليَ

َا))(١). ولهُ لُ ￯ حُ ولُ فيِ الثَّرَ يَطُ َا وَ ولهُ فُ بِلىَ قُ عُ إِلىَ الْ ِ سٍ يُسرْ داً لِنَفْ لِمُ أَحَ يْفَ أَظْ كَ وَ

ثم وصف  كيف تعامل مع أخيه عقيل عندما طلب من بيت المال أكثر من 
أَيْتُ  رَ اعاً وَ مْ صَ كُ رِّ نِي مِنْ بُ حَ تَماَ تَّى اسْ قَ حَ لَ دْ أَمْ قَ قِيلاً وَ أَيْتُ عَ دْ رَ قَ االلهِ لَ استحقاقه: ((وَ
نيِ  دَ اوَ عَ لِمِ وَ ظْ مْ بِالْعِ هُ وهُ جُ تْ وُ دَ وِّ نَّماَ سُ أَ مْ كَ هِ رِ قْ انِ مِنْ فَ لْوَ َ َ الأْ برْ ورِ غُ عُ ثَ الشُّ عْ انَهُ شُ يَ بْ صِ
هُ  قِيَادَ بِعُ  تَّ أَ وَ ينِي  دِ هُ  بِيعُ أَ أَنيِّ  نَّ  ظَ فَ ي  عِ مْ سَ يْهِ  إِلَ يْتُ  غَ أَصْ فَ داً  دِّ رَ مُ لَ  وْ الْقَ  َّ ليَ عَ رَ  رَّ كَ وَ داً  كِّ ؤَ مُ
ذِي  يجَ  جِ جَّ ضَ فَضَ ا  َ بهِ  َ تَبرِ لِيَعْ هِ  مِ سْ مِنْ جِ ا  هَ تُ يْ نَ أَدْ مَّ  ثُ ةً  يدَ دِ هُ حَ لَ يْتُ  َ أَحمْ فَ تِي  يقَ رِ طَ قاً  ارِ فَ مُ
ئِنُّ مِنْ  قِيلُ أَ تَ لُ يَا عَ اكِ تْكَ الثَّوَ لَ هُ ثَكِ لْتُ لَ قُ ا فَ هَ مِ يسَ ِقَ مِنْ مِ ترَ ْ ادَ أَنْ يحَ كَ ا وَ ِهَ لمَ نَفٍ مِنْ أَ دَ
لاَ  ￯ وَ ذَ َ ئِنُّ مِنَ الأْ بِهِ أَ تَ ضَ ا لِغَ هَ ارُ بَّ ا جَ هَ رَ جَ نيِ إِلىَ نَارٍ سَ رُّ ُ تجَ بِهِ وَ عِ ا لِلَ َ انهُ ا إِنْسَ اهَ َ ةٍ أَحمْ يدَ دِ حَ

ى ))(٢). ئِنُّ مِنْ لَظَ أَ
١-شرح نهج البلاغة:  ٢٤٥/١١.

٢- م. ن:  ٢٤٥/١١.

١ جماد￯ الاخرة ١٤٣٧ هـ
الموافق ١١ آذار ٢٠١٦م.

نصّ الخطبة الثانية

ي على حقوق الناس قوله: أ فيه من الظلم والتعدّ المسؤولية، فمن كلامٍ له  يتبرّ

١٤٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



مِنْ  بُ  جَ أَعْ ((وَ اليه:  هديّة  بتقديم  يستميله  أن  أراد  لمن  قاله  ما    ثم حكى
ا  ئِهَ يْ ةٍ أَوْ قَ يَّ يقِ حَ نَتْ بِرِ جِ نَّماَ عُ أَ ا كَ هَ تُ نِئْ ونَةٍ شَ جُ عْ ا وَ مَ ائِهَ عَ ةٍ فيِ وِ وفَ فُ لْ ا بِمَ نَ قَ رَ قٌ طَ ارِ لِكَ طَ ذَ
ا  نَّهَ اكَ وَ لَكِ ا وَ لاَ ذَ الَ لاَ ذَ قَ بَيْتِ فَ لَ الْ ا أَهْ نَ يْ لَ مٌ عَ رَّ َ لِكَ محُ ذَ ةٌ فَ قَ دَ اةٌ أَمْ صَ كَ ةٌ أَمْ زَ لَ لْتُ أَ صِ قُ فَ
ةٌ أَمْ  نَّ و جِ بِطٌ [أَنْتَ ] أَمْ ذُ تَ ْ نِي أَ مخُ عَ دَ نِي لِتَخْ تَ يْ تَ ينِ االلهِ أَ نْ دِ َبُولُ أَعَ تْكَ الهْ بِلَ لْتُ هَ قُ ةٌ فَ يَّ دِ هَ
ا  هَ بُ لُ ةٍ أَسْ لَ َ االلهَ فيِ نَمْ صيِ لىَ أَنْ أَعْ ا عَ هَ كِ لاَ ْتَ أَفْ ةَ بِماَ تحَ بْعَ الِيمَ السَّ قَ َ يتُ الأْ طِ رُ وَ االلهِ لَوْ أُعْ ْجُ تهَ
 ٍّ ليِ ا لِعَ ا مَ هَ مُ ضَ ةٍ تَقْ ادَ رَ مِ جَ ةٍ فيِ فَ قَ رَ نُ مِنْ وَ وَ هْ َ ي لأَ نْدِ مْ عِ نْيَاكُ هُ وَ إِنَّ دُ تُ لْ عَ ا فَ ةٍ مَ يرَ عِ لْبَ شَ جُ

تَعِين ))(١). لَلِ وَ بِهِ نَسْ بْحِ الزَّ لِ وَ قُ قْ بَاتِ الْعَ وذُ بِااللهِ مِنْ سُ ى نَعُ بْقَ ةٍ لاَ تَ نَى وَ لَذَّ يمٍ يَفْ وَ لِنَعِ

مُ بِهِ  لَّ كَ ونيِ بِماَ تُ مُ لِّ كَ لاَ تُ نْ أكثروا الثّناء عليه: ((فَ ومن كلامٍ له  خاطب به مَ
وا  نُّ لاَ تَظُ ةِ وَ انَعَ ُصَ ونيِ بِالمْ الِطُ َ لاَ تخُ ةِ وَ رَ بَادِ لِ الْ نْدَ أَهْ ظُ بِهِ عِ فَّ تَحَ وا بِماَ يُ ظُ فَّ تَحَ ةُ وَ لاَ تَ ابِرَ بَ َ الجْ
هُ أَوِ  الَ لَ قَ قَّ أَنْ يُ َ لَ الحْ ثْقَ تَ نِ اسْ إِنَّهُ مَ سيِ فَ امٍ لِنَفْ ظَ سَ إِعْ تِماَ قٍّ قِيلَ ليِ وَ لاَ الْ الاً فيِ حَ تِثْقَ بيِ اسْ
ةٍ  ورَ شُ قٍّ أَوْ مَ ةٍ بِحَ الَ قَ نْ مَ وا عَ فُّ لاَ تَكُ يْه  فَ لَ لَ عَ ثْقَ ِماَ أَ لُ بهِ مَ انَ الْعَ يْهِ كَ لَ ضَ عَ رَ عْ لَ أَنْ يُ دْ الْعَ
فِيَ االلهُ مِنْ  ليِ إِلاَّ أَنْ يَكْ لِكَ مِنْ فِعْ نُ ذَ ئَ وَ لاَ آمَ طِ قِ أَنْ أُخْ وْ سيِ بِفَ تُ فيِ نَفْ إِنيِّ لَسْ لٍ فَ دْ بِعَ
ا لاَ  ا مَ نَّ لِكُ مِ هُ يَمْ ُ يرْ بَّ غَ بٍّ لاَ رَ ونَ لِرَ وكُ ْلُ بِيدٌ ممَ مْ عَ نْتُ أَ نَا وَ إِنَّماَ أَ نِّي فَ لَكُ بِهِ مِ وَ أَمْ ا هُ سيِ مَ نَفْ

نَا))(٢).             سِ نْفُ لِكُ مِنْ أَ نَمْ

نسأل االله تعالى أن يعيننا على أنفسنا بما يعين الصالحين على أنفسهم ، ونعوذ به 
من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، اللهم احفظ بلدنا وشعبنا من شرور أعدائنا ، وادفع 

عنا مكرهم وكيدهم؛ انك سميع مجيب، والحمد الله رب العالمين.

 

١- شرح نهج البلاغة :  ١١/ ٢٤٥ ،٢٤٦.
٢-م. ن : ١١/ ١٠١ ،١٠٢.         

ةٍ  ورَ شُ قٍّ أَوْ مَ ةٍ بِحَ الَ قَ نْ مَ وا عَ فُّ لاَ تَكُ يْه  فَ لَ لَ عَ ثْقَ ِماَ أَ لُ بهِ مَ انَ الْعَ يْهِ كَ لَ ضَ عَ رَ عْ لَ أَنْ يُ دْ الْعَ
١٤٤



الجمعة ٨ جماد￯ الآخرة ١٤٣٧ هـ 
الموافق ١٨ آذار ٢٠١٦ م .

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي .
نصّ الخطبة الأولى

       

الحمدُ الله ربّ العالمين ،والصلاة والسلام على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
يغلطه  ولا  حال،  عن  حالٌ  عباده  من  لهيه  يُ لا  الذي  الله  الحمد  الطاهرين،  الطيّبين  آله 
سؤالٌ عن سؤال، لا تُغشي بصره الظلمة، ولا يُستَترَ منه بستر، ولا يواري منه جدار، 

ولا يغيب عنه برٌّ ولا بحر. 

هاتي رفع  ه ونصركم بنصره، أخواتي بناتي أمّ كم االله بعزّ إخوتي أبنائي آبائي أعزّ
ة، السلام عليكم جميعاً ورحمة االله وبركاته. االله قدركنّ وألبسكنّ لباس الحياء والعفّ

ارة بالسوء بتقو￯ االله تبارك وتعالى، ولا تكونوا   أوصيكم جميعاً ونفسي الأمّ
منية، فاستهوته الخدعة فركن الى دار سوء سريعة الزوال  ته الأُ ممّن خدعته العاجلة وغرّ
النقلة،  لحلول  هبة  الأُ فخذوا  تنتظرون؟  وماذا  تعرجون؟  ما  فعلى  الانتقال،  وشيكة   ،

م قادم، وعلى ما خلّف نادم. وا الزاد لقرب الرحلة، فإنّ كلّ امرئ على ما قدّ وأعدّ

هنا في مدرسته التربوية ، وقلنا إنّه  اد  ،وهو يوجّ كنّا في ضيافة الإمام السجّ
ذكر في هذه الصحيفة الكريمة -الصحيفة السجادية- مجموعةً من المعارف الإلهية 
الدعاء  والثلاثين ،وهو  الحادي  الدعاء  م شطر من  تقدّ بثّها  على شكل دعاء، وقد 

يغلطه  ولا  حال،  عن  حالٌ  عباده  من  لهيه  يُ لا  الذي  الله  الحمد  الطاهرين،  الطيّبين  آله 
١٤٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



االله  الى  الرجوع  التوبة هي  أنّ  هنا، وهو  مطلباً  د  نؤكّ نا  ولعلّ بالتوبة،  اً  كان مختصّ الذي 
فارق  دّ أن تأتي لحظة سيُ دّ أن يترك الدنيا، لابُ ر الإنسان دائما أنّه لابُ تبارك وتعالى، إذ يفكّ
ق قلبه في الدنيا بأشياء، فإنّ هذه الأشياء ستفارقه قهراً شاء أم لم  فيها كلّ شيء، مهما تعلّ
دّ أن ينتقل من هذه الدار الى دارٍ أخر￯، وفي دعاء أبي حمزة الثمالي - وهو من  يشأ، ولابُ
اً، وقد ذكرنا بعضاً منه في أيّام شهر رمضان المبارك- وصف  الأدعية العالية المضامين جدّ
دقيق لهذه الحالة التي يمر بها الإنسان،  وهي مسألة الانتقال من هذا العالم الى عالم آخر، 
د دارنا الأخر￯ ، وأن نؤثّث تلك  د قبورنا، وأن نمهّ زنا الإمام   فيه على أن نمهّ يحفّ
أن  دّ  أنّنا لابُ يبينّ  هنا    أثاث كلّ شيء بحسبه، والإمام فإنّ  الصالح،  بالعمل  الدار 
اه الصحيح ؛ لأنّ الإنسان إذا سار  م خطوةً الى االله تبارك وتعالى، وأن نسير بالاتجّ نتقدّ
ر  ابتعد أكثر، وهذه مفارقة أن الإنسان يمشي وهو يتصوّ ما مشى أكثر  اه خاطئ كلّ باتجّ
أنّه سيقترب من الهدف وبالنتيجة يبتعد ؛لأنّه لا دليل له، وفي هذه الأدعية الشريفة يريد 
ية الى  اه الصحيح، والبوصلة المؤدّ ة الأطهار(عليهم السلام) منّا أن ننتبه على الاتجّ الأئمّ
  ّالنجاة، وقطعاً الآيات الشريفة والروايات، ومقدار هائل من التراث المعرفيّ للنبي
الحالات  بعض  وفي  يتغافل،  أو  يغفل  الإنسان  لكن  ذلك،  الى  يرشدنا  الهداة  ة  والأئمّ
اً بحسب الحالة التي هو فيها،  يتسامح ويتهاون، ولذلك بعض الكلمات تهزّ الإنسان هزّ
 ، للإنسان  ية  الصحّ الحالة  من  والتوبة  الصحيحة،  الحالة  الى  حالة  من  تخرجه  أن  تريد 
اباً هذه من صفات بعض الأنبياء، أي دائم الرجوع الى االله  التوبة أوبة، كونُ الإنسان أوّ
القادمة بعد أن حمد االله وأثنى عليه؟ أرجو  الفقرة  اد في  تعالى، ماذا يقول الإمام السجّ
أن تتفاعلوا إخواني مع هذا الدعاء، وليس لقلقة لسان تقتصر على  لفظ دعاء التوبة ، 
 ￯ه، لكن القيمة الكبر هذا في الواقع لا قيمة حقيقية له. نعم، قد يؤجر بمقدار التوجّ
ينبّه العبد  في تفاعل الإنسان مع المعاني التي ينبه عليها الإمام والتزامها ، إن االله تعالى 
م بما  بّئكُ نَ كم...)) شئتم أم أبيتم ((..فنُ عُ دّ أن يكون إليّ ((إلينا مرجِ على أنّ مصيره لابُ
ون))(١) ولا تخفى على االله تعالى خافية، االله تبارك وتعالى لا يستعجل بعجلة  لُ كنتُم تعمَ

١-يونس: ٢٣.

ية الى  اه الصحيح، والبوصلة المؤدّ ة الأطهار(عليهم السلام) منّا أن ننتبه على الاتجّ الأئمّ ١٤٦



العباد، يُعطي الإنسان مجالاً واسعاً كبيراً، ويوم القيامة عندما نَفِد على االله تبارك وتعالى 
ته دامغة علينا، ألم أفعل  قبل منّا، بأيّ شيء نعتذر الله تعالى؟ ستكون حجّ لا نجد اعتذاراً يُ
ر ونقول: نعم. وما دمنا في الدنيا -إخواني  كذا بك؟ ألم أفعل كذا؟ ألم أفعل؟ نبدأ نتذكّ
– فلنستثمر الفرصة فلا يعلم الإنسان بأيّ حالة سيحلّ عليه الموت، هل يوجد منّا أحد 
الآن يجزم أنّ الموت سيحلّ عليه في اليوم الفلاني، هل هو يمكن أن يعيش بعد لحظات 
شيء  أمام  وإنّما  دة  متعدّ خيارات  أمام  لسنا  نحن  فإذن  يمكن،  لا  ساعة،  أو  دقائق  أو 
دّ أن نواجهه بثبات وثقة باالله تبارك وتعالى، إنّنا تحت محطّ ونظر عين االله تبارك  واحد لابُ
ا ننام فمن ينم لم ينم عنه االله، االله تعالى لا تخفى عليه لا ينام ولا يعجزه  وتعالى، إذا كنّ
اد  يُعطينا هذه الجوهرة، أنتم يا معاشر الناس كيف تتعاملون؟  شيء، الإمام السجّ
فيه، ووقت  لوا  تأمّ ، والراحة لها وقت، عندكم وقت  له وقت  المعاش  عندكم وقت؟ 
كونوا فيه عباداً ابحثوا عن رضا االله تعالى، الإمام في هذا الدعاء   بعد أن -كما قلنا- 
تْهُ  ادَ ، وَ قَ نُوبِ ي الذُّ يْدِ تْهُ أَ لَ اوَ نْ تَدَ امُ مَ قَ ا مَ ذَ حمد االله تبارك وتعالى وأثنى عليه، قال: ((هَ

يطا)). رِ فْ تَ بِهِ تَ رْ ماَّ أَمَ َ عَ صرَّ قَ ، فَ انُ يْطَ يْهِ الشَّ لَ ذَ عَ وَ تَحْ ايَا، وَ اسْ طَ َ ةُ الخْ مَّ أَزِ

يقول:  أنفسنا،  نتعايشه في  الذي  الواقع  البليغ عن     الإمام  تعبير  لاحظوا 
نُوبِ  )) فتعبير الإمام أنّ الذنوب لها أيدٍ نوعٌ من أنواع  ي الذُّ يْدِ تْهُ أَ لَ اوَ نْ تَدَ امُ مَ قَ ا مَ ذَ ((هَ
يقتضي  االله  إلى  التوبة  مقام  إن  ؟   الإمام يبينّ  أن  يريد  ماذا  الاستعارات،  البلاغة في 
ذلك؟  يعني  ماذا  وتعالى  تبارك  االله  أمام  يعترف  عندما  والإنسان  بالذنب،  الاعتراف 
لع،  مطّ تعالى  االله  نعترف  لم  أم  اعترفنا  لأنّنا  االله،  أمام  للإنسان  طيّبة  بداية  الاعتراف 
الاعتراف يكشف حقيقةً أمامك وأمامي ، لكن أمام االله اعترفنا أم لم نعترف فاالله تعالى 
لع، لكن عندما يعترف الإنسان أمام االله فهذه بداية طيبة، يعني يا ربّ العالمين  هو المطّ
تْهُ  لَ اوَ نْ تَدَ امُ مَ قَ ا مَ ذَ ه رحمة، أنا أعترف حتى أبدأ من جديد، يقول الإمام: ((هَ يا من كلّ
نُوبِ )) يعني أنا كنتُ دائماً من ذنبٍ الى آخر، لا أفرغ من ذنب حتى يستلمني  ي الذُّ يْدِ أَ
ذنبٌ آخر، فأفرغ منه ويستلمني ذنبٌ آخر، كما تكون الكرة بين صبيان تتقاذفها أيديهم، 

تْهُ  ادَ ، وَ قَ نُوبِ ي الذُّ يْدِ تْهُ أَ لَ اوَ نْ تَدَ امُ مَ قَ ا مَ ذَ ١٤٧حمد االله تبارك وتعالى وأثنى عليه، قال: ((هَ

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



العبد  من  الاعتراف  وهذا   (( نُوبِ الذُّ ي  يْدِ أَ تْهُ  لَ اوَ تَدَ نْ  مَ امُ  قَ مَ ا  ذَ (( هَ المداولة  هي  هذه 
ل الإنسان حقيقة أعماله  ية، عندما يتأمّ أمام االله تبارك وتعالى -كما قلنا- هي حالة صحّ
 ￯م أعمارنا على أعمالنا ، ونر في الدنيا ومقامه فإنه يحتاج فيها إلى العقل الرياضي، لنقسّ
م بين عملٍ  قسّ أعمار العمل، وأعمار الراحة ،وأعمار النوم ، وأعمار العمل أيضاً عندما تُ
كان الله وعملٍ كانت تتقاذفنا فيه أيدي الذنوب، ماذا يبقى لنا؟ واقعاً الإنسان غافل، 
د أن يلتفت ير￯ هناك حقائق مرعبة في حياة كلٍّ منّا، القيمة الحقيقية للإنسان كما  بمجرّ
ن ))(١)، إذا كنّا نائمين فماذا نُحسن؟ إذا  سِ ْ ا يحُ ئٍ مَ رِ لّ ِامْ ةُ كُ يقول أمير المؤمنين : ((قِيمَ
كنّا بين ذنبٍ وآخر ماذا نُحسن؟ إذا كنّا نعمل عملاً صالحاً ما أدرانا أنّنا سنختم أعمارنا 
بهذا العمل؟ كم من شخصٍ عمل عملاً صالحاً لكنّه بعد ذلك انقلب على عقبيه، فخسر 
داً ؛لكنّها ليست  ، التربية ليست أمراً معقّ الدنيا والآخرة . هذا الاعتراف -إخواني - مربيّ
يلعب  الإنسان  أن  المعقول  غير  من  ه،  وتوجّ مجاهدة  الى  تحتاج  قطعاً  أيضاً،  سهلاً  أمراً 
ويغفل دائماً لا يكترث على أمل أن يكبر ثمّ يتوب، على أمل أن أخلص من هذا الأمر 
ك ساكناً،  امة الى أن يأتيه الأجل، وهو لا يستطيع أن يحرّ ه، ويبقى في هذه الدوّ ثمّ أتوجّ
ات ))(٢)  وَ هَ ارُ بِالشَّ تِ النَّ فَّ هِ وَ حُ ارِ َكَ ةُ بِالمْ نَّ َ تِ الجْ فَّ اً ، ((حُ اً صعب جدّ نا أخرويّ عُ ضْ واقعاً وَ
الإنسان لو تُعرض عليه شهوة تجده يقفز ويركض لها، يعبرّ الإمام عن ذلك في دعاء أبي 
الروعة،  منتهى  تعبيرٌ في  شا))  الرُّ الذي أعطى على معاصي الجليل  ((أنا  فيقول:  حمزة  
ى ))(٣)، والإنسان يمشي الآن  عَ ا أَسْ يْهَ إِلَ تُ  جْ رَ ا خَ َ تُ بهِ ْ ينَ بُشرِّ ي حِ نَا الَّذِ ثم يقول: ((أَ
، فيقبل على ذنب ويُعطي مالاً حتى يُذنب، ،  سريعاً ، ما وراءك؟ يقول: عندي أمرٌ مهمّ
ثم بعد ذلك يلتفت ماذا فعلت؟ إخواني نحن الآن في عصر التكنولوجيا ، حقيقةً بعض 
الذنوب قد تأخذ مساحةً أكبر من السابق؛ لأنّ الإنسان من الممكن أن يكتب فيفتري 
أنّه لم يرتح له، فيحاول أن يسقط شخصيته، فإذا كتب  د  و يكذب على شخص بمجرّ
له أصل،  ليس  الموضوع  يتوب، لأني وجدت هذا  بعد ذلك  ثم  اء،  القرّ تلاقفته عيونُ 

١-تحف العقول: ٢٠١.
ام : ١٩٠/١. ٢- مجموعة ورّ

٣-البلد الامين والدرع الحصين: ٢٠٩.

ويغفل دائماً لا يكترث على أمل أن يكبر ثمّ يتوب، على أمل أن أخلص من هذا الأمر  ١٤٨



لكن كم قرأ ما كتبت ، وما حال هذه الشخصية التي حاولت أن تنال منها؟ يوم القيامة 
))(١)، الإمام هنا  ولُونَ ئُ سْ م مَّ ُ مْ  إِنهَّ وهُ قِفُ بأيّ ذنبٍ ستأتي االله تبارك وتعالى؟ ،يقول: ((وَ
ر أنّ الذنب يقتصر على الكبائر  )) لا تتصوّ نُوبِ ي الذُّ يْدِ تْهُ أَ لَ اوَ نْ تَدَ امُ مَ قَ ا مَ ذَ يقول ((هَ
ل ستجد أنّ أوزاراً حملتها على ظهرك، فالذنب ليس خمراً أو  الظاهرة كشرب الخمر ، تأمّ
دّ أن يلتفت  فاحشةً فقط، لا تنحصر الذنوب في ذلك؟ هناك ذنوب تنهدّ لها الجبال، لابُ
 ، نُوبِ الذُّ ي  يْدِ أَ تْهُ  لَ اوَ تَدَ نْ  مَ امُ  قَ مَ ا  ذَ ((هَ التعبير  لاحظوا  (تداولته)  يقول  لها،  الإنسان 
هها،  لتوجّ الناقة  به  يسحب  ما  الناقة  زمام  الزمام،  :جمع  ة  أزمّ ايَا))  طَ َ الخْ ةُ  مَّ أَزِ هُ  تْ ادَ قَ وَ
ة  أزمّ الذنوب وقادته  أيدي  تداولته  مقام من  المقام  يقول: هذا  التوجيه،  مقود  فالزمام 
الخطايا، فإذا أخذ الإنسان يسرق ويكذب وينتهك وهو غافل عن هذه الذنوب، يبدأ 

د على الذنوب، فيصبح منقادا يوجهه زمام الخطايا. الإنسان بالتعوّ

ا  ها تلتفت الى اللّسان كأنهّ ذكرنا فيما سبق مضمون روايات تقول إنّ الجوارح كلّ
تك» -كما نقول-، هذا اللّسان اعصمه تريّث ولا تنطق بشيء ،  تستغيث به «نحن بذمّ
نحن مأمورون إذا رأينا شيئاً نستره ولسنا مأمورين إذا لم نرَ شيئاً نعلنه، بعض الروايات 
الشريفة تشير الى الجار السوء، بأنه إذا رأ￯ حسنةً أخفاها وإذا رأ￯ سيئةً أذاعها، وهذا 
ة الأطهار(عليهم السلام)  خلاف الأدب إخواني، الأدب مع االله تبارك وتعالى والأئمّ
الطريق  وهذا  مستقيم،  طريق  وفيها  واضح  نسق  فيها  البيت  أهل  مدرسة  ذلك،  غير 
ي  أَيْدِ تْهُ  لَ اوَ تَدَ نْ  مَ امُ  قَ مَ ا  ذَ ((هَ وتعالى  تبارك  االله  الى  يوصل  أن  دّ  لابُ بالنتيجة  المستقيم 
ذَ  وَ تَحْ ان )) لاحظوا هذا التعبير (اسْ يْطَ يْهِ الشَّ لَ ذَ عَ وَ تَحْ اسْ ايَا، وَ طَ َ ةُ الخْ مَّ هُ أَزِ تْ ادَ قَ ، وَ نُوبِ الذُّ
ان) صار هذا المذنب تحت يد الشيطان؛ فاستحوذ وسيطر عليه بحيث بدأ  يْطَ يْهِ الشَّ لَ عَ
هه بهذه الوجهة أو تلك، هذه هي حقيقة الإنسان المذنب، لعلّك تقول كيف؟ اختبر  يوجّ
، لو ندخل الآن جميعاً في تجربةٍ يوميّة أنا وأنتم  اً آخرين أو اختبر نفسك وكنْ موضوعيّ
اول أن يراقب كلّ فعلٍ  ، نبدأ من الغد ، وكلٌّ منّا يضع دفتراً صغيراً وقلماً في جيبه، ويحُ
ما  نفسه  وبين  بينه  ل  ويسجّ  ، سوءً كان  إن  عليه  د  تعوّ عماّ  يخرج  أن  اول  يحُ أفعاله،  من 

١- الصافات:٢٤.

ا  ها تلتفت الى اللّسان كأنهّ ذكرنا فيما سبق مضمون روايات تقول إنّ الجوارح كلّ
١٤٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



وإذا  الذنب،  هذا  ل  يسجّ الناس،  أعراض  على  ه  وتفكّ السوق  في  جلس  فإذا  ارتكب، 
ل،  ل ذلك ، وإذا باع ولم ينصفْ المشتري يسجّ مة يسجّ مشى في السوق ونظر نظرةً محرّ
ينام  أن  قبل  عمل،  ماذا  اليوم  في  صي  يحُ يبدأ  ثمّ  ل،  يسجّ طيّب  غير  بكلامٍ  م  تكلّ وإذا  
الآخرة  فهناك   ، مثلاً يطلبهم  الذين  للناس  دفتراً  يعمل  كما  هذا  الحساب  دفتر  يخرج 
، ماذا سير￯؟ ذنبٌ واحد جيّد، في السنّة  تطلبني أيضاً ،يخرج دفتر الحساب هذا ويعدّ
ثلاثمائة وستون ذنباً إذا كان ذنباً واحداً، بعض الذنوب فيها مشاكل تحدث أمام عشرة 
أو عشرين من الناس ونلت من فلان، وهؤلاء سمعوه وذهبوا الى مجالسهم وبعضهم 
سب هذا ؟ كيف يتعامل الإنسان مع  ثوا بها، كم ذنباً يحُ سافر الى بلادٍ بعيدة وأيضاً تحدّ
دين على شيء  ما مشى العمر بنا وكنّا متعوّ د على الشيء وكلّ االله تعالى خصوصاً الذي تعوّ
ل بل يجب  صرنا أكثر لصوقاً به؛ لذلك إخواني التوبة فقهاً وأخلاقاً لا يُستحسن أن تؤجّ
أن تكون التوبة فوراً، قد لا يلتفت الإنسان، فيقول: الحمد الله ليس عندي ذنوب ،هكذا 
ق، لو تحسب الأمور حساباً جيداً كما تقول أنا لست  نسمع كثيراً من الناس، ، لكنه لم يدقّ
نْ من أحد ولم تقترضْ كذا فتعرف،  مطلوب الى الآخرين، من أين علمت؟ لأنّه لم تستدِ
حتى  الوضوح  بهذا  يكون  أن  دّ  لابُ الآخرة  حساب  دفتر  أيضاً  واضح،  حسابك  دفتر 
تصل الى هذه النتيجة، إذن- إخواني- نحن في مشكلةٍ حقيقيّة ، وهذه المشكلة يُمكن 
وا من االله الى االله تعالى، الجنّة الله والنارُ الله نفرّ من هذه  ها بالرجوع الى االله تعالى، فرّ حلّ
اً  دّ أن نعترف ونتهيّأ نفسيّ الى هذه، والإمام  يريد أن يربّينا في هذا الدعاء، يقول: لابُ
لقبول الرحمة ؛لأنّنا عندما نعترف ، ماذا نريد بعد ذلك؟ في الدعاء الشريف نحتاج شيئاً 
دّ  من االله تعالى، طبعاً نحن دائماً في حاجة الى االله ، لكن نريد أن نخضع أنفسنا لذلك ، لابُ
ِي  ق الى االله تعالى، االله تعالى رحيم، االله تعالى واسع المغفرة ، في بعض الأدعية ((إِلهَ أن نتملّ
انيِ  عَ دْ دَ قَ ابِكَ فَ قَ يمُ عِ ظِ ارِ عَ انيِ إِلىَ النَّ عَ ك))(١)،(( إِنْ دَ وِ فْ تُكَ بِعَ ذْ مِي أَخَ رْ نِي بِجُ تَ ذْ إِنْ أَخَ

ابِك   ))(٢).   يلُ ثَوَ زِ ةِ جَ نَّ َ إِلىَ الجْ

١-إقبال الأعمال:  ٦٨٦/٢. 
٢- م. ن: ٦٨٧/٢.

ق، لو تحسب الأمور حساباً جيداً كما تقول أنا لست  نسمع كثيراً من الناس، ، لكنه لم يدقّ ١٥٠



ق ،أجعل الرحمة الإلهية تسبق غضبي، إلهي إنّك تجد غيري   هذا نوع من التملّ
وهي  الأولى  الخطوة  نخطو  أن  دّ  لابُ يرحمني،  غيرك  أجد  لا  أنا  واقعاً  لكن  به،  تعذّ من 
عليّ  واستحوذ  الخطايا  ة  أزمّ وقادتني  الذنوب  أيدي  تداولتني  مذنب  بأني  الاعتراف، 

دّ أن أتوب. ئاً ، فلابُ فاً سيّ فت تصرّ الشيطان، وتصرّ

، فإذا قصر الإنسان في هذا،  يطا)) تفريطاً : تضييعاً رِ فْ تَ بِهِ تَ رْ ماَّ أَمَ َ عَ صرَّ قَ  ((فَ
ثم في أمر آخر وأمر ثالث ،فإنه سيمر بحالة الابتعاد والنكوص عن االله تبارك وتعالى، 
يرا))(١) الأصحّ نسخةً (تعزيراً)، يعني بتعبير آخر وقع في  رِ نْهُ تَغْ يْتَ عَ َ ا نهَ ى مَ اطَ تَعَ ((وَ
لِ  اهِ َ الجْ كَ  ..)) الإمام:  دعاء  في  كما  فأصبح  الخسارة،  موطن  في  فأصبح  كة  لَ وهَ ورطة 
جاهل،  كأنّني  الأعمال  هذه  عملت  إذا  لكن  يقدر  االله  أنّ  عالمٌ  هو  يْه ..))  لَ عَ تِكَ  رَ دْ بِقُ
النتيجة واحدة، كأنّني جاهل بقدرتك عليّ ؛لأنيّ لو كنت ملتفتاً الى أنّك يمكن أن تفعل 
أنا لست  الجاهل،  كأنّني في غفلة، فحالي حال  لكنّني  عملته   ، ما عملت  تفعل  ما  بي 
انِك  سَ لَ إِحْ رِ فَضْ ُنْكِ المْ ، أَوْ كَ يْهِ لَ تِكَ عَ رَ دْ لِ بِقُ اهِ َ الجْ ، أعلم أنّ االله تعالى يقدر لكن (( كَ جاهلاً
تَه   رْ ثَّ ي كَ لِيلُ الَّذِ قَ نَا الْ أَ يْه  )) إحسان االله تبارك وتعالى، الإمام يقول في دعاءٍ آخر: ((وَ إِلَ
تَه )) وهذه المقارنات بيني وبين رحمة االله  يْ وَّ ي قَ يفُ الَّذِ عِ نَا الضَّ أَ تَه  وَ مْ لَّ ي عَ لُ الَّذِ اهِ َ نَا الجْ أَ ُوَ
تعالى لا تنتهي، فأيّ إحسانٍ أفضل من ذلك؟ االله تعالى هدانا، االله أوجدنا من عالم العدم 
حمات ثم نُنكر بعد ذلك ، والغريب فينا – الى عالم الوجود، االله تعالى أفاض علينا هذه الرّ

، االله هو الرازق  إخواني- أنّ االله تعالى هو الرازق والعبادة لغيره، هذا شيءٌ غريب حقيقةً
ح بأذيال الشيطان، نعبد الشيطان، نبتعد عن االله تعالى، االله لا  ،هو المُعطي ،ونحن نتمسّ
، االله عندما يُعطينا فذاك رحمة منه ، عادته الإحسان الى المسيئين، االله تعالى  يريد منّا شيئاً
عادته أن يعطي، لكن المشكلة فينا نحن الذين لا نعرف كيف نتعامل مع رزق االله تعالى، 
له الأرض من طغيانه، إذا مشى كأنّه شيءٌ آخر يختلف عن الآخرين،  تجد إنسانا لا تتحمّ
ا مفخرة. إذا  ينظر الى الآخرين نظرة ازدراء واحتقار، لماذا؟ لأنّه يملك أشياء يعتقد أنهّ
د أن  َ بمرض تجده يَعود، إلهي أرجوك افسح لي المجال لأكوننّ من الصالحين، بمجرّ ابتُليِ

١- الصحيفة السجادية: ١٤٠.

أنا لست  الجاهل،  كأنّني في غفلة، فحالي حال  لكنّني  عملته   ، ما عملت  تفعل  ما  بي 
١٥١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



–للأسف-، االله  نعم عليه يرجع أكثر ممّا سبق، هذه طريقة بني آدم  االله تعالى يُعطيه ويُ
تعالى عادته الإحسان الى المسيئين، االله تعالى لا يعجزه الفوت، ينتقم منّا إن أسأنا، لكن 

. ليس كما نريد نحن، ولعلّ القرآن الكريم مشفوع ومملوء بقصص تجعل الإنسان يهتزّ

مع  نبقى  –إخواني-  كلٍّ  على  العاقبة،  من سوء  وإيّاكم  يرنا  يجُ أن  االله  نسأل 
الإمام  في ضيافته فيما يأتي إن أبقانا االله تعالى، سائلين االله بمحمد وآله ،وبمن نحن 
من  ويجعلنا  بالتوبة  وعليكم  علينا  يمنّ  أن    الحسين الإمام  الشريف  مرقده  قرب 
اب يعني كثير التوبة من صيغة المبالغة- نسأله تبارك وتعالى  ابين -التوّ التائبين بل من التوّ
اب صفة  اب علينا، أي يقبل التوبة، فالتوّ ابين، ويكون االله تعالى هو التوّ أن نكون من التوّ
للعبد بأن يتوب ، وصفة واسم من أسماء االله تعالى، بأن يقبل التوبة، وحقيقةً إذا وصلنا 
ا  أمّ الفوز،  اليوم الذي تكون فيه وجوه ضاحكة ذلك هو  الدار الآخرة ذلك  الى تلك 
تعالى  االله  نسأل  بعده خسران.  وما  فهذا الخسران  باالله-  كان في الأخر￯ -والعياذ  إذا 
ف علينا بصالح الأعمال والقبول، وآخر دعوانا أن  أن تشملنا وإيّاكم رحمته ، وأن يتلطّ

الحمد الله ربّ العالمين ، وصلىّ االله على محمد وآله الطيّبين الطاهرين.

 

تعالى  االله  نسأل  بعده خسران.  وما  فهذا الخسران  باالله-  كان في الأخر￯ -والعياذ  إذا 
١٥٢



الجمعة ٨ جماد￯ الآخرة ١٤٣٧ هـ 
الموافق ١٨ آذار ٢٠١٦ م .

نصّ الخطبة الثانية

إخوتي أخواتي في هذه الخطبة نقرأ فقراتٍ ممّا كتبه الإمام أمير المؤمنين علي بن 
ه مصر  أبي طالب   الى اثنين من ولاته، فقد كتب الى مالك الأشتر -رحمه االله- لما ولاّ
ةِ إِلاَّ  لاَ ورِ الْوُ مُ ى مِنْ أُ بْقَ يْسَ يَ لَ يصفُ فيها حال الولاة الحاكمين على الناس، فقال: (( وَ
دَّ  بُ لاَ الُ فَ وَ مْ َ ا الأْ مَّ أَ ةً فَ بِيحَ انَتْ أَوْ قَ ةً كَ نَ سَ مْ حَ هِ آثَارِ ِمْ وَ تهِ يرَ ونَ إِلاَّ بِسِ رُ كَ ذْ وا يُ يْسُ لَ مْ وَ هُ رُ كْ ذِ
لىَ  ةً عَ َ سرْ ونُ حَ تَكُ ا فَ يْهَ لَ أْتيِ عَ رِ تَ هْ ائِبِ الدَّ ةٍ مِنْ نَوَ ائِبَ ِهِ لِنَ يرْ ا لِغَ هَ عُ ونَ نَفْ يَكُ ا فَ يْهَ لَ تَى عَ ؤْ أَنْ يُ
رْ  انْظُ لِكَ فَ َ ذَ ولِ بَينْ قُ يَاعَ الْعُ ضَ ةِ وَ اءَ ِسَ الإْ انِ وَ سَ ِحْ اقِبَ الإْ وَ رِفَ عَ بَبْتَ أَنْ تَعْ إِنْ أَحْ ا وَ لِهَ أَهْ
فيِ  نَتْ  سُ حَ َّن  ممِ داً  أَحَ مْ  نْهُ مِ ِدُ  تجَ لْ  هَ فَ مْ  هِ ارِ َ شرِ وَ ةِ  لاَ الْوُ ِي  الحِ صَ مِنْ  ضىَ  مَ نْ  مَ ورِ  مُ أُ فيِ 
ةِ  دَّ شِ لِكَ فيِ  ذَ بِهِ   َّ أَضرَ هِ  سِ نَفْ قِّ  حَ اءِ  طَ بِإِعْ تْ  خَ سَ وَ هُ  تُ ونَ ئُ مَ مْ  يْهِ لَ عَ تْ  فَّ خَ وَ هُ  تُ يرَ سِ النَّاسِ 
تْ فيِ النَّاسِ  اءَ َّنْ سَ داً ممِ ِدُ أَحَ لْ تجَ هِ فيِ النَّاسِ أَوْ هَ رِ كْ نِ ذِ سْ نِهِ أَوْ فيِ حُ اتِ بَدَ هِ أَوْ فيِ لَذَّ كِ لْ مُ
مِنَ  يْهِ  لَ عَ لَ  خَ دَ ا  مَ ثْلُ  مِ هِ  كِ لْ مُ زِّ فيِ  الْعِ مِنَ  لِكَ  بِذَ هُ  لَ انَ  كَ هُ  تُ ونَ ئُ مَ مْ  يْهِ لَ عَ تْ  تَدَّ اشْ وَ هُ  تُ يرَ سِ
عُ مِنَ  مَ ْ ا تجَ رْ إِلىَ مَ نِ انْظُ لَكِ الِ وَ وَ مْ َ عُ مِنَ الأْ مَ ْ ا تجَ رْ إِلىَ مَ نْظُ لاَ تَ تِهِ فَ رَ آخِ يَاهُ وَ نْ صِ بِهِ فيِ دُ النَّقْ

ان  ))(١). عَ نَ مُ سِ ُحْ إِنَّ المْ نَاتِ فَ سَ َ لُ مِنَ الحْ مَ تَعْ اتِ وَ َ يرْ َ الخْ

ه مصر، فقال: وكتب   الى محمد بن أبي بكر لما ولاّ

لىَ  افَ عَ َ أَنْ تخَ وقٌ  قُ ْ أَنْتَ محَ َ وَ  لَ مِصرْ أَهْ سيِ  نَفْ نَادِي فيِ  أَجْ مَ  ظَ أَعْ يْتُكَ  لَّ ((أَنيِّ وَ

١- دعائم الإسلام  ابن حيون، نعمان بن محمد المغربي٣٦٣هـ، مؤسسة آل البيت عليهم السلام ، قم: ٣٦٤/١.

ةِ إِلاَّ  لاَ ورِ الْوُ مُ ى مِنْ أُ بْقَ يْسَ يَ لَ يصفُ فيها حال الولاة الحاكمين على الناس، فقال: (( وَ

١٥٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



تَ أَنْ لاَ  عْ تَطَ إِنِ اسْ ارِ فَ ةٌ مِنَ النَّهَ اعَ نْ لَكَ إِلاَّ سَ ْ يَكُ ينِكَ وَ إِنْ لمَ لىَ دِ رَ فِيهِ عَ ذَ ْ كَ وَ أَنْ تحَ سِ نَفْ
لَفٌ مِنَ  ْ ءٍ خَ ِهِ وَ لاَ فيِ شيَ يرْ فاً مِنْ غَ لَ إِنَّ فيِ االلهِ خَ لْ فَ عَ افْ هِ فَ قِ لْ دٍ مِنْ خَ ا أَحَ بَّكَ بِرِضَ طَ رَ خِ تُسْ
انَتَكَ وَ  مْ بِطَ هُ لْ عَ نْكَ وَ اجْ مْ مِ ُ بهْ رِّ ِ وَ قَ يرْ َ لِ الخْ هْ َ يْهِ وَ لِنْ لأِ لىَ يَدَ ذْ عَ ِ وَ خُ المِ لىَ الظَّ دْ عَ دُ االلهِ اشْ
هُ  رَ ا تَكْ مْ مَ ُ هْ لهَ رَ يْتِكَ وَ اكْ لِ بَ كَ وأَهْ سِ ِبُّ لِنَفْ ا تحُ تِكَ مَ يَّ عِ ةِ رَ امَّ بَّ لِعَ انَك ))(١) ، ((وأَحِ وَ إِخْ
قِّ  َ اتِ إِلىَ الحْ رَ مَ ضِ الْغَ تَكَ وَ خُ يَّ عِ لِحْ رَ نْدَ االلهِ وَ أَصْ ةَ عِ جَّ ُ مِ الحْ يْتِكَ وَ الْزَ لِ بَ كَ وَ أَهْ سِ لِنَفْ
لْ  عَ اجْ وَ كَ  ارَ تَشَ اسْ ا  إِذَ لِمِ  ُسْ المْ ءِ  رْ مَ لِلْ حْ  انْصَ وَ كَ  هَ جْ وَ أَقِمْ  وَ ئِمٍ  لاَ ةَ  مَ لَوْ االلهِ  َفْ فيِ  تخَ ولاَ 

م ...))(٢). هِ يدِ بَعِ ينَ وَ لِمِ ُسْ يبِ المْ رِ ةً لِقَ وَ كَ أُسْ سَ نَفْ

صلوات وسلامه عليك يا مولاي يا ابا الحسن، والحمد الله رب العالمين.

 

١- شرح نهج اليلاغة: ٦٧/٦.
٢- م. ن : ٧٢/٦.

١٥٤



الجمعة ١٥ جماد￯ الآخرة ١٤٣٧ هـ
الموافق ٢٥ آذار ٢٠١٦ م

. بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائيّ
نصّ الخطبة الأولى

العظماء  وساد  ه،  بعزّ الأرباب  واستعبَدَ  بقدرته،  الملوك  ملك  الذي  الله  الحمد 
برحمته،  شيء  كلّ  ووسع  بقهره،  الجبابرة  وأباد  بسلطانه،  السلطان  أهل  وعلا  بجوده، 
أنّ  وأشهد  السماء،  رافع  الدعاء  مجيب  له،  شريك  لا  وحده  االله  إلاّ  إله  لا  أن  وأشهد 
بنوره  وأبان  الدليل،  بقرآنه  أوضح  الذي  ورسوله  عبده  وآله)  عليه  االله  محمداً(صلىّ 

السبيل، صلىّ االله عليه وعلى آله شموس الإمامة ومعادن الكرامة.

بتقو￯ االله تعالى، وأكثروا   أوصيكم عباد االله تعالى وقبل ذلك أوصي نفسي 
 ￯التقو والتزموا  الخير،  من  دوا  ،وتزوّ البرّ  من  الجمعة-  -يوم  المبارك  اليوم  هذا  في 
فقرائكم  ،وبالصدقة على  بمواساة ضعفائكم  اليه  بوا  وتقرّ بالدعاء،  االله  الى  ،واجأروا 
الحديث  في  ورد  فقد  جمعتكم،  وحضور  المساجد  الى  روا  وبكّ لأرحامكم،  لة  ،وبالصّ
تَّحُ  فَ تُ لَ ءِ  ماَ السَّ ابَ  بْوَ أَ إِنَّ  وَ  ، ةِ عَ مُ ُ الجْ إِلىَ  مْ  بْقِكُ سَ رِ  دْ قَ لى   عَ ةِ  نَّ َ الجْ إِلىَ  ونَ  ابَقُ تَسَ تَ مْ  إِنَّكُ ((وَ
،وتناصروا في سبيله  وتواصوا في مرضاته  االله  (١)، وتحابّوا في  بَاد))  الْعِ لِ  ماَ أَعْ ودِ  عُ لِصُ

،وتآزروا على إحياء دينه، تنالوا بذلك سعادة الدنيا وكمال الدين.

١- الكافي: ٤٤٩/٦.

١٥٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ا الإخوة والأخوات سلامٌ عليكم جميعاً من ربّ رحيم غفور ورحمة منه   أيهّ
وبركات.

والمخالطة  المعاشرة  قواعد  فيه  بينّ  الذي    اد السجّ الإمام  دعاء  في  زلنا  ما 
هذه  أنّ  نّا  وبيّ البيت،  أهل  بحقّ  يعتقدون  الذين  وأوليائه  وجيرانه،  المؤمن  الفرد  بين 
مَ بتطبيقها لأمكن ضمان السعادة  زِ القواعد الاجتماعية قواعد المعاشرة الاجتماعية لو التُ
مع  تعاملنا  في  الأخلاقية  المعاشرة  قواعد  مبيناً    فقال والمجتمع،  للفرد  والاستقرار 
فقال:  لأعدائهم،  والمنابذين  البيت  أهل  بحقّ  العارفين  الموالي  مع  ،وتعاملنا  الجيران 
((واجعلني اللهمّ أجزي بالإحسان مسيئهم، وأعرض بالتجاوز عن ظالمهم)) ووصلنا 
تهم،  تهم، وأتولىّ بالبرّ عامّ الى القواعد الأخلاقية الآتية: ((وأستعمل حسن الظنّ في كافّ
، وألين جانبي لهم تواضعاً)) الى آخر هذه الفقرة من الدعاء،  ةً وأغضّ بصري عنهم عفّ
 ، ة ألا وهي حسن الظنّ ونحن نتناول في هذه الخطبة قاعدة واحدة من هذه القواعد المهمّ
تهم ، أي:  تهم)) يعني أعمل بحسن الظنّ في كافّ قال: ((وأستعمل حسن الظنّ في كافّ
ا الإخوة والأخوات حتى نصل الى تطبيق هذه القاعدة الأخلاقية، وهي  في جميعهم . أيهّ
؟ الحالة الغالبة عندنا  دّ أن نعرف ما هو الضدّ ، لابُ اً على حسن الظنّ أن يكون تعاملنا مبنيّ
ي الى الكثير  هي سوء الظنّ ، هذه الرذيلة الأخلاقية الفتّاكة في الفرد والمجتمع التي تؤدّ
مات فلنلتفت اليها، فما أسباب سوء الظنّ ؟ ما  من الجرائم والوقوع في الكثير من المحرّ
؟ لنصل الى تطبيق هذه القاعدة الأخلاقية  أنواعه ومراتبه؟ كيف نتخلّص من سوء الظنّ
الآن  أذكر  تهم))،  كافّ في  الظنّ  حسن  ((وأستعمل  بقوله:    الإمام اليها  دعانا  التي 

ض الى هذه التفاصيل. مة ، بعد ذلك نتعرّ مقدّ

ا الإخوة والأخوات ، نلاحظ في كثيرٍ من الأحيان أن طبيعة تعامل بعضنا  أيهّ
مع بعض قائم على سوء الظن ، فنحكم على الشخصٍ عندما يصدر منه كلام أو فعل 
رات والأوهام والتخيّلات والتحليل  ف بحكمٍ معينّ مبنيّ على التصوّ أو سلوك أو تصرّ
 ، ة تخيّلية  متوهمّ أمورٍ  الى  استند  الذي  ء  السيّ الظنّ  أمثلة على هذا  الشخصي، وسنذكر 

 ، ة ألا وهي حسن الظنّ ونحن نتناول في هذه الخطبة قاعدة واحدة من هذه القواعد المهمّ
١٥٦



، أو صدر  ف معينّ ف بتصرّ بينما المطلوب شرعاً وعقلاً أن الإنسان إذا رأ￯ شخصاً تصرّ
منه كلام أو حصل حدث معينّ ،ولا يعلم من الذي ارتكب هذا الحدث، كأن تكون 
عاً على شخصٍ  سرقة مثلاً ولا يعلم من الذي ارتكب هذا الحدث فيحكم مباشرةً متسرّ
أحكامه  في  يستند  الذي  المؤمن  العاقل  الإنسان  بينما  الحدث،  ذلك  ارتكب  بأنّه  معينّ 
، في مثل هذه الحالات لا يخضع لانفعالاته ولا يخضع  القواعد الشرعية والعقلية  الى 
للأوهام والتخمينات والتحليلات الشخصية، وإنّما يتأنّى يتريّث ولا ينفعل، يحاول أن 
يُصدر حكمه على  أن  يمكن  الدليل حينئذٍ  الى  وإذا وصل  ة  والحجّ الدليل  يبحث عن 
لاَ  فاتهم ، كما ورد في الآية القرآنية: ((وَ الآخرين في كلامهم أو في أقوالهم وأفعالهم وتصرّ
 ،(١)(( ولاً ؤُ سْ نْهُ مَ انَ عَ ئِكَ كَ ولَٰ لُّ أُ ادَ كُ ؤَ الْفُ َ وَ الْبَصرَ عَ وَ مْ مٌ إِنَّ السَّ لْ يْسَ لَكَ بِهِ عِ ا لَ فُ مَ تَقْ
الظنون  تتّبع  فلا   ، حكمك  في  به  تقطع  وبرهان  دليل  عليه  لديك  ليس  الذي  الشيء 
والأوهام والتخيّلات والتحليلات الشخصية، ربّما الشيطان في كثير من الأحيان يجد 
مدخلاً في مثل هذه الحالات خصوصاً ؛ إذ يدخل الشيطان في حالة الانفعال والغضب 
ويبدأ بإيقاع هذه التخيّلات والأوهام في عقل الإنسان ليصدر حكماً ، وربّما تصدر منه 
الإنسان  إن  والتخيّلات.  بناءً على هذه الأوهام  ،أو جريمة  ام  اتهّ منه  أو يصدر   ، غيبة 

المؤمن في مثل هذه الحالات يتريّث ويبحث عن الدليل ، ثم بعد ذلك يصدر حكمه.

مة - نبينّ ما يتعلّق بهذه الرذيلة الاجتماعية ،وآثارها على  هنا - بعد هذه المقدّ
ة  وشدّ بصراحة  ونهت   ، الشريفة  والأحاديث  القرآنية  الآيات  بيّنت  والمجتمع،  الفرد 
وا  نِبُ تَ اجْ وا  نُ آمَ ينَ  الَّذِ ا  َ أَيهُّ ا  ((يَ تعالى:  قوله  في  كما  آثار،  من  لها  لما  الأمور  هذه  مثل  عن 
ا))(٢)، كثيراً  ضً بَعْ م  كُ ضُ بَّعْ تَب  يَغْ لاَ  وَ وا  سُ سَّ َ لاَ تجَ وَ إِثْمٌ  نِّ  الظَّ ضَ  بَعْ إِنَّ  نِّ  الظَّ نَ  مِّ ا  ثِيرً كَ
ما يطرق أسماعكم هذا الحديث الشريف: أنّ دم المسلم ،وماله ،وعرضه حرام . وفي 
ظنّ  جعل  المؤمن،  بأخيك  السوء  ظنّ  وهو   ، رابع  أمرٌ  اليه  أضيف  الأحاديث  بعض 
لِمِ  ُسْ مَ مِنَ المْ رَّ الىَ حَ السوء في سياق هذه الأمور الثلاثة كما في هذا الحديث: ((إِنَّ االلهَ تَعَ

١-الاسراء : ٣٦.
٢- الحجرات:١٢.

١٥٧مدخلاً في مثل هذه الحالات خصوصاً ؛ إذ يدخل الشيطان في حالة الانفعال والغضب 

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ءِ))(١) يعني كما جعل الاعتداء على حياة المسلم حراما  وْ نَّ السَّ نَّ بِهِ ظَ أَنْ يُظَ هُ وَ الَ مَ هُ وَ مَ دَ
جعل  السوء،  ظنّ  كذلك  حراما،  المسلم  عرض  وهتك  المسلم،  مال  على  والاعتداء   ،
 ، المال  على  والاعتداء  الإنسان  حياة  على  الاعتداء  الثلاثة:  الأمور  هذه  مع  الأمر  هذا 
والاعتداء على العرض ، ثم يأتي الاعتداء المعنوي، لاحظوا –إخواني- اهتمام الإسلام 
مات، وهو أن  ق من خلال هذه المقدّ بالأمن الاجتماعي والأمن الأخلاقي الذي يتحقّ
نحسن الظنّ بالآخرين عدا في بعض الحالات. نأتي الآن لنلتفت الى الكثير من دقائق 
الأمور،  وكيف أنّه يغيب عنّا ،ونغفل عن كثير من الأمور التي تدخل في سوء الظنّ ، 

. فنذكر أنواع سوء الظنّ ، ومراتب سوء الظنّ

: أن يحصل أمرٌ سيء ولا يُعلم فاعله ، ولكن  ل من أنواع سوء الظنّ النوع الأوّ
الإنسان يحكم على شخص ما بأنّه فعل ذلك الأمر السيء فيظنّ به ظنّ السوء ، وقد يقوده 
ق لا يُعلم من السارق، في  مات، فأحياناً قد يكون هناك مالٌ سرُ هذا الى الوقوع في المحرّ
بعض الأحيان لديك انطباع سيء عن شخص ما كأن يكون هذا الشخص لديه اعتداء 
بأنّه هو  ع وتحكم على ذلك الإنسان  فات سيّئة، فتتسرّ على أموال الآخرين ولديه تصرّ
ا الإخوة والأخوات- أنّه قد يقود هذا الظنّ السيء الى  ق، الخطورة هنا -أيهّ َ الذي سرَ
ع الإنسان فيغتاب هذا الشخص أو يشتكي عليه ، وهذه الشكو￯ قد تقوده الى  أن يتسرّ
ة شهور ، ثم يتبينّ بطلان هذه التهمة، فتكون قد  لماً عدّ السجن وربّما يبقى في السجن ظُ
تّهم الخادم أو الخادمة  . هذا يحصل كثيراً فقد يضيع شيء في البيت فيُ بنيت على سوء الظنّ
، أو يضيع في الدائرة شيء ويتهم أحدهم بأنّه هو الذي أخذ ذلك، وغير ذلك من هذه 
الأمثلة، لذلك فنحن لا نعلم، علم الغيب عند االله تعالى، في كثير من الأحيان ربّما نحكم 
بنسبة ٩٠% أو ٩٩% أنّ فلاناً هو الذي ارتكب هذا الفعل، ولكن يتبينّ أن هذه النسبة 
، إذ يتبينّ أنّ الذي قام بهذا الفعل شخص  نسبة ٩٥% باطلة، ونسبة ٥% تكون هي الحقّ

آخر.

١- بحار الانوار: ٢٠١/٧٢.

ق لا يُعلم من السارق، في  مات، فأحياناً قد يكون هناك مالٌ سرُ هذا الى الوقوع في المحرّ
١٥٨



هُ حسن  بأن يكون هناك فعل ظاهرُ بالنيّة والقصد،  الظنّ  الثاني: إساءة  النوع 
،ويحتمل في النية والمقصد احتمالين: نيّة حسنة أو نيّة سيئة، نضرب مثالاً نر￯ شخصاً 
اً، أي يقوم بالإحسان والبرّ على الناس ، فنظنّ  ق ويفعل فعلاً خيرّ يصليّ ويصوم ويتصدّ
اول أن يحصل على  رائي الناس، أو يحُ أنّ نيّته وقصده وغايته من هذا الفعل الحسن أنّه يُ
مكانة اجتماعية، أو يحاول أن يحصل على منصب أو مال أو غير ذلك من النيات السيئة، 
ليس حسناً، هذا ظنّ سيء  أمرٌ  نيّته وقصده  أنّ  القلوب، ونظنّ  ماذا في  نعلم  نحن لا 

أيضاً، ونرتّب الآثار على هذا الظنّ بالنية والقصد.

النوع الثالث: هو أن يكون الفعل سيئاً في ظاهره ، ويحتمل أنّ قيام هذا الإنسان 
إنساناً في شهر رمضان قد   ￯مثلاً نر ، أو عقلاً غ مقبول شرعاً  الفعل لسببٍ مسوّ بهذا 
أفطر ، وهذا الإفطار لسببٍ مقبول شرعاً كأن يكون مسافراً ،أو مريضاً ،أو لسببٍ آخر، 
فنحن نقول إنّ هذا الإنسان يرتكب المعصية بترك الصوم، صحيح أنه فعل غير مقبول ، 
تمل أن يكون له مسوغ، أو ربّما نر￯ إنساناً مع امرأة أجنبية نظنّ به ظنّ السوء  ولكن يحُ
تمل أن هذه المرأة الأجنبية من محارمه ، قد تكون زوجته أو حتى لو كانت  ، ولكن يحُ
، فنحن نأتي ونتّهمه بأن تكون نيّته  أجنبية ربّما هناك مقصد مقبولٌ شرعاً وعقلاً وعرفاً

نيّة سيّئة. هذه ثلاثة أنواع من سوء الظنّ ، فلنلتفت الى كلّ واحد منها.

ومراتب سوء الظنّ مرتبتان، المرتبة الأولى: هي مرتبة الظنّ النفسي، قد تطرق 
الخلجات   ￯مستو على  قلبه  في  سيئاً  اً  ظنّ فيظنّ  ؛  وخواطر  خلجات  أحيانا  الإنسان 
هذه  على  يعقد  قد  القلب  أن  وهي  هنا،  اسة  الحسّ النقطة  هذه  الى  نلتفت  والخواطر، 
ل هذه الخاطرة والخلجات الى  اً سيئاً بشخصٍ فتتحوّ الخواطر أحياناً، كما لو ظننت ظنّ
ل هذا الظنّ السيء الى فعل وهو  حالة من الكراهية والنفرة وعدم الاحترام ، وقد يتحوّ
ء  بظنّ سيّ تأتينا  ما  كثيراً  الخلجات والخواطر  أن حالة  الحديث  ، ورد في  الأشدّ المرتبة 
على إنسان، وهي حالة لا ينفكّ عنها المؤمن أبداً كما ورد في الحديث، ولكن الحديث 
ل الظنّ السيّئ الى حالة من  اً سيئاً بأخيك المؤمن فلا يتحوّ ينبّه على أنك إذا ظننت ظنّ

فنحن نقول إنّ هذا الإنسان يرتكب المعصية بترك الصوم، صحيح أنه فعل غير مقبول ، 
١٥٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



هِ في حالة الخاطرة والخلجات فقط ،  الحقد والكراهية والنفرة وعدم الاحترام، بل أبقِ
يقول :((ثلاث لا ينفكّ عنها المؤمن..)) وفي بعض الأحاديث: ((ثلاثٌ في المؤمن لا 
تُستحسن)) منها قضيّة الظنّ ، ومنها الحسد ، ومنها الطيرة والتطيرّ :التشاؤم.  كيف 
الى  ل  ويتحوّ الإنسان  داخل  يتفاعل  قد  الظنّ  سوء  لأنّ  ننتبه؛  أن  ؟  هذا  من  نتخلّص 
ام ثم جريمة قتل أحياناً، كما سنذكر بعض الأمثلة، نلتفت هنا الحديث ماذا  غيبة واتهّ
يقول؟ ((...وله منهنّ مخرج –أي الحسد والظنّ والطيرة- فمخرجه من سوء الظنّ أن 
ل سوء الظنّ الذي في قلبك  قه...))(١) ما معنى عدم التحقيق؟ يعني أن لا يتحوّ لا يحقّ
بقي الظن في حالة الخواطر  إلى أن تكره هذا الإنسان أو تعاديه أو تبتعد وتنفر منه ، وإنّما تُ

، ولا تنتقل به الى حالة عقد القلب.

المرتبة الثانية التي هي الأشدّ ، وهي مرتبة سوء الظنّ اللّساني والفعلي، وهو 
ق بالجانب  ل سوء الظنّ الى أن تتّهم هذا الشخص، ومسألة سوء الظنّ لا تتعلّ أن يتحوّ
أحياناً ،فسوء  العبادي والاجتماعي والأخلاقي والسياسي  بالجانب  بل  العبادي فقط، 
ي الى حدوث جرائم وقتل بحقّ  الظن يدخل في هذه المجالات الحياتية كلها، وقد يؤدّ
سوء  هي  الأشد  مرتبته  والبرهان  والحجة  الدليل  على  المبنيّ  غير  الظنّ   ، أشخاص 
ل سوء الظنّ هذا الى فعل ، وهو ما نهت عنه الشريعة  الظنّ اللّساني والفعلي بأن يتحوّ

الإسلامية.

نأتي الآن الى آثار سوء الظنّ ، فنذكر أربعة منها : تخريب العلاقات بين أفراد 
عنهم  تبتعد  الآخرين  بالأشخاص  الظن  تسيء  حين  لأنك   الثقة؛  وفقدان  المجتمع 
فقدان  الى  ي  تؤدّ العلاقات  تخريب  من  الحالة  وهذه   ، بهم  الثقة  فتفقد  منهم  وتخاف 
ل  التعاون والتكاتف والتعاضد بين أفراد المجتمع ،وتنقطع العلاقات فيما بينهم ،وتتحوّ
داء ، وكثيراً ما ينهى الإسلام عن ذلك ويدعو إلى عكس ذلك  العلاقات الى علاقات عِ
والتكاتف  والتقارب  العلاقات  وتقوية  الاحترام  الى  ي  يؤدّ ؛ لأنه  الظنّ  ، وهو حسن 

١-بحار الانوار: ٢٠١/٧٢. 

ق بالجانب  ل سوء الظنّ الى أن تتّهم هذا الشخص، ومسألة سوء الظنّ لا تتعلّ أن يتحوّ
١٦٠



والتعاون بين أفراد المجتمع الذي يحرص عليه الإسلام؛ لذلك ورد في بعض الأحاديث 
ونُه ))(١)، هذا الذي يعيش سوء الظنّ حتّى  ُ نْ لاَ يخَ انَةَ بِمَ يَ ِ دَ الخْ تَقَ هُ اعْ ونُ نُ تْ ظُ اءَ نْ سَ ((مَ
النتيجة، وفي بعض الأحاديث  ي الى هذه  أنّه يخونه، ولذلك يؤدّ يعتقد  الذي لا يخونه 
لِه ))(٢) فقدان الثقة  وءِ فِعْ دٌ لِسُ أَحَ بِهِ  ثِقُ  يَ نِّهِ وَ لاَ  وءِ ظَ دٍ لِسُ بِأَحَ ثِقُ  يَ نْ لاَ  ُّ النَّاسِ مَ ((شرَ

 . هذه إحد￯ نتائج سوء الظنّ

الذي  هذا  والمجتمع،  للفرد  والروحي  النفسي  الهدوء  تدمير  :هو  الثاني  الأثر 
س من الآخرين، لأنّه يُسيء الظنّ بأفعالهم  عنده سوء الظنّ يعيش حالة الخوف والتوجّ
وأهدافهم ومقاصدهم تجاهه، هذه الحالة حينما يعيشها الإنسان فإنه يعيش حالة الهمّ ، 

؟ كيف يتخلّص من نيّات الآخرين وأفعالهم التي بناها على سوء الظنّ

الأثر الثالث : وهو الخطير ، سوء الظنّ قد يقود الى ارتكاب الجرائم خصوصاً 
ق بأمور أخر￯، وأذكر هنا مثالاً نحن  ض، وأحياناً يتعلّ رْ ق بالعِ إذا كان سوء الظنّ يتعلّ
تِلَت،  لماذا؟ لأنّه صدر منها فعلٌ ما ، وهذا الشخص  كثيراً ما يرد الينا أنّ هذه المرأة قُ
فيقوم  بالشرف،  ة  مخلّ جريمة  ارتكبت  ا  أنهّ على  ظنّه  بسوء  بنى  منها  قريب  هو  الذي 
ا ارتكبت فعلاً مشيناً لكنّه  ا بريئة من ذلك الفعل، أو أنهّ يتبينّ أنهّ المرأة ،ثم  بقتل تلك 
سوء  آثار  على  واضح  حادثٌ  هو   - إخواني   - الحادث  هذا  نذكر  القتل،  يستحقّ  لا 
العقلية  الأمراض  لأصحاب  مستشفى  العقليّة،  ات  المصحّ  ￯إحد في  للإنسان،  الظنّ 
دائماً  (منديل)  د كلمة  يردّ د مرضاه فوجد مريضاً  يتفقّ النفسيّ  الطبيب  والمجانين، جاء 
الى  به  يؤتى  أن  الشخص  بهذا   ￯ أدّ الذي  السبب  ما  سأل  حينما  يُعيدها  الكلمة  هذه   ،
د كلمة (منديل)؟ فوجد أنّ هذا الشخص قد قتل زوجته؛ لأنّه  هذه المستشفى وأن يردّ
قنينة عطر، وفيه  فيه  البيت ،ووجد في حقيبة زوجته منديلاً  في يوم من الأيّام جاء الى 
، كيف يتفاعل عندنا؟  ة بالرجال، لاحظوا إخواني هذا سوء الظنّ شيء من الهدايا الخاصّ
عليه  -سيطر  م  فتوهّ بزوجته  الظنّ  أساء  المنفذ؟  هذا  من  الينا  الشيطان  يدخل  وكيف 

١- تصنيف غرر الحكم ودرر الكلم: ٢٦٤.
٢- م. ن: ٢٦٣.

ق بأمور أخر￯، وأذكر هنا مثالاً نحن  ض، وأحياناً يتعلّ رْ ق بالعِ إذا كان سوء الظنّ يتعلّ
١٦١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



الوهم والتخيّلات والشيطان- أنّ هذه الهدية من زوجته لشخصٍ أجنبيّ مرتبطة معه 
ق بعرضه،  بعلاقة غير مشروعة، سيطر عليه الغضب والانفعال، واعتبر هذه قضيّة تتعلّ
حينما سيطر عليه الغضب والانفعال الشديد دخله الشيطان فقام بقتلها بعد ذلك، نقف 
العاقل في مثل هذه الحالة وبقية الحالات؟ عليه  المؤمن  يفعل   النقطة،  ماذا  عند هذه 
ع في الحكم  في كلّ أمرٍ حصل فيه ظنّ وانفعال وسوء ظنّ أن يتريّث ويتأنّى ولا يتسرّ
ة فيما يظنّه فربّما يكون  على الآخرين، وإنّما يتوقّف ليحاول أن يبحث عن الدليل والحجّ
)) فربّما يتبينّ فيما بعد أنّ ظنّه  مٌ لْ يْسَ لَكَ بِهِ عِ ا لَ فُ مَ لاَ تَقْ اً -كما ذكرنا- ((وَ خاطئاً ومتوهمّ
أصلاً مبنيٌّ على تخيّلات وأوهام قد أدخلها الشيطان في روعه، ولا يجعل نفسه خاضعة 
المنديل فوجد  فتح   ، أن هدأ وفحص  بعد  الإنسان  ، هذا  الشديد  والغضب  للانفعال 
العبارة: «هذه هديّتي الى زوجي بمناسبة ذكر￯ عيد ميلاده»،  المنديل هذه  بين طيّات 
ه فحصل الجنون لديه، هذه حادثةٌ واقعيّة،  هل هذا غريب  أصابه وخزُ الضمير وتأنيبُ
عن واقعنا في بعض الأحيان؟ لا، في كثيرٍ من الأحيان قد يُسيء  الزوج الظنّ بزوجته 
من غير أن يبني ذلك الظنّ على دليل أو برهان، أو الزوجة تسيء الظنّ بزوجها أو الأخ 
المؤمن يسيء الظنّ بأخيه المؤمن ويتّهمه في بعض الأفعال التي هو بريء منها، وقد يقود 
هذا الإنسان الذي أُسيء به الظنّ الى السجن ، وقد يقود به ربّما الى القتل أحياناً ،وانتهاك 
ي على الأموال كما يحصل في كثير من الأحيان، لذلك علينا أن نلتفت  الأعراض والتعدّ
ض، كثيراً ما تقتل نساء  رْ ق بالعِ في كلّ هذه الحالات، خصوصاً في هذه الأمور التي تتعلّ
ق والتثبّت أنّ هذه المرأة بريئة ، ماذا سيفعل الإنسان حينئذٍ وقد قتل  ويتبينّ بعد التحقّ
ر الإنسان أنّ الآخرين يتآمرون عليه ويريدون الوقيعة به،  ؟ أو أحياناً يتصوّ نفساً بريئةً
ة سلطة، فيعمل على التخلّص من هؤلاء الذين يسيء الظنّ  ربّما هذا الإنسان يمتلك قوّ
اماتٍ باطلة، يقول  هم، أو يكيد لهم أو يتّهمهم باتهّ بهم، ربّما يقوم بأعمال إجرامية بحقّ
؛  ور))(١) يبعث على الشرّ ُ لىَ الشرُّ ثُ عَ بْعَ ورَ وَ يَ مُ ُ دُ الأْ سِ فْ نِّ يُ وءُ الظَّ أمير المؤمنين : ((سُ
لذلك نتنبّه منه فإنه يفقد الإنسان أصدقاءه ورفاقه بسرعة ؛لأنّ كلّ واحدٍ منّا يريد من 

١-غرر الحكم و درر الكلم: ٣٩٩.

١٦٢



ة أفعاله وأعماله وسلوكيّاته  موه، ويعتقدون بصحّ َ ترَ سنوا الظنّ به ، وأن يحُ الآخرين أن يحُ
ا الشخص الذي ير￯ الآخر يسيء الظنّ بأفعاله وبسلوكه ويتهمه بأمور لم  وأقواله، أمّ
 :  المؤمنين أمير  الحديث عن  لذلك ورد في  له،  يكون صديقاً ورفيقاً  ، فلا  يرتكبها 
علاقة  تبقى  لا  أي  لْحاً))(١)،  صُ لِيلٍ  خَ  َ بَينْ وَ نَهُ  يْ بَ كْ  ُ يَترْ  ْ لمَ نِّ  الظَّ وءُ  سُ يْهِ  لَ عَ لَبَ  غَ نْ  ((مَ
بينه وبين هؤلاء الآخرين الذين يتّهمونه بذلك، ما العلاج؟ في مقابل ذلك نبّهنا الإمام 
 ، تهم). نبينّ هنا آثار حسن الظنّ اد  بقوله  :(وأستعمل حسن الظنّ في كافّ السجّ
ايَا))(٢)، ومن  طَ ل ِالْعَ زَ أَجْ ايَا وَ جَ لِ السَّ نِّ مِنْ أَفْضَ نُ الظَّ سْ ورد عن أمير المؤمنين : ((حُ
 ، الظنّ سوء  عن  يبتعد  الذي  للإنسان  النفسي  والاطمئنان  الراحة  النفسية  التأثيرات 
سوء  لأن  ِثْم ))(٣)،  الإْ دِ  لُّ قَ تَ مِنْ  ي  نْجِ يُ وَ  َمَّ  الهْ فُ  فِّ َ يخُ نِّ  الظَّ نُ  سْ ((حُ الحديث:  هذا  وفي 
الظن  يقود الى الغيبة والتّهمة والافتراء والسبّ والطعن أو القتل، ربّما في حديثٍ آخر 
))(٤)، الإنسان الذي يتعامل بحسن الظنّ يحبّه  بَّةَ َحَ مُ المْ نْهُ ازَ مِ هُ بِالنَّاسِ حَ نُّ نَ ظَ سُ نْ حَ ((مَ
ون أن يتعاملوا معه ويتعاشروا ، لذلك ورد في كثير من الأحاديث حثّ  الآخرون ،ويودّ
رَ  عْ أَمْ المؤمنين على حسن الظنّ والانتباه من آثار ما هو قباله، ومن جملة الأحاديث ((ضَ
ةٍ  لِمَ نَّنَّ بِكَ نْه ))(٥) وفي حديثٍ آخر ((ولاَ تَظُ لِبُكَ مِ ا يَغْ تِيَكَ مَ أْ تّى  يَ نِهِ حَ سَ لى  أَحْ يكَ عَ أَخِ
م عليك أخاك بالكلام الفلاني،   وءاً))(٦) إذا بلّغك شخص أنّه تكلّ يكَ سُ تْ مِنْ أَخِ جَ رَ خَ
ربّما هو يقصد به مقصداً حسناً، ويحتمل أن يكون له وجهٌ حسن ومقصد حسن، فلا 
تحمله على السوء ، وإنّما احمله على محمل حسن الى أن يأتيك ما يدلّ وتقطع به على أنّه 
ِدُ  وءاً وأَنْتَ تجَ يكَ سُ تْ مِنْ أَخِ جَ رَ ةٍ خَ لِمَ نَّنَّ بِكَ ، فقال :(( ولاَ تَظُ ئاً يقصد به مقصداً سيّ
لا)) طالما يمكن أن نحمل كلام هذا الأخ ،وفعل هذا الأخ على المحمل  مِ ْ ِ محَ يرْ َ َا فيِ الخْ لهَ
 الحسن والخير، فلنحمله على هذا المحمل الحسن -وإن كان بدرجة الاحتمال- فقال
تْهُ  أَ ا رَ لا))، ((مَ مِ ْ ِ محَ يرْ َ َا فيِ الخْ ِدُ لهَ وءاً وأَنْتَ تجَ يكَ سُ تْ مِنْ أَخِ جَ رَ ةٍ خَ لِمَ نَّنَّ بِكَ : ((ولاَ تَظُ

١-غرر الحكم و درر الكلم: ٦٥٠.
٢-م. ن: ٣٤٥.

٣- عيون الحكم والمواعظ، لليثي: ٢٢٨.
٤- م. ن: ٤٣٥.

٥-الكافي :  ٢/ ٣٦٢.
٦- م. ن: ٢/ ٣٦٢.

(( بَّةَ َحَ مُ المْ نْهُ ازَ مِ هُ بِالنَّاسِ حَ نُّ نَ ظَ سُ نْ حَ ((مَ

١٦٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ل ))(١)، لذلك فحسن الظن من جملة قواعد  هُ بَاطِ ثَرُ كْ أَ نَاكَ فَ ذُ تْهُ أُ عَ مِ ا سَ مَ قُّ وَ َ وَ الحْ هُ نَاكَ فَ يْ عَ
تَّى  المعاشرة الاجتماعية التي تضمن لنا هذه السعادة، الإمام  في آخر الدعاء يقول: (حَ
القواعد  أتعامل معهم بهذه  ِم ) هؤلاء إخواني يسعدون بي حينما  بهِ دَ  عَ أَسْ وَ وا بيِ  دُ عَ يَسْ
الأخلاقية ، وأنا أسعد أيضاً بعلاقتي معهم حينما أتعامل معهم بهذه القواعد. نسأل االله 
قنا لأن نعي ونفهم ونعمل على تطبيق هذه القواعد الأخلاقية التي أمرنا  تعالى أن يوفّ
ة(عليهم السلام)، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين وصلىّ االله على محمدٍ  بها الأئمّ

وآله الطاهرين.

 

١-بحار الانوار: ١٩٦/٧٢.

١٦٤



الجمعة ١٥ جماد￯ الآخرة ١٤٣٧ هـ
الموافق ٢٥ آذار ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

نقرأ عدداً من وصايا الإمام أبي عبداالله جعفر بن محمد الصادق  الى المؤمنين:

نَّهُ  أَ  ￯ تَرَ نْ  مَ لىَ  عَ أْ  رَ اقْ  :  عبداالله أبو  لي  ((قالَ  قال:  ام  الشحّ زيدُ   ￯رو
 ، مْ ينِكُ عِ فيِ دِ رَ الْوَ ، وَ لَّ جَ زَّ وَ ￯ االلهِ عَ وَ مْ بِتَقْ يكُ أُوصِ ، وَ مَ لاَ َ السَّ ليِ وْ ذُ بِقَ أْخُ يَ مْ وَ نْهُ نِي مِ يعُ طِ يُ
ا  ذَ بِهَ ؛ فَ ارِ ِوَ نِ الجْ سْ حُ ، وَ ودِ جُ ولِ السُّ طُ ، وَ انَةِ مَ َ اءِ الأْ أَدَ ، وَ يثِ دِ َ قِ الحْ دْ صِ ِ، وَ َّ ادِ اللهِ تِهَ جْ الاِ وَ

دٌ صلى االله عليه وآله وسلم. مَّ َ اءَ محُ جَ

ولَ االلهِ صلى االله عليه  سُ إِنَّ رَ راً؛ فَ اجِ اً أَوْ فَ ا بَرّ يْهَ لَ مْ عَ نَكُ نِ ائْتَمَ انَةَ إِلىَ مَ مَ َ وا الأْ أَدُّ
وا  ودُ عُ ، وَ مْ هُ ائِزَ نَ وا جَ دُ هَ اشْ ، وَ مْ كُ ائِرَ شَ وا عَ لُ ، صِ يَطِ ِخْ المْ يْطِ وَ َ اءِ الخْ دَ رُ بِأَ مُ أْ انَ يَ وآله وسلم كَ
 ￯ أَدَّ ، وَ يثَ دِ َ قَ الحْ دَ صَ ينِهِ، وَ عَ فيِ دِ رِ ا وَ مْ إِذَ نْكُ لَ مِ جُ إِنَّ الرَّ مْ ؛ فَ هُ وقَ قُ وا حُ أَدُّ ، وَ مْ اهُ ضَ رْ مَ
نْهُ  مِ  َّ ليَ عَ لُ  خُ يَدْ وَ لِكَ  ذَ نيِ  ُّ يَسرُ فَ  ، يٌّ رِ فَ عْ جَ ا  ذَ هَ قِيلَ   ، النَّاسِ عَ  مَ هُ  قُ لُ خُ نَ  سُ حَ وَ  ، انَةَ مَ َ الأْ

. رٍ فَ عْ بُ جَ ا أَدَ ذَ قِيلَ هَ ، وَ ورُ ُ السرُّ

االلهِ  وَ ، فَ رٍ فَ عْ بُ جَ ا أَدَ ذَ قِيلَ هَ ، وَ هُ ارُ عَ هُ وَ ؤُ َّ بَلاَ ليَ لَ عَ خَ لِكَ دَ ِ ذَ يرْ لىَ غَ انَ عَ ا كَ إِذَ وَ
السلام  ٍّ عليه  ليِ عَ ةِ  يعَ شِ مِنْ  ةِ  بِيلَ قَ الْ فيِ  ونُ  يَكُ انَ  كَ لَ  جُ الرَّ أَنَّ  السلام:  أَبيِ عليه  نِي  ثَ دَّ َ لحَ
 ، مْ ايَاهُ صَ يْهِ وَ ، إِلَ يثِ دِ حَ مْ لِلْ هُ قَ دَ أَصْ ، وَ وقِ قُ حُ مْ لِلْ اهُ أَقْضَ ، وَ انَةِ مَ َ مْ لِلأْ اهُ ا ادَ نَهَ يْ ونُ زَ يَكُ فَ
ا  نَ قُ دَ أَصْ وَ انَةِ  مَ َ لِلأْ انَا  لأدَ إِنَّهُ  نٍ  لاَ فُ ثْلُ  مِ نْ  مَ  : ولُ تَقُ فَ نْهُ  عَ ةُ  يرَ شِ الْعَ أَلُ  سْ تُ  ، مْ هُ ائِعُ دَ وَ وَ

 ، مْ ينِكُ عِ فيِ دِ رَ الْوَ ، وَ لَّ جَ زَّ وَ ￯ االلهِ عَ وَ مْ بِتَقْ يكُ أُوصِ ، وَ مَ لاَ َ السَّ ليِ وْ ذُ بِقَ أْخُ يَ مْ وَ نْهُ نِي مِ يعُ طِ يُ
١٦٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



.(١)(( يثِ دِ حَ لِلْ

السلام)  بن محمد(عليهما  االله جعفر  عبد  أبي  دخلت على  قال:  خيثمة   ￯ورو
عه، وأنا أريد الشخوص إلى المدينة، فقال : ((أبلغ عنّي موالينا السلام، وأوصهم  أودّ
هم،  م فقيرَ هُ هم، وأن يعين غنيُّ هم مريضَ بتقو￯ االله، والعمل الصالح، وأن يعود صحيحُ
م، وأن يتلاقوا في بيوتهم، فإنّ في ذلك حياة لأمرنا، رحم االله  تِهِ م جنازة ميّ هُ وأن يشهد حيُّ
عبداً أحيى أمرنا، واعلمهم يا خيثمة أنّه لا يغني عنهم من االله شيء إلاّ العمل الصالح، 
نْ وصف عدلاً ثمّ  نال إلاّ بالورع، وإنَّ أشدّ الناس حسرةً يوم القيامة مَ فإنّ ولايتنا لا تُ

خالفه الى غيره))(٢).

ه  اءِ عن أبي عبداالله  أنّه قال:(( المُسلمُ أخو المسلمِ لا يظلِمُ ورو￯ أبو المَغرَ
ل والتعاون على التعاطف  ِقُّ على المسلمين الاجتهاد في التواصُ ونُه ويحَ ذلهُ ولا يخَ ولا يخَ
االله  أمركم  كما  تكونوا  حتى  بعض  على  م  بَعضهِ وتعاطفُ  الحاجة  لأهلِ  والمُواساةُ 
يه  لَ عَ ما مضى  أمرِهم على  مْ من  نكُ عَ ا غابَ  لمِ ين  غتمِّ مُ تراحمين  مُ بينكم  ، رحماء  وجلّ عزّ

هدِ رسولِ االله(صلى االله عليه وآله وسلم)))(٣). معشرُ الأنصارِ على عَ

وا  وتَبارُّ وا  اصلُ ((تَوَ قال:  أنّه    االله عبدِ أبي  نْ  عَ يداويِّ  الصّ كليب   ￯ورو
.(٤)(( لَّ وجَ زَّ مُ االله عَ كُ ما أمرَ ة كَ رَ ةً بَرَ ونُوا إخوَ وا وكُ وتَراحمُ

١-الكافي: ٢ /٦٣٦.
٢-م. ن : ٥ /٥٤٩.
٣-م. ن : ٢ /١٧٤.
٤-م. ن : ٢/ ١٧٥.

ل والتعاون على التعاطف  ِقُّ على المسلمين الاجتهاد في التواصُ ونُه ويحَ ذلهُ ولا يخَ ولا يخَ
االله  أمركم  كما  تكونوا  حتى  بعض  على  م  بَعضهِ وتعاطفُ  الحاجة  لأهلِ  والمُواساةُ 
ل والتعاون على التعاطف  ِقُّ على المسلمين الاجتهاد في التواصُ ونُه ويحَ ذلهُ ولا يخَ ولا يخَ

١٦٦



١٦٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



لشهر 
نيسان 

 ٢٠١٦م

جماد￯ الاخرة
رجب

١٤٣٧هـ

لشهر  ١٦٨



الجمعة ٢٢جماد￯ الاخرة
١ نيسان 

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي

الجمعة  ٢٩جماد￯ الاخرة 
٨نيسان 

 بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة  ٧ رجب
١٥نيسان 

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي

الجمعة ١٤رجب
٢٢ نيسان 

 بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة ٢١رجب
٢٩نيسان 

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي.

١٦٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



١٧٠



٢٢ جماد￯ الآخرة ١٤٣٧ هـ
الموافق ١ نيسان ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي .                    
نصّ الخطبة الأولى

الحمد الله ربّ العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
،العليم  بفقرهم  ،الخبير  بهم  الرؤوف  بعباده،  اللّطيف  الله  الحمد  الطاهرين،  الطيّبين  آله 
اهم  بضعفهم، فطرهم على الحاجة اليه ،واضطرهم الى اللجوء له، فأغناهم من فقر، وقوّ

. هم من ذلّ من ضعف، وأعزّ

هاتي ألبسكنّ االله   إخوتي أبنائي آبائي رفعكم االله وأعلى شأنكم، أخواتي بناتي أمّ
لباس الحياء والعافية، السلام عليكم ورحمة االله وبركاته. 

أوصيكم ونفسي الجانية بتقو￯ االله تبارك وتعالى آناء الليل وأطراف النهار ، وفي 
ه وأبيه  ا نعم المعين في يومٍ يفرّ المرء من أمّ كلّ همسةٍ وكلمةٍ وفكرة وخطرات قلب؛ فإنهّ
وصاحبته وبنيه أعاننا االله تعالى وإيّاكم على ذلك اليوم، نسأل االله سبحانه وتعالى أن يلطف 
م بين يدي حاجاتنا في  بنا في ذلك اليوم الذي لا ينفع إلاّ من أتى االله بقلبٍ سليم ، ونقدّ
االله  عسى  السلام)  الأطهار(عليهم  ة  والأئمّ   للنبيّ  المبارك  الوجود  والآخرة  الدنيا 
ا نهنّئكم بولادة سيدة النساء  تعالى أن يدركنا برحمةٍ منه ببركات وجودهم الشريف، بدءً

١٧١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



  وزوجة أمير المؤمنين ، نا ة الأطهار، وحبيبة نبيّ الزهراء(عليها السلام) أمّ الأئمّ
قنا دائماً للاستزادة من بركاتها، ونسأله تعالى أن يجعلها شفيعةً لنا  سائلين االله تعالى أن يوفّ

في ذلك اليوم.

كنّا قد عرضنا فقرات من دعاء الإمام السجاد  ،وهو يعرج بنا الى ساحة 
ص لنا(صلوات  الفيض الإلهي في مسألة طلب التوبة من االله تبارك وتعالى بعد أن يشخّ
االله وسلامه عليه) تلك الحالات التي يمرّ بها العبد، وهي حالة الذنب، ثم بعد ذلك 
م منّا سابقاً بعض  حالة الاستفاقة من الذنب ،وطلب التوبة من االله تبارك وتعالى. وتقدّ
ما له علاقة بهذا الدعاء الكريم وهو الدعاء الحادي والثلاثون في الصحيفة السجادية 
المباركة، وقبل أن أشرع بما وصلنا اليه سابقاً أحبّ أن أذكر مسألة، ورد عندنا في بعض 
ها  الروايات أنّ االله تعالى مع الجماعة، وعندنا أيضاً مجموعة من المستحبّات ، ولعلّ أهمّ
صلاة الجماعة، وبعض الندب كصلاة العيدين مثلاً وصلاة الجمعة، وقد تعارف بعض 
اً، مثلاً  المؤمنين (أعلى االله شأنهم) على المراسيم الجماعية في الدعاء ، وهذا مطلبٌ مهمّ جدّ
دوا على أنْ يهتموا كثيرا بدعاء النّدبة يوم الجمعة صباحاً ، وهو مطلبٌ  بعض المؤمنين تعوّ
اً وخير ما فعلوا، وترويض النفس على هذه المطالب الجماعية خصوصاً مع  حسن جدّ
 ￯الدعاء أعتقد أنه فاتحة خير، ولا بأس أيضاً أن تكون هناك مجالس عامة لأدعية أخر
كدعاء طلب التوبة الذي نحن بصدده بحيث يفزع الجميع الى االله تبارك وتعالى ويطلب 
، وإنّما هو سلوكٌ عمليّ  تقال  قلنا سابقاً-  التوبة ليست كلمة -كما  التوبة منه، وطلب 
يوميّ يحتاجه الإنسان دائماً ؛ ليغسل هذه الأدران والعوالق الدنيوية من خلال هذا الفزع 
الى االله تبارك وتعالى، ولا بأس أن تعقد الحلقات الجماعية مجالس لطلب التوبة من خلال 
ية التوبة عنده ،وكلٌّ منّا يحتاج أن  الدعاء، والإنسان يتفاعل عادةً مع طلب التوبة لأهمّ

يفزع الى االله تبارك وتعالى دائماً.

ه وصلنا في عرضنا لفقرات من دعاء التوبة الذي نحن بصدده إلى قول   ولعلّ
يْهِ  لَ ذَ عَ وَ تَحْ اسْ ايَا، وَ طَ َ ةُ الخْ مَّ هُ أَزِ تْ ادَ قَ ، وَ نُوبِ ي الذُّ يْدِ تْهُ أَ لَ اوَ نْ تَدَ امُ مَ قَ ا مَ ذَ الإمام  : ((هَ

صلاة الجماعة، وبعض الندب كصلاة العيدين مثلاً وصلاة الجمعة، وقد تعارف بعض 
١٧٢



تِكَ  رَ دْ لِ بِقُ اهِ َ الجْ يراً، كَ رِ نْهُ تَغْ يْتَ عَ َ ا نهَ ى مَ اطَ تَعَ ، وَ يطاً رِ فْ تَ بِهِ تَ رْ ماَّ أَمَ َ عَ صرَّ قَ ، فَ انُ يْطَ الشَّ
نْهُ  عَ تْ  عَ شَّ تَقَ وَ  ،￯ ُدَ الهْ  ُ بَصرَ هُ  لَ تَحَ  انْفَ ا  إِذَ تَّى  حَ يْهِ  إِلَ انِكَ  سَ إِحْ لَ  فَضْ رِ  ُنْكِ المْ كَ أَوْ   ، يْهِ لَ عَ
انِهِ  يَ صْ بِيرَ عِ أ￯َ كَ رَ ، فَ بَّهُ الَفَ بِهِ رَ رَ فِيماَ خَ كَّ فَ ، وَ هُ سَ مَ بِهِ نَفْ لَ ا ظَ صىَ مَ ى، أَحْ مَ ائِبُ الْعَ حَ سَ

.(١) (( لِيلاً تِهِ جَ فَ الَ َ لِيلَ مخُ جَ بِيراً وَ كَ

هذه  أمثال  إلى  هوا  يتوجّ أن    - أيضا  نفسي  وأدعو   - الإخوة  من  أرغب  أنا 
دّ أن يكون معه تفاعل وجداني، وليس شرحاً علمياً بحتا ، عندما  ً، لابُ  ، المطالب  فعلاً
ة وهي  ه اليه فهذا نابع من حالة غير منفكّ يطلب الإنسان من االله تبارك وتعالى ويتوجّ
ق عنده هذه  تتحقّ التفاتٍ من الإنسان حتى  الى  العبودية تحتاج  العبودية، وحالة  حالة 
النزعة وهذه الرغبة وهذا الفرار من االله اليه، وإلاّ فالإنسان عبدٌ علم أم لم يعلم، شاء أم 
))(٢) إنّا الله وإنّا اليه راجعون،  مْ كُ عُ جِ رْ نَا مَ يْ لم يشأ، آمن أو كفر، بالنتيجة القرآن يقول: ((إِلَ

ه يكسب وينتفع.  لكن الإنسان عندما يتوجّ

 الدعاء الشريف -كما قلنا- بدأ بهذا التحميد والتهليل ،ثمّ بينّ حالة الاستكانة 
له  فقال: ((هذا مقام من تداولته أيدي الذنوب)) شبّه الذنب بشيء له أيدٍ ، وكل ذنب يحوّ
فه وهكذا، فيعيش هذا العبد حالة الإنسان  الى ذنب، ذنبٌ يأخذه ويرميه وذنبٌ آخر يتلقّ
، إذا شعر الإنسان بالتقصير سيبحث عن  المذنب حتى يشعر بالتقصير فيبحث عن الحلّ
ذَ  وَ تَحْ مُ له خريطة الحلّ فيأخذ هذا الذي ((واسْ سَ ؟ فترُ ، ما الحلّ ، يقول: أنا مقصرّ الحلّ
يلتفت  التفتوا، الإنسان عندما  يطا)) بها، لكن  رِ فْ تَ بِهِ  تَ  رْ أَمَ ماَّ  عَ  َ صرَّ قَ فَ  ، انُ يْطَ الشَّ يْهِ  لَ عَ
تَحَ  انْفَ ا  إِذَ تَّى  ((حَ يقول:  الأثر؟  هو  ما  أثراً،  يرتّب  أن  دّ  فلابُ عليه،  ة  الحجّ تتعاظم  قد 
االله  ينفتح؟!!  الهد￯ مغلق حتى  الهد￯؟ وهل بصرُ  ينفتح بصرُ  متى   (( ￯ ُدَ الهْ  ُ بَصرَ هُ  لَ
اهُ  نَ يْ دَ هَ تعالى لا يغلق عن الإنسان طرقَ الهداية أو بصرَ الهداية، حاشاه ثم حاشاه ((وَ
نب  ))(٣)، لكن الإنسان عندما يُذنب ،ويلتذّ ببعض الذنوب ينكفئ ويخضع للذّ يْنِ دَ النَّجْ

١- الصحيفة السجادية: ١٤٠.
٢-يونس: ٢٣.
٣-البلد: ١٠. 

ه يكسب وينتفع.  لكن الإنسان عندما يتوجّ
١٧٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



كأنّه لا ير￯ شيئاً آخر وراءه، فهذه هي حياته، وقد بين الإمام أنّ هذا الشخص الغارق 
لع واالله تعالى  ة الخطايا، وهو عقلاً يؤمن أنّ االله تعالى مطّ في الذنوب تتلاقفه وتقوده أزمّ
ازيه ولكنّه - كما قلنا في السابق- (كالجاهل بقدرتك عليه) نتيجة الانغماس،  دّ أن يجُ لابُ
انفتح له بصرُ الهد￯ جاءته حالة  انتبه، حتى إذا ما  فكأنّ بصرَ الهد￯ قد عمي عنه ثمّ 
الغشاوة  هذه  العمى  سحائبُ  العمى))  سحائبُ  عنه  عت  ((وتقشّ والالتفات  اليقظة 
قلب  يغلَّف  البصيرة كذلك  ما وراءه، في  يبصر  الإنسان الأعمى فلا  أمام  التي تكون 
أو  تنفتح  عندما  لكن   ، الكريم  القرآن  يعبرّ  كما   ، ِم))(١)  وبهِ لُ قُ  ٰ لىَ عَ انَ  رَ ((بَلْ  الإنسان 
ع هذه السحائب -سحائبُ العمى- يبدأ الإنسان يلتفت إلى  ينفتح بصرُ الهد￯ وتتقشّ
ه)) بدأ يزن  مَ به نفسَ فعله، وكم من معصيةٍ عمل، لاحظوا يقول الإمام: ((أحصى ما ظلَ
ات التي  نْ قد عصيتُ ؟ ولماذا؟ وما المرّ تَ إلى نفسه ، ماذا عملت؟ مَ ويعدّ ويثبّت التفَ
عصيتُ فيها؟ هذه المحاسبة الدقيقة من هذا العبد، (أحصى ما ظلم به نفسه) فمن أبشع 
الظلم أن الإنسان يظلم نفسه، إذ النفس ليست ملكك إنّما هي أمانة ووديعة لا تظلمها، 
وظلم الإنسان نفسه عندما يضعها في غير الموضع الذي أراده االله تعالى لها، وتعبير أمير 
نْهُ  النَّاسُ مِ بٍ وَ نْهُ فيِ تَعَ هِ مِ سِ المؤمنين  في صفات المتّقين تعبيرٌ في منتهى الروعة ((نَفْ
ة))(٢)، الذي نفسه في تعب من أعدل الناس مع نفسه و ليس ظالماً لنفسه، يُتعب  احَ فيِ رَ
 ، الدنيا فهذه الأيّام وقتُ عملٍ منا في هذه  دُ يا نفس ، ما   : النفس الآن، يقول لها  هذه 
اتعبي يا نفس ؛ هذا هو وقتُ العمل وغداً سيبدأ الحصاد، ، راحتُك في التعب، يقول 
ما  السحائب (أحصى  تلك  عنه  عت  وتقشّ التفت  أن  بعد  المذنب  المسكين  الإمام: هذا 
ر فيما خالف به ربّه) االله تبارك وتعالى يقول له: افعل ، وهو لا  ظلم به نفسه) ثمّ (وفكّ
بِلت  يفعل، االله تعالى يقول له : انتهِ، هو لا ينتهي، هناك أناس -والعياذ باالله- كأنّه جُ
أنفسهم على المخالفة، فهذا المسكين بعد لأيٍ أدركته رحمةُ االله تبارك وتعالى، والتفت إلى 
تين، الأولى: كان من الظالمين لنفسه، والثانية: كان من  فعله فوجد هناك مسألتين مهمّ
لنفسه وما بين  ما بين ظلمه  المسألة مخيفة  دّ وضبط فوجد  عَ وَ لربّه، فأحصى  المخالفين 

١- المطففين: ١٤.
٢- بحار الانوار: ٥٣/٧٢.

١٧٤



مخالفته لربّه ، والإنسان إذا ظلم نفسه خالف ربّه ، وإذا خالف ربّه ظلم نفسه، لكن من 
ا من حيث االله تعالى ف،  حيثيّتين، من حيثية الظلم كانت نفسه مظلومة هو ظلمها، وأمّ
دّ أن يكون التفاعل  قد خالف ربّه مخالفةً فوصل الى هذه النتيجة، لاحظوا -إخواني- لابُ
ث عن نفسي -االله  دُّ الآن سيّئاتنا بميزانٍ دقيق، وأنا أتحدّ نَعُ حاضراً عندنا ، ونحن لو 
تعالى يجيركم جميعاً- فالإنسان ما بعد التكليف عندما يبدأ الجدّ في حياته ويترك اللّعب، 
، يبدأ العمر الجادّ عمر  با وعمر اللامسوؤلية ولىّ ذاك عمرٌ ولىّ ، عمر الطفولة وعمر الصّ
المسؤولية وعمر الحساب، لو كان له في كلّ يومٍ ذنبٌ واحد ، ففي كلّ سنة له أكثر من 
با بثلاثة آلاف ذنب، عشرين سنة  ، إذا كان له عشر سنوات خرج الصّ ثلاثمائة وستين ذنباً
ما كبرنا، عندما نعدّ حقيقةً ونتحاسب نجد المسألة  ستّة آلاف ذنب، وإذا بالرقم يكبر كلّ

في منتهى الرعب، فإذا كان ذنبٌ واحد يرتعد الإنسان له  فما بالك بهذا الكم ؟!. 

ستأتي بعض فقرات هذا الدعاء  رجائي من الإخوة أن يتفاعلوا مع هذا الدعاء 
في كلّ يومٍ حتى عندما نمرّ ببعض فقرات الدعاء فنستشعر الحالة الحقيقية لنا ولأنفسنا، 
بعض العقل الرياضيّ قد نحتاجه للحساب، أعتقد ذكرت سابقاً بعض علماء التشريح 
مثلاً أو البايلوجي يقولون: إنّ هذه الكروموسومات عند الإنسان مرتّبة بشكلٍ دقيق 
ها عن الشمس، هذه موجودة في جسم  ا من هنا الى مقدار بُعدِ فتح قد يصل طولهُ لو تُ
رونها من باب التقريب، نحن لا نلتفت لبعض الجزئيات الصغيرة  الإنسان ، وهم يصوّ
 – وحقيقةً  مرعبة،  تكون  قد  بأرقام  نُفاجأ  أنّنا  نجد  الشاهد-  -هذا  نُحصي  عندما 
، ونحن لا  ذنبٌ يومٍ  كلّ  الأدنى في  بالحدّ  العدد  أعطينا  نحن  نعلم،  نحن لا  إخواني- 
نعلم أنّ هذه الذنوب تُغفر أو لا، لا شكّ في رحمة االله ، لكن الإنسان قد يُقارف ما قد 
د عليه،  د؛ لأنّ الإنسان يألف ما تعوّ يصعب معه الرجوع الى االله تعالى، خصوصاً إذا تعوّ
بعده  د على منكرٍ لكنّه غير ملتفت، تسامح فيه ، فعندما يريد أن يلتفت يُ إنسانٌ قد يتعوّ
، أنت لاحظ الإنسان تمرّ به حالة يشعر أنّه مقصرّ لكن يحاول  الشيطانُ عن التفكير أصلاً
أن يجد ملجأ حتّى لا يراه أحد، لكن االله تعالى لا تخفى عليه خافية، هذه عملية الاستهانة 

ستأتي بعض فقرات هذا الدعاء  رجائي من الإخوة أن يتفاعلوا مع هذا الدعاء 
١٧٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



بِلَت أنفسنا  ة في أنفسنا، نعم.. جُ وعملية التأجيل والتسويف يُفترض أن لا تكون لها محطّ
تَ الى نفسه و ((أحصى  على التسويف ،لكن هذا جزءٌ من المرض، لكن هذا الذي التفَ
ر في ما خالف به ربّه)) ماذا رأ￯؟ ((فرأ￯ كبيرَ عصيانه كبيراً))  ما ظلم به نفسه، وفكّ
كبيراً  كبيرَ عصيانه   ￯رأ))  ، لكنه غافل عنها  فيه هو معصية كبيرة  الذي  أن هذا  علم 
ارتكبه وجده فعلاً عظيماً، والإنسان  الذي  الذنب  ) )عظيم هذا  وجليلَ مخالفته جليلاً
عندما يلتفت الى عظم هذا الذنب وضخامته سيستشعر المسؤولية قطعاً ، ماذا فعل؟ من 
عصى؟ ما الجهة التي حاول أن يهتك سترها؟ في دعاء الإمام السجاد  -دعاء أبي حمزة 
الثمالي- ((أنا الذي عصيتُ جبّار السماوات)) حقيقةً من يحمينا؟ االله تبارك وتعالى بيده 
لع على كلّ شيء، ((أمهلني حتى كأنّه استحياني)) -كما في الدعاء- ومع  كلّ شيء، ومطّ
ذلك ما زلت عاصياً، إخواني ، مسألة التوبة ليست مسألة طارئة على حياتنا ، وليست 
ا ليست من مشاريع الدنيا التي  مسألة شكلية أو كمالية وليست مسألة قابلة للتأجيل؛ لأنهّ
ر  ر الإنسان بناء بيته أو يؤخّ تقبل التأجيل، بعض مشاريع الدنيا تقبل التأجيل فقد يؤخّ
ر عمله ومشاريعه كلها قابلة للتأجيل، لكن التوبة ليست مشروعاً قابلاً  زواجه أو يؤخّ
للتأجيل، التوبة حالة تربوية يوميّة ، نحن لا نعلم متى يصرخ بنا الصارخ ونكون أجداثاً 
لا نعلم، هذه المعصية التي يبيّنها الإمام(سلام االله عليه) ليست فيها مبالغة، واقعاً الشيء 
الفقهاء  ، ولعلّ  ؛ ولذلك كثيرٌ من علماء الأخلاق  ارتكبناه شيء جليل وعظيم  الذي 
ها ، لأنّ الإنسان  أيضاً يقولون: المعصية لا تُقسم الى كبيرة وصغيرة، المعاصي كبائر كلّ
عت عنّا سحائبُ  ، فإذا تقشّ عندما يهتك ستر االله وعندما يعصي االله تعالى فإنّه تجاوز الحدّ
والآن  الذنب،  بهذا  ألتذّ  كنت  نفسي  ،وجدت   ￯الهد بصائرُ  أمامنا  وانفتحت  العمى 
ذهبت لذائذ الذنب وبدأت أبصر وأر￯ ، ويا عظيم ويا لهول ما رأيت!! رأ￯ بعد أن 
أحصى كبيرَ عصيانه كبيراً، لم يكن يستصغر هذا الذنب، وجده فعلاً كبيراً، يا للهول!! 
. فهل هناك أمل؟ لا شكّ إخواني، ذكرنا في أكثر من  ماذا فعلت؟ وجليلَ مخالفته جليلاً
وا إليّ ، ألا وهي رحمةُ االله تبارك وتعالى،  مورد أنّ هناك شيئاً يصرخ بنا دائماً ،تعالوا هلمّ
كَ  وَ نَحْ بَلَ  قْ أَ التفتْ هذا العبد المذنب، ((فَ  (... الإمام  بعد أن بينّ هذا قال: (فأقبلَ

١٧٦



فت  ...))، الآن تكشّ بِكَ ةً  ثِقَ يْكَ  إِلَ هُ  تَ بَ غْ رَ هَ  جَّ وَ ، وَ نْكَ مِ يِياً  تَحْ سْ مُ لَكَ  لاً  مِّ ؤَ مُ -الى االله- 
دّ للعقل هنا أن  تلك الغيبوبة وذهب ذلك الغشاء ، بدأنا نر￯ الأشياء على واقعها، لابُ
التفت،  العبد، أين كنت؟ كنت عبداً الله وخاضعاً للشيطان، الآن  ا  ل فيقول: أيهّ يتدخّ
؟ الى االله  نْ لاً لك) الى مَ االله تعالى يزرع فينا الأمل ، يقول بعد ذلك: (فأقبَلَ نحوك مؤمِّ
إنسان  كلّ  باالله لا يخيب،  أمله  الذي يجعل  الإنسان  لين،  مؤمّ تعالى  االله  الى  تعالى، جئنا 
ن بأنّ  إخواني مهما يكن يجعل أمله باالله تعالى لا يخيب، ويظنّ باالله تعالى ظنّ الخير ويتيقّ
دّ أن يأتي الى االله  اً على معصية االله معترفاً بأنّه قد أساء لابُ االله يكفيه، كما كان الإنسان مكبّ
تعالى ويثق بأنّ االله تبارك وتعالى يرفعه، لا قصور في رحمة االله، رحمة االله تشمل، المشكلة 
-كما نقول- فينا نحن القابل، نقبل الرحمة أو لا نقبل، نقبل الشفاعة أو لا نقبل، النبيّ 
لة بهذا العلم   جاء رحمةً للعالمين، نقبل هذه الرحمة؟ نفد على االله تعالى وقلوبنا محمّ
دّ أن نستشعر هذه الحالة وأن نجعل أنفسنا  والفهم والطاعة والانقياد أو لا؟ إخواني، لابُ
ل، كلّ يوم في كتيّب صغير ما نفعل،  في كلّ يومٍ من التائبين، نحن اتّفقنا معكم أن نسجّ
السيّئات؟  الليل نفتح هذا الدفتر ونر￯ ما الأعمال؟ ما الحسنات؟ ما  ونأتي في أواخر 
) نُقبل نحو  ونبدأ نعالج، كيف المعالجة؟ نأتي الى االله تعالى، هذا الدعاء الشريف (فأقبَلَ
لاً لك مستحيياً منك))، من أجمل العبارات قضيّة الحياء  االله تعالى ((فأقبلَ نحوك مؤمِّ
فون النبيّ  بمقدار ما وصل الينا من صفاته  يقول :((كان خلقه  ، عندما يعرّ
الحياء)) الإنسان يستحي، دائماً مع االله تبارك وتعالى يملكه الحياء، قد تأخذه زلّة من هنا 
دّ أن يبقى دائماً مستحياً من االله تعالى، هذا  ومن هناك لكنّه لا يسلخ نفسه من الحياء، لابُ
نا يعرف معنى الحياء ، لكنّنا  ، كلّ لاً مستحيياً الدعاء يقول الإنسان بعد أن جاء أقبَلَ مؤمِّ
دّ أن نستحي، إنسان يقف أمام االله تبارك وتعالى تارةً يقف شامخاً مغروراً وتارةً يقف  لابُ
مطأطئاً؛ لأنّه بالأمس قد عصى ، قبل دقيقة قد عصى، قبل نصف ساعة قد هتك بعض 

الناس، وهو يقف بين يدي االله تعالى مستحيا.

أن  وتعالى  سبحانه  االله  نسأل  الفقرات.  بقيّة  على  تعالى-  االله  شاء  -إن  سنأتي 

١٧٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



وإيّاكم  قنا  يوفّ أن  وتعالى  سبحانه  االله  نسأل  الخلاء،  في  خصوصاً  المستحين  من  يجعلنا 
نْ طلب التوبة حصل عليها، نسأل االله  جميعاً بطلب التوبة والحصول عليها، ليس كلّ مَ
عن  ويتجاوز  ويغفر  يعفو  وتعالى  سبحانه  االله  عليها،  ونحصل  التوبة  نطلب  أن  تعالى 
سيّئاتنا، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين، وصلىّ االله على محمد وعلى آله الطيّبين 

الطاهرين.

 

١٧٨



٢٢ جماد￯ الآخرة ١٤٣٧ هـ
الموافق ١ نيسان ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

أمير  كتاب  من  مقطعاً  الكريمة  مسامعكم  على  أعرض  أخواتي،  إخوتي 
ه مصر مع شرحه  المؤمنين   الى مالك الاشتر(١)(رضوان االله تعالى عليه) حين ولاّ

بشكل موجز.

ولا   ، ِمْ بهِ فَ  طْ واللُّ  ، ُمْ لهَ ةَ  بَّ َحَ والمْ  ، ةِ يَّ عِ لِلرَّ ةَ  َ حمْ الرَّ بَك  لْ قَ رْ  عِ ((وأَشْ  :   قال 
يرٌ  ، أو نَظِ ينِ ا أَخٌ لَك فيِ الدِّ : إمَّ انِ نْفَ مْ صِ ُ إِنهَّ ، فَ مْ هُ لَ نِمُ أَكْ تَ غْ ياً تَ ارِ عاً ضَ بُ يْهم سَ ونَنَّ علَ تَكُ
دِ  مْ الْعَ يهِمْ فيِ  يْدِ أَ تَى علىَ  ؤْ ويُ  ، لُ لَ الْعِ مُ  ُ لهَ رِضُ  وتَعْ  ، لَلُ الزَّ مُ  نْهُ مِ طُ  رُ يَفْ  ، قِ لْ َ الخْ لَك فيِ 
مِن  يَك االله  طِ عْ يُ أَنْ  ضىَ  ِبُّ وتَرْ ي تحُ الَّذِ ثْلِ  مِ ك،  حِ فْ ك وصَ وِ فْ مِن عَ مْ  هِ طِ أَعْ فَ إِ،  طَ َ والخْ

ك ))(٢). لاّ ن وَ قَ مَ وْ قَك، واالله فَ وْ يْك فَ لَ رِ عَ اليِ الامْ مْ ووَ هُ قَ وْ إِنَّك فَ ، فَ هِ حِ فْ هِ وصَ وِ فْ عَ

وأضاف « ان هذا النص الشريف من النصوص المهمة لكل رجل سياسة، 
وبلغات  كثير  لشرح  العهد  هذا  تعرض  ،وقد  المهمة  العهود  من  ايضاً  العهد  وهذا 
شتّى، وقد شرحه عالم الدين والحقوقي والسياسي ،وقورن هذا العهد بوصايا الساسة 
١- قال ابن أبي الحديد في شرح هذا الكلام هو مالك بن الحارث بن عبد يغوث بن سلمة بن ربيعة بن حذيمة بن 
سعد بن مالك بن النخع بن عمرو بن غلة بن خالد بن مالك بن داود وكان فارسا شجاعا رئيسا من أكابر الشيعة 

وعظمائها شديد التحقق بولاء أمير المؤمنين  ونصره ، شرح نهج البلاغة:  ١٥/ ٩٨.
٢- شرح نهج البلاغة : ١٧/ ٣٢.

١٧٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



الاخر￯ فشمخ هذا العهد كثيراً وتربّع على مجموعة مفاهيم لمن اراد ان يسوسُ العباد 
ويجد فيه صلاحه وصلاحهم.

، فلقد  مالك وما أدراك ما مالك؟! نُسب لعلي   أنه قال: ((رحم االله مالكاً
كان لي كما كنت لرسول االله  صلى االله عليه واله وسلم))(١)، ومالك مدرسة برأسها تربى 
عند امير المؤمنين   ، وأرسله الى مصر وهي بلدة كبيرة واسعة لكن شاءت الاقدار ان 
س اليه السم وتوفي وهو لم يحكم مصر. لكن هذا  لا يتمكن مالك من حكم مصر فقد دُ
العهد الذي كتبه امير المؤمنين   لمالك واقعاً من نفائس الوصايا والكتب التي ان اراد 

السياسي النبه الناجح ان يكون ناجحاً عليه ان يعتمد عليه «

ِم ))، ثلاث  فَ بهِ طْ ، واللُّ ُمْ ةَ لهَ بَّ َحَ ، والمْ ةِ يَّ عِ ةَ لِلرَّ َ حمْ بَك الرَّ لْ رْ قَ عِ قال  : ((وأَشْ
حالات اشعر قلبك الرحمة للرعية والمحبة لهم واللطف بهم، انت راع وهؤلاء رعية.. 
لاحظوا تعبير الامام   وهو يوصي زعيما، يوصي والياً كيف يحكم ؟! لم يقل له ارحمهم 
قال :(اشعر قلبك الرحمة لهم) هناك فرق بين ان ترحم ،وان تُشعر قلبك الرحمة، الامام 
  يقول: لابد ان تشعر قلبك الرحمة فهذا هو سر نجاحك يا مالك ،لابد ان تُشعر 

قلبك بالرحمة.

ايضاً لابد ان تحبهم ؛لأنك إن أحببتهم كما تحب نفسك وكما تحب لنفسك ما 
يمكن ان تحقق به صلاحها ،كذلك اذا احببتهم ستفتش عن صلاحهم ؛فلابد ان تُشعر 
قلبك بالرحمة فتكون أباً حانياً عليهم مشفقاً ،وأن تحبهم كلهم من هم في أقصى البلاد او 
اقرب شخص لك ما دام يتعنون بعنوان الرعية ، سيأتي اليك أحدهم، ويقول :يا مالك، 
تحبني؟.  لا  لماذا  بي؟  قلبك  تشعر  لا  ،لماذا  بي  المؤمنين  امير  وصية  اين   ، الرعية  من  انا 
اليهم وييسر  اليهم بكل ما يحسن  ثم قال:(والطف بهم) حاول ان تتلطف بهم ،وتأتي 

أمورهم.

١- شرح نهج البلاغة: ٩٨/١٥. 

حالات اشعر قلبك الرحمة للرعية والمحبة لهم واللطف بهم، انت راع وهؤلاء رعية.. 
١٨٠



 ((ولا تكونن عليهم سبعاً ضارياً تغتنم اكلهم)) انت في السلطة عندك مخالب ، 
فعندك شرطة وامن وغير ذلك.. لا تكن عليهم سبعاً ضارياً تغتنم اكلهم، أي: قوتهم.. 
فانت تتمكن منهم عندك شرطة وأناس تتزلف اليك.. لكن اياك ان تكون سبعاً ضاريا 

تنهش من قوتهم ومن لحمهم ؛ فإن هذا سيسقطك، فأنت  والٍ ولست سبعاً .

وليس  بعقيدتك،  يؤمنون  بالضرورة  ليس  الرعية  هؤلاء  صنفان)  (فإنهم 
المطلوب ان يؤمنوا بعقيدتك. انت تذهب والياً لأمير المؤمنين  .. فلابد أن تُشعرهم 
هذه الرحمة والمحبة واللطف، فانهم صنفان: اما اخ لك في الدين فهو يستحق منك هذا 
في  تشتركان  وهو  فانت   ، أيضاً  ذلك  منك  ويستحق  الخلق  في  لك  نظير  او  الاحترام، 
ان  فلابد  رعايتك  تحت  وانه  ادم  بني  من  وانت  هو  وانه   ، واحد  ربكم  وان  الانسانية 

تلتفت يا ايها السياسي او يا مالك السابق او أي مالك يكون تحته رعيّة.

((يفرط منهم الزلل وتعرض لهم العلل، ويؤتى على ايديهم في العمد والخطأ))

الانسان كالبيت هناك ابن صغير، وآخر كبير وثالث مريض، هذا يخطأ وذاك 
يصيب ، يا مالك الرعية قد يكثر منهم الزلل والتصرفات غير المسؤولة لكنه يجب ان 
تكون لهم الاب الراعي ، وان تكون لهم نعم الوالي ،(وتعرض لهم العلل ويؤتى على 
ايديهم في العمد او الخطأ) ، ساعة يفعل كذا ، وساعة يخطأ بعمد ،فلا تكن عليهم سبعا 

ضاريا.

فاعطهم من عفوك وصفحك ؛ لأنك تملك فالإنسان لا يعطي ما لا يملك،  
المسؤولية  بيده  .انتبهوا الى نكتة قد تكون غائبة عن من  الذي ملكه فيعطيه  اما الشيء 
ها في كل ظروفنا الحياتية  يختبرنا االله تبارك وتعالى ،واختبارات االله تبارك وتعالى هو يقدرّ
، نحن نبحث عن انفسنا، نريد من االله كذا وكذا.. فلو انا اذنبت ذنوباً كثيرة ، قطعاً اريد 
من االله تعالى ان يصفح واالله بيده العفو والصفح ، فانا سأقف غداً امام االله تعالى واطلب 
د  تعوّ :لا  يقول     الامام  لي،  اساء  قد  نفترض  من  بعض  يدي  تحت  الآن  الصفح. 

((يفرط منهم الزلل وتعرض لهم العلل، ويؤتى على ايديهم في العمد والخطأ))
١٨١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



نفسك ان تكون سبعاً، اصفح عنه. والصفح تربية وليس عجزا ، والعفو تربية فنحن 
دائما نطلب من االله تعالى العفو والصفح.. فأعطهم من عفوك وصفحك مثل الذي تحب 
؛ اشعر قلبك الرحمة ،  وترضى ان يعطيك االله من عفوه وصفحه ؛، فأنت يا مالك والٍ
اعد هذه الجملة : اشعر قلبك الرحمة للرعية والمحبة لهم حتى وان لم تحبهم ، اشعر قلبك 
فوقهم  (فإنك  اكلهم.  فتغتنم  تكونن عليهم سبعا ضاريا  واللطف بهم ولا  المحبة لهم 
ك) اذا كان الإنسان في علوٍ ير￯ الذي تحته ،  ووالي الامر عليك فوقك واالله فوق من ولاّ
ولكن لا ير￯ من هو في الأسفل ما يراه الذي فوقه، لماذا ؟! لأنه متسلط وير￯ الاشياء. 
االله تبارك وتعالى هيأ لك ان تكون فوقهم ،فإنك فوقهم وهم ينظرون اليك ، ووالي الامر 

ك. ك الأمر فوقك- واالله فوق من ولاّ عليك فوقك – من الذي ولاّ

الرحمة  يستشعر  مالك..  يستشعرها  عندما  الجميلة  المسؤولية  هذه  لاحظوا 
أن     الامام  يبين  ضارياً..   سبعاً  يكون  فلا  المخالب  عن  ويبتعد  واللطف  والمحبة 
ك فوقك، واالله  ك فمن ولاّ الرعية تحتك ، وانت فوقهم فيأملون وانت ايضاً تحت من ولاّ

ك. تعالى فوق من ولاّ

الذي أرسله امير  الوالي  التشكيلة المختصرة تحدد المسؤول ،فتجعل هذا  هذه 
المؤمنين   يلتفت كيف يسوسُ العباد . 

يغفر  وان  الأعمال،  بصالح  وعليكم  علينا  يمن  أن  وتعالى  سبحانه  االله  نسال 
للمؤمنين والمؤمنات الأحياء منهم والأموات ، اللهم تابع بيننا وبينهم بالخيرات؛ اللهم 

انك ولي التوفيق، وآخر دعوانا أن الحمد الله رب العالمين.

أن     الامام  يبين  ضارياً..   سبعاً  يكون  فلا  المخالب  عن  ويبتعد  واللطف  والمحبة 
١٨٢



 

الجمعة ٢٩ جماد￯ الآخرة ١٤٣٧ هـ 
الموافق ٨ نيسان ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي .
نصّ الخطبة الأولى

من  ورزقنا   ، تفضيلاً خلق  ممّن  كثيرٍ  على  لنا  وفضّ منا  كرّ الذي  الله  الحمد   
، ثم زادنا  نا ما بين موجوداته مقاماً رفيعاً ر لنا ما في الأرض جميعاً، وأحلّ الطيّبات وسخّ
تكريماً وفضلاً فأنزل لنا ديناً ختم به الأديان، وأرسل لنا سيد الرسل والأنبياء(صلىّ االله 
عليه وآله) لنبلغ الغاية القصو￯ بالتقو￯ والعمل الصالح، وتجتمع لنا سعادة الدنيا 
إله إلاّ االله وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمداً(صلىّ االله  والأخر￯. وأشهد أن لا 
عليه وآله) عبده ورسوله وداعيته الى أقوم سبله، صلوات االله وسلامه عليه وعلى آله 

مصابيح الظلام وقادة الإسلام. 

أوصيكم عبادَ االله تعالى ، وقبل ذلك أوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى والتحليّ 
بمكارم الأخلاق والصفات الحسنة، التي أمر بها نبيّكم(صلىّ االله عليه وآله الأطهار) 
تصير  حتّى  إرادتكم  عليها  نوا  ،ومرّ أنفسكم  بها  موا  وقوّ طباعكم،  عليها  ضوا  فروّ
كم وعلانيتكم،  ملكاتٍ ثابتةً لكم تتّبعونها في سيرتكم، وتجرون عليها في حياتكم في سرّ

تنالون بذلك ثقل الميزان يوم تخفّ فيه الموازين.

ا الإخوة والأخوات سلامٌ عليكم جميعاً من ربّ رحيم غفور ورحمةٌ منه   أيهّ

، ثم زادنا  نا ما بين موجوداته مقاماً رفيعاً ر لنا ما في الأرض جميعاً، وأحلّ الطيّبات وسخّ
١٨٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



وبركات.

الى  إذا ذكرهم، ووصلنا  وأوليائه  اد  لجيرانه  السجّ الإمام  دعاء  زلنا في  ما 
الاجتماعية  المعاشرة  قواعد  من  مجموعةً  ن  تضمّ الذي  الدعاء  هذا  من  الثاني  المقطع 
بها  عمل  وإذا  المؤمنين،  وإخوانه  جيرانه  مع  بها  يتعامل  أن  المؤمن  للفرد  ينبغي  التي 
النفسي  الأمن  وتحقيق  والآخرة،  الدنيا  في  السعادة  تحقيق  لهم  ضمن  والمجتمع  الفرد 
نِي  لْ عَ اجْ والاجتماعي والأخلاقي للفرد والمجتمع أيضاً، فقال  في المقطع الثاني: ((وَ
نَ  سْ حُ لُ  مِ تَعْ أَسْ وَ  ، مْ ِهِ المِ ظَ نْ  عَ زِ  اوُ بِالتَّجَ رِضُ  أُعْ وَ  ، مْ يئَهُ سِ مُ انِ  سَ ِحْ بِالإْ زِي  أَجْ مَّ  اللهُ
انِبِي  جَ لِينُ  أُ وَ  ، ةً فَّ عِ مْ  نْهُ عَ ي  ِ بَصرَ ضُّ  أَغُ وَ  ، مْ تَهُ امَّ عَ  ِّ بِالْبرِ لىَّ  تَوَ أَ وَ  ، مْ تِهِ افَّ كَ فيِ  نِّ  الظَّ
المعاشرة  قواعد  من  لقاعدتين  ض  نتعرّ أن  الخطبة  هذه  في  نحاول  عاً...))(١)  اضُ تَوَ مْ  ُ لهَ
ة)، يقول تهم وأغضّ بصري عنهم عفّ الاجتماعية، الأولى: قوله : (وأتولىّ بالبرّ عامّ
المعنى  الإحسان،  بمعنى  لغةً  بالكسر-   - ّ البرِ تهم))،  عامّ بالبرّ  ((أتولىّ  دعائه:  في    
المراد هنا من البرّ هو العطف والشفقة والصلة والخير والاتّساع في الإحسان، ومعناه 
تعالى  االله  قه  يوفّ أن  لنفسه  يدعو  منا  ندعو ،وكلّ واحدٍ  أيضاً  ، ونحن  يدعو  الإمام  أنّ 
تهم يعني جملة  تهم، عامّ لهذه التعامل الأخلاقي، يقول: واجعلني اللهمّ أتولىّ بالبرّ عامّ
قني يا إلهي  المؤمنين ولا يقصد به أحداً دون أحد ،وإنّما مجموع هؤلاء المؤمنين، أي: وفّ
ة الجيران بالعطف والشفقة والصلة والخير والاتّساع  ة المؤمنين ، عامّ أن أتولىّ أمور عامّ
في الإحسان اليهم. نذكر إخواني هنا أنّه حينما نُلاحظ الآيات القرآنية والأحاديث التي 
وردت في البرّ والاتّساع في الإحسان نجدها كثيرة، ولا ريب في استحبابها وأن يعمل 
الإنسان المؤمن بها، وهنا نذكر بعض المصاديق حتّى نعرف حينما ندعو بهذا الدعاء ما 
نّا في معناه من جملة مصاديقه اصطناع المعروف للمؤمنين  بيّ هو المطلوب منّا؟ البرّ كما 
وللجيران ، وذلك من خلال قضاء حوائجهم وإدخال السرور على قلوبهم، والإقراض 
للمؤمنين، والتزويج للشباب، وإصلاح ذات البين، وغير ذلك كبناء المشاريع الخيرية، 
قه االله  عموم الإحسان الى المؤمنين يدخل في هذا المعنى الذي دعا به الإمام  أن يوفّ

١-الصحيفة السجادية: ١٢٤.

المعنى  الإحسان،  بمعنى  لغةً  بالكسر-   - ّ البرِ تهم))،  عامّ بالبرّ  ((أتولىّ  دعائه:  في    
١٨٤



ا الإخوة المؤمنون، أيّتها الأخوات المؤمنات- من  تعالى للقيام به، فمهما أمكنكم - أيهّ
أن تتّسعوا في فعل الإحسان والعطف والخير والصلة والبرّ للآخرين افعلوا ذلك، مهما 
أمكنكم أن تفعلوا من هذا البرّ فإنّ لكم من العطاء والجزاء الدنيوي والأخروي ، وأنا 
أذكر هنا بعض الأحاديث من باب التشجيع والتحفيز للاتّصاف بهذه الصفة، وهو أن 
ة المؤمنين،  اً شاملاً لا يقتصر على أحدٍ دون أحد وإنّما يكون لعامّ يكون إحسانكم عامّ
يَارَ  انِ الدِّ رَ مُ يَعْ قِ  لُ ُ نُ الخْ سْ حُ ُّ وَ من جملة هذه الأحاديث عن الإمام الصادق : ((الْبرِ
ةَ  لَ ((إِنَّ صِ أنّ  آخر  الدنيوية، في حديثٍ  الآثار  ر))(١)، هذا من جملة  ماَ عْ َ الأْ انِ فيِ  يدَ يَزِ وَ
نُوب ))(٢)، هذا من الآثار الأخروية،  نِ مِنَ الذُّ ماَ صِ يَعْ ، وَ ابَ ِسَ نَانِ الحْ وِّ هَ يُ لَ  َّ الْبرِ مِ وَ حِ الرَّ
الإنسان  فأحياناً  الجواب،  السلام وردّ  ولو بحسن  بإخوانكم  وا  وبرّ أرحامكم  وا  لُ فصِ
ولو  يقول:  المتعارف،  يفعل هذا الإحسان  أن  القدرة والاستطاعة  لديه  ليست  المؤمن 
سن ردّ الجواب،  سن السلام بالنسبة لإخوانك المؤمنين وتحُ الحدّ الأدنى من البرّ أنّك تحُ
م عليك المؤمن تردّ عليه بالجواب الشرعيّ المتعارف، هذا الحدّ الأدنى إذا لم  حينما يسلّ

ن من بقية تلك الأمور. تتمكّ

ا الإخوة والأخوات- أنواع من البرّ والإحسان ورد تأكيدها وحثّ  هناك - أيهّ
 - الشابّات  أيّتها  الشباب  ا  -أيهّ بالوالدين  البرّ  جملتها  ومن  بها،  الإتيان  على  المؤمنين 
انتبهوا، االله االله في الوالدين، االله االله في الوالد، االله االله في الوالدة، هذه من الأمور التي 
سنوا  أن تحُ احرصوا على  الكبار  أنتم  فقط حتى  الشباب  ليس  القرآنية،  الآيات  دتها  أكّ
هاتكم، فقد ورد الحثّ الشديد حتى  وتُكثروا وتتّسعوا من الإحسان والبرّ بآبائكم وأمّ
أنّه لو كان الأبوان كافرين، حتى في مثل هذه الحالات ورد الحثّ على أن الإنسان لا 
هما، ومن البرّ أيضاً البرّ بالعلماء وأهل الفضل وأهل الدين والتقو￯، إذا رأيتم مثل  يعقّ
ية حتى بالأمور المعنوية  عوا من الإحسان اليهم ليس بالأمور المادّ هؤلاء الأشخاص وسّ
ا الإخوة  أيهّ (صلىّ االله عليه وآله)،  النبيّ ية  بذرّ بالاحترام والبرّ  البرّ  أيضاً، ومن جملتها 

١-الكافي: ٢ /١٠٠.
٢-م. ن :١٥٧/٢.

١٨٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ب من مضمون هذا الحديث،  والأخوات أودّ أن أذكر لكم حديثاً لعلّ بعضهم يتعجّ
ية النبيّ  فيقول  سن ويبرّ بذرّ ولكن التفتوا اليه لتروا عظيم الأجر والثواب لمن يحُ
داً  مَّ َ محُ إِنَّ  فَ وا  تُ أَنْصِ ئِقُ  لاَ َ الخْ ا  َ أَيهُّ نَادٍ  مُ  ￯ نَادَ ةِ  يَامَ قِ الْ مُ  يَوْ انَ  كَ ا  ((إِذَ  :  الصادق الإمام 
ئِقِ  لاَ َ َ الخْ شرَ عْ ولُ يَا مَ يَقُ ( صلى االله عليه واله وسلم) فَ بِيُّ ومُ النَّ يَقُ ئِقُ فَ لاَ َ تُ الخْ نْصِ تُ مْ فَ كُ مُ لِّ كَ يُ
نحن   ، بون  تتعجّ قد  افِيَه ))(١)  كَ أُ تَّى  حَ مْ  يَقُ لْ فَ وفٌ  رُ عْ مَ أَوْ  ةٌ  نَّ مِ أَوْ  يَدٌ  ي  نْدِ عِ هُ  لَ انَتْ  كَ نْ  مَ
أن يهدينا  وآله) وهدانا وجاهد في سبيل  عليه  االله  (صلىّ  النبيّ الذين جاء  الناس  ة  عامّ
رجنا من الظلمات الى النور وأوذي ما أوذي في سبيلنا وفي سبيل  نقذنا من النار ويخُ ويُ
ذلك  كيف  معروف؟  عليه  لنا  نحن  يد؟  عليه  لنا  نحن  نعمة؟  عليه  لنا  نحن  هدايتنا، 
وهو صاحب المعروف و صاحب الفضل والإحسان العظيم علينا، نحن ليس لنا فضلٌ 
هُ  انَتْ لَ نْ كَ ئِقِ مَ لاَ َ َ الخْ شرَ عْ (صلىّ االله عليه وآله): ((يَا مَ عليه ، لاحظوا كيف يبتدئ النبيّ
افِيَه  كَ تَّى أُ مْ حَ يَقُ لْ وفٌ فَ رُ عْ ))، نحن أصحاب المنّة على رسول االله؟ ((أَوْ مَ ةٌ نَّ ي يَدٌ أَوْ مِ نْدِ عِ
 ِ َّ وفُ اللهِ رُ َعْ المْ ةُ وَ ِنَّ المْ يَدُ وَ ا بَلِ الْ نَ وفٍ لَ رُ عْ أَيُّ مَ ةٍ وَ نَّ أَيُّ مِ اتِنَا وَ أَيُّ يَدٍ وَ هَ مَّ ونَ بِآبَائِنَا وَ أُ ولُ يَقُ فَ
هُ صاحب اليد والمنّة والمعروف علينا  ئِق ))(٢) االله تعالى ورسولُ لاَ َ ِيعِ الخْ لىَ جمَ ولِهِ عَ سُ لِرَ وَ
(صلىّ االله عليه وآله) هو صاحب النعمة والإحسان والفضل علينا،  لكن هل  ، النبيّ
تحبّون أن تكون لكم يدٌ ومنّة ومعروف على رسول االله حتى يكافئكم بذلك يوم القيامة؟ 
مْ  اهُ سَ مْ أَوْ كَ هُ تِي أَوْ بَرَّ يْ لِ بَ داً مِنْ أَهْ ￯ أَحَ نْ آوَ : (( بَلىَ مَ ُمْ ولُ لهَ يَقُ والمكافأة هناك الجنّة فَ
افِيَه ))(٣) وفي بعض الروايات أنّه يكافئه بالجنّة،  كَ تَّى أُ مْ حَ يَقُ لْ مْ فَ هُ ائِعَ بَعَ جَ يٍ أَوْ أَشْ رْ مِنْ عُ
ية رسول االله رجلاً أو امرأة ليس له  ا الإخوة والأخوات إذا رأيتم أحداً من ذرّ يعني أيهّ
أحداً من  رأيتم  إذا  ليأويه،  ولعائلته  له  بيتٍ  بناء  ابذلوا وسعكم في سبيل  يأويه   ￯مأو
داره  بناء  أعينوه في   ، الإيجار  تبعة  ل  أعينوه في تحمّ بيتاً للإيجار  يسكن  االله  ية رسول  ذرّ
نْ  مَ منهم  الأيتام  من  خصوصاً  االله  رسول  ية  ذرّ من  أحداً  رأيتم  إذا  بيته،  تعمير  في  أو 

١-من لا يحضره الفقيه ، ابن بابويه، محمد بن علي (ت٣٨١)هـ، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين ، 
قم ، الثانية: ٢/ ٦٥.

٢- م. ن : ٢/ ٦٥.
٣-م. ن : ٢/ ٦٥.

 ِ َّ وفُ اللهِ رُ َعْ المْ ةُ وَ ِنَّ المْ يَدُ وَ ا بَلِ الْ نَ وفٍ لَ رُ عْ أَيُّ مَ ةٍ وَ نَّ أَيُّ مِ اتِنَا وَ أَيُّ يَدٍ وَ هَ مَّ ونَ بِآبَائِنَا وَ أُ ولُ يَقُ فَ ١٨٦



إذا  أكسوهم،  نفسه  إكساء  التي يحتاجها في  الأمور  تلك  له  وليست  له ملابس  ليست 
ية رسول االله جائعاً ليس له طعام يشبع جوعته أسرعوا وبادروا الى  رأيتم أحداً من ذرّ
ل لكم ، ويوم القيامة سيُكافئكم  أن تشبعوا جوعته ولو بيسيرٍ من الطعام، حينئذٍ يُسجَّ
به  يُكافئكم  يته،  برٍّ ومعروفٍ الى ذرّ أبديتم من  رسول االله(صلىّ االله عليه وآله) على ما 

هم(صلىّ االله عليه وآله) يوم القيامة. جدّ

ر  اً؟ فليفكّ نْ أعظمنا برّ ا الإخوة والأخوات في الوقت الحاضر مَ وبهذه المناسبة أيهّ
كلّ واحدٍ منكم ويحاول أن يستحضر الجواب، سأذكر لكم هذا الحديث لتكتشفوا من 
قاتل  اً منّا جميعاً؟ إنّه المقاتل الذي يُ نْ هو الشخص الذي هو أعظم إحساناً وبرّ خلاله مَ
عين، هذا أعظم  ات الأمنيّة والمتطوّ الآن في جبهات القتال ضدّ عصابات داعش من القوّ
اً منّا، هذا مضمون الحديث الذي ورد عن  اً وإحساناً ، هؤلاء أعظم برّ أفراد المجتمع برّ
االلهِ ))(١)  بِيلِ  لُ فيِ سَ جُ الرَّ تَلَ  قْ يُ تَّى  بَرٌّ حَ بِرٍّ  ذِي  لِّ  كُ قَ  وْ ((فَ (صلىّ االله عليه وآله):  النبيّ
تَلَ  قْ تَّى يُ هؤلاء الشهداء هم أعظمنا إحساناً ومعروفاً ومنّةً من بقية أفراد المجتمع ((حَ
))(٢)، هؤلاء أعظم أفراد المجتمع  هُ بِرٌّ قَ وْ يْسَ فَ لَ بِيلِ االلهِ فَ تِلَ فيِ سَ ا قُ إِذَ بِيلِ االلهِ فَ لُ فيِ سَ جُ الرَّ
ساتنا وحموا أعراضنا وحاضرنا ومستقبلنا،  إحساناً ؛ لأنهم حموا ديننا ومعتقداتنا ومقدّ
هذا  على  بسيط  بشيءٍ  ولو  نكافئهم  أن  علينا؟  يجب  ماذا   ، إحساناً الناس  أعظم  فهم 
الإحسان، علينا أن نرعاهم ونرعى عوائلهم وأيتامهم ونقضي حوائجهم، هؤلاء علينا 
الوقت إحسانٌ  لدينا الآن في هذا  إذا كان   ، مهم على غيرهم في الإحسان والبرّ نقدّ أن 
م كما ورد في الحديث هم بلغوا  م هؤلاء على الآخرين في إحساننا اليهم؛ لأنهّ علينا أن نقدّ

ة في الإحسان الى المجتمع. القمّ

ة))(٣)، غضّ البصر، غضَّ الرجل  فَّ مْ عِ نْهُ ي عَ ِ ضُّ بَصرَ أَغُ  : ((وَ ثم يقول 
ة هو الكفّ عماّ لا  نزل النظر، هذا المعنى اللّغوي، والعفّ بصره أو من بصره: خفضه، يُ

١-الكافي: ٣٤٨/٢.
٢- م. ن: ٣٤٨/٢.

٣- الصحيفة السجادية: ١٢٤.

االلهِ )) بِيلِ  لُ فيِ سَ جُ الرَّ تَلَ  قْ يُ تَّى  بَرٌّ حَ بِرٍّ  ذِي  لِّ  كُ قَ  وْ ((فَ (صلىّ االله عليه وآله):  النبيّ
١٨٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ة))، يعني أغضّ بصري عن جيراني وعن  فَّ مْ عِ نْهُ ي عَ ِ ضُّ بَصرَ أَغُ ، معنى العبارة ((وَ يحلّ
إخواني المؤمنين وعن أخواتي المؤمنات، هذا المقطع نلتفت اليه وفيه ثلاثة معان:

ة ، أغضّ بصري عماّ لا يحلّ اليه النظر  ل: نأخذ المعنى بصورةٍ عامّ المعنى الأوّ
من عورات جيراني وبقيّة إخواني المؤمنين، وهذا المعنى الاول الظاهر مهمّ ومورد ابتلاء 
ي في بعض  وسببٌ للكثير من الجرائم الأخلاقية التي تحصل في الوقت الحاضر التي تؤدّ
الأحيان الى جرائم قتل أو -والعياذ باالله- الى الزنا بالمحارم وغير ذلك من هذه الجرائم 
وا  ظُ فَ ْ يحَ مْ وَ هِ ارِ أَبْصَ وا مِنْ  ضُّ نِينَ يَغُ مِ ؤْ مُ لْ ل لِّ الأخلاقية، وأشارت إليه الآية القرآنية ((قُ
به  المقصود  المعنى ليس  ))(١)، وهذا  ونَ نَعُ يَصْ بِماَ  بِيرٌ  االلهَ خَ إِنَّ  مْ  ُ لهَ ىٰ  كَ أَزْ لِكَ  ذَٰ مْ  هُ وجَ رُ فُ
نَ  ظْ فَ ْ يحَ نَّ وَ هِ ارِ نَ مِنْ أَبْصَ ضْ ضُ نَاتِ يَغْ مِ ؤْ مُ لْ ل لِّ قُ الرجال فقط بل يشمل النساء ايضاً ((وَ

ض اليه في مقطعين من البحث: ))(٢)، هذا المعنى الظاهر، وأتعرّ نَّ هُ وجَ رُ فُ

م؟ الآن هذا مورد ابتلاء ومورد فتنة ومورد  ل: ما الآثار السيّئة للنظر المحرّ الأوّ
الكثير من الوقوع في الجرائم الأخلاقية وغيرها، نلتفت الى ذلك من خلال ذكر بعض 
الإسلام  نعمة  بعد  علينا  أنعم  تعالى  االله  والأخوات  الإخوة  ا  أيهّ الشريفة،  الأحاديث 
بنعمة العقل العظيمة ، وبعدها أنعم علينا بنعمةٍ عظيمة أخر￯ ألا وهي نعمة البصر، االله 
تعالى أعطانا البصر لكي ننظر آيات االله وآثار صنعه وخلقه حتّى يزداد إيماننا باالله تعالى، 
لع على تجارب الآخرين والأمور الكثيرة  نقرأ العلوم والمعارف حتى نستفيد منها ، نطّ
م منها وهكذا هذه الأمور النافعة، ولكن قد يستعمل بصره في أمورٍ  في الحياة حتى نتعلّ
مة، الإسلام هنا وضع مجموعةً من القيود في سبيل أن يحمي المجتمع من الانحراف  محرّ
فالنظر   ، مات  المقدّ من  ووقايته  المجتمع  تحصين  منها  لذلك،  وآليات  وسائل  ،ووضع 
ة  مة للوقوع في الحرام، واعتبره إبليس سهماً من السهام المهمّ م مقدّ مة، النظر الى المحرّ مقدّ

م. لديه لكي يُصيب بها المؤمن، لذلك أذكر هنا بعض الأحاديث في آثار النظر المحرّ

١-النور: ٣٠.
٢-النور:٣١. 

م؟ الآن هذا مورد ابتلاء ومورد فتنة ومورد  ل: ما الآثار السيّئة للنظر المحرّ الأوّ
١٨٨



 ، أعراضكم  هذه  انتبهوا  الشباب  ا  أيهّ الرجال  ا  أيهّ والأخوات  الإخوة  ا  أيهّ  
أو أخت جارٍ  أمّ جارٍ لي،  ،أو  ابنة جارٍ لي  أو   ، ا زوجة جارٍ لي  إمّ امرأةً فهي  إذا رأيت 
لأحد  بنتٌ  أو  المؤمنين،  إخواني  لأحد  أمّ  أو  المؤمنين،  إخواني  أحد  زوجة  ا  أنهّ أو   ، لي 
غ لنفسي النظر الى أعراض الآخرين؟ نذكر هنا بعض الآثار  إخواني المؤمنين، كيف أسوّ
(صلىّ  ة المطلوبة، ورد عن النبيّ ن أنفسنا ونصل الى هذه العفّ ة للنظر حتى نحصّ الضارّ
إِبْلِيس  ))(١) إبليس ألدّ الأعداء لبني  امِ  هَ ومٌ مِنْ سِ مُ سْ مٌ مَ هْ ةُ سَ رَ االله عليه وآله): ((النَّظِ
مة ويُصيبه بهذا السهم  آدم، يستخدم هذه الوسيلة لكي يوقع الإنسان المؤمن في أمورٍ محرّ
ِدُ  ناً يجَ اهُ إِيماَ طَ فاً مِنَ االلهِ أَعْ وْ ا خَ هَ كَ نْ تَرَ مَ الذي عبرّ عنه النبيّ  بأنّه سهمٌ مسموم ((فَ
مْ  إِيَّاكُ يِّينَ  ارِ وَ حَ يَمَ   لِلْ رْ ى ابْنُ مَ الَ عيسَ قَ بِه ))(٢)، وفي حديثٍ آخر ((وَ لْ هُ فيِ قَ تَ وَ لاَ حَ
ق ))(٣)، في حديثٍ آخر -التفتوا  اتِ ونَبَاتُ الْفِسْ وَ هَ رُ الشَّ ا بَذْ َ إِنهَّ اتِ فَ ورَ ذُ َحْ رَ إِلىَ المْ والنَّظَ
اتها تذهب ،تبعاتها  ا الشباب - ما عاقبة مثل هذه الأمور؟ كثير من الأمور التي لذّ أيهّ
ا االلهُ  َ وهمُ شُ ْ اماً يحَ رَ يْهِ حَ نَ يْ َ عَ لأَ نْ مَ : ((مَ م، فقال  تبقى ، ومن جملتها هذا النظر المحرّ
إِلىَ  بِهِ  رُ  مَ ؤْ يُ مَّ  ثُ النَّاسُ  ومَ  تَقُ أَنْ  إِلىَ  نَاراً  ا  َ اهمُ شَ مَّ حَ ثُ ارِ  النَّ مِنَ  امِيرَ  سَ مَ ةِ  يَامَ قِ الْ مَ  يَوْ الىَ  تَعَ
ةً  َ سرْ ثَتْ حَ رَ ةٍ أَوْ رَ مْ مِنْ نَظْ كَ النَّار))(٤)، ثم في حديثٍ آخر عن الإمام الصادق : ((وَ
ةَ  وَ هْ ُ الشَّ ينْ تِ الْعَ َ ا أَبْصرَ ة))(٥)، وفي حديث آخر أيضاً عن أمير المؤمنين : ((إِذَ يلَ وِ طَ
اقِبَة)) (٦)، كثيراً ما ينظر إنسانٌ بشهوة ،وهذه الشهوة يتبعها وقوعٌ في  نِ الْعَ لْبُ عَ يَ الْقَ مِ عَ
مة وعواقبها ، ثمّ في حديث  م ويعمى القلب عن النظر الى نتائج هذه النظرة المحرّ المحرّ
عُ  رَ ا تَزْ َ إِنهَّ ةَ فَ رَ النَّظِ مْ وَ عن الإمام الصادق : أنّ عيسى بن مريم قال لأصحابه: ((إِيَّاكُ
هُ  َ لْ بَصرَ عَ ْ ْ يجَ لمَ بِهِ وَ لْ هُ فيِ قَ َ لَ بَصرَ عَ َنْ جَ وبَى لمِ نَةً طُ ا فِتْ بِهَ احِ ا لِصَ َ ى بهِ فَ كَ ةَ وَ وَ هْ لْبِ الشَّ فيِ الْقَ

نِه ))(٧) .  يْ فيِ عَ

١- مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل: ١٤/ ٢٦٨.
٢- م. ن: ١٤/ ٢٦٨.

٣- مصباح الشريعة: ١٠، بحار الأنوار : ٤٢/١٠١.
٤- جامع الأخبار، للشعيري: ٩٣. 

٥- الكافي: ٥٥٩/٥.
٦- غرر الحكم ودرر الكلم : ٢٨٥.

٧- تحف العقول: ٣٠٥.

ا االلهُ  َ وهمُ شُ ْ اماً يحَ رَ يْهِ حَ نَ يْ َ عَ لأَ نْ مَ ١٨٩: ((مَ

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



هُ  فَ رْ ضَّ طَ نْ غَ القلب ((مَ أنّ الإنسان يغضّ بصره؟ راحة   ما ثمار ومعطيات 
عَ  فَ رَ ةٍ فَ أَ رَ رَ إِلىَ امْ نْ نَظَ بَه ))(١)، ثمّ في حديثٍ آخر عن الآثار التي في الآخرة ((مَ لْ احَ قَ أَرَ
ورِ الْعِين ))(٢)،  ُ هُ االلهُ مِنَ الحْ جَ وِّ زَ تَّى يُ هُ حَ ُ يْهِ بَصرَ تَدَّ إِلَ ْ يَرْ هُ لمَ َ ضَ بَصرَ مَّ ءِ أَوْ غَ ماَ هُ إِلىَ السَّ َ بَصرَ
االلهِ  مِنَ  فاً  وْ خَ ا  هَ كَ تَرَ نْ  مَ فَ إِبْلِيس  امِ  هَ سِ مِنْ  ومٌ  مُ سْ مَ مٌ  هْ سَ ةُ  رَ ((النَّظِ آخر  ثم في حديثٍ 

بِه )). لْ هُ فيِ قَ تَ وَ لاَ ِدُ حَ ناً يجَ اهُ إِيماَ طَ أَعْ

الآن  ة،  مهمّ مسألة  الى  أنبّه  أن  أودّ  المناسبة  هذه  في  والأخوات  الإخوة  ا  أيهّ
من  الصغار،  حتى  منّا  واحدٍ  كلّ   ￯لد الموجودة  الاتّصال  وسائل  الحاضر  الوقت  في 
الفضائيات والمواقع الإلكترونية والفيس بوك واليوتيوب وغيرها التي امتلأت بالمشاهد 
غير الأخلاقية ينبغي الانتباه هنا، على كلّ أبٍ ، على كلّ أمّ أن ينظر الى ما لد￯ أولاده من 
هذه الوسائل، والى أيّ شيءٍ ينظر، فإنّ مثل هذه الآثار التي ذكرناها أيضاً تنعكس على 

مة. هؤلاء الشباب وتوقعهم في الكثير من الأعمال المحرّ

المعنى الثاني الذي نلتفت اليه هو المعنى الكنائي الذي يبيّنه الإمام  ((أغضّ 
ما،  يوماً  بها  هم  أعيرّ ،ولا  وعثراتهم  تهم  زلاّ عن  بصري  أغضّ   ، ة))  عفّ عنهم  بصري 
أحفظه  يُعاب عليه فلا  أو كلام  زلّة  أو  منه عثرة  قد تصدر  المؤمن  الإنسان  أنّ  بمعنى 
وأعيره به يوماً ما، هذا الحديث الذي ورد عن الإمام الصادق  يقول أحد أصحابه: 
العورة  هذه  هل  المقصود؟  ما  حرام»  المؤمن  على  المؤمن  «عورة  الناس:  يقوله  شيءٌ 
الظاهرية التي علينا أن نغضّ البصر عنها؟ الإمام(سلام االله عليه) يقول: ((لا.. ليس 
يُعاب عليه فيحفظه  م بشيءٍ  يتكلّ أو  ةً  زلّ يزلّ  أن  المؤمن  إنّما عنى عورة  حيث تذهبون 
أختي  أو  المؤمن  أوأخي  جاري  كان  إذا  الإخوة  ا  أيهّ نلتفت  ما))،  يوماً  به  ه  ليعيرّ عليه 
المؤمنة حصل منهم زلّة أو عثرة أو خطأ أو عمل ارتكبوه أو كلامٌ يُعابون عليه، ليس من 
الصحيح أن أعيره بهذه الزلّة والعثرة والكلام الذي يُعاب عليه في يوم من الأيّام حينما 
مة، فقال الإمام  ((إنّما عنى عورة المؤمن أن يزلّ  أختلف ، هذا يُعدّ من العورة المحرّ

١- غرر الحكم ودرر الكلم: ٦٦٣.
٢- مكارم الأخلاق: ٢٣٦.

مة. هؤلاء الشباب وتوقعهم في الكثير من الأعمال المحرّ
١٩٠



ه به يوماً ما)). م بشيء يُعاب عليه فيحفظه عليه ليعيرّ زلّة أو يتكلّ

ل المكروه والأذ￯ من المؤمنين، فلا أردّ عليه  والمعنى الثالث هنا كناية عن تحمّ
ي  ) كما الآن في العرف نستعمله ، كأن يخطئ إنسانٌ بحقّ ةً بمثله (أغضّ بصري عنهم عفّ
فيقول لي الآخر: غضّ النظر عنه أي عن زلّته، لا أن أقابل إساءته بالإساءة نفسها ، وهذا 
الأشياء  هذه  ل  أتحمّ أي   ( ةً عفّ عنهم  بصري  (أغضّ  المعنى  هذا  ضمن  في  يدخل  أيضاً 
المكروهة منهم ،ولا أقابلهم بالمثل، هذا أيضاً من قواعد المعاشرة الاجتماعية التي بيّنها 
(أتولىّ  قاعدتان  لدينا  إذن   ( ةً بقوله: (وأغضّ بصري عنهم عفّ الإمام(سلام االله عليه) 

.( ةً تهم وأغضّ بصري عنهم عفّ بالبرّ عامّ

ا (ألينّ جانبي لهم تواضعاً) سنتناولها إن شاء االله في الخطبة القادمة ،نسأل االله   أمّ
ا بالقبول  قنا للأخذ بمحاسن هذه القواعد في المعاشرة بيننا ، وأن يتقبّل منّ تعالى أن يوفّ
الطيّبين  وآله  محمد  على  االله  وصلىّ   ، العالمين  ربّ  الله  الحمد  أن  دعوانا  وآخر  الحسن، 

الطاهرين.

 

الطيّبين  وآله  محمد  على  االله  وصلىّ   ، العالمين  ربّ  الله  الحمد  أن  دعوانا  وآخر  ١٩١الحسن، 

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



١٩٢



 

الجمعة ٢٩ جماد￯ الآخرة ١٤٣٧ هـ 
الموافق ٨ نيسان ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

أمير  الإمام  عهد  من  مقطعاً  نقرأ  الخطبة  هذه  في  والأخوات،  الإخوة  ا  أيهّ
ره  من مجموعةٍ  ه مصر مع الشرح له بإيجاز، وفيه يحذّ المؤمنين  لمالك الأشتر لمّا ولاّ
من الرذائل النفسانية ومخاطرها على الحاكم والرعيّة ، وهي تصلح نصائح وإرشادات 

:  ب في موقع القيادة والإدارة لأمور البلاد. فيقول نَصَّ ة لمَنْ يُ مهمّ

لِكَ  إِنَّ ذَ ، فَ اءِ رَ ِطْ بَّ الإْ حُ ا وَ نْهَ بُكَ مِ جِ عْ ةَ بِماَ يُ قَ الثِّ كَ وَ سِ ابَ بِنَفْ جَ ِعْ الإْ إِيَّاكَ وَ ((وَ
  ثم يقول (( نِينَ سِ ُحْ انِ المْ سَ ونُ مِنْ إِحْ ا يَكُ قَ مَ حَ هِ لِيَمْ سِ انِ فيِ نَفْ يْطَ صِ الشَّ رَ ثَقِ فُ مِنْ أَوْ
بِعَ  تْ تُ مْ فَ هُ دَ لِكَ أَوْ أَنْ تَعِ انَ مِنْ فِعْ دَ فِيماَ كَ يُّ زَ انِكَ أَوِ التَّ سَ تِكَ بِإِحْ يَّ عِ لىَ رَ َنَّ عَ المْ إِيَّاكَ وَ : ((وَ
بُ  يُوجِ لْفَ  ُ الخْ قِّ وَ َ الحْ بِنُورِ  بُ  هَ يَذْ دَ  يُّ زَ التَّ وَ انَ  سَ ِحْ الإْ لُ  بْطِ يُ َنَّ  المْ إِنَّ  فَ  ، فِكَ لْ بِخُ كَ  دَ عِ وْ مَ

.(({ ونَ لُ عَ فْ ا لاَ تَ وا مَ ولُ نْدَ االلهِ أَنْ تَقُ تاً عِ قْ َ مَ برُ : {كَ الىَ الَ االلهُ تَعَ ، قَ النَّاسِ نْدَ االلهِ وَ تَ عِ َقْ المْ

ا  َ انهِ كَ نْدَ إِمْ ا عِ طَ فِيهَ قُّ ا أَوِ التَّسَ َ انهِ بْلَ أَوَ ورِ قَ مُ ُ ةَ بِالأْ لَ جَ الْعَ إِيَّاكَ وَ ثمّ يقول  : ((وَ
هُ  عَ ضِ وْ مَ رٍ  أَمْ لَّ  كُ عْ  فَضَ  ، تْ حَ ضَ تَوْ اسْ ا  إِذَ ا  نْهَ عَ نَ  هْ الْوَ أَوِ  تْ  رَ نَكَّ تَ ا  إِذَ ا  فِيهَ ةَ  اجَ جَ اللَّ أَوِ 

.(١)(( هُ قِعَ وْ رٍ مَ لَّ أَمْ قِعْ كُ أَوْ وَ

١-شرح نهج البلاغة : ١٧/ ١١٣. 

ره  من مجموعةٍ  ه مصر مع الشرح له بإيجاز، وفيه يحذّ المؤمنين  لمالك الأشتر لمّا ولاّ
١٩٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ا الإخوة والأخوات، الى شرح هذه المقاطع من هذا العهد الذي كتبه  نأتي أيهّ
ه على مصر، وهو يصلح - كما سبق أن  أمير المؤمنين  لواليه مالك الأشتر حينما ولاّ
ب في مواقع القيادة وإدارة أمور البلاد، وعلينا  نَصَّ ة لمَنْ يُ ذكرنا - نصائح وإرشادات مهمّ
أن ننتفع أيضاً من هذه النصائح التي بيّنها أمير المؤمنين  في تحذيره من هذه الرذائل 
ام الذين بيدهم أمور البلاد أكثر  النفسانية، وإن كانت هي بحقّ القادة والساسة والحكّ
أهمية وأكثر حاجة؛ لأنّ مخاطرها فيما لو بقيت أفدح خطراً وأعظم تأثيراً، وتطهير النفس 
ة الناس  ام والقادة، ولكن نحن أيضاً عامّ من هذه الرذائل أكثر فائدة وأهمية لهؤلاء الحكّ
ر  دّ أن ننتفع منها كما ينبغي، فيقول الإمام : ((وإيّاك والإعجاب بنفسك)) يحذّ لابُ
هنا الإمام  الولاة من هذه الرذيلة النفسانية ،وهي الإعجاب بالنفس والثقة المفرطة 
وصفاته  نفسه  الإنسان  يُعظم  أن  هو  بالنفس:  والإعجاب  النفس،  بصفات  والزائدة 
وآراءه وأفكاره وأعماله لما ير￯ فيها من صفات كمالٍ سواءً كانت موجودة فيه أم لا، 
فير￯ نفسه أشرف وأفضل من غيره، سواء كان في هذه الصفات او الآراء او الاقوال 
ة  ا الإخوة والأخوات - الآثار الضارّ او الافعال او غير ذلك من الامور. هنا نبينّ -أيهّ
لهذه الرذيلة النفسانية، المعجب بنفسه في الواقع يستعظم صفات نفسه وآراءه وأفكاره 
ي الى نفرة  واعماله ،ويحتقر الآخرين في آرائهم وأعمالهم ومواقعهم ، وهذا الاحتقار يؤدّ
ورأي  عقل  في  رجاحة  أصحاب  الاخرون  يكون  وقد  عنه،  وابتعادهم  منه  الآخرين 
وفكر ولهم اعمال عظيمة ، وهذا المعجب بنفسه الذي يحتقر هؤلاء ويزدريهم في أعمالهم 
سينفرون منه ويبتعدون عنه ،ومن ثم سيحرم نفسه من الانتفاع بهذه الآراء والأفكار 
التي ربّما تكون أفضل وأكثر سداداً  من رأيه ، وأعمالهم أفضل من أعماله، وهنا الخطورة 
الانتفاع  من  الرعية  رم  وتحُ الحاكم  هذا  سيُحرم  حينئذٍ  الرعية  أمور  حاكم  يتولىّ  حينما 
ي الى الغرور والاعتداد بالنفس  جب أيضاً يؤدّ بآراء الآخرين بسبب هذه الصفة. والعُ
 : ضه للهلاك، لذلك ورد عن أمير المؤمنين والاستبداد بالرأي ، وهذا الاستبداد يعرّ

َا))(١). ولهِ قُ ا فيِ عُ هَ كَ ارَ الَ شَ جَ رَ الرِّ اوَ نْ شَ مَ لَكَ وَ يِهِ هَ أْ بَدَّ بِرَ تَ نِ اسْ ((مَ

١-وسائل الشيعة: ١٢/ ٤٠.

فير￯ نفسه أشرف وأفضل من غيره، سواء كان في هذه الصفات او الآراء او الاقوال 
١٩٤



الأثر الثالث، هو أنّ هذا المعجب ير￯ أعماله الصغيرة كبيرة ، وأفكاره الوضيعة 
التافهة عظيمة أو آراءه الخاطئة صحيحة ، ومواقفه الخاطئة مواقف صحيحة ، فعندما 
يكون حاكما ولديه رعية ويدير شؤون البلاد بهذه الافكار والآراء الخاطئة التي يراها 
المواقف  او يستحسن بعض   ، الظالمة حنكة وعدلا  الافعال  ير￯ بعض  او   ، صحيحة 
المجتمع وعلى رعيّة هذا الإنسان الحاكم، وإذا رأ￯ من غيره  آثار كارثية على  التي لها 
أعمالاً أفضل وأعظم من أعماله وآراء أكثر سداداً فلا يعيرها أهمية ولا يكترث بها، لأنّه 
معجب بنفسه وآرائه، ومن الصفات السلبية للعجب أيضاً ان يحجب الانسان المعجب 
بنفسه عن اكتشاف أخطائه وعثراته وتقصيره وزلاته، فإذا كان حاكماً حينئذٍ لا يمكن 
معالجة هذا التقصير والخطأ الذي يصدر منه، والإعجاب بالرأي والنفس والعقل يمنع 
هذا المعجب بنفسه من استشارة الآخرين حتى لو كانوا أكثر خبرةً ودراية وعلما فانه 
يمنعه من أن يسأل الاخرين فيستبدّ برأيه ويستنكف عن سؤال من هو أعلم منه وأكثر 
حرمان  هناك  سيكون  ثم  ،ومن  والعلم  الرأي  في  وحنكة  نضجا  واكثر  وتجربة،  خبرة 
للحاكم وللرعية من الاستفادة من هذه الآراء لأصحاب الخبرة والتجربة وأهل العقل 
وعلى   ، بالنفس  الاعجاب  على  تترتب  التي  الضارة  الاثار  جملة  من  وهذه  والحكمة. 
مستو￯ الحاكم ضررها كبير ؛لأنها تعم الحاكم والمجتمع والرعية ، وعلى مستوانا نحن 
ايها الاخوة والاخوات ، ربما الواحد منا في بعض الاحيان يعجب برايه وبعلمه وبعقله 

وبفكره وبمواقفه، فالأضرار تشمله أيضاً وان كانت في مستو￯ أدنى.

ان يصاب بها بعض الحكام والساسة هو  التي يمكن  النفسانية  الرذائل  ومن 
اءِ)  ، احيانا تجدون الولاة او الحكام يحبون الإطراء والمدح والثناء والتملق  رَ بَّ الإطْ (حُ
من الاخرين ويتجنبون ذم الاخرين لهم وانتقادهم، وهذا ناشئ من حبّ الجاه، والامام 
التي  لديه  المهمة  الفرص  ومن  الشيطان  عند  الأمور  اوثق  من  ان  يبين  عليه  االله  سلام 
يثق في فاعليّتها وتأثيرها بالإنسان، هو انه يحب المدح والاطراء والتزلف والتملق من 
الاطراء  حب  اثار  في  وسلم)  وآله  عليه  االله  الأعظم(صلى  الرسول  وعن  الاخرين،  

١٩٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



قِع ))(١) البلاقع:  يَارَ بَلاَ عُ الدِّ يَدَ ينِ وَ نِ الدِّ مُّ عَ يُصِ ي وَ مِ عْ نَاءِ يُ الثَّ اءِ وَ رَ ِطْ بُّ الإْ يقول: ((حُ
جمع بلقع.. وهي الأرض الخالية من كلّ شيء، والمرأة الخالية من كلّ خير.

ومن جملة الآثار السيئة لحب الإطراء والمدح:

أن الإنسان الحاكم والعادي يحاول ان يجعل أفعاله وآراءه وسيرته وتصرفاته 
ومواقفه على ما يوافق رضا الناس حتى ينال مدحهم واطراءهم ويتجنب ذمهم ،حينئذ 
سيرته وافعاله ومواقفه تدور مدار رضا الناس فيقدم رضا المخلوق على رضا الخالق ، 
وبالنتيجة يترك بعض الواجبات ويفعل بعض المحظورات ويتهاون في الامر بالمعروف 
 ، الناس  بعض  رضا  يكسب  حتى  والحق  الانصاف  على   ￯ويتعد المنكر،  عن  والنهي 
وهذه الأمور تؤدي الى هلاك الانسان كما ورد بالحديث عن النبي (صلى االله عليه واله 

وسلم) ((إنما هلك الناس باتباع الهو￯ وحب الثناء))(٢).

لهذا  والمشورة  والنصيحة  الحقّ  قول  من  الآخرين  يمنع  المدح  حبّ  إنّ   -٢
الانسان الذي يحب المدح والثناء ؛ لذا سنجد المقربين من الحاكم والقائد والمسؤول الذين 
يتملقون ويتزلفون إليه يحسنون له القبيح وقد يبينون له احيانا انه اذا كان رايه خاطئا انه 
راي صحيح، وإذا فعل ظلما انه فعل حقا وعدلا ؛ لانهم يعلمون ان هذه الحاكم يحب 
المدح والثناء والاطراء..اما أولئك الذين يمتلكون الشجاعة والجرأة في قول الحق وتقييم 
الاعمال والمواقف والآراء ويكونون منصفين في التقييم ،فيقولون :هذا حق وهذا باطل 
، هذا ظلم وهذا عدل ، وهذا راي صحيح وهذا خاطئ،  هؤلاء بعيدون عن مثل هذا 
الحاكم ، واذا قالوا الحق فانهم يرون من الحاكم الغضب عليهم ويتعرضون الى  العقاب 
والابعاد ؛ لذلك نجد مثل هؤلاء الذين يمتلكون الجرأة والشجاعة وقول الحق يبتعدون 
عن هذا السياسي والحاكم والمسؤول ،اما الذين يكونون قريبين منه فأولئك المتلمقون 
والمتزلفون الذين يصورون الباطل حقا والظلم عدلا والخطأ صحيحا وصوابا ، فتكون 

١-مجموعة  ورام: ٢/ ١٢٢.
٢-كنز العمال: ٣ /٤٥٩.

١٩٦



الأجواء المحيطة بهذا الحاكم ليست أجواء تقيمية صحيحة، فيبقى على خطأه وعلى ارائه 
  ومواقفه الخاطئة و سينعكس الضرر الكبير على الرعية، لذلك ورد عن امير المؤمنين
يح ))(١)،  النَّصِ هُ  لَ وَيُبَغِّضُ   الْقَبِيحَ  لَهُ  يحَُسِّنُ  ِّقٍ  مُتَمَل مَادِحٍ  بِقَوْلِ   ُّ المُْغْترَ النَّاسِ  ((أَجْهَلُ   :
لذلك لابد ان يكون الحاكم ممن لا يحمل هذه الصفة ، وهي عدم حب الاطراء والمديح.

جب من كثرة إطراء  ي الى إصابة الشخص المحبّ للمدح بالغرور والعُ ٣- يؤدّ
 ￯بنفسه ير فالمُعجب   (( نِينَ سِ ُحْ المْ انِ  سَ إِحْ مِنْ  ونُ  يَكُ ا  مَ قَ  حَ الآخرين ومديحهم، ((لِيَمْ
، فيؤدي  المن  ان يمتن عليهم هذا  ان عطاءه واحسانه عظيم على الاخرين فيؤدي الى 
 ￯الى ابطال إحسانه ، او لا هذا المعجب بنفسه المُستعظم لصفاته وأفعاله وعطائه لا ير
للآخرين إحساناً عليه  ومن ثم يستصغر هذا الحاكم او السياسي هذا العطاء والفضل 
والإحسان من الاخرين ، ويؤدي بالنتيجة الى ان يمحق هذا الاحسان الذي يصدر من 
ن والممتن للآخرين ، وإن  م والمحسِ ل والمنعِ الاخرين؛ لأنه دائما ير￯ نفسه هو المتفضّ

كان واقعُ الحال غير ذلك، أو أنّه ير￯ إحسانه عظيماً. 

)) بأن يمنّ عليهم بما يقوم به من أعمال  انِكَ سَ تِكَ بِإِحْ يَّ عِ لىَ رَ َنَّ عَ المْ إِيَّاكَ وَ ((وَ
م والازدهار  ومشاريع وإدارة لشؤون البلاد بأنّه قد جلب لهم الخير والاستقرار والتقدّ
والتطور، هذا ليس بصحيح من الحاكم حتى لو فعل الشيء الجيد لبلده وشعبه فليس 
من الصحيح ان يمن بإحسانه وعطائه ورعيته؛ لان هذه الخدمة إنما هي حقوق للرعية 
على الحاكم ، وواجب على الحاكم للرعية ، ومن ثم فالقائد والحاكم والسياسي وغيرهم 
هؤلاء الذين نصبوا في هذه المواقع إنما يؤدون حقوق الناس والمواطنين والرعية عليهم، 
وهي واجبات عليهم ،ولا يمن بالواجب الذي على الحاكم  والمسؤول ان يقدمه للناس 
والمواطنين مع العلم أنّ هذه حقوق رعيّته عليه، والحاكم إذا فعل ذلك فإنّه يكون قد 
يها الحاكم لرعيّته ، وفي  ￯ واجباً، وهذا المنّ يُبطل أجر وثواب هذه الخدمة التي يؤدّ أدّ

 ،(٢)((￯ ذَ َ الأْ َنِّ وَ مْ بِالمْ اتكُ قَ دَ وا صَ لُ بْطِ وا لاَ تُ نُ ينَ آمَ ا الَّذِ َ ا أَيهّ ذلك إشارة لقوله تعالى: ((يَ
١-عيون الحكم والمواعظ ، لليثي: ١٢٣.

٢-البقرة: ٢٦٤.

ن والممتن للآخرين ، وإن  م والمحسِ ل والمنعِ الاخرين؛ لأنه دائما ير￯ نفسه هو المتفضّ
١٩٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



أعمال  مه من  فعله وقدّ فيما  الزيادة  إظهار  أي   ( لِكَ فِعْ مِنْ  انَ  كَ فِيماَ  دَ  يُّ زَ التَّ (أَوِ 
وجهود أكثر ممّا هو واقع، من ذلك ان يستخدم أجهزته الإعلامية والتضخيم والتهويل 
بما يقدمه من عطاء أو من خدمات او من مشاريع مع العلم انها اقل مما يظهره في كلامه 
ووسائل إعلامه ،فيبين أعماله الصغيرة على انها أعمال كبيرة ،وخدماته البسيطة على انها 
خدمات عظيمة ، وما يقدمه من اراء على انها نعم الآراء التي ينتفع منها الناس مع العلم 
أنها ليست حقيقية ، وهو أن ينسب الى نفسه من الإحسان والخدمة الى رعيّته أزيد ممّا 
ا أمور كبيرة وجليلة في حقّ  رها بأنهّ فعل فيقوم بتضخيم أعماله الصغيرة وتهويلها ويصوّ
شعبه، وهذا يُعدّ تضليلاً للشعب، وحرفاً للحقائق عن موضعها، ولمّا كان إظهار الزيادة 

. أكثر ممّا هو حاصل نوعا من الكذب وهو رذيلةٌ عظيمة فإنّه يذهب بنور الحقّ

)) بأن يعد الحاكم أو المسؤول الشعب  فِكَ لْ كَ بِخُ دَ عِ وْ بِعَ مَ تْ تُ مْ فَ هُ دَ ((أَوْ أَنْ تَعِ
و الرعية ببرنامج إصلاحي أو خدمي او إغاثة وتشريع قوانين وعود وتعهدات كثيرة 
الوعود والبرامج  تنفيذ هذه  الناس والمواطنون ويترقبون  ينتظر هؤلاء  بعد  فيما  ولكن 
فلا يجدون شيئا منها، فقد أخلف هذا الوعد والتعهد ، حينئذ هؤلاء الناس والمواطنون 
يفقدون ثقتهم بهذا المسؤول فلا يبقى له تقدير واحترام لذلك يحذر الامام عليه السلام 
من ان المسؤول حينما يريد ان يعد وعدا او يعطي عهدا فلابد ان يفي بوعده ، وعدم 
، والاكثر من هذا  الناس ومقتهم  العامة من  الى سخط  يؤدي  بالعهد والوعود  الوفاء 
لْفَ  ُ ((والخْ التعبير:  من  ورد  كما   ( السلام  (عليه  يقول  لذلك  ومقته؛  تعالى  االله  سخط 
لاَ  ا  مَ وا  ولُ تَقُ أَن  االلهِ  ندَ  عِ تًا  قْ مَ  َ برُ كَ  ))  : الىَ تَعَ االله  قال   ، والنَّاسِ االله  نْدَ  عِ تَ  َقْ المْ بُ  يُوجِ
ون))))(١)، ثم يحذر الإمام عليه السلام، من التسرع والعجلة  بالإقدام على الأمور  لُ عَ فْ تَ
ا)) أي عدم التعجل بالاقدام  َ انهِ بْلَ أَوَ ورِ قَ مُ ُ ةَ بِالأْ لَ جَ الْعَ إِيَّاكَ وَ التي لم تّنضج بعد ، ((وَ
على الأمور التي لم تتهيأ مقدماتها أو لم يتبين للحاكم ان فيها الخير والصلاح ربما يكون 
أو كونها   ، او الى شر  أو بعض الأمور لم تتضح عواقبها هل هي الى خير   ، الفتنة  فيها 
ع والإقدام على فعل هذه  ة ولا يتيسرّ الاتيان بها ، فعليه أن يحذر من التسرّ صعبة وشاقّ

١- مكاتيب الأئمة عليهم السلام:  ٤٩١/١.

و الرعية ببرنامج إصلاحي أو خدمي او إغاثة وتشريع قوانين وعود وتعهدات كثيرة 
١٩٨



او حانت  الاتيان بها  امكن  التي  ا)) أي الأمور  َ انهِ كَ إِمْ نْدَ  عِ ا  فِيهَ طَ  قُّ التَّسَ ((أَوِ  الأمور، 
الفرصة لتقديمها فلا تتهاون ولا تتساهل بل تسرع وتبادر الى  الاقدام على هذا المشروع 
او الراي او القانون او الفكرة  الذي فيه نفع ؛ لإن هذه الفرصة اذا فاتت فأنها لا تعود 
ن من  ها والتمكّ وعدم الاهتمام واللامبالاة وعدم الاكتراث عند حصول الفرصة وتيسرّ
ر الانتفاع منها بل  العمل والخدمة غير صحيح، فلابدّ أن يغتنمَ الحاكمُ الفرصة، ولا يؤخّ
) أي الأمور قد تكون غير  تْ رَ نَكَّ ا تَ ا إِذَ ةَ فِيهَ اجَ جَ ية وعجل، (أَوِ اللَّ يبادر الى العمل بجدّ
واضحة يحصل فيها نزاع ولجاج وجدال لا فائدة فيه ، يقول الإمام  لا تلجّ ولا تلحّ 
في النزاع لهذه الأمور التي لم تتّضح بعد ، ولا توهن عنها إذا استوضحت وهي الأمور 
ا بانت هذه المصالح فيها  التي تتّضح حقائقها ومصالحها فلا تضعف عن القيام بها ؛ لأنهّ
النصائح  ر واليه مالك الأشتر ،وهذه  فلا تضعف عن الإقدام عليها، فالإمام  يحذّ
ل بهذه النصائح  مِ ب في إدارة أمور البلاد، ولو عُ يُنصّ نّا لمن  بيّ والتوجيهات تصلح كما 
والتوجيهات لنال الناس الخير الكثير ، ونحن كذلك- أيها الاخوة والاخوات- هذه 
                  . النصائح والتحذيرات من الرذائل النفسانية وآثارها تنفعنا في حياتنا العامة أيضاً

١٩٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٢٠٠



الجمعة ٧ رجب ١٤٣٧ هـ 
الموافق ١٥نيسان ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي.
نصّ الخطبة الأولى

الحمد الله ربّ العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
آله الطيّبين الطاهرين، الحمد الله الذي لم يتّخذ ولداً ،ولم يكن له شريكٌ في الملك ،ولم 

ه تكبيراً. يكن له وليٌّ من الذلّ وكبرّ

هاتي  أمّ بناتي  أخواتي  سوء،  كلّ  من  تعالى  االله  حرسكم  أبنائي  آبائي  إخوتي   
ألبسكنّ االله لباس العافية والحياء، السلام عليكم جميعاً ورحمة االله وبركاته. أوصيكم 
أحبّتي ونفسي الجانية بتقو￯ االله تبارك وتعالى والوقوف عند الشبهات، فإنّ الوقوف 
عند الشبهات خيرٌ من الاقتحام في الهلكات، عصمنا االله تعالى جميعاً من الزلل والآثام، 

قنا وإيّاكم لطاعته دائماً وأبداً. ونسأله تبارك وتعالى أن يوفّ

كنّا في خدمتكم ،وعرضنا لفقرات من دعاء التوبة للإمام السجاد  ، وقد 
يتعلّق بهذا الدعاء في بداياته ، ولا بأس في أن أشير إشارة سريعة الى مسألة  ذكرنا ما 

الحاجة الى االله تبارك وتعالى.

 لا شكّ أنّ حضراتكم تعلمون أنّ الإنسان مهما يكن فهو محتاج، وهذه الحاجة 
حاجة دائمة ليست في وقتٍ دون وقت آخر؛ لذلك هذا النداء الداخلي للإنسان نداء 

آله الطيّبين الطاهرين، الحمد الله الذي لم يتّخذ ولداً ،ولم يكن له شريكٌ في الملك ،ولم 
٢٠١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



أن  على  القدرة  لها  لعة  ومطّ ومنيعة  قوية  جهةٍ  الى  يرجع  أن  الإنسان  على  يحتّم  الفطرة 
تسنده، وهذا ينحصر في االله تبارك وتعالى، ولذلك عندما يستشعر الإنسان المؤمن هذه 
، وفي القرآن الكريم يقول تعالى:  ة ؛لأنّه يعتمد ويستند إلى ركنٍ قويّ الحاجة يشعر بالقوّ

نُوا))(١)، المؤمن يحتاج الى االله تبارك وتعالى دائماً. ينَ آمَ نِ الَّذِ افِعُ عَ دَ ((إِنَّ االلهَ يُ

 وقلنا إنّ أدب أهل البيت(عليهم السلام) المستقى من القرآن الكريم ، سواء 
كان على نحو الأدب الدعائيّ أو الأدب الفكري أو التوصيات والتوجيهات، كرسائل 
أتباعه، وكتب أمير  الإمام الصادق  لبعض الولاة ورسائل الإمام الصادق لبعض 
المؤمنين  وخطاباته مع من كان محيطاً به، لاسيما ماخص به بعض أصحابه ككميل 
الطريق  أو مالك، وابن عباس(رضوان االله عليهم)،  كلّ هذا من أجل توضيح معالم 
اً من خلال ما  أمام هؤلاء سواءً كان في تنظيم أمورهم دنيوياً أو تأمين وضعهم أخرويّ

يعملون.

وتعالى،  تبارك  االله  الى  رجوع  فهي   ، الإنسان  بها  يمرّ  ية  صحّ حالة  والتوبة   
ما كان الإنسان يستشعر  والمؤمن دائماً في توبة أي في رجوع الى االله تعالى ليطرق بابه، وكلّ
هِ  بَادِ ى االلهَ مِنْ عِ شَ ْ هذه الحاجة أكثر اقترب من االله تعالى أكثر، لذلك قال تعالى: ((إِنَّماَ يخَ
))(٢) العلماء أكثر خشيةً من بقيّة العباد باعتبار هذه المعرفة ، وهذا الإدراك للحاجة  ءُ ماَ لَ الْعُ
مٍ إيمانيّ دائماً من خلال هذه  الى االله تبارك وتعالى، فهم غير غافلين؛ ولذلك تجدهم في تقدّ

الحاجة.

مات التي   قد ذكرنا أنّ الإمام السجاد  ذكر في هذا الدعاء مجموعةً من المقدّ
كانت اعترافاً من العبد لربه، فقد بدأه بعبارات مدح االله تبارك وتعالى ،ثم بينّ أنّ هذا 
مقام من تداولته أيدي الذنوب، وبعد أن بينّ العبد أنّ هناك مشكلة وقد انقشعت هذه 
العمى، ثم أحصى  له بصائر الهد￯ وانقشعت سحائبُ  انفتحت  أن  بعد  المشكلة الآن 

١-الحج: ٣٨.

٢-فاطر: ٢٨.

يعملون.
٢٠٢



ً هائلاً  لنا بمسألةٍ حسابية يتبينّ أنّ هناك كماّ -كما ذكرنا في السابق- هذا العبد أعماله ،وقُ
من المعاصي يحمله على ظهره وهو غير ملتفت، لكن عندما تنقشع هذه السحائب -أي 
اءة في حياة كلٍّ  سحائب العمى- يلتفت الإنسان ويبدأ يحاسب نفسه، وهذه نقطة وضّ
لمستقبل  االله-  أبقاه  -إن  نفسه  ويهيئ  مضى  عماّ  نفسه  يحاسب  أن  الى  ق  يتوفّ عندما  منّا 
الإنسان  يفعل  أن  ا  أمّ والإدراك،  التنظيم  وتدلّ على  الوعي  تدلّ على  المحاسبة  الأيّام، 
بنفسه ولا بعمله ولا بمصدر مأكله، فلا يختلف حينئذٍ عن  اتّفق، ولا يعتني  كيف ما 
ده بهذه النعمة نعمة العقل ولم يستفد  ؛ لأنّ االله تعالى زوّ بقيّة المخلوقات إن لم يكن أضلّ
د بهذه النعمة؛ ولذلك قد يكون الإنسان أضلّ كما في  منها، بينما بقيّة المخلوقات لم تزوّ
))(١)، وفي عملية المحاسبة  بِيلاً لُّ سَ مْ أَضَ امِ   بَلْ هُ نْعَ َ الأْ مْ إِلاَّ كَ لسان القرآن الكريم((إِنْ هُ

اءة إن أحسن هذه المحاسبة. يرتّب الإنسان نفسه بنقاط وضّ

 ، بَّهُ بِهِ رَ الَفَ  رَ فِيماَ خَ كَّ ، وَ فَ هُ سَ نَفْ بِهِ  مَ  لَ ا ظَ صىَ مَ ثم قال  -بعد أن-: ((أَحْ
 ، نْكَ يِياً مِ تَحْ سْ لاً لَكَ مُ مِّ ؤَ كَ مُ وَ بَلَ نَحْ قْ أَ لِيلاً ، فَ تِهِ جَ فَ الَ َ لِيلَ مخُ بِيراً وَ جَ انِهِ كَ يَ صْ بِيرَ عِ أ￯َ كَ رَ فَ
 ، الفقرات الشريفة قد أخذنا منها شيئاً وجيزاً  بِك ))(٢) وهذه  ةً  ثِقَ يْكَ  إِلَ هُ  تَ بَ غْ هَ رَ جَّ وَ وَ
قه الحياء))  لُ ة، وقد قيل عن النبيّ ((كان خُ وقلنا - فيما سبق - الحياء من الصفات المهمّ
تكون  وقد  خارجية  الملامة  تكون  وقد  ملامة،  فيه  لأنّ  الفعل؛  ل  فعَ يُ لا  أنّ  والحياء   ،
داخلية، أي الإنسان بنفسه لا يرضى عن هذا الفعل؛ ولذلك التفتوا -إخواني - حالة 
ي على ما رسمه االله تعالى لنا ،فإن  العبودية الله تعالى تقتضي أن لا نتجاوز حدودنا بالتعدّ
ودُ  دُ فعلنا ذلك فهذا معناه أننا لا نستحي من االله، إنّ االله تعالى أوقفنا في حدود ((تِلْكَ حُ
به  أنعم علينا ببصر نستلذّ  االلهِ))(٣) هذا الحدّ حدّ الله تعالى ((فلا تعتدوها))، االله تعالى 
ونستكشف به آفاق الأرض ونتعايش به ،ولكن رسم لنا حدوداً لهذه النعمة ،وأعطانا 
ى الإنسان هذه  جوارح ،أعطانا يداً نستعين بها على أمورنا ورسم لنا حدوداً، فإذا تخطّ
اسب، وقد يمهلنا االله تعالى بلا إهمال، ولم يمهلنا لعجز ،وإنّما أمهلنا  دّ أن يحُ الحدود لابُ

١- الفرقان:٤٤.
٢-الصحيفة السجادية: ١٤٠.

٣- النساء: ١٣.

(( بِيلاً لُّ سَ مْ أَضَ امِ   بَلْ هُ نْعَ َ الأْ مْ إِلاَّ كَ لسان القرآن الكريم((إِنْ هُ

 ، بَّهُ بِهِ رَ الَفَ  رَ فِيماَ خَ كَّ ، وَ فَ هُ سَ نَفْ بِهِ  مَ  لَ ا ظَ صىَ مَ ثم قال  -بعد أن-: ((أَحْ
٢٠٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ل ما  رحمةً منه بنا ،وإلاّ كما في الدعاء السادس عشر من الصحيفة كان له أن يحاسبنا من أوّ
ه، الإنسان  دّ أن نستغلّ عصينا، لكن االله تبارك وتعالى لطف بنا وأمهلنا، هذا الإمهال لابُ
العاقل المؤمن يستغلّ هذا الإمهال، ما دام االله تعالى لم يعاجله بالعقوبة ، ماذا يفعل؟ أن 
نْبَ لَه))(١)الإنسان إذا تاب -لاحظوا  نْ لاَ ذَ مَ نْبِ كَ ائِبُ مِنَ الذَّ يبدأ بدايةً أخر￯ ((التَّ
الأمل الذي أودعه االله تبارك وتعالى- كأنّه لا ذنب له، فيقول في الدعاء بعد أن التفت، 
لاً لك مستحيياً منك))، منكسراً مطأطئ الرأس، وعلامات الحياء  كَ مؤمّ ((فأقبل نحوَ
هذه تدلّ على حالة حسنة، لماذا نستحي من االله؟ لأنّنا تجاوزنا الحدود، لأنّنا هتكنا ستراً، 

ها عوامل تستوجب منّا أن نستحي من االله تعالى. لأنّنا لم نطع االله ، فهذه كلّ

مسألتان  هناك  يناً..))  يَقِ هِ  عِ مَ بِطَ كَ  مَّ أَ فَ  ، بِكَ ةً  ثِقَ يْكَ  إِلَ هُ  تَ بَ غْ رَ هَ  جَّ وَ ((وَ قال: 
، ومسألة  االله  اليأس من روح  لتثبيتهما، مسألة  إعادتهما  المناسب  ذكرناهما سابقاً ،ومن 
الإنسان  يفعل  أن  أي  العلماء،  يقول  كما  الكبائر  من  وكلتاهما   ، االله  مكر  من  الأمن 
:إنّ  فيقول  تعالى،  االله  ييأس من رحمة  ذنوبه   ￯ير عندما  أنّه  الحالة  به  المنكرات وتصل 
، وتارةً ييأس لأنه ير￯ أن رحمة االله تعالى لا تصل إليه  الرحمة لا تشملني تارة لقصور فيّ
، وتحديد رحمة االله والحكم عليها بأنها تصل أو لاتصل من الكبائر، إنّ االله تبارك وتعالى 
الى  اليأس ستضيف كبيرة  تنالك، وعند  تعالى  االله  إنّ رحمة  ؛  تيأس  يا عبدي لا  يقول: 
ذنوبك الكثيرة، كذلك إذا فعل الإنسان فعلاً وهو يأمن -لاحظوا الفرق إخواني- من 
يت صلاةً جيدة ،أي  - قد صلّ مكر االله بأن يقول: لا يمكر االله بي ؛لأنيّ قبل سنتين - مثلاً
المؤمن يكون   ، أيضاً  الكبائر  أفعاله، هذه من  نتيجة فعلٍ من  الطمأنينة  عنده حالة من 
بين الخوف والرجاء دائماً ، يخاف ؛لأنّه قد ارتكب الذنب، نحن عبيد واالله تعالى له هذا 
 ، بذنوب أهل الأرض، لكن هناك حالة عندنا غير هذه  السلطان،  ونرجو وإن جئنا 
ه رغبته اليك ثقةً  وهي حالة الثقة باالله تعالى، عبرّ الدعاء عنها بهذا التعبير ،قال: ((ووجّ
تبارك وتعالى، كيف  باالله  نثق  أن  دّ  ثقةً بك، نحن لابُ  :  تعبير الإمام بك)) لاحظوا 
نثق باالله تعالى؟ قطعاً االله تعالى بيده كلّ شيء، وهو مالك كلّ شيء،  هذا يجعل الإنسان 

١- الكافي : ٢/ ٤٣٥.

الإنسان  يفعل  أن  أي  العلماء،  يقول  كما  الكبائر  من  وكلتاهما   ، االله  مكر  من  الأمن 
٢٠٤



دّ أن  ة والرحمة وكلّ شيء، فلابُ عندما يُقدم يُقدم الى جهةٍ بيدها جميع أسباب المنعة والقوّ
نُ الظنّ بأنّ االله لا يتركه، والإنسان  سِ نثق،الثقة باالله تبارك وتعالى معناها أنّ الإنسان يحُ
العبد أحسنت  ا  أيهّ فما دمت  المؤمن،  تعالى عند ظنّ عبده  االله  باالله كان  إذا أحسن ظنّه 
ر في آنٍ ما أن نبعد أو نبتعد عن االله  الظنّ بي فسأوفّقك ، ولذلك نحن لا يُمكن أن نفكّ
همّ لا تكلني الى نفسي طرفة عينٍ أبداً))(١) أي لا يكل الإنسان  تعالى، لذا في الدعاء ((اللّ
دّ أن أكون مرتبطاً  أموره الى نفسه، فمهما حاولت أن أبعد وأستقلّ فأنا غير مستقل ؛لابُ
باالله تبارك وتعالى، مدبّر شؤوني والباق معي دائما، لكن نحتاج إلى تعزيز هذه القضية. 
وقد ذكرنا سابقاً أن الواقع  هو أن االله خالق كل شيء حتى الكافر، فلو ألحد شخص 
د وسيأخذ جزاءه،  ما فلم يؤمن بوجود االله تعالى، فهذا لا يغيرّ الواقع  ، نعم هو متمرّ
وتارةً يُدرك الإنسان أنّ االله خالقه ويعلم ويحسّ بأنّ هذه الأمور يحتاجها من االله، وهذا 
هو  المطلوب أن يقترب العبد من االله بهذه الأشياء ويعتقد اعتقاداً جيداً ويعمل عملاً 
جيداً، وإلاّ في الواقع القضايا لا تتغيرّ سواءً جحد الإنسان أم لم يجحد، االله تعالى أنظمته 
د أنظمة وضوابط،  سارية واالله تعالى ينتقم وفق ما يراه لا وفق ما نقول، واالله تعالى حدّ
وأرسل أنبياءً وأنزل كتباً، من آمن آمن ومن كفر كفر، والدنيا مخلوق من مخلوقات االله 
تعالى وليست كلّ مخلوقات االله منحسرة في الدنيا، فنحن عندما نقيس أنفسنا الى عوالم 

االله تعالى نجد أنفسنا لا شيء، مخلوق بسيط ضعيف لكنّه قد يتجبرّ -والعياذ باالله-.

يقول الإمام بعد أن كان هذا الإنسان بهذه المرتبة من اليأس ثم أقبل على االله 
به الى االله تعالى ، ومن جملة الأدوات أن نستحي من االله  دّ أن يصول بأدوات تقرّ تعالى فلابُ
تعالى، وأن نرغب اليه لا نرغب عنه، لأنّ الرغبة اليه رغبة لكلّ خير، بعد ذلك أن تكون 
دّ أن  زة بالثقة باالله تعالى، بعض الروايات تذكر عندما يدعو الإنسان لابُ هذه الرغبة معزّ
يعتقد أنّه في أثناء دعائه أنّ حاجته في باب داره، أما أن يدعو  الإنسان وهو يعتقد أنّ 
االله لا يستجيب دعاءه فهذا خلاف التقو￯ وخلاف الموازين، وإلاّ لماذا يدعو؟ سيكون 
ما  يلتفت إلى  بأشياء أخر￯ حتى لا  فارغة، يدعو االله وقلبه منشغل  لقلقة لسان  ذلك 

١-تفسير القمي : ٢/ ٧٥.

٢٠٥جيداً، وإلاّ في الواقع القضايا لا تتغيرّ سواءً جحد الإنسان أم لم يجحد، االله تعالى أنظمته 

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



م مع أبيه -مثلاً - وهو يُدير ظهره له هذا منتهى خلاف الأدب، عندما  قاله، كمن يتكلّ
دّ أن يثق بها ،فكيف إذا كانت تلك الجهة هي االله تعالى. يرغب الإنسان الى جهة لابُ

ين)  ، و(آمّ دَ صَ : معناه قَ ك بطمعه يقيناً))، أَمَّ ه رغبته اليك ثقةً بك، فأمّ  ((ووجّ
بتشديد الميم معناها قاصدين، أما( آمين) بتخفيف الميم فهي بمعنى استجب ؛ لذلك 
ن على دعائي ،فهذا خطأ والصحيح (آمين)  ين» ، أو أمّ عندما يدعو بعضهم فيقول: «آمّ
ك بطمعه يقيناً، أي قصدك   :هذا الذي رغب اليك أمّ ك)، يقول  بالتخفيف. (فأمّ
طامعاً، والطمع لغةً تستعمل للشيء المأمول القريب، وقد تستعمل عرفاً في الشيء غير 
الجيّد ، لكنها في اللغة ليست فيها إشارة الى شيء حسن أو غير حسن، فقولنا»أنا أطمع 
ك بطمعه يقيناً) أي  في كرمك» استعمالٌ صحيح ليس فيه إشارة إلى خلق مذموم، (فأمّ
ناً من ذلك ،  الرغبة والأمل أنّ تعفو وتغفر، وكان متيقّ هو قصدك وكانت عنده هذه 

فهذا القصد لم يكن قصداً عن شكّ وإنّما قصد عن يقين.

صاً)، الإخلاص معناه أن يكون الإنسان صادقاً مع االله  لاَ فِهِ إِخْ وْ كَ بِخَ دَ صَ قَ (وَ
تعالى ، ويعمل العمل الله تعالى بلا أي شائبة ، نسأل االله سبحانه وتعالى أن يكتبنا فيها 
من المخلصين؛ لأن حقيقة الخلاص تكون بالإخلاص ولا يكون بغيره،  تارةً تساعد 
فقيراً لا تعرفه وليست له علاقة بك، تقول إنيّ سمعت روايات أو علمت بأنّ مساعدة 
الفقير مثلاً من أفضل القربات ومن الطاعات، فأنا أُعطي هذا الفقير قربةً الى االله تعالى، 
أخلصت في العمل بلا أيّ شائبة، وتارةً آتي هذا الفقير فأُعطيه وأنا لا أعرفه لكن أُعطيه 
ل كان الله تعالى، وهنا  ل، فالأوّ العمل غير الأوّ ، وقطعاً هذا  ثنون عليّ يُ أمام الملأ حتى 
بعض  أو  السلام)  الأطهار(عليهم  ة  الأئمّ أدعية  بعض  أن  الى قضية، هي  النظر  ألفت 
قِلت من طريق راوٍ دخل فجأة على الإمام، فنقل الحالة التي عليها الإمام سيرة حياتهم نُ

تفاصيل  كلّ  التاريخ  لنا  ينقل  لم  العظيمة  الشخصيّة  هذه    المؤمنين أمير  مثلاً   ،  
نقل  حياته، وما كان يصنع أمير المؤمنين في كلّ لحظة ، مما يؤسف عليه أن هذه الأشياء لم تُ
، فهذه الحياة الشريفة كانت مملوءةً التصاقاً باالله تبارك وتعالى،لم ينقل لنا منها إلا بعض 

فهذا القصد لم يكن قصداً عن شكّ وإنّما قصد عن يقين.
٢٠٦



الحالات التي رآها بعض الناس مصادفة، على سبيل المثال يخرج أبو الدرداء فجأةً بلا 
سابق اتّفاق، وير￯ شيئاً مهولاً عند أمير المؤمنين ، قطعاً حالة أمير المؤمنين وارتباطه 
أنّ  الدرداء  أبو  ر  فتصوّ يره،  لم  أم  الدرداء  أبو  رآه   ، دائمة  وتعالى هي حالة  تبارك  باالله 
أمير المؤمنين قد مات، لأنه شاهد حالة من البكاء الى االله تعالى الى أن هدأ أمير المؤمنين 
ك وهذه علامة  ك أمير المؤمنين رآه لا يتحرّ من البكاء وسكن، اقترب أبو الدرداء وحرّ
الميّت، فجاء الى الزهراء ناعياً أمير المؤمنين(سلام االله عليه)، والزهراء هذه الشخصية 
العظيمة غير المعروفة حقيقتها بيّنت أيضا أن ذلك بعض حقيقة أمير المؤمنين ، فهي- 
د عليها أمير  كما قالت- خشية وغشية تأتيه عندما ينفرد مع االله تعالى، هذه الحالة تعوّ
المؤمنين  ولم يرد أن يمدحه أبو الدرداء، أو نمدحه نحن عندما تنقل إلينا ، بل هي 
ة حقيقيّة بينه وبين االله تبارك وتعالى. مثال آخر جاءت بعض نساء الإمام  علاقة خاصّ
موا علي بن الحسين ليرفق بنفسه -كما  زين العابدين  يشتكين لبعض المعارف أن كلّ
في القصة المعروفة -، الإمام   له وضعٌ خاصّ لا يريد أن يمدحه النسوة ولا غيرهن 
، وإنّما هذا وضعٌ خاصّ ، أدرك الإمام ما لم نُدرك، وعرف الإمام ما لم نعرف، فانطبعت 
هذه الحالة في جميع سلوكه حتى في حالة الغضب، كما في القصة المعروفة في قضية يوم 
(صلىّ  الخندق عندما بصق عمرو في وجهه ، لم يكن فعل الإمام اعتباطاً إذ يعرفه النبيّ
ه ))(١) عبارة عن قطعة من الإيمان،  لِّ كِ كُ ْ هُ إِلىَ الشرِّ لُّ نُ كُ ِيماَ زَ الإْ االله عليه وآله) فيقول: ((بَرَ
ق لها الإنسان في  م الإخلاص منه، لكن المقصود أن الإخلاص حالة قد يتوفّ نحن نتعلّ
ق له الإنسان في بعض  جميع حياته فهي نعمة المطيّة يمتطيها غداً يوم القيامة، وقد يتوفّ

مَ العمل أيضاً عندما يأتي به. الحالات، وهذا نِعْ

لاحظوا هذه الحالة حالة المذنب الذي أسقط ما في يده بعد أن أحصى ما فعل 
، ماذا يفعل؟ المشكلة أنّ الجهة  مع االله تعالى، وشعر بأنّ ما تجاوز كان شيئاً كبيراً وجليلاً
لعت  التي عصيناها هي الجهة التي نحتاجها، والجهة التي عصيناها هي الجهة التي اطّ
دّ أن نفرّ منها اليها، والإمام  يقول هذا  علينا، فلا مجال لنا من الاستعانة بغيرها، لابُ

١- شرح نهج البلاغة : ١٣/ ٢٦١.

٢٠٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ك بطمعه ، وهذه أشياء  الشخص عندما وصل إلى هذه الحالة رغب اليك ثقةً بك، ثمّ أمّ
دّ أن نخلص، لأنّ التوبة يعلم بها التائب –وهو االله- االله تعالى يتوب  تأتي تثبيتاً الى أنّه لابُ
ق التوبة  اب، فإذا أشبنا التوبة بمجموعة من الأمور غير المخلصة لا تتحقّ علينا فهو التوّ

بالمعنى الذي يكون التائب عن الذنب كمن لا ذنب له.

والعمل  للعلم  هنا  يوجّ بعنايته، وأن  دائماً  يطنا  أن يحُ االله سبحانه وتعالى  نسأل 
ق كلاًّ منّا الى لحظات بينه  لبسنا رداء الإخلاص، نسأل االله تعالى أن يوفّ الصالح ،وأن يُ
وبين االله تعالى لا يعلم بها إلاّ هو، وتكون خالصةً لوجهه سبحانه وتعالى، اللهمّ أعنّا على 
أنفسنا كما أعنت الصالحين على أنفسهم، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين، وصلىّ 

االله على محمد وعلى آله الطيّبين الطاهرين.

 ٢٠٨



الجمعة ٧ رجب ١٤٣٧ هـ 
الموافق ١٥نيسان ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

الى  عهده  في  عليه)  وسلامه  االله  المؤمنين(صلوات  أميرُ  ذكر  أخواتي،  إخوتي 
ض الى بعض فقرات هذا العهد بشرحٍ موجز. مالك الأشتر مجموعة أمور نتعرّ

لٌ  وَ ا دُ يْهَ لَ تْ عَ رَ دْ جَ دٍ قَ تُكَ إِلىَ بِلاَ هْ جَّ دْ وَ الِكُ أَنيِّ قَ من جملة ما قال له:(( يَا مَ
رُ فِيهِ  نْظُ تَ نْتَ  ا كُ ي مَ ثْلِ الَّذِ كَ فيِ مِ ورِ مُ ونَ مِنْ أُ رُ نْظُ يَ أَنَّ النَّاسَ  رٍ وَ وْ جَ لٍ وَ دْ بْلَكَ مِنْ عَ قَ
ِينَ بِماَ  الحِ لىَ الصَّ لُّ عَ تَدَ سْ إِنَّماَ يُ مْ وَ ولُ فِيهِ نْتَ تَقُ ا كُ ولُونَ فِيكَ مَ يَقُ بْلَكَ وَ ةِ قَ لاَ ورِ الْوُ مُ مِنْ أُ
ه ))(١) أنا أقف عند هذا العهد فقرة فقرة بمقدار ما يتّسع  بَادِ نِ عِ لىَ أَلْسُ مْ عَ ُ رِي االلهُ لهَ ْ يجُ
المقام، ولا نريد أن نستعرض حياة مالك الشريفة فهو في غنىً عن التعريف، الإمام أمير 
المؤمنين  يلفت نظر مالك الى قضية، والمقصود -كما قلنا- (مالك النوعي)، بمعنى 
المؤمنين  أمير  له وظيفة أرسله  ،وإنّما مالك  يتعلّق بشخص مالك  الموضوع لا  أنّ هذا 
يولّيه مصر ويكون حاكماً وزعيماً ورئيساً ، هذه المصطلحات الحديثة في  لها، وهي أن 
حال  ذلك  قبل  حاله  كان  مالك،  إمرة  تحت  كبيرة  جغرافية  رقعة  فكانت  السياسة، 
الرعيّة، والرعية تريد من الوالي والرئيس أشياء، يقول أمير المؤمنين له: يا مالك هذه 
سناها ،وإنّما مدينةٌ قديمة قد جرت  الدولة التي ذهبت اليها ليست دولة جديدة نحن أسّ

١-شرح نهج البلاغة :  ١٧/ ٣٠.

لٌ  وَ ا دُ يْهَ لَ تْ عَ رَ دْ جَ دٍ قَ تُكَ إِلىَ بِلاَ هْ جَّ دْ وَ الِكُ أَنيِّ قَ من جملة ما قال له:(( يَا مَ
٢٠٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



عليها دولٌ وفيها رعيّة ، بعضها كان عدلاً وبعضها كان جوراً، أنت الآن ستكون في 
موقع المسؤولية. التفت إنّ الناس يريدون منك أشياء، وهذه الأشياء أنت بنفسك كنت 
دّ أن تكون في مستو￯ المسؤولية، لا تستخف بطلبات  ام السابقين، فلابُ تريدها من الحكّ
 ، دّ أن تلبّي هذه الاحتياجات، فأنت الآن والٍ هؤلاء، ولا تقل هم لا يفهمون، وإنّما لابُ
وفي الفقرات السابقة قال: ((لا تكن عليهم سبعاً ضارياً)) الآن يريدون منك أشياء، 
، لأنّك عندما كنت من الرعيّة كنت تطلبها، ((وإنّ الناس  وهذه الأشياء مطلب طبيعيّ
ينظرون من أمورك في مثل ما كنت تنظر فيه من أمور الولاة قبلك، ويقولون فيك ما 
م سيقولون  كنت تقول منهم)) كنت من الرعيّة وتقول هذا ظالم، فلا تكن ظالماً ؛ لأنهّ
عادل  عنك  سيقولون  هم  ؟  عادلاً كان  لماذا  عادل،  هذا  تقول  كنت  أنت  ظالم،  عنك 
تريده  الذي كنت لا  الفعل  ، وتجنّب  تريده من الحاكم  الذي كنت  الفعل  افعل   ، أيضاً
ريده، قال: ((وإنّما يستدلّ  ريده وما لا تُ ص ما تُ من الحاكم، وأنت من الرعيّة كنت تشخّ
إنساناً صالحاً  أن  ة  ألسن عباده)) هذه مسألة مهمّ بما يجري االله لهم على  الصالحين  على 
العباد، وليست على  ريه االله على ألسنة  ة من الزمن نستدلّ على صلاحه بما يجُ حكم مدّ
ة قد انتفعت ،هؤلاء لا يمثّلون الرأي،  رت أو طائفة خاصّ ة قد تضرّ لسان طائفة خاصّ
وإنّما ألسنة عباده ممن وصلهم حكم هذا، يقولون عنه: هذا (رحمه االله) كان عادلاً يهتمّ 
ه. يستدلّ  بشؤوننا، ويقولون عن شخص آخر: لعنة االله عليه ، خلّصنا االله منه ومن شرّ
ري االله تعالى على ألسن عباده، وقال –في فقرات من هذا العهد- :  على الصالحين بما يجُ
اليوم  ل باصطلاح  ، ولنَقُ الرقعة شخصاً لك) أنت تحتاج في هذه  انظر في أمور عماّ (ثم 
محافظ مثلاً أو وزير، تسميات تختلف لكن المسؤولية واحدة، قال: ((ثم انظر في أمور 
م محاباةً وأَثَرة))، التفتوا هذه من أهمّ مراكز النجاح  لك، فاستعملهم اختباراً ولا تولهّ عماّ
استعملهم  المؤمنين:  أمير  يقول  لك؟  وعماّ ولاتك  مالك  يا  تختار  كيف  المسؤول،  أمام 
ة بما أعطيته، وكفوء، وحازم،  اختباراً، اختبره هل هو جدير بهذا الموقع؟ شخصيته ملمّ
)؛ لكونه صديقي، أو ابني، أو ابن أخي،  ورجل نزيه؟ اختبره لا تعطِ هذه المواقع (محاباةً
الناس لم  تؤثر هذا على هذا بلا ضوابط، فتستعين بمجموعة من  أَثَرة)  (وَ أقربائي،  أو 

ريده، قال: ((وإنّما يستدلّ  ريده وما لا تُ ص ما تُ من الحاكم، وأنت من الرعيّة كنت تشخّ
٢١٠



هم  ولاّ إذا  يكون  وماذا  ة))  ثَرَ وأَ محاباةً  م  تولهّ ،((ولا  وذاك  لهذا  مجاملة  بل  تختبرهم 
محاباةً وأثرة ؟ واقعاً هذا النصّ لابُدّ على كلّ حاكمٍ أن يضعه أمامه أينما يجلس ، حتى 
ما...) يعني التولية من طريق المحاباة وبالأثرة والمجاملات  لا تخدعه نفسه، قال: (فإنهّ
فيهما شعب الجور والخيانة،  الأمران تجتمع  عب الجور والخيانة)) هذان  ((جماعٌ من شُ
من  اع  جمِ ما  ((فإنهّ قال:  فالتفت،  مالك،  يا  حاكم  لأيّ  خاطئة  طريقةٌ  الطريقة  هذه  إنّ 
شعب الجور والخيانة، وتوخّ منهم –ابحث- أهل التجربة والحياء))، حقيقةً هذا التعبير 
اول أن  ب وبالتجربة نجح لا تحُ (أهل التجربة) رائع كما هي عادته  ،هذا رجلٌ مجرّ
بوا فنجحوا، وتوخ  أهل الحياء  أيضاً ، هذا  رّ تعزله، توخّ أي ابحث عن هؤلاء الذين جُ
يستحي عنده أصول متربٍّ تربيةً جيّدة، لاحظ التعبير تعبير الحياء أن يستحي الإنسان 
دّ  أن يمدّ يده، وأن يقول بما لا يعلم، وأن يخون، هذه حجب عن الخيانة، أيّ حاكم لابُ
هناك   (... يكنْ لا  (ثم  ذاهب؟  أين  المسير،  أين  الى  يلتفت  حتى  أمامه  هذه  يضع  أن 
فراستي  تقول بحسب  ثم  يأتي شخص صديق بصديق آخر،  اليومية،  قضيّة في حياتنا 
ر مالكاً يقول له: لا تعتمد على فراستك  هذا الشخص بتعبيرنا «لم أرتح له»، الإمام يحذّ
أنا  إيّاهم على فراستك...))  النكتة ((ثمّ لا يكنْ اختيارك  في الاختيار، لماذا؟ لاحظوا 
ستُ به فهذا كفوء بالتأكيد، طويل وضخم ومفتول العضلات، صفات فيه جعلتني  تفرّ
أشتبه، وصارت عندي فراسة أنّ هذا ينفع لهذا الموقع، أمير المؤمنين ينهاه يقول له: لا 
إيّاهم على فراستك واستنامتك -إذا سكنت  لماذا؟ ((ثم لا يكن اختيارك  تفعل هذا، 
غير  في  لكن  جيّدة  تكون  قد  الصفات  هذه  منك))  الظنّ  وحسن  ظاهراً-  وثقت  اليه 
هذا الموقع، التفتوا لا يكن عندنا خلط، هذه الصفات تكون جيدة، أن أتعامل مع زيد 
فأُحسن الظنّ به لا بأس، لكن في موقع الحكم لا تأتِ بهذه الأمور، هذه الأمور غير 
ن  سْ ضون لفراسات الولاة بتصنّعهم وحُ التفت قال: ((فإنّ الرجال يتعرّ صحيحة لماذا؟ 
خدمتهم وليس وراء ذلك من النصيحة والأمانة شيء)) أنت في موقع تحتاجك الناس ؛ 
، أنا أفعل  اً لأنك تمثّل أمير المؤمنين، سيأتيك شخص يقول لك أنا زاهد، أنا أحبّ عليّ
يقول  له،  فتسكن  ن  يتمكّ ثمّ  يتصنّع ذلك  أن  يكرر ذلك ويحاول  الفقراء،  د  كذا وأتفقّ

٢١١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ادع -التفت- من أين  الإمام : ((وليس وراء ذلك من النصيحة والأمانة شيء)) هذا مخُ
تعلم؟ من خلال معايشةٍ صغيرة بينك وبينه، كونك في هذا الموقع تتزلّف لك الناس 
الظلم  البلاد والعباد وعدم  والتديّن والحرص على  س  التقدّ وتتصنّع وسيظهرون لك 
بهؤلاء  تنخدع  لا  ابون،  كذّ هم  والحقيقة   ، والثروات  والأعراض  المال  على  والحرص 
(ولكن  به،  جرّ قال:   ، التجربة  إذن؟  الطريقة  ما  ل،  العماّ لاختيار  طريقة  ليست  هذه   ،
في  كان  لأحسنهم  فاعمد  قبلك،  ((للصالحين  ولاة  كانوا  وا)  لُّ وُ (بما  بماذا؟  اختبرهم) 
وا للصالحين، ليسوا ولاة  لُّ ة أثراً وأعرفهم بالأمانة وجهاً)) . يقول: اختبرهم بما وُ العامّ
فهذا  إليه  أرسل  لأحسنهم)  (فاعمد  قبلك،  للصالحين  ولاة  والطالحين،بل  للظالمين 
ة أثراً)) من خلال  نُ عملِه ، كيف أعرفه؟ ((لأحسنهم كان في العامّ سْ شفيعه، شفيعه حُ
دنا، وأيضاً ((أعرفهم بالأمانة  ة ، يقولون: هذا جيّد  قد خسرناه، كان يتفقّ أثره عند العامّ

وجهاً)) يعرف وجه ردّ الأمانة، وكيف يكون أميناً على ما تحت يده.

مفصلة لأي حاكم  ورقة عمل  لمالك     المؤمنين  أمير  العهد عهد  هذا  إن   
والذي لا يعمل بها يفشل في كلّ شيء، وذكر الإمام  فيها كيف تتعامل مع الجند و 
ة ومع عمارة الأرض والجباية ومع الأموال وكلّ شيء،  ة الرعيّة والخاصّ القضاة و العامّ
إن كلام أمير المؤمنين  في هذا العهد لمالك ولغير مالك، بالنتيجة ( مالك النوعي) 

يبقى الى أن يرث االله الأرض ومن عليها.

 نسأل االله سبحانه وتعالى التوفيق للجميع والتسديد والسداد ، وآخر دعوانا 
أن الحمد الله ربّ العالمين، وصلىّ االله على محمدٍ وآله الطيّبين الطاهرين.

 

٢١٢



الجمعة ١٤ رجب ١٤٣٧ هـ 
الموافق٢٢نيسان ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي.
نصّ الخطبة الأولى

الحمد الله الذي أيقن العابدون بجزيل ثوابه فخشعوا، وعلم الزاهدون بسعة 
لأ به  رحمته فقنعوا، واستبان التائبون شديد أخذه وعظيم نكاله فضرعوا، أحمده حمداً تمُ
الدواوين، ويُؤتى الكتاب به باليمين، وأستعين به على ما يطلبه، وأستجير به ممّا يغضبه، 
وآله)  عليه  االله  محمداً(صلى  أنّ  وأشهد  له،  شريك  لا  وحده  االله  إلاّ  إله  لا  أن  وأشهد 
ة العظمى، صلوات االله  عبده ورسوله، بصرّ الخلق به من العمى، وأقامهم به على المحجّ

مناء الرحمن. وسلامه عليه وعلى آله أبواب الإيمان وأُ

فقد  تعالى،  االله   ￯بتقو نفسي  أوصي  ذلك  وقبل   ، تعالى  االله  عباد  أوصيكم   
فكم بطاعته وهو سائلكم عنها، ونهاكم وهو محاسبكم على معصيته، وأنذركم وهو  كلّ

ركم وهو مجازيكم بعدلٍ لا ظلم فيه. جامعكم ليوم لا ريب فيه، وحذّ

ة عين المرتضى، السلام على نائبة الزهراء(عليها   السلام على محبوبة المصطفى وقرّ
يقة الصغر￯ ،السلام على كعبة الرزايا ،السلام على القلب  السلام)، السلام على الصدّ

الصبور، السلام على أمّ المصائب زينب(عليها السلام).

 ￯يقة الصغر ا الإخوة والأخوات يمرّ علينا في يوم غدٍ ذكر￯ وفاة الصدّ أيهّ

لأ به  رحمته فقنعوا، واستبان التائبون شديد أخذه وعظيم نكاله فضرعوا، أحمده حمداً تمُ
٢١٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ض إلى ذكر شيء من سيرتها العطرة، ولكي  زينب(سلام االله عليها) وبهذه المناسبة نتعرّ
ف ملامح هذه الشخصية العظيمة لنا طريقان الى ذلك: نتعرّ

ل: هو ما ورد عن المعصومين من أحاديث في بيان مقامها ومنزلتها  الطريق الأوّ
وشمائلها، وكيفية تعامل المعصومين معها (عليهم السلام).

الطريق الثاني: هو دراسة السيرة الذاتية، وذكر خصائصها وصفاتها ، وما ورد 
من كلامها وخطبها ومواقفها(عليها السلام).

ض له ذكر شيء من الخصائص التي ذكرها بعض العلماء ،وهي  ل ما نتعرّ أوّ
ومن   ،￯الصغر يقة  الصدّ ا:  أنهّ ومنها   ، العظيمة  الشخصية  هذه  ملامح  عن  تكشف 
تعالى، وعالمةٌ  تعالى، وأمينة االله  الراضية بقضاء االله   : أيضاً التي وصفت بها  الخصائص 
الزهراء، وشريكة الحسين،  المرتضى، ونائبة  ة عين  المصطفى، وقرّ مة، ومحبوبة  غير معلّ
والكاملة،  والعابدة،  والشجاعة،  والبليغة،  والفصيحة،  الرزايا،  وكعبة  والزاهدة، 

والرشيدة، ونور في الأصلاب الشامخة.

 ، العظيمة  الشخصية  هذه  ملامح  ف  نتعرّ لكي  والأخوات،  الإخوة  ا  أيهّ
ونكتسب دروساً وعبراً منها فتكون قدوةً للرجال والنساء على حدٍّ سواء، نبتدئ من 
يوم ولادتها ،ويكفي فخراً وشرفاً ومنزلةً عظيمةً لزينب أنّ تسميتها نزلت من السماء 
المؤمنين  أمير  الى  االله عليها)  الطاهرة(سلام  يقة  الصدّ يوم ولادتها، حينما جاءت بها  في 
خير الخلق بعد رسول االله(صلى االله عليه وآله) طالبةً تسمية هذه المولودة التي أطلّت 
 الأولى في السنة الخامسة للهجرة، فقال علي ￯على الدنيا في اليوم الخامس من جماد
: ما أسبق رسول االله(صلى االله عليه وآله) بهذه التسمية، فجاء بها الى رسول االله ،أو في 
بعض الروايات أنّ رسول االله قد جاء الى بيت فاطمة، ونذكر هنا الروايتين ونقف في 
ات على هاتين الروايتين، فجاء النبي(صلى االله عليه وآله) الى فاطمة(عليها  بعض المحطّ
(صلى االله عليه  النبيّ ببنتك المولودة، فلماّ أحضرتها أخذها  آتيني  بنيّة  يا  السلام) فقال: 

الزهراء، وشريكة الحسين،  المرتضى، ونائبة  ة عين  المصطفى، وقرّ مة، ومحبوبة  غير معلّ
٢١٤



بكاءً شديداً عالياً  فبكى  ها  ه على خدّ الشريف ،ووضع خدّ الى صدره  ها  وآله)، وضمّ
السماء  من  إخبارٌ  هناك  كان  اللحظة  هذه  منذ  نلاحظ  يه،  خدّ على  دموعه  ،وسالت 
الجليلة  السيدة  بما يجري على هذه  االله عليه وآله)  (صلى  النبيّ الى    بواسطة جبرائيل
حين أخذها بكى النبي(صلى االله عليه وآله)، فقالت السيدة الزهراء : ممَّ بكاؤك، 
بتلى ببلايا وترد  لا أبكى االله عينك يا أبتاه؟ فقال: ((يا بنتاه يا فاطمة ، إنّ هذه البنت ستُ
السلام) على  زينب (عليها  منزلة  أدهى...))(١)، هذه هي  عليها مصائب شتّى ورزايا 

لسان سيّد المعصومين الرسول(صلى االله عليه وآله) .

ف أيضاً من هذا الحديث منزلة البكاء على زينب  ا الإخوة والأخوات سنتعرّ أيهّ
، وما معنى هذا البكاء؟ ما الذي نريد أن نعبرّ عنه من خلال هذا البكاء؟ يقول: ((يا 
ة عيني، إنّ من بكى عليها وعلى مصائبها يكون ثوابه ثواب من بكى على  بضعتي وقرّ
  أخويها))، يعني حينما تبكون على زينب(عليها السلام) كأنّكم تبكون على الحسن

وتبكون على الحسين  فتنالون ذلك الثواب نفسه. 

ها (زينب) وفي بعض المصادر هذه التسمية من السماء، وفي بعض المصادر  فسماّ
: يا رسول االله إنّ ربّك يُقرئك السلام ،ويقول: يا  نزل جبرائيل من السماء ،فقال للنبيّ
حبيبي اجعل اسمها (زينب)، ثم بكى جبرائيل فسأله النبيّ (صلى االله عليه وآله) عن 
والمتاعب من  بالمصائب  البنت سوف تكون مقرونةً  إنّ حياة هذه  فقال:  بكائه،  سبب 
بداية عمرها الى وفاتها.  لاحظوا –إخواني- إذا كان النبيّ سيّد الأنبياء والمرسلين وسيّد 
الخلق أجمعين قد بكى على زينب، وإذا كان جبرائيل  قد بكى على زينب، فمن نحن 

.  حتى لا نبكي ؟! وفي بكائنا إنما نقتدي برسول االله وجبرائيل

لنا عن  يكشف  المقطع؟ هل  هذا  الفائدة من  ما  المقطع،  هذا  عند  أيضاً  نقف 
منزلة عظيمة؟ هل يكشف هذا المقطع عن المكان السامي لزينب(عليها السلام)؟ نعم.. 
ا الإخوة والأخوات ،نلتفت الى هذه النقطة، تارةً الإنسان يمرّ بمصيبة في مرحلةٍ من  أيهّ

١-بحار الانوار: ٣٠٩/٩٨.

أخويها))، يعني حينما تبكون على زينب(عليها السلام) كأنّكم تبكون على الحسن
٢١٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ة، ولكن الإنسان الذي تبتدئ حياته  مراحل حياته ، والمصيبة قد تكون مختلفة في الشدّ
تأتي  المصائب  وهذه  والمشاكل،  والمصائب  بالمحن  مليئة  وهي  يتوفىّ  أن  الى  صغره  منذ 
ة إيمانه باالله سبحانه وتعالى،  ل لقوّ قابلها بعظيم الصبر والتحمّ الواحدة بعد الأخر￯ ثم يُ
وتعالى  سبحانه  االله  على  له  وتوكّ وقدره،  وتعالى  سبحانه  االله  بقضاء  ورضاه  وتسليمه 
ي  ي دوره في حمل رسالة الإسلام الى المجتمع و يؤدّ ل كلّ هذه المصائب ويؤدّ ،ويتحمّ
ة وهو راضٍ بها أيضاً ، ولا يدعو االله أن يرفع هذه المصائب عنه، فبعض من  هذه المهمّ
لون ويصبرون ولكن يصلون الى مرحلةٍ يدعون  ضون الى مصائب فيتحمّ أولياء االله يتعرّ
االله أن يرفع عنهم هذه المصيبة والمحنة والفقر والابتلاء، ولكن هناك من الأولياء من 
لاً  الشديدة والعظيمة ويبقى متحمّ المصائب والمحن والبلايا  الى  ض طوال حياته  يتعرّ
ل الأذ￯ ،ولا يدعو االله أن يرفع  ي الرسالة ويتحمّ صابراً ثابتاً على هذه المصائب ويؤدّ
ضا بكلّ المصائب  عنه البلاء وهذه المصائب، بل يعبرّ من خلال حاله أنّه راضٍ كلّ الرّ

الى أن تنتهي رحلة حياته وهو صابرٌ لا يدعو االله أن يرفع عنه المصاب والبلاء والمحنة.

ويصلون   ،￯الأذ الى  ضوا  تعرّ قد  أولياء  هناك  أن  الكريم  القرآن  في  تقرأون 
الى مرحلة فيدعون االله : إلهي ارفع عنّي هذا البلاء والضرّ والمحنة والبأساء .ولكن في 
هذا الحديث الذي أخبر به جبرائيل عن االله تعالى، هذه المولودة الجديدة التي تربّت في 
الزهراء والحسن والحسين  وفاطمة  المؤمنين  وأمير  وآله)  عليه  االله  (صلى  النبيّ أحضان 
يةً  لةً مؤدّ ض الى مصائب ومحن ورزايا عظيمة، بعضها أعظم من بعض، متحمّ ستتعرّ
(صلى االله عليه وآله) وهي صابرة الى آخر عمرها. فرق بين  للرسالة التي جاء بها النبيّ
يت (أمّ المصائب)، وكشف هذا عن عظيم منزلتها، وهذا يدلّ  مّ هذا وذاك؛ فلذلك سُ
سبحانه  االله  بقضاء  والرضا  التسليم  ة  وشدّ تعالى  باالله  الإيمان  ة  بقوّ عظيمة  مرتبةٍ  على 
ا: أيُّ مصيبة وأيٌّ بلاء وأي رزية تنزل عليّ من عندك أنا  ا تقول لربهّ وتعالى وقدره، كأنهّ
لها وأصبر وأثبت  راضية بها، وأبقى الى آخر عمري راضية بهذه المصائب والبلاء، وأتحمّ
ي هذه الواجبات وأنا صابرة، هذا شيءٌ جميل أن  وأبقى أدعو االله سبحانه وتعالى وأؤدّ

ضا بكلّ المصائب  عنه البلاء وهذه المصائب، بل يعبرّ من خلال حاله أنّه راضٍ كلّ الرّ

٢١٦



الإنسان يدعو االله سبحانه وتعالى ،ولكن يبقى الإنسان المؤمن الوليّ الله سبحانه وتعالى 
الى آخر عمره راضياً عن البلاء والرزايا وهو يدعو االله، فهذا يكشف عن عظيم المكانة 

السامية لزينب(عليها السلام)، لذلك في هذا الحديث نكتشف هذه المنزلة العظيمة.

ه كلامنا  نأتي الى ما نستفيده من دروسٍ وعبرة من هذا الحديث الشريف، نوجّ
الدفاع  سبيل  في  تلوا  قُ الذين  خصوصا  أكبادهن  بفلذات  بْن  أُصِ اللائي  هات  الأمّ الى 
اللائي فقدن أزواجهنّ في معركة  الزوجات  ه الى  نتوجّ سات والبلد،  الدين والمقدّ عن 
ه الى الأخوات المؤمنات اللائي  سات والأعراض، نتوجّ الدفاع عن الدين والبلد والمقدّ
قتد￯ به بالصبر والثبات  ن من زينب(عليها السلام) مثالاً يُ ِذْ فقدن عزيزاً لهنّ نقول: اتخّ
ضت له زينب(عليها السلام)، ونر￯ هذا المثال خصوصاً في فاجعة  ل كما تعرّ والتحمّ

الطف.

ا الإخوة والأخوات، ما الذي نريد أن نعبرّ عنه في  ونأخذ أيضاً درساً آخر أيهّ
ل بكاءنا الى مبدأ من الإيثار والتضحية والفداء كما هو المطلوب منّا؟  بكائنا ؟ وكيف نحوّ
حينما بكى النبي(صلى االله عليه وآله) على زينب، عندما نبكي على هذه المرأة العظيمة 
لت هذه المصائب في سبيل الدفاع عن دينها ، هذا البكاء هو رسالة مبدأ وقيم  التي تحمّ
ة إيماننا واستعدادنا للتضحية عن الإسلام ومن أجل الإسلام،  نعبرّ من خلالها عن قوّ
(صلى االله عليه وآله)و نعبرّ عن  ونعبرّ عن إدانتنا لهذه الجريمة وعن عميق ولائنا للنبيّ
ل الى تجسيد لهذه  براءتنا من أعداء االله تعالى ورسوله، هكذا ينبغي أن يكون بكاؤنا ،يتحوّ

المبادئ والقيم في حياتنا كما نر￯ الآن.

 إخواني قد يسأل سائل، هذا الذي نراه من عظيم التضحية والفداء في سبيل 
سات والأعراض كيف وصل الى هذه المرتبة؟ أن نر￯ رجالاً  الدفاع عن هذا البلد والمقدّ
كباراً في السنّ بلغوا السبعين والثمانين وهم في سواتر القتال، أن نر￯ فتياناً وشبّاناً صغاراً 
في العمر  ،حينما تقرأ عن بعض الشهداء الذين سقطوا في هذا الدفاع تجد أعمارهم سبع 
عند  والفداء  التضحية  من   ￯المستو هذا  جاء  أين  ،من  سنة  عشرة  ثماني  أو  سنة  عشرة 

ا الإخوة والأخوات، ما الذي نريد أن نعبرّ عنه في  ونأخذ أيضاً درساً آخر أيهّ
٢١٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



هات  ل عند الكثير من الأمّ الصغار وعند الكبار؟ من أين جاء هذا المستو￯ من التحمّ
اللائي فقدن ثلاثةً من الأولاد وربما فقدن أربعة في هذه المعركة وهنّ صابرات؟ من أين 
جاء هذا ؟ جاء هذا من هذه المجالس الحسينيّة ،وإصراركم على الحضور فيها، جاء هذا 
أمامكم  الى الإمام الحسين  وأنتم  للتضحيات في مسيركم  لكم  من إصراركم وتحمّ
ع أعضاؤه وهو يسير في  قطَ قتل الواحد منكم أو يجرح أو تُ التفجيرات ،ومن المُمكن أن يُ
ب من  هذا الدرب، بكاؤكم على الحسين  وعلى زينب(سلام االله عليها) -ولا نتعجّ
ل الى مبادئ من الايثار والتضحية  ذلك- نتاج هذه المجالس وثمارها، وهذا البكاء تحوّ
على  ونحافظ  نحارب  أن  أردنا  -إذا  -إخواني  لذلك  المعارك؛  هذه  في  د  سّ جُ والفداء 
ديمومة هذه المبادئ وتجسيدها على أرض الواقع، احرصوا على حضور هذه المجالس 
أجلها  التي من  المبادئ  الذي يحفظ  الواعي  والبكاء  الواعي  ، ولكن الحضور  والبكاء 
نعبرّ  لكي  مطلوباً  كان  وإن   ، د  المجرّ العاطفي  البكاء  لا  المجالس  هذه  ونحضر  نبكي 
عن حبّنا لأهل البيت(عليهم السلام)، وكذلك الحضور الذي نفهم منه ماذا يريد منّا 
ده في أرض  ة الأطهار؟ ما الذي يريدون منّا أن نجسّ النبي(صلى االله عليه وآله) والأئمّ

الواقع؟ هذا بالنسبة للرجل والمرأة والصغير والكبير.

السلام)  زينب(عليها  سمات  من  واضحة  بارزة  نراها  التي  الأمور  ومن 
زينب(عليها  أشبهت  فقد   ، والرجال  النساء  به  يقتدي  مثال  وهذا   ، العابدة  دة  المتهجّ
لا  حياتها  من  الصعبة  اللحظات  في  نراها  أنّنا  حتى  الصفة  بهذه  الزهراء  ها  أمّ السلام) 
ت بها في واقعة الطفّ كانت  تترك العبادة، زينب(عليها السلام) في كلّ رحلتها التي مرّ
ا في بعض المنازل من الكوفة الى الشام صلّت  تصليّ الفرائض والنوافل من قيام حتى أنهّ
بأولادها  مصابها  عظيم  من  أنّه  بعض  يظنّ  قد  لماذا؟  ونسأل،  جلوس  من  منها  بعضاً 
،وربّما في يوم العاشر ليلاً من عظيم فجيعتها بأخيها الإمام الحسين ، لاحظوا عظمة 
ي  تي زينب كانت تؤدّ العابدين  أنّ عمّ ل عن الإمام زين  نقَ يُ هذه الشخصية حينما 
الشام، وفي  الى  الكوفة  من  بنا  القوم  قيام عند سير  من  والنوافل-   صلاتها-الفرائض 

٢١٨



بعض المنازل كانت تصليّ من جلوس فسألتها عن سبب ذلك ، فأجابت قائلة: أُصليّ 
ة الجوع والضعف منذ ثلاثة أيام أو منذ ثلاث ليال؛ لأنّ الواحد من  من جلوس لشدّ
وا من الكوفة الى الشام يُعطى في اليوم الواحد والليلة رغيفاً واحداً  بُ ة الذين سُ أهل النبوّ
من الخبز، وكانت زينب(عليها السلام) تتخلىّ عن هذا الرغيف وتبقى جائعةً وتقسمه 
ا بعد ثلاثة أيّام صلّت هذه  بين الأطفال والنسوة، فبلغ بها الحدّ من الجوع والضعف أنهّ
النوافل من جلوس، ولاحظوا كيف كانت عبادتها الله تعالى ومقامها في هذا الشأن، كان 
الحسين  في وداعه الأخير يقول لها: لا تنسيني في صلاة الليل وفي نافلة الليل. فأيّ 
مقام عند االله سبحانه وتعالى لزينب(عليها السلام)؟ إنّ الإمام الحسين  سيّد الشهداء 
الوداع الأخير :((يا  عها  فيقول لها حينما ودّ السلام)  المعصوم يطلب من زينب(عليها 

أختاه لا تنسيني في نافلة الليل))(١)، أيّ مقام عظيم لزينب(عليها السلام)؟

ه كلامي الى أخواتنا المؤمنات اللاتي يعتبرن ونعتبر فاطمة الزهراء وزينب   أوجّ
ها طوال حياتها في زمن أمير المؤمنين  وفي زمن  رَ شخصُ قدوتنا في ذلك، إنّ زينب لم يُ
جال عند  الحسن والحسين(عليهما السلام) الى أن أُخذت سبيّة ،وأُدخلت على مجلس للرّ
رَ شخصها  ا لم يُ عبيد االله بن زياد وعند يزيد، يذكر المؤلِّفون عن زينب(عليها السلام)  أنهّ
دْ بشخصها في  رَ بتمامها أمام جمع من الرجال، لم تشاهَ ها ولا شيء آخر، يعني لم تُ ووجهُ
يقة الطاهرة، فهي بحجابها طوال  ها الصدّ ا كانت تخرج ليلاً لزيارة قبر أمّ حياتها حتى أنهّ
أيّام حياتها من الرجال الى أن أُجبرت على أن تدخل على يزيد وأُجبرت على أن تدخل 
هها  ةٍ بلغت هذه المرأة؟ هذه سيرة نوجّ على عبيد االله بن زياد في مجلسٍ للرجال، أيُّ عفّ

الى أخواتنا المؤمنات جميعاً للاقتداء بزينب(عليها السلام).

في  ه  نتفقّ لكي  والأخوات-  الإخوة  ا  -أيهّ منه  ونستفيد   ، العلمي  مقامها  ا  أمّ
ه في الدين، فكانت تجلس في أيام خلافة أمير المؤمنين في الكوفة  الدين ونحثّ أنفسنا للتفقّ
،وبيان  الشرعية  الأحكام  ،وبيان  الفقهية  الأحكام  لبيان  للنساء  ،وتعقد مجلساً  بالبيت 

١-ليلة عاشوراء في الحديث والادب: الشيخ عبد االله الحسن ، ط١ ، ١٤١٨هـ ، ٦٥.

ه كلامي الى أخواتنا المؤمنات اللاتي يعتبرن ونعتبر فاطمة الزهراء وزينب   أوجّ
٢١٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



￯ الى بيان الأحكام  الآداب والأخلاق والسيرة، وغير ذلك من الأمور، وكانت تتصدّ
الشرعية أيّام الإمام الحسين  وفي أيّام أخر￯ حتى أن خطبة الزهراء(عليها السلام) 
في شأن فدك نقلها عبداالله بن عباس عن زينب(عليها السلام)، هذه الخطبة العظيمة في 
مضامينها العقائدية والتربوية في مقام الدفاع عن الإمامة والولاية نقلتها زينب(عليها 
ت في السنة الخامسة  لِدَ ا وُ ها حينها ؟! عمرها ست سنوات ؛لأنهّ السلام)، كم كان عمرُ
للهجرة ، وهي خطبة عظيمة في مبادئها وقيمها، حتى أنّ عبداالله بن عباس كان يفتخر 
يقول: حدثتنا عقيلتنا زينب بنت علي. وفي بيان مقامها العلميّ ومقامها الدينيّ العظيم 
مبادئ  ستحفظ  التي  ة  الأمّ الى  عهده  وآله)  عليه  االله  االله(صلى  رسول  عن  نقلت  ا  أنهّ
ه الذي نقلته  الإمام الحسين ، هذا العهد العظيم الذي أختم هذه الخطبة  بتلاوة نصّ
زينب(عليها السلام) الى الإمام زين العابدين ، ويكشف لكم أيّ مقام ،وأيّ عمل 
ة الأطهار(عليهم السلام)  بون به الى االله والى رسوله والى أمير المؤمنين والأئمّ عظيم تتقرّ
المرفوعة  الراية  هذه  رمزها  أخذت  التي  والقيم  المبادئ  هذه  على  حفاظكم  خلال  من 
د قطعة من قماش  ا مجرّ على قبّة الإمام الحسين ، نحن لا ننظر الى هذه الراية على أنهّ
ا تحمل هذه المبادئ، وعلينا أن  رفع على القبّة الذهبية، بل ننظر الى هذه الراية على أنهّ تُ
ي من أجلها؛ لأنّ هذه الراية هي عهدٌ من رسول  نحافظ عليها ونديمها ونصونها ونضحّ
قِل الينا، كما في  االله(صلى االله عليه وآله) نُقل الى الإمام زين العابدين  وزينب نقلته ونُ
هذه الرواية حينما شاهدت زينب(عليها السلام) حزن الإمام زين العابدين  الشديد 
تيِ ))(١)،  وَ إِخْ أَبيِ وَ ي وَ دِّ ةَ جَ يَّ ا بَقِ كَ يَ سِ ودُ بِنَفْ ُ اكَ تجَ ا ليِ أَرَ على أبيه الحسين  قالت له: ((مَ
ليِ  أَهْ ي وَ مِّ لْدَ عَ وُ تِي وَ ومَ مُ تيِ وَ عُ وَ إِخْ ي وَ يِّدِ ￯ سَ دْ أَرَ قَ عُ وَ لَ عُ وَ أَهْ زَ يْفَ لاَ أَجْ كَ فقال: ((وَ
دٌ  مْ أَحَ يْهِ لَ جُ عَ رِّ عَ لاَ يُ نَ وَ وْ ارَ وَ لاَ يُ نُونَ وَ فَّ كَ بِينَ لاَ يُ لَّ سَ اءِ مُ رَ لِينَ بِالْعَ مَّ رَ مْ مُ ائِهِ مَ ينَ بِدِ عِ َ صرْ مُ
ر))(٢)، فقالت(عليها السلام): ((لاَ  زَ َ الخْ مِ وَ يْلَ لُ بَيْتٍ مِنَ الدَّ مْ أَهْ ُ نهَّ أَ ٌ كَ مْ بَشرَ ُ بهُ رَ لاَ يَقْ وَ
كَ  دِّ ولِ االلهِ(صلى االله عليه واله وسلم) إِلىَ جَ سُ دٌ مِنْ رَ هْ لِكَ لَعَ وَ االلهِ إِنَّ ذَ ￯ فَ ا تَرَ نَّكَ مَ عَ زِ ْ يجُ
هِ  ذِ نَةُ هَ اعِ رَ مْ فَ هُ فُ رِ ةِ لاَ تَعْ مَّ ُ هِ الأْ ذِ نَاسٍ مِنْ هَ يثَاقَ ] أُ ذَ االلهُ الميثاق [مِ دْ أَخَ قَ كَ وَ لَ مِّ بِيكَ وَ عَ وَ أَ

١-كامل الزيارات: ٢٦١.
٢- م. ن: ٢٦١.

٢٢٠



ا  َ ونهَ ارُ وَ يُ ةَ فَ قَ رِّ ُتَفَ اءَ المْ ضَ عْ َ هِ الأْ ذِ ونَ هَ عُ مَ ْ مْ يجَ ُ اتِ أَنهَّ وَ ماَ لِ السَّ ونَ فيِ أَهْ وفُ رُ عْ مْ مَ ةِ وَ هُ مَّ ُ الأْ
سُ  رُ اءِ لاَ يَدْ دَ هَ يِّدِ الشُّ بِيكَ سَ ِ أَ برْ ماً لِقَ لَ فِّ عَ ا الطَّ َذَ بُونَ لهِ نْصِ ةَ وَ يَ جَ َّ ُضرَ ومَ المْ سُ ُ هِ الجْ ذِ وَ هَ
ةِ  لَ لاَ يَاعُ الضَّ رِ وَ أَشْ فْ ةُ الْكُ ئِمَّ نَّ أَ دَ تَهِ يَجْ امِ وَ لَ يَّ َ يَاليِ وَ الأْ ورِ اللَّ رُ لىَ كُ هُ عَ مُ سْ و رَ فُ هُ وَ لاَ يَعْ رُ ثَ أَ
ا))(١)، لاحظوا إخواني بعد  وّ لُ هُ إِلاَّ عُ رُ أَمْ وراً وَ هُ هُ إِلاَّ ظُ رُ ثَ ادُ أَ دَ لاَ يَزْ هِ فَ يسِ مِ هِ وَ تَطْ وِ ْ فيِ محَ
قرون من الأزمنة ،وهذه المحاولات من هؤلاء الفراعنة والطواغيت أن يمحوا أثر هذا 
العلم الذي يمثّل رمزيّة هذه المبادئ ،وإذا بهذه الراية تمتدّ الى كلّ بقاع الأرض في شمال 
الأرض وجنوبها وفي شرقها وغربها ، أينما تذهبون الآن الى أيّ بلد من البلدان مهما كان 
فعت  في أقصى الشرق أو الغرب أو في أقصى الشمال أو الجنوب تجدون هذه الراية قد رُ
على أسطح الجوامع والحسينيات والمراكز الثقافية وغير ذلك من الأماكن التي يُذكر فيها 
الإمام الحسين  ومبادئه، هذا العهد نقلته زينب(عليها السلام) وهذا أيضاً يكشف 
قنا للاقتداء بها ،والسير  عن عظيم شأن هذه الشخصية العظيمة. نسأل االله تعالى أن يوفّ
دٍ  على نهجها إنّه سميعٌ مجيب، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين ، وصلىّ االله على محمّ

وآله الطيّبين الطاهرين.

 

١- كامل الزيارات: ٢٦٢،٢٦١.

٢٢١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٢٢٢



الجمعة ١٤ رجب ١٤٣٧ هـ 
الموافق٢٢نيسان ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

ا الإخوة والأخوات نقرأ على مسامعكم الكريمة مقطعاً آخر من عهد أمير  أيهّ
ام والساسة يُضمن من خلالها  ة للحكّ ن مبادئ مهمّ المؤمنين  لمالك الأشتر يتضمّ
،وتحقيق  ة  العامّ الأوضاع  ،واستقرار  الرعية  أمور  وانتظام  السياسي  الوضع  استقرار 

: م لعموم المجتمع، مع شرحٍ لفقراته يقول العدالة والتقدّ

فِيهِ  لَكَ  نْ  ومَ لِكَ  أَهْ ةِ  اصَّ خَ ومِنْ  كَ  سِ نَفْ مِنْ  النَّاسَ  فِ  وأَنْصِ االلهَ  فِ  ((أَنْصِ
هِ  بَادِ ونَ عِ هُ دُ مَ صْ انَ االلهُ خَ بَادَ االلهِ كَ مَ عِ لَ نْ ظَ ، ومَ لِمْ لْ تَظْ عَ إِنَّكَ إِلاَّ تَفْ ، فَ تِكَ يَّ عِ ￯ مِنْ رَ وً هَ

.(( عَ أَوْ يَتُوبَ نْزِ تَّى يَ باً حَ رْ ِ حَ َّ انَ اللهِ كَ تَهُ وَ جَّ ضَ حُ حَ هُ االلهُ أَدْ مَ اصَ نْ خَ مَ وَ

ةٍ  امَ تِهِ مِنْ إِقَ مَ يلِ نِقْ جِ تَعْ ةِ االلهِ وَ مَ يِيرِ نِعْ ى إِلىَ تَغْ عَ ءٌ أَدْ ْ يْسَ شيَ لَ ثمّ يقول : ((وَ
ورِ  مُ ُ بَّ الأْ نْ أَحَ يَكُ لْ ادِ وَ صَ ِرْ ِينَ بِالمْ المِ وَ لِلظَّ هُ ينَ وَ دِ هَ طَ ُضْ ةَ المْ وَ عْ يعٌ دَ مِ إِنَّ االلهَ سَ مٍ فَ لْ لىَ ظُ عَ
ةِ  امَّ الْعَ طَ  خْ سُ إِنَّ  فَ ةِ  يَّ عِ الرَّ لِرِضىَ  ا  هَ عُ َ أَجمْ وَ لِ  دْ الْعَ فيِ  ا  هَ مُّ أَعَ وَ قِّ  َ الحْ فيِ  ا  هَ طُ سَ أَوْ يْكَ  إِلَ

ةِ))(١). امَّ عَ رِضىَ الْعَ رُ مَ تَفَ غْ ةِ يُ اصَّ َ طَ الخْ خْ إِنَّ سُ ةِ وَ اصَّ َ فُ بِرِضىَ الخْ ْحِ يجُ

فِ  يقول  في عهده الى مالك الأشتر - رضوان االله تعالى عليه- : ((انْصِ
الناس من نفسك ومن خاصة أهلك ومن لك فيه هو￯ من رعيتك))  فِ  االلهَ وأَنْصِ

ح ذلك: نوضّ
١- شرح نهج البلاغة : ٣٤/١٧.

٢٢٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ل  مه ، وهو أوّ إنصاف االله هو العمل بأوامره والانتهاء عن نواهيه مقابلاً لنِعَ
أن  الإنصاف  فليس من  صى،  تعد ولا تحُ نعماً لا  علينا  أنعم  قد  فإنّه سبحانه  الإنصاف 
نعصيه بها ونكفر بهذه النعم ونستعملها بمعصيته، االله تعالى أنعم علينا بنعمة الوجود 
،ونعمة العقل ،ونعمة الجوارح الأذنين واليدين والرجلين وغير ذلك من النعم الكثيرة 
صى، يقتضي الإنصاف أن نستخدمها في طاعته والانتهاء عن نواهيه  عدّ ولا تحُ التي لا تُ
ة والأخذ  ،وأن لا نرضى لأنفسنا إلاّ ما يرضاه االله تعالى لنا من الاعتقاد بالمعارف الحقّ
بالمنهج القويم، وان لا نرضى لأنفسنا الا ما ارتضى لنا من القادة والائمة؛ فهو المطلع 

على الأسرار ويعرف أن هؤلاء هم الأصلح . 

تك  كَ ومن أهل خاصّ سِ فِ النَّاسَ مِنْ نَفْ ويأتي من بعده إنصاف الناس ((وأَنْصِ
ه فيه الإمامُ مالكاً الأشتر هو  ومن لك فيه هو￯ً من رعيّتك)) الشيء الثاني الذي يوجّ
ه لكلّ حاكم ولكلّ  الرعيّة وعدم إعطاء الامتيازات، هذا موجَّ العدل في عموم  إقامة 
، وذلك  الرعية  العدل ويحق الحق في صفوف  يقيم  أن  الرعيّة، هو  أمور  بيده  شخص 
ة أهله وأقاربه أو من بطانته وحاشيته أو من له  بأن لا يميز نفسه أو من هو من خاصّ
بين منه ومن المسؤولين والوزراء ومن اهل المال والوجاهة ، او  هو￯ ورغبة فيه من المقرّ

منطقته او عشيرته او مذهبه او دينه وغير ذلك .

 أيها الاخوة والاخوات إقامة العدل في مقابله التمييز، والتمييز يكون أحيانا 
في الحكم أو القضاء أو العطاء أوفي المال والخدمة ، أما في الحكم فهو بأن تعطي الموقع 
لمن يستحقه، فلا تميز هذا الشخص لكونه من اهلك ومن اقربائك ومن بطانتك ومن 
اليه وترغب فيه  حزبك ومن كتلتك او من منطقتك وعشيرتك او شخص انت تميل 
وتحبه وتحابيه فتعطيه تميزا على شخص آخر يستحق هذا الموقع، اما التمييز في القضاء 
فهو ان تفرق بين شخص وآخر ؛ لكونه من اهلك وقرابتك وبطانتك وحاشيتك او من 
اهل المال والمقربين وأهل الوجاهة او من اهل منطقتك او من مذهبك تميزه على غيره 
من عامة الرعية بان تطبق حكما قضائيا عليه ولا تطبقه على من هو قريب منك ، أو تميزه 

ه لكلّ حاكم ولكلّ  الرعيّة وعدم إعطاء الامتيازات، هذا موجَّ العدل في عموم  إقامة 
٢٢٤



في العطاء والخدمة والمال بان تؤثره على غيره من الرعية فتعطيه الكثير من الامتيازات 
المالية والمعيشة المرفهة والحياة المترفة وتحرم بقية الرعية ، بل عليك ان تخرج من حقوق 
الجميع ، من الخاصة والمقربين منك ، ومن العامة من الرعية فالكل تخرج من حقوقهم 
التي عليك ، ويبين الإمام   نتائج التمييز والميل والمحاباة وإعطاء الامتيازات لهؤلاء 
وهم الخاصة من أهل الحاكم ومن له هو￯ فيه من الرعية ، فما نتائج ذلك؟ بين الإمام 
  أنه من الظلم الفاحش والجلي ،الذي نتائجه أمران كما في هذا المقطع(( فإنك الا 
تفعل )) أي ان لم تفعل الانصاف ، إنصاف عموم الرعية والناس من نفسك وخاصة 
نْ  مَ وَ هِ  بَادِ عِ ونَ  دُ هُ  مَ صْ االلهُ خَ انَ  كَ االلهِ  بَادَ  عِ مَ  لَ نْ ظَ : ((ومَ   فيقول الامام  بيتك  أهل 
ونصير  وحكيم  عادل  تعالى  االله  فان  الظلم  حصل  فاذا   (( تَهُ جَّ حُ ضَ  حَ أَدْ االلهُ  هُ  مَ اصَ خَ
للمظلومين وخصم للظالمين لا يرضى لعباده الظلم حينئذ ، فان حصل الظلم بسبب 
هذا التمييز كان االله خصما لهذا الحاكم والسياسي و المسؤول الظالم. ومن نتائج ذلك أن 
االله ادحض حجته أي انه أبطل الحجة ، ولا يقبل منه عذر ،ففي بعض الأحيان يرتكب 
برحمته  تعالى  ،فاالله  الأعذار  ببعض  الذنب  هذا  يبرر  أن  يحاول  وهو  الذنوب،  الإنسان 
ولطفه يقبل هذا العذر وإن كان في حقيقته غير مقبول . أما في هذا الموضع فان االله تعالى 
بل سيعاقبك في  العذر  يقبل منك  يبطلها ولا  بما  سيكون خصمك ويدحض حجتك 
الآخرة ، والشيء الاخر الذي يبينه الامام ( عليه السلام) أن هذا الظلم ستعجل عقوبته 
في الدنيا قبل الآخرة، وهو ادعى لتغير النعم، ولذلك يقول   :(( ومن خاصمه االله 
أدحض حجته وكان الله حربا)) فأصبح محاربا الله تعالى الى أن ((ينزع)) بمعنى يقلع ، او 
يترك هذا الظلم ولا يقيم عليه، او(( يتوب)) الى االله تعالى ، ويقول الامام   في بيان 

نتائج التمييز والمحاباة:

إِنَّ  مٍ فَ لْ لىَ ظُ ةٍ عَ امَ تِهِ مِنْ إِقَ مَ يلِ نِقْ جِ تَعْ ةِ االلهِ وَ مَ يِيرِ نِعْ ى إِلىَ تَغْ عَ ءٌ أَدْ ْ يْسَ شيَ لَ ((وَ
))، بل ورد في بعض الأحاديث أن  ادِ صَ ِرْ ِينَ بِالمْ المِ وَ لِلظَّ هُ ينَ وَ دِ هَ طَ ُضْ ةَ المْ وَ عْ يعٌ دَ مِ االلهَ سَ
هذا  في  فورد  أيضا،  بعقوبته  تعالى  االله  يعجل  بالظلم  الكافرين  في  يحكم  الذي  الحاكم 

٢٢٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



 : ينَ ارِ بَّ َ ارٍ مِنَ الجْ بَّ ةِ جَ كَ ْلَ ائِهِ فيِ ممَ بِيَ نْ أَ حى  إِلى  نَبِيٍّ مِنْ  - أَوْ لَّ جَ وَ زَّ الحديث : ((إِنَّ االلهَ- عَ
 ،(١)(( الِ وَ مْ َ اذِ الأْ َ اءِ وَ اتخِّ مَ كِ الدِّ فْ لى  سَ لْكَ عَ مِ تَعْ ْ أَسْ نِي لمَ : إِنَّ هُ لْ لَ قُ ، فَ ارَ بَّ َ ا الجْ أَنِ ائْتِ هذَ
فإنا ما تركتك حاكما على هؤلاء لتعطي لنفسك الامتياز في هذه المكاسب المالية وغيرها 
ومِين ))(٢) فتقف مع المستضعفين وترفع  لُ َظْ اتَ المْ وَ نِّي أَصْ فَّ عَ تُكَ لِتَكُ لْ مَ تَعْ إِنَّماَ اسْ ، ((وَ
عنهم الظلامة ، ومع المحرومين فتقضي حوائجهم ،لا ان تصل الى هذا الموقع من الحكم 
لكي تعطي  لنفسك وخاصتك هذه الامتيازات من العيش المرفه والحياة المنعمة ، بل 
لكي تلبي حاجات المستضعفين والمحرومين ،فإني لا أدع ظلامتهم ولو كانوا كفارا ؛ 
ثوابا  : (( أسرع الخير  النبي (صلى االله عليه واله وسلم)  ولذلك ورد في الحديث عن 
أردت خير  فاذا   ، بعقوبته  يعجل ويسرع  االله  فان  يقع  فأي ظلم   (( الرحم  البر وصلة 
ل رحمك ((واسرع الشر عقوبة البغي وقطيعة الرحم))  عاجل أحسنْ الى الآخرين ، وصِ
عليه   ) الامام  يبين  ثم   ، الرحم  قطيعة  وكذلك  للعقوبة،  ل  معجِّ شرٌّ  والظلم  فالبغي 
ا  هَ مُّ أَعَ وَ قِّ  َ الحْ ا فيِ  هَ طُ سَ أَوْ يْكَ  إِلَ ورِ  مُ ُ الأْ بَّ  أَحَ نْ  يَكُ لْ اذا استمر ((وَ الظلم  السلام) هذا 
طَ  خْ سُ إِنَّ  وَ ةِ  اصَّ َ الخْ بِرِضىَ  فُ  ْحِ يجُ ةِ  امَّ الْعَ طَ  خْ سُ إِنَّ  فَ ةِ  يَّ عِ الرَّ ا  لِرِضَ ا  هَ عُ َ أَجمْ وَ لِ  دْ الْعَ فيِ 
ةِ)) يوصي الإمام  بثلاث وصايا حتى تستقيم الأمور ،  امَّ عَ رِضىَ الْعَ رُ مَ تَفَ غْ ةِ يُ اصَّ َ الخْ

ويستقيم الوضع السياسي ، وتستقيم وتنتظم أمور المجتمع .

 ، الوسط  الى  أقربها  يعني   (( قّ َ الحْ فيِ  ا  هَ طُ سَ أَوْ يْكَ  إِلَ ورِ  مُ ُ الأْ بَّ  أَحَ نْ  يَكُ لْ ((وَ
الرعيّة))،  لرضا  وأجمعها  للعدل  ها  ((وأعمّ  ، الحقّ وهو  والتفريط،  الإفراط  الى  تمِلْ  لا 
يتّبع فيه رضاء الخاصة، ونبّه  على  العامة بل  ع على وجه لا يعمّ  يُوقَ العدل قد  فإنّ 
ا  ا لِرِضَ هَ عُ َ أَجمْ لِ وَ دْ ا فيِ الْعَ هَ مُّ أَعَ لزوم العدل العام لرضاء الرعية وحفظ قلوب العامة (وَ
رِضىَ  عَ  مَ رُ  تَفَ غْ يُ ةِ  اصَّ َ الخْ طَ  خْ إِنَّ سُ وَ ةِ  اصَّ َ الخْ بِرِضىَ  فُ  ْحِ يجُ ةِ  امَّ الْعَ طَ  خْ إِنَّ سُ فَ  ، ةِ يَّ عِ الرَّ
بين منك  ا المسؤول إذا حرصت على رضا المقرّ ا الحاكم أيهّ : أيهّ ةِ) الإمام  يبينّ امَّ الْعَ
الناس؛  من  العامة  رضا  على  تحرص  ولم   ، بمعيّتك  هم  ومن  تك  وخاصّ بطانتك  ومن 

١- الكافي : ٢/ ٣٣٣.
٢- م. ن: ٢/ ٣٣٣.

ا  هَ مُّ أَعَ وَ قِّ  َ الحْ ا فيِ  هَ طُ سَ أَوْ يْكَ  إِلَ ورِ  مُ ُ الأْ بَّ  أَحَ نْ  يَكُ لْ اذا استمر ((وَ الظلم  السلام) هذا  ٢٢٦



: قم العدل فيهم ، فما نتائج ذلك؟ أمران يبيّنهما الإمام لأنّك لم تُ

ة ولا  ة وعدم رضاهم عن الحاكم سوف لا يقاومه رضا الخاصّ إنّ سخط العامّ
ل نتيجة. النتيجة الثانية  ة الناس وسخطهم ، هذا أوّ يستطيع أن يصمد أمام غضب عامّ
راعى ويهتمّ  يبينّ الإمام   أنّ عامة الناس فيهم صفات محمودة سنبيّنها، ويجب أن تُ
الإمام  يبيّنها  بشأنها،  يُعتنى  لا  أن  ينبغي  مذمومة  صفات  فيهم  والخاصة  بون  المقرّ بها، 
بون من  ةِ)) يعني إذا رضي المقرّ اصَّ َ ا الخْ فُ بِرِضَ ْحِ ةِ يجُ امَّ طَ الْعَ خْ إِنَّ سُ   ، فيقول :((فَ
ة سوف لا يصمد ولا  ةُ من الناس عن الحاكم فإن رضا الخاصّ الحاكم ولم يرضَ العامّ
المجتمع  الناس وهم الأكثرية في  ة من  العامّ لماذا؟ لأنّ  ة وغضبهم،  العامّ يقاوم سخط 
سات ،وبهم يدافع عن  وبهم قوام الدين ، وبهم يحافظ على البلد، وبهم يُدافع عن المقدّ

الأعراض، وبهم عجلة الاقتصاد تتحرك، وبهم تقام الزراعة والصناعة والخدمات.

ة ، نعم بيدهم الأمور و لهم دورٌ في ذلك في مصالح  ا صفات الخاصّ الثاني أمّ
عموم المجتمع والبلد، إذا أحسنوا الأداء ولم يميّزوا من البقيّة بالمكاسب السياسية والمالية 
هوا وكسبوا المزيد من  موا وترفّ مة، إذا لم يكونوا كذلك تنعّ والعيش المترف والحياة المنعّ
ي ذلك الى غضبها وسخطها، رضا  ة لا تعيش آخذةً بحقوقها فيؤدّ المال وغيرها والعامّ
ة سوف لن يصمد أمام سخط العامة ويهتزّ البلد ويضطرب الوضع السياسي ،  الخاصّ
ده داعش؟ من الذي حفظ وحدة العراق  ونقول هنا من الذي دافع عن العراق عندما هدّ
من  والشباب  الناس  هؤلاء  اليس  الناس؟  ة  عامّ هم  أليس  والأعراض؟  سات  والمقدّ
عامة الناس الذين خرجوا ودفعوا دماءهم غالية ،وتعرضوا الى هذه الجراح وغير ذلك 
من هذه النتائج ، اليس هؤلاء هم من اقام النظام السياسي و حفظه ، اليسوا هم الذين 
خرجوا الى الانتخابات وكانت الأوضاع صعبة مع معاناتهم وما يمرون به من ظروف 
الذي قوام  السياسي،  من  النظام  صعبة وقاسية وكانوا يخرجون ويحفظون أسس هذا 
الدين به؟ من الذي يخرج الى المساجد والحسينيات ويقوم بالزيارة ؟ومن الذي يتعرض 
قتَل الالاف منهم ويجرح الكثير  الى التفجيرات في الأسواق والمساجد وفي الحسينيات ويُ

ة ، نعم بيدهم الأمور و لهم دورٌ في ذلك في مصالح  ا صفات الخاصّ الثاني أمّ
٢٢٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



وتتعرض النساء الى الترمل والأطفال الى اليتم ، من هم ؟ أليسوا هم عامة الناس ، ما 
الفائدة من رضا الخاصة مع سخط العامة؟ ثم يبينّ الإمام  تلك الصفات الممدوحة 
ة  ة الناس التي بها قوام هذه الأمور، و تلك الصفات المذمومة التي لد￯ الخاصّ في عامّ
ي الى هذه النتائج ،يقول: ((وليس أحدٌ من الرعيّة أثقل على الوالي مؤونةً في  حتى تؤدّ
بون يُطالبون بالمزيد من  الرخاء)) -نلتفت هنا- أيّام الرخاء والوفرة المالية هؤلاء المقرّ
عامة  بينما  مؤونة  اثقل  هؤلاء  موقفهم؟  ما  البلاء  وقت  في  ولكن   ، والامتيازات  المال 
الناس لا يطالبون باكثر من حقوقهم ، فأولئك كلما نالوا امتيازا ومكسبا طالبوا بالمزيد 
والمزيد ، ولا يرضون بحد معين ،والعامة من الناس لا يطالبون الا بحقوقهم الا بالحد 
الأدنى الذي يكتفى به في معيشتهم، فيقول عليه السلام :((وليس أحدٌ من الرعيّة أثقل 
على الوالي مؤونةً في الرخاء واقل معونة له في البلاء )) من الذي يقف مع الحاكم وقت 
الشدة والمحنة ؟ومن الذي يدافع على الوضع في البلد ويحفظ المقدسات ويحفظ أعراض 
المواطنين؟ حينما كانت العاصمة على وشك السقوط بأيدي داعش والمقدسات معرضة 
للتهديد من الذي خرج ولبى نداء المرجعية الدينية العليا وفد￯ بنفسه وبأهله وماله هذا 
البلد؟ ومن الذي عرض نفسه الى القتل والى الجراح؟ اليس هؤلاء العامة اليس هؤلاء 
الرجال هم الذين فدوا أنفسهم من حبهم لوطنهم وبلدهم ومقدساتهم ، اما القريبون 
بالخطر  مهددة  امتيازاتهم  ؛لان  البلاء  عند  ينسحبون  جدا  القليلة  القلة  الا  الحاكم  من 
ويعتبرون انفسهم هم النخبة التي لابد منها لإدارة أمور البلاد ولا يمكن ان تستقيم 
من دونهم ، فعامة الناس هم الذين يقفون مع الحاكم أيام الشدة والبلاء؛ لذلك يقول 
ان  يكرهون   (( بالإلحاف  واسال  واكره للأنصاف  البلاء  له في  معونة  ((واقل   : السلام  عليه 
يكون هناك انصاف بينهم وبين عامة الناس ،وان يعيش المقربون من الحاكم مثلما بقية 
الناس فيعيشون في بيوت عادية وفي مستو￯ عادي من المعيشة ،لا يرضون بذلك بل 
المنصب  ليس في  الناس  بقية  الفضل على  يتفوقوا ويكون لهم  وان  يمتازوا  ان  يطلبون 
يعيشونها  التي  والمعيشة  الدنيوية  والمكاسب  والامتيازات  المال  في  حتى  بل  والموقع 
((واكره للأنصاف واسال للإلحاف)) ، الحاح وشدة في السؤال فكلما نالوا شيئا طالبوا 

٢٢٨



ويشتدون في المطالبة بينما عامة الناس لا يتمكنون من الوصول فلا يستطيعون السؤال 
أحيانا فضلا على ان يكونوا ملحفين في السؤال. ((واقل شكرا عند الاعطاء وأبطأ عذرا 
عند المن)) فاذا أعطوا لم يكونوا من الشاكرين بل قالوا ان هذا استحقاق لنا من الامتياز 
، واذا منعوا لا يعذرون في ذلك ((واضعف صبرا عند ملمات الدهر)) ،وهذه الملمات 
التي تطرأ والنوائب والمحن ليست في سنة او سنتين، من الذي هو اقو￯ صبرا واثبت 
في هذه السنين الطوال من المحن والابتلاءات ، اليسوا عامة الناس؟  فتارة التفجيرات 
ويقدمون  بداعش  ابتلاء  واحيانا   ، عمل  هناك  وليس  مالية  ازمة  وتارة  مكان،  كل  في 
اثبت واربط  الضحايا ،واحيانا بلاء اخر ويصبرون ، ويصبرون ويتحملون ، من هم 
جأشا وتحملا وصبرا في ملمات الدهر التي تتر￯ واحدة تلو الاخر ؟ عامة الناس ، إن 
الذين سيقفون معك -أيها الحاكم - ويثبتون لك الحكم والنظام وتستقر لهم الأوضاع 
هم عامة الناس لانهم سيتحملون معك هذه الملمات والشدائد ، واما المقربون فانه اذا 
اشتدت الخطوب والمحن تراهم يلملمون حقائبهم ويتركون البلد في بليته ومحنته لذلك 
فهذه  الخاصة))  اهل  من  الدهر  ملمات  عند  صبرا  السلام:((واضعف  عليهم  يقول 
النتائج حتى تترتب ويضمن استقرار الوضع في البلد وعلى جميع المستويات فانك عليك 
ان ترضي العامة من الناس ،وذلك بان تعدل فيهم وتعطيهم حقوقهم، أما اذا آثرت المقربين 
والخاصة واعطيتهم الامتيازات على حساب حقوق الاخرين، فان هؤلاء فيهم من الصفات 
التي لا يمكن أن يبقى معها الحكم ولا يمكن ان تستقر الأوضاع . إذن لابد ان يكون هناك 
الموالين حقا لا دعو￯ على  نكون من  المؤمنين  حتى  امير  بينه  ما  منهج مرسوم وفق 
الالسنة فقط ، فاذا لم يطبق الشخص  مهما كانت دعواه هذا المنهج فهو كاذب في دعواه 
، انه يوالي امير المؤمنين   ؛لان الولاء الحقيقي انما هو بالاتباع وليس بالادعاء العلن 
،لذلك حينما يوجه كلامه الى مالك الاشتر فهو كلام موجه للحكام والساسة والقادة 
جميعهم.فإن اقتديتم به استتبت لكم الأوضاع واستقرت وتطور البلد وازدهر وعاش 
وكتلكم  واقربائكم  اهلكم  من  والخاصة  منكم  المقربين  اثرتم  وان  سعادة  في  الناس 

واحزابكم ومناطقكم وعشائركم فكانت النتيجة ما يذكره الامام عليه السلام . 

٢٢٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



 

٢٣٠



الجمعة ٢١ رجب ١٤٣٧ هـ 
الموافق٢٩نيسان ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي.
نصّ الخطبة الأولى

 الحمد الله ربّ العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
م، ومبلغ ما والى من كرم، ووفاء ما  آله الطيّبين الطاهرين، الحمد الله عدد ما أولى من نِعَ

واتر من إحسان، ومقدار ما ظاهر من فضلٍ وامتنان.

،أخواتي  والمشورة  الرأي  أهل  آبائي  الغد،  سادة  أبنائي  الإيمان،  أهل  إخوتي   
ورحمة  عليكم  السلام  الفضيلة،  مربّيات  هاتي  ،أمّ ة  العفّ طالبات  ،بناتي  النجابة  بنات 
االله وبركاته ، أوصيكم ونفسي التي لا ترعوي، بتقو￯ االله تبارك وتعالى والاستمساك 
قنا االله وإيّاكم  بعروته الوثقى ، والثبات على صراطه المستقيم ،والسعي لمرضاته تعالى، وفّ

.￯لفعل الخير وألبسنا وإيّاكم لباس التقو

كان حديثنا فيما مضى عن كنزٍ من كنوز المعرفة ألا وهو دعاء طلب التوبة للإمام 
السجاد(صلوات االله وسلامه عليه)، وقد تناولنا معكم الفقرات الأولى من هذا الدعاء، 
ة الأطهار(صلوات االله وسلامه عليهم) هو تراثٌ  ولقد بينّا أنّ هذا التراث المعرفيّ للأئمّ

٢٣١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ة الأطهار(عليهم  دّ من الإحاطة به، والوقوف على تلك المعاني الجليلة التي بيّنها الأئمّ لابُ
ادية من موارد المعرفة التي تطمح اليها البشريّة في موارد  السلام)، ولعلّ الصحيفة السجّ
دة لا تخرج في الصورة الظاهرية عن كونها حالة من الدعاء بين العبد وربّه، لكنّها  متعدّ
اً؛  ن معارف اجتماعية ونفسية وتربويّة عقائديّة وفقهية واسعة جدّ في الوقت نفسه تتضمّ
قرأ تارةً على نحو الدعاء، والإنسان  قرأ من جهتين، تُ ادية تُ ولذا قلنا إنّ الصحيفة السجّ
ي وظيفة الدعاء ، والقراءة الثانية أبعد من ذلك  ممكن أن يفرغ من الدعاء في دقائق ويؤدّ
ل للأدعية المبثوثة فيها، حتّى إذا استطاع الإنسان أن يقرأ على  وأعمق ،وهي قراءة تأمّ
ل تزيد الإنسان بصيرة ووعياً  ل قراءة عن معرفة، فالقراءة الثانية قراءة التأمّ النحو الأوّ
ل -الدعاء العبادي- فإنّ دعاءه سيكون دعاءً  وإدراكاً بأنّه عندما يدعو على النحو الأوّ

هاً. ً متوجّ مهماّ

فقرات  الآن  نكمل  الموارد،  بعض  نّا  وبيّ ذلك  في  شوطاً  معكم  قطعنا  وقد   
نْهُ  تْ عَ عَ شَّ تَقَ ُ الهُد￯ وَ هُ بَصرَ لَ تَحَ  انْفَ ا  إِذَ تّى  الدعاء بعد إيجاز ما وقفنا عنده ، قال: ((حَ
صيانِهِ  عِ بِيرَ  كَ  ￯أ رَ فَ بَّهُ  رَ بِهِ  خالَفَ  فِيما  رَ  كَّ فَ وَ هُ  سَ نَفْ بِهِ  مَ  لَ ظَ ما  صى  أَحْ مى  العَ ائِبُ  حَ سَ
إِلَيكَ  هُ  تَ غبَ هَ رَ جَّ وَ نْكَ وَ يِياً مِ تَحْ سْ لاً لَكَ مُ مِّ ؤَ كَ مُ وَ بلَ نَحْ قْ أَ لِيلاً فَ تِهِ جَ فَ الَ لِيلَ مخُ جَ بِيراً وَ كَ
وعٍ فِيهِ  مُ طْ لِّ مَ هُ مِنْ كُ عُ مَ لا طَ دْ خَ لاصاً قَ فِهِ إِخْ وْ كَ بِخَ دَ صَ قَ يناً وَ هِ يقِ عِ مَ كَ بِطَ مَّ أَ ةً بِكَ فَ ثِقَ
هُ  َ ضَ بصرَ مَّ غَ اً وَ عَ ِّ تَضرَ يكَ مُ َ يدَ ثَلَ بينْ مَ واكَ فَ نْهُ سِ ورٍ مِ ذُ ْ لِّ محَ هُ مِنْ كُ عُ وْ خَ رَ رَ أَفْ ِكَ وَ يرْ غَ
عاً))(١) قد يمرّ الإنسان بحالة من الكبرياء والغرور، ير￯ نفسه أفضل  شِّ تَخَ ضِ مُ رْ إِلىَ الأَ
مشكلةٍ  عن  وتكشف  صحيحة  غير  رؤية  هي  الرؤية  هذه  أنّ  ولاشكّ  الآخرين،  من 
 ،(٢)(( لِلنَّاسِ كَ  دَّ خَ رْ  عِّ تُصَ لاَ  ((وَ  : الكريم  القرآن  في  ورد  ولذلك  الإنسان،  هذا  عند 
والوجه في ذلك أنّ الإنسان يشترك مع بقيّة أبناء جلدته في مواطن كثيرة، ما وجه التكبرّ 
دّ  جب؟ ما وجه أن ير￯ نفسه أفضل من الآخرين؟ هذه النظرة الواهية الموهومة لابُ والعُ
لت هذه  ل رغماً عنه، إذا تبدّ ا تتبدل باختيار الإنسان عندما يلتفت أو تتبدّ ل، إمّ أن تتبدّ

١-الصحيفة السجادية: ١٤٠.
٢-لقمان: ١٨.

فقرات  الآن  نكمل  الموارد،  بعض  نّا  وبيّ ذلك  في  شوطاً  معكم  قطعنا  وقد   
٢٣٢



ة الوسطى ، وحاول أن يصل  النظرة باختيار الإنسان معنى ذلك أنّ الإنسان اختار الجادّ
ب  جْ الى معالم الطريق الحقيقية، وإذا لم يكن ذلك فلا شكّ أنّه سينزع رداء الكبرياء والعُ

عندما يخرج من هذه الدنيا.

يوضح لنا الإمام  هذه النقطة المنهجيّة في كيفية طلب التوبة، والمسار الذي 
يسلكه فعندما يعترف الإنسان أنّه قد أذنب ثمّ يلتفت الى أنّه كان أسيراً لهذه الذنوب، بل 
ر الذنوب كأنّ لها أيدي تتداول هذا المذنب، بعد ذلك يصل الى حالة من الالتفات  صوّ
ع هذه السحائب التي أمامه وتزول، بعد أن كان هناك حاجز من رؤية الواقع ،  فتتقشّ
فماذا يفعل هذا المذنب؟ يرجع الى االله تعالى مندفعاً يطمع في أنّ يغفر له ،فإنّ االله تعالى 
أمسّ  في  نحن  المنهجية  هذه  لاحظوا  بأمل،  مشفوع  وهذا  التائبين،  من  ويقبل  يرحم 
إذا  الإنسان  فإن   ، يفتّش عن الحلّ يبدأ  ثم  يلتفت  ثم  بذنبه  الإنسان  أن يعترف  الحاجة 
ل هذه الحالة  ، ونصف الحلّ الآخر أنّه يريد أن يبدّ اعترف بذنبه فهذا وحده نصف الحلّ
من حالة الاعتراف بماضٍ سيء وعلاقة سيّئة مع االله الى مستقبلٍ أو حاضرٍ يكون أفضل، 
بينه وبين االله تعالى،  يُصلح الحال  بينه وبين االله، كيف  ط لمرحلة مستقبليّة  يبدأ يخطّ أي 
والاعتراف بالذنب هو حالة من مراجعة النفس فإذا راجع الإنسان نفسه فوجدها نفساً 
ثَلَ بين يديك  قال: ((فمَ ماذا  للمستقبل، لاحظوا  يبدأ محاولة جديدة  أن  دّ  مذنبة، فلابُ
عاً..)) بين يديك معناه أمامك، هذا الأسلوب متعارف أنّ الشيء بين يديه يعني  متضرّ
أمامه، وهذا نحو من الاستعارة فاالله تعالى ليست له يد -جارحة- وإنّما هذا العبد يريد 
أن يبينّ أنّني حضرتُ فمثلتُ بين يديك، لكن هذا المجيء فيه نحوٌ من التذلّل، لأنّه فعل 
التفت  ثمّ  الحدود،  لعاً عليه وقد تجاوز  مطّ بعلمك وأنت كنت  يفعل،  أن  ينبغي  ما لا 
، يريد أن يرتّب عليه شيئاً، ماذا قال؟ قال: (فمثل بين يديك  عاً فجاء خجلاً ذليلاً متضرّ
عاً...) لاحظوا هذه علامات الذلّة والمسكنة  ض بصره الى الأرض متخشّ عاً وغمّ متضرّ
البدء أن الإنسان قد يرتدي رداء  مطلوبة لنا أمام االله تبارك وتعالى، هذا الذي قلنا في 
ه من عمل الشيطان ومن تسويل النفس، وقد لا  ب وهذا كلّ جْ التكبرّ والتجبرّ ورداء العُ

ل هذه الحالة  ، ونصف الحلّ الآخر أنّه يريد أن يبدّ اعترف بذنبه فهذا وحده نصف الحلّ
٢٣٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



تبارك  االله  آيات   ￯نر أن  مأمورون  نحن  ولذلك  فاته،  تصرّ يحكم  جيّد  عقل  له  يكون 
ل  يتأمّ وعندما  بالعبر،  مليئة  الدنيا  هذه  الآفاق،  في  وإنّما  فقط  الأنفس  في  ليس  وتعالى 
ل عندما يعتبر  الإنسان ير￯ أشياء كثيرة في هذه الدنيا قد تكون أفضل منه، الإنسان المتأمّ
سيكتشف أنّه أقلّ من باقي الخلق، وأنّ االله تعالى قد وضع أسراره في أضعف خلقه وهو 
الروائح  أو  الأطعمة  لذائذ  كانت  لذائذ سواء  الآن على  يتنافس  الإنسان  بل  يعلم،  لا 
 ، بها  الناس   ￯تتهاد المسك،  رائحة  أن  مثلاً  وتعلمون  الدناءة،  منتهى  في  أشياء  وهي 
ه هو دم يكون  ية هذه الرائحة، والمسك حقيقتُ ويقول بعضهم «ختام حديثنا مسك» لأهمّ
المسك  (فإنّ  يقول:  الشاعر  ، ولذا  منه  الإنسان  ينفر  ، والدم  الغزال  أنواع  نوع من  في 
بعض دم الغزال)، أو هذا العسل الذي يتنافس عليه الناس جعله االله تعالى من براز هذه 
ا قيء الأسماك أو الحيتان،  المخلوقة التي هي النحلة، أو كما يُقال في بعض الروائح أنهّ
الإنسان عندما يعتبر ير￯ نفسه إذا تنازل عن عقله فإنّ كثيراً من المخلوقات أفضل منه، 
م االله به بني آدم لكن الإنسان إذا ابتعد عن العقل ((إِنْ  فالأفضلية بهذا العقل الذي كرّ
))(١) ، ولذا إذا انتبه االله تعالى فلا خيار له إلاّ أن يأتي  بِيلاً لُّ سَ مْ أَضَ امِ بَلْ هُ نْعَ َ الأْ مْ إِلاَّ كَ هُ
الى االله تعالى مطأطئاً . وأرجو الالتفات الى نقطة فهذه الفقرة من الدعاء قد لا تريد أن 
عاً وقد لا  تبينّ حالة المذنب فقط بعد أن يلتفت الى نفسه، فقد يأتي الى ربّه ويمثُلُ متضرّ
عاً ، الفقرة تريد الإشارة الى أنّه لا خيار للإنسان أمام االله تبارك وتعالى إلاّ أن  يمثُلُ متضرّ
يأتي بهذه الطريقة؛ لأنّ الذلّة مع االله هي عزّ الإنسان، إذا ذلّل نفسه الى االله تعالى يكون 
عزيزاً لكنّه إذا امتنع عن أن يرجع الى االله تعالى في الواقع فهذا هو عين الذلّة، لأنّ في ذلك 
في  ويربّينا  الكريم  القرآن  ث  يتحدّ  ، الذلّة  عين  وهذا  كثيرة،  مآس  تتبعها  قليلة  فائدة 
عليه  االله  (صلىّ  النبيّ مع  الكلام   (٢)(( نِينَ مِ ؤْ مُ لِلْ كَ  نَاحَ جَ فِضْ  اخْ ((وَ فيقول:  مواطن 
ةِ))(٣) أي للأبوين، هذه المواطن هي  َ حمْ لِّ مِنَ الرَّ نَاحَ الذُّ ماَ جَ ُ فِضْ لهَ اخْ وآله)، ويقول:((وَ
د الإنسان عليها،  دّ أن يتعوّ ة؛ لأنّ االله تعالى عنده موازين، وهذه الموازين لابُ في الواقع عزّ

١-الفرقان: ٤٤.
٢-الحجر: ٨٨.

٣-الاسراء: ٢٤.

٢٣٤



والتواضع،  الذلّة  من  الحالة  بهذه  أبويه  مع  يكون  أن  دّ  لابُ تعالى  االله  مع  يكون  فكيف 
)) أي لا تكن  نِينَ مِ ؤْ مُ كَ لِلْ نَاحَ فِضْ جَ اخْ (صلىّ االله عليه وآله) يقول : ((وَ ويخاطب النبيّ
، وإنّما اخفضْ هذا الجناح للمؤمنين. الإنسان مع االله تعالى لا يملك خياراً  اً غليظاً فضّ
االله  عظمة  أمام  صغيراً  حقيراً  عبداً  وسيكون  سينتكس  بالتكبرّ  تظاهر  وإن  حتى  آخر 
ة الظاهرية، ولذا يقول الإمام:  تعالى، الواقع هو هكذا وإن تظاهر ببعض مصادر القوّ
مع  يأتي  الخشوع،  عاً))   متخشّ الأرض  الى  بصره  ض  وغمّ عاً  متضرّ يديك  بين  ((مثل 
حمة ،وعندما يخشع  البصر والسمع، نقول: خاشعة أبصارهم وخشعت الأصوات بالرّ
يكون  تبارك وتعالى، فلا  االله  الى  الاستكانة والخضوع  تكون حالة من  والسمع  البصر 
دّ أن تكون،  ياً وثقةً بنفسه، وحالة المذلّة التي نراها والتي لابُ اً ينقل بصره تحدّ إنساناً متكبرّ
ثَلَ بين  ة للإنسان ، إذا ذلّل نفسه الى االله تعالى أصبح عزيزاً، لاحظوا ((فمَ هي حالة عزّ
الأرض  الى  بصره  ض  وغمّ عاً))  متخشّ الأرض  الى  بصره  ض  وغمّ عاً  متضرّ يديك 
عاً هذه حالة نفسيّة، عندما يُطرق الإنسان بنظره الى الأرض يكون أكثر تواضعاً  متخشّ
ير￯ هذه الأرض منها واليها سيدخل اليوم الى ظاهرها وغداً في باطنه ، واالله العالم ماذا 
اً لكسر حالة الغرور عند الإنسان، فيه  يكون ما بعد غد، هذا النظر الى الأرض مهمّ جدّ
أَ  طأْطَ حالة من الخشوع والتواضع والاستكانة، ورفض كلّ أنواع التكبرّ والغرور، ((وَ
ةُ  زَّ ِ الْعِ َّ اللهِ نِ العزيز؟ االله تبارك وتعالى من أسمائه العزيز ، ((وَ ..)) مَ لِّلاً تَذَ تِكَ مُ زَّ هُ لِعِ أْسَ رَ
ما  كلّ إخواني  نحن  وتعالى،  تبارك  الله  هي  الحقيقية  والمنعة  الحقيقيّة  ة  العزّ ولِهِ))(١)  سُ لِرَ وَ
، وهذه من الأشياء الجميلة في علاقتنا مع االله تبارك  ةً ازددنا تذلّلاً الى االله تعالى اكتسبنا عزّ
كنات  ، ولعلّ أعزّ أحدٍ من المُمْ ةً ومنعةً ما ازددنا تذلّلاً الى االله تعالى ازددنا عزّ وتعالى، كلّ
ولِهِ)  سُ لِرَ ةُ وَ زَّ ِ الْعِ َّ اللهِ (صلىّ االله عليه وآله)، سيّد هذه الكائنات ،يقول تعالى: (وَ هو النبيّ
ى  فَ ة كون هؤلاء انتموا الى االله تبارك وتعالى، ((كَ ) سبب هذه العزّ نِينَ مِ ؤْ مُ لِلْ ثم يعطفها (وَ
الى االله  قريباً  بالإنسان عندما يكون عزيزاً يكون  بْدا))(٢)، كفى  عَ لَكَ  ونَ  أَكُ أَنْ  اً  زّ عِ بيِ 
رباً وتقربا وازداد عبادةً الى االله  ما ازداد الإنسان قُ تبارك وتعالى، والقضية هكذا تُفهم كلّ

١-المنافقين: ٨.
٢- كنز الفوائد: ٣٨٦.

عاً هذه حالة نفسيّة، عندما يُطرق الإنسان بنظره الى الأرض يكون أكثر تواضعاً  ٢٣٥متخشّ

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ة المأخوذة من االله تبارك وتعالى، الدعاء  تعالى ارتفع شأنه وصار عزيزاً، وهذه هي العزّ
ض  يطلب هذه الحالة فنرفض جميع الصفات التي كانت على خلاف ذلك، قال :((وغمّ
بعض  في  حتى   ((.. متذلّلاً –ماذا-  تك  لعزّ رأسه  وطأطأ  عاً  متخشّ الأرض  الى  بصره 
الأدعية ((اللهم أنت العزيز وأنا الذليل، أنت القويّ وأنا الضعيف، أنت العظيم وأنا 
يعتقد بهذه الأشياء في نفسه  ما كان الإنسان  الكبير وأنا الصغير...)) وكلّ أنت  الحقير، 
ةً من خلال  -وهي واقع شاء أو أبى، لكن تارةً يعتقد بها وتارة تكون رغما عنه- ازداد عزّ
ة الأطهار كانوا  انتمائه الى االله تبارك وتعالى، ولاحظوا الأنبياء(سلام االله عليهم) والأئمّ
يفون الآخرين، الأنبياء(عليهم السلام) لا يملكون شيئاً إلاّ هذا الانتماء الى االله تعالى  يخُ
الأطهار(عليهم  ة  الأئمّ الآخرين،  يفون  يخُ فكانوا  تعالى  االله  الى  ة  الحقّ العبودية  هذه  إلاّ 
السلام) أيضاً لا يملكون شيئاً من أسباب المنع الظاهري من جيش أو سلطنة ، لكن 
يفون الآخرين، وكذلك العلماء علماؤنا السابقون  ة وكانوا يخُ كانت عندهم أسباب العزّ
دهم االله برحمته) ، والعلماء الحاضرون ماذا يملكون من أسباب المنعة الظاهرية ؟  (تغمّ
تأثيره على أسباب  التي تجعل  ة الحقيقيّة  العزّ هو لا يملكها، لكن قطعاً يملك أسباب 
 ￯في بقاع الدنيا وهذه الفتو ￯المنعة الظاهرية قويّة، في سالف الزمان كانت تصدر فتو
تمرّ كالنار في الهشيم تخترق الحدود الجغرافية، ماذا يملك هذا العالم غير دار متواضعة 
ة  ة والعزّ ة أسباب القوّ ويملك هذا البدن النحيف الذي أضنته العبادة؟ يملك هذه القوّ
ة  اً بلا قوّ هاباً بلا هيبة ظاهرية، وأصبح قويّ التي جعلها االله تبارك وتعالى له حتى أصبح مُ
وعندما  الهيبة،  هذه  الإنسان  يُعطي  تعالى  االله  الى  الانتماء  هذا  منيعاً،  وأصبح  ظاهرية، 
تبارك  االله  ريد  يُ إن كان فعلاً  يعيدها  أن  دّ  منه هذه الأشياء فلابُ تنسلخ  يُذنب الإنسان 
وتعالى، ولذا فرقٌ بين إنسان متغطرس متكبرّ متجبرّ وإنسان يأتي الى االله تعالى مطأطئاً 
جَ  رَ نْ خَ مَ ة من االله تبارك وتعالى، ولذلك ورد في الحديث ما معناه ((ِوَ حتى يستمدّ العزّ
، قويٌّ بماذا؟ قويّ بهذا  ة، المؤمن قويّ ة))(١) الطاعة فيها عزّ اعَ زِّ الطَّ ةِ إِلىَ عِ يَ صِ َعْ لِّ المْ مِنْ ذُ
الانتماء الى االله تبارك وتعالى، لو تتكالب الدنيا بأسرها على المؤمن الحقيقيّ لا ينتزعون 

١-كنز الفوائد: ١٣٥.

٢٣٦



لمة في حالةٍ من الخوف والريبة منه، لماذا؟ لأنّ هذا الشخص  منه شيئاً، ويبقى الطغاة الظَّ
ا أن  ا أن نذلّه ويأتي معنا الى المعاصي وإمّ ، فليس أمام الظلمة إلا حالتين إمّ عزيز وقويّ
نقتله ، ولذلك اقرأوا التاريخ تجدون آل محمد في كلّ البقاع قتلاً وتشريداً وظلماً حتى 
ة لا  ة ، والعزّ نا))(١) ، لماذا؟ لأنّ هؤلاء يملكون العزّ فْ ناً دَ فْ االلهِ إِلاَّ دَ قال قائلهم: ((لاَ وَ
ة  ة لا تأتي بالصحّ تأتي بالمال ،هذه عزة ظاهرية سرعان ما تنقلب، فالمال يذهب، والعزّ
تبارك  االله  الى  الانتماء  تأتي بهذا  ة  العزّ االله الجميع-  ة ومرض -عافى  فالإنسان بين صحّ
م  ))(٢) هذا عهد يتكلّ نِينَ مِ ؤْ مُ لِلْ ولِهِ وَ سُ لِرَ ةُ وَ زَّ ِ الْعِ َّ اللهِ وتعالى، وهذا عهد القرآن يقول: ((وَ
القرآن الكريم به، ولذلك المؤمن كالجبل واقعاً والجبل يؤخذ منه بالمعاول والمؤمن لا 
، أبو ذر الغفاري(رضوان االله تعالى عليه)  يثلم من دينه شعرة، ويكون وحده لكن لا يهزّ
نحيلٌ  هزيلٌ  شخصٌ  ذر  أبو  ذر؟  أبي  جيش  هو  ما  ذر؟  أبي  ملاك  ما  عنده؟  كان  ماذا 
نْ حار حتّى لم يطيقوه، ما دام أبو  ضعيف لا يملك إلاّ هذا اللّسان الذي عنده، حار فيه مَ
مَ  وْ ذر موجودا فهو يهدد مصالحهم، ما عنده أبو ذر؟ كان أبو ذر أصدق لهجةً ((إِنَّ الْقَ
ذر  أبا  ولكنّ  المؤمنين،  أمير  يقول  كما  ينِك ))(٣)  دِ لى   عَ مْ  تَهُ فْ خِ وَ   ، مْ نْيَاهُ دُ لى   عَ وكَ  افُ خَ
يات يقفز هذا الشخص في  ى المسمّ ر وتسمّ بالنتيجة رقم صعب في التاريخ عندما تؤطّ
فِيَ الى منطقةٍ صحراء  ￯ ، بل هو اختار نهاية المطاف بنفسه ونُ الطليعة إنّه كان عزيزاً وتحدّ

ياً به (٤)، وبقي أبو ذر وبقيت مبادئه. قاحلة لا ماء فيها تشفّ

ة عليه أن يأتي الى االله   يذكر الإمام  حقيقة هي أن الإنسان الذي يريد عزّ
تعالى، هناك أسرار عند بعض العلماء -كما قلنا-، وفي حديثٍ سابق قلنا الذي وصلنا من 
ة ليلاً  ا علاقته الخاصّ ة الأطهار(عليهم السلام) شيءٌ قليل عن علاقته مع الناس أمّ الأئمّ
مع االله فلم تصل، وصلت أشياء بسيطة لكن واقع القضية العلاقة مع االله تعالى لم تصل، 

١- شرح نهج البلاغة :١٣٠/٥.
٢-المنافقين: ٨.

٣- الكافي : ٢٠٧/٨.
رق على طريق الحجاز إذا رحلتَ من فيد  ام، قريبة من ذات عِ ة من قر￯ المدينة على ثلاثة أيّ بَذَ ٤- والمنقطة هي: الرَّ

ة. معجم البلدان، ٤٤/٣. تريد مكّ

مَ  وْ ٢٣٧ذر موجودا فهو يهدد مصالحهم، ما عنده أبو ذر؟ كان أبو ذر أصدق لهجةً ((إِنَّ الْقَ

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ة وارتباطهم باالله تعالى لا تصل لنا، لكن  ء حياتهم الخاصّ كذلك الآن كثير من العلماء الأجلاّ
ة، االله تعالى ألبسهم هذا  ة والقوّ أنت تشعر أن هؤلاء مهابون، عندهم هذه الهيبة وهذه العزّ
م كانوا صادقي العلاقة مع االله تبارك وتعالى، الإمام  يقول: ((وطأطأ  باس، لماذا؟ لأنهّ اللّ

ة لو صدق في التوبة. تك متذلّلا..)) هذا سيطلب من االله تعالى هذه العزّ رأسه لعزّ

أن  سبق  وعاً...))  ضُ خُ نْهُ  مِ بِهِ  مُ  لَ أَعْ أَنْتَ  ما  هِ  سرِّ مِنْ  لك-  شكا  –أي  بَثَّكَ  أَ ((وَ  
ر أن يُذنب أو يهمس في أذنه،  ذكرنا أنّ االله تعالى لا تخفى عليه خافية، يعلم من يُذنب أو يفكّ
يسترق النظر في عينه ، وماذا في قلبه من خطرات . االله تعالى يعلم ذلك كله ،السر يكون بيني 
م مع  اً ، فإذا جاء هذا العبد فأبثّ االله وتكلّ ا بيني وبين االله فهو ليس سرّ وبين الآخرين، أمّ
االله يا إلهي أنا فعلت كذا، فهذا يسمى سراً تجوزاً ، نقول له هذا سرٌّ باعتبار لا يعلمه إلاّ االله 
ا على االله تعالى فهو غير مستور، فإذا أنا  وأنت، الآخرون لا يعلمونه فهو مستور عليهم ،أمّ
بدأت أبكي و أبثّ وأشكو حقيقةً إنّما أشكو حتى أطلب المعونة لا أشكو حتى أبينّ الحال، 
تارةً أنت تأتي الى فلان الذي تعمل عنده فتقول له: قد سرقتُك وأخذتُ من أموالك وأنت 
لا تعلم، نعم.. هنا تكشف مستوراً لا يعلم به وتطلب منه المسامحة، وقد تأتي لفلان تقول 
ا مع االله تبارك وتعالى فليس  ة، أمّ ، فتطلب منه براءة الذمّ له تكلّمت عليك في محضر معينّ
هناك معنى لذلك ؛ لأنّه تقول إلهي قد هتكتُ سترك قبل شهر أو قبل سنة أو قبل سنتين 
وأريد أن تسامحني الآن، االله تعالى يعلم، نعم.. نطلب بهذا العفو والمسامحة لكن لا نطلبها من 
لع على مكنونات الأنفس  شخصٍ لا يعلم أو من جهةٍ لا تعلم، وإنّما نطلبها من االله الذي اطّ
ه ما أنت أعلم به منه  ومضمرات القلوب، لماذا نفعل ذلك ؟ يقول الدعاء ((وأبثّك من سرّ
خضوعاً)) يعني جاءك في حال الخضوع مقبلا عليك وافدا إليك ، يريد منك أن تغيرّ حالته 

عينه على مستقبل الأيّام. بالندم والتوبة، وأن يستمدّ منك ما يُ

نُوبِهِ...)) تأتينا -إن شاء االله- بقيّة الفقرات إذا أبقانا االله ، نسأل االله  دَ مِنْ ذُ دَّ عَ ((وَ
سبحانه وتعالى أن نكون من الذين يفدون على االله تبارك وتعالى دائماً وأبداً، وآخر دعوانا أن 

الحمد الله ربّ العالمين وصلىّ االله تعالى على محمدٍ وعلى آله الطيّبين الطاهرين.

بدأت أبكي و أبثّ وأشكو حقيقةً إنّما أشكو حتى أطلب المعونة لا أشكو حتى أبينّ الحال، 
٢٣٨



الجمعة ٢١ رجب ١٤٣٧ هـ 
الموافق٢٩نيسان ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

نبقى مع عهد أمير المؤمنين   الى واليه على مصر مالك الأشتر، ومن جملة 
تهم  ونَ إلاّ بسيرَ رُ هم، وليسوا يُذكَ ى منْ أمورِ الولاةِ إلاّ ذِكرُ ما ذكر  : ((وليس يَبقَ
ها  نفعُ فيكون  عليها  يُؤتى  أنْ  دّ  فلابُ الأموالُ  ا  فأمّ  ، ةً بيحَ قَ أو  كانتْ  نةً  سَ حَ وآثارهم، 
أنْ  أحبَبتَ  وإنْ  أهلها  سرةً على  فتكون حَ تَأتي عليها،  الدهرِ  نوائب  مِنْ  لنائبةٍ  لغيره، 
ضى  نْ مَ تَعرفَ عواقبَ الإحسانِ والإساءةِ، وضياعَ العقولِ في ذلك، فانظرْ في أمورِ مَ
سيرته،  الناسِ  في  نَتْ  سُ حَ َنْ  ممِ أحداً،  منهم  ِد  تجَ ل  هَ فَ وشرارهم،  الولاةِ  صالحي  مِنْ 
لكه، أو في  ةِ مُ ّ به ذلك في شدّ ه، أضرَ قٍّ نفسُ تْ بإعطاءِ الحَ خَ ه وسَ تْ عليهم مؤنتُ فَّ وخَ
اءتْ في الناسِ سيرته،  َّنْ سَ ِدُ أحداً ممِ ، أو هل تجَ سنِ ذكره في الناسِ اتِ بدنه، أو في حُ لذّ
نَقصِ  لَ عليه مِن الَ خَ ثْلَ ما دَ لكهِ مِ زِّ في مُ تْ عليهم مؤنته، كانْ له بذلك مِن العِ واشتَدّ

به في دنياه وآخرته)) ثم ختمها   بقوله:

 ، عُ مِن الخيراتِ مَ ا تجَ ، ولكن انظرْ إلى مَ عُ مِن الأموالِ مَ ا تجَ ((فلا تَنظرْ إلى مَ
في     الإمام  كلام  أنّ  الأكارم  للإخوة  أذكر  أن  أحبّ   .(١)(( الحسناتِ مِن  وتَعملُ 
بعض الحالات يكون لكل الناس وليس للحكام فحسب، بل يشمل الجميع، فلا يكنْ 
ه أن يجمع الحسنات والطاعات، فهذا أمر حسن  همّ الإنسان أن يجمع المال بل ليكن همّ

١-دعائم الاسلام: ٣٦٣/١.

ها  نفعُ فيكون  عليها  يُؤتى  أنْ  دّ  فلابُ الأموالُ  ا  فأمّ  ، ةً بيحَ قَ أو  كانتْ  نةً  سَ حَ وآثارهم، 

٢٣٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



￯ الإنسان لمسؤولية معيّنة قد تكون سياسيّة لاشكّ أنّ  لكلّ أحد ، لكن عندما يتصدّ
م مع مالك عندما أرسله  هذه الأمور ستكون فيه أشدّ وأولى؛ ولذلك الإمام  تكلّ
ة  ، لأنه أراد أن ينبّه مالكا على أشياء مهمّ م معه عندما كان في الكوفة مثلاً والياً ولم يتكلّ
￯ لأمور  ي ولايته إن التفت. ولكن كونه والياً يتصدّ تضرّ بولايته إن لم يلتفت، وتقوّ
النصّ مهمّ  . هذا  أكثر  أكثر وأن يكون نصحاؤه  لذاته  أن تكون رقابته  المسلمين لابدّ 
وهو منهج للمتصدين في المعاملة ، فعليه أن يلتفت الى ما يقوله أمير المؤمنين  وهو 
(صلى االله عليه وآله وسلم) أو  ا على نحو الوصيّ بعد النبيّ ممّن أجمع عليه المسلمون، إمّ
ه ولاته  ، وبالنتيجة هذا الكلام من شخص كان خليفة للمسلمين ووجّ كونه خليفة رابعاً
￯ أن يفهم كيف  ة وعلى من يتصدّ فيه دقّ الكلام  بكلمات ، من جملتهم مالك الأشتر، 
. قال : ((ليس يبقى من أمور الولاة إلاّ ذكرهم)) وهذا واقعٌ  يتعامل مع هذا النصّ
نعيشه لم يبقَ من أمور الولاة إلاّ الذكر، وخرج عماّ كان تحت يده وبقي الذكر،ما هذا 
الناس والرعية، وآثاره  يتعامل مع  إلاّ بسيرتهم))أي كيف  يُذكرون  الذكر؟ ((وليسوا 
((حسنةً كانت هذه الاثار او قبيحة..))  وهذا امر وجداني لا يمكن ان تقول للناس لا 
 ￯تتكلموا، فالآثار شاخصة وسيرته واضحة ، هؤلاء يتكلمون بحسب هذه الاثار فتر

اً علينا». اً لنا»، وآخر يقول: «لا رحمه االله كان شرّ شخصاً يقول: «رحمه االله.. كان خيرّ

ن،  يبينّ الإمام  وسائل الإغراء ويحذر الإنسان من الوقوع فيها عندما يتمكّ
ا  ((فأمّ يقارن:    الإمام وحسيب،  رقيب  بلا  يكتنز  تجعله  مما  وجيش  ثروات  من 
الأموال فلابدّ أن يؤتى عليها فيكون نفعها لغيره، أو لنائبةٍ من نوائب الدهر تأتي عليها 
فتكون حسرة على أهلها..)) وهذا حقيقةً نوعٌ من التهديد خطير، الأموال لا تمثّل قيمة 
سن لا قيمة حقيقيّة له، فانت يا  للإنسان والآثار والسيرة هي القيمة، فالإنسان إذا لم يحُ
ايها المتصدي يا مالك لا يكن همك المال ، يبين الإمام حقيقة المال فهو يذهب ويكون 
فيه تجاوز على  يكون  قد  مقبولة  بموازين  يأتي  الأموال، لا  س  تُكدّ غالباً  ؛ لأنّه  حسرة 
عَ  حقوق الآخرين وأموالهم، فإذا ذهبت هذه الأموال تكون حسرةً ، لا الذي أخذها انتفَ

بها ولا بقيت عند ذلك المسكين، ويوم القيامة ليسألنّهم االله عن ذلك سؤالاً حثيثاً.

الناس والرعية، وآثاره  يتعامل مع  إلاّ بسيرتهم))أي كيف  يُذكرون  الذكر؟ ((وليسوا 
٢٤٠



عواقب  تعرف  أن  أحببتَ  ((وإن   :  فقال ميزاناً  لمالك    الإمام بينّ  ثم 
العقول)  بقوله(ضياع  رائعا  تعبيراً  العقول في ذلك)) عبر  الإحسان والإساءة وضياع 
فالإحسان له عاقبة والإساءة لها عاقبة، وأفرد ضياع العقول بالذكر مع الاساءة لأهميته 
أمور من  ((فانظر في  ،قال:  الميزان  فهذا هو  تعرف عاقبة هذه الأمور  أن  أحببت  إن   ،
نجعل  ان  اردنا  اذا  الشواهد  تعوزنا  لا  هنا  قطعا  وشرارهم))  الولاة  صالح  من  مضى 
فهرست لصالحي الولاة وشرارهم ، نعم قد يقال: الشرار اكثر وهذا صحيح . يقول 
الإمام اذا اردت ان تعرف فانظر في امور من مضى من صالحي الولاة وشرارهم، ثم قال
 : فهل تجد أحداً ، وهذا السؤال ليس على ظاهره بل يراد به النفي، أي لا تجد، على 
ما هو معروف في استعمال ادوات النفي، قال: فهل تجد احدا حسنت في الناس سيرته، 
اليوم  يأخذ  أن  ،لا  علينا  ثقيلا  يكن  لم  مؤونته،  عليه  وخفت  االله،  رحمه  جيدا  كان  أي 
ضريبة وغدا يؤلمنا ويؤذينا لم يكن هكذا ،وانما كان خفيف المؤونة يفكر في راحتنا دائما، 
ويقول الامام: ((سخت بإعطاء الحق نفسه)) سخت من السخاء ، إخواني عندما ينظر 
ي يجب  المتصدّ الكثيرة،   المظالم  بالناس من  يمر  لما  يتألم  المؤمنين  امير  الى كلام  الانسان 
يسخو ويُعطي عندما ير￯ أنّ هذا المقدار هو الحقّ فنفسه لا تتوقّف عن السخاء ، انت 
لا تمتلك سلطة ولا ولاية لكن في بعض الحالات تشعر في داخلك أنّ الحقّ ليس معك 
في مسألة بينك وبين صديق مثلا، والشيطان يحاول ان يزيّن لك بأنّ الحقّ معك، ولكن 
تُعطي الحقّ  الشيطان وتقول: لا ،الحق ليس معي  وتقوم  تحارب نفسك وتنتصر على 
لهذا الشخص ، فإنّ الحقّ المالي إذا كان ألفاً أو مليوناً تقوم وتُعطيه، لكن غير معلوم إذا 
كان الحقّ ملياراً مثلاً هل تفعل الفعل نفسه؟ أو أن هناك مجموعة من المتزلّفين يمنعونك 
، غير معلوم انك تفعل هذا الفعل . فسخاء النفس في إعطاء الحق من أهم  عن فعل الحقّ
ة ملكه أو في  ت به في شدّ صفات من يصطفى،  وهل تجد هذه الصفات الثلاث أضرّ
ات بدنه أو حسن ذكره في الناس، لا يوجد شيء من هذا بالعكس، فعل هذه الأشياء  لذّ
 : م على أيّامه حيث كان يرفق بهم. تعال الى الطرف الآخر يقول تجعل الناس تترحّ
ه كان له بذلك  ت عليهم مؤونتُ ه واشتدّ (أو هل تجد أحداً ممّن ساءت في الناس سريرتُ

٢٤١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



اً لا  ئاً جدّ من العزّ في ملكه، مثل ما دخل عليه من الناس به في دنياه وآخرته؟)) تراه سيّ
يحترم الناس، تربّع على العرش وبدأ يظلم وينتقم من هذا وذاك، ويسجن هذا ويفعل ما 
ة مع ابتعاده عن االله سبحانه وتعالى وظلم الناس، مثلما أثر  يحلو له، هل أصبحت له عزّ
على الناس في دنياهم وآخرتهم من قتل وسجن وتشريد . ومثالٌ على من تصد￯ فأضرّ 
اج، الذي قتل سعيد بن جبير، يحضره ويقول له:  وكانت مؤونته شديدة على الناس الحجّ
انت شقي ولست سعيداً ، فيقول وهو بين يدي الطاغوت: أمي أعلم بذلك،  ثم يبدأ 
هذا الحوار الذين تعرفونه ثم يتفنن في القتل فيقول له ما القتلة التي تريد ان اقتلك بها؟  
وأصبح هذا الطاغوت بعد خمس عشرة ليلة ليست اكثر كالجرذ ، يقول : مالي ولسعيد 
. ومثال آخر بسر بن ارطأة (١)، سيف من سيوف معاوية يذهب الى اليمن هذه المدينة 
المهمة الموالية لأمير المؤمنين ويستعرض نساء المسلمين سبايا ، ويقتل أولاد عبيد االله بن 
عباس بن عبد المطلب، ثم سرعان ما تمر الأيام وينتهي أمره إلى أنه كان يتغوط - أجل 
االله السامع- ثم ينحني على غائطه ليأكله حتى وصل الأمر انهم يكتّفونه حتى لا يفعل 
هذا الفعل ، ويأتي بسيف من خشب ويقول: هؤلاء أولاد عبيد االله امامي يقاتلونني الى 
أن جن وهلك .فعلى الإنسان ان يعتبر، إنما الدنيا دول وتدور، وعليه ان يلتفت ، فالإمام 
عليه السلام يوصي مالكاً ويقول: انظر الى هؤلاء الذين قبلك وهم كثر ، قال :(( مثلما 
دخل عليه من الناس في دنياه واخرتك ، فلا تنظر إلى ما تجمع من الأموال، ولكن انظر 
إلــى ما تجمع من الخيرات، وتعمل من الحسنات، حتى يكون ذكرك في الناس محمودا)) 
فالمال يذهب ، نائبة من نوائب الدنيا تقضي عليه ويذهب ويكون حسرة. هذا هو المنهاج 
الذي رسمه أمير المؤمنين  الى مالك الأشتر(رضوان االله تعالى عليه)، والحمد الله ربّ 

العالمين.

 

١- هو بسر بن أرطاة و قيل ابن أبي أرطاة بن عويمر بن عمران بن الحليس بن سيار بن نزار بن معيص بن عامر بن 
لؤي بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة: شرح نهج البلاغة: ٣٤٠/١.

٢٤٢



٢٤٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



لشهر 
شهر آيار
 ٢٠١٦م

رجب
شعبان

١٤٣٧هـ

لشهر  ٢٤٤



الجمعة ٢٨رجب
 ٦ آيار

 بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة  ٥ شعبان
 ١٣ آيار

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي

الجمعة  ١٢ شعبان
٢٠ آيار

 بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة  ١٩شعبان
 ٢٧ آيار

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي

١٣ آيار
٢٤٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٢٤٦



٢٨ رجب ١٤٣٧ هـ 
الموافق٦ آيار ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي 
نصّ الخطبة الأولى

ة، وله انتهت كلّ قدرة، ولإرادته خضعت  الحمد الله الذي انقطعت إليه كلّ علّ
ربّ  االله  وهو  أمر،  كلّ  ورجع  طلب  كلُّ  ه  توجّ واليه  كلّ سبب،  تعلّق  وبه  إرادة،  كلّ 
إله إلاّ االله وحده لا شريك له،  الناس أجمعين، وأشهد أن االله لا  ة  العالمين ومالك أزمّ
وأشهد أنّ محمداً(صلى االله عليه وآله) عبده ورسوله، بعثه بخير الأديان وأيّده بمعجزة 

القرآن، صلوات االله وسلامه عليه وعلى آله سادات الإنس والجان.

 أوصيكم عباد االله تعالى وقبل ذلك أوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى والورع في 
دينه، وحافظوا على دين أبنائكم من دعوات الضلال والإلحاد ونشر الفساد، وانتبهوا 
هدايتهم  عن  مسؤولون  فإنّكم  أبناءكم  منها  واستنقذوا  وفسادها،  ها  وشرّ لمخاطرها 
اسبون في غوايتهم، فأنيروا لهم الطريق وصاحبوهم بالمعروف وعاشروهم بالحسنى  ومحُ

وأرشدوهم الى معالم دينهم.

ا الإخوة والأخوات سلامٌ عليكم جميعاً من ربٍّ رحيم غفور ورحمةٌ منه   أيهّ
وبركات.

نّا أنّ هذا  ما زلنا في دعاء الإمام السجاد  لجيرانه وأوليائه إذا ذكرهم، وبيّ

ربّ  االله  وهو  أمر،  كلّ  ورجع  طلب  كلُّ  ه  توجّ واليه  كلّ سبب،  تعلّق  وبه  إرادة،  كلّ 
٢٤٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



م بها  زِ التُ ن الكثير من القواعد الاجتماعية في المعاشرة الصحيحة التي لو  الدعاء يتضمّ
بينهم،  فيما  العلاقات  وانتظام  السعادة والاستقرار  للفرد والمجتمع  أن نضمن  لأمكن 
نْ  زِ عَ اوُ رِضُ بِالتَّجَ أُعْ ، وَ مْ ئَهُ يْ سِ انِ مُ سَ زِي بِالإحْ مَّ أَجْ نِي اللهُ لْ عَ فقال الإمام : ((واجْ
مْ  نْهُ ي عَ ِ ضُّ بَصرَ أَغُ ، وَ مْ تَهُ امَّ ِّ عَ لىَّ بِالْبرِ تَوَ أَ ، وَ مْ تِهِ افَّ نِّ فيِ كَ نَ الظّ سْ لْ حُ مِ تَعْ أَسْ ، وَ مْ ِهِ المِ ظَ
يْبِ  بِالْغَ مْ  ُ لهَ  ُّ أسرِ وَ  ، ةً َ حمْ رَ مْ  نْهُ مِ بَلاءِ  الْ لِ  أَهْ لىَ  عَ قُّ  أَرِ وَ  ، عاً اضُ تَوَ مْ  ُ لهَ انِبِيْ  لِينُ جَ أُ وَ  ، ةً فَّ عِ
ا  مْ مَ ُ ى لهَ عَ أَرْ تِي، وَ امَّ َ بُ لحِ ا أُوجِ مْ مَ ُ بُ لهَ أُوجِ ، وَ حاً مْ نُصْ هُ نْدَ ةِ عِ مَ اءَ النِّعْ بُّ بَقَ أُحِ ، وَ ةً دَّ وَ مَ
تِي))(١)، وصلنا الى هذا المقطع الذي يقول فيه الإمام : ((وأُلين جانبي  اصَّ َ ى لخِ عَ أَرْ
لهم تواضعاً)) هذه قاعدة من قواعد المعاشرة فيما بين المؤمنين. إلانة الجانب تعبير كنائي 
ف بهم، و(تواضعاً) التواضع واضح المعنى ، وهو التذلّل في مقابل  يراد منه الرفق والتلطّ
، هنا يبينّ الإمام  كيف نتعامل فيما بيننا، بين من رزقه االله تعالى العلم  ع والتكبرّ الترفّ
ومن هو أدنى منه علماً، بين من يمتلك السلطة والقدرة وبين الرعيّة، بين الغنيّ والفقير، 
بين صاحب الجاه والمنزلة والمقام ومن ليس له جاه، وهكذا في تعاملنا فيما بيننا، كيف 
نر￯ في بعض  ؟  التكبرّ نعالج حالة  الدلائل عليه؟ وكيف  وما  التواضع؟  يكون خلق 
ع على الآخرين،  الأحيان أنّ الإنسان الغنيّ الذي رزقه االله تعالى المال ربّما يتكبرّ ويترفّ
وفي مقابل ذلك يؤكد الإمام خلق التواضع فيما بين الغنيّ والفقير، أو الذي له علم ومن 
التواضع هو الخلق  التي تبينّ أنّ خلق  العلم وهكذا، هذه الأمثلة الكثيرة  هو دونه في 
فقيل   (( عُ اضُ التَّوَ  ِ يرْ َ الخْ أْسُ  ((رَ فقال:    الصادق الإمام  ئل  سُ الناس،  بين  المطلوب 
مَ  لِّ سَ تُ أَنْ  وَ فِكَ  َ شرَ ونِ  بِدُ لِسِ  َجْ المْ مِنَ  ضىَ  تَرْ أَنْ  عُ  اضُ ((التَّوَ فقال:  التواضع؟  وما  له: 
وا  شُ اً))(٢)، وورد في بعض الأحاديث ((أَفْ ِقّ نْتَ محُ إِنْ كُ اءَ وَ ِرَ كَ المْ ُ أَنْ تَترْ يْتَ وَ قَ نْ لاَ لىَ مَ عَ
م ))(٣)، من الأمور التي  لاَ ةَ بِسَ نَّ َ وا الجْ لُ خُ النَّاسُ نِيَامٌ تَدْ وا وَ لُّ صَ امَ وَ عَ وا الطَّ مُ عِ أَطْ مَ وَ لاَ السَّ
تدلّ على التواضع كما ذكر الإمام  أن لا تبحث عن صدر المجلس، ولا تبحث عن 

١-الصحيفة السجادية: ١٢٤.
٢- بحار الأنوار : ٧٢/ ١٢٣.

٣-دعائم الإسلام وذكر الحلال والحرام والقضايا والأحكام ، ابن حيون، نعمان بن محمد المغربي (٣٦٣)هـ، مؤسسة 
آل البيت عليهم السلام ، قم ، الثانية: ٢١١.

٢٤٨



المكان الذي يلائم موقعك ومنزلتك حينما تدخل مجلساً من المجالس ، وإنّما ابحث عن 
م  المكان الذي هو دون شرفك ومنزلتك، فإنّ ذلك يدلّ على التواضع، وكذلك أن تسلّ
م الإنسان على أي  على كلّ من لقيت، لاحظوا هذه الصفة المحبّبة الجيّدة وهي أن يُسلّ
الوزير في  ما هو دون  أو  أو وزير  الذي هو مسؤول  الشخص  نبدأ من   ، يمرّ  شخص 
وزارته، من التواضع أنّه إذا وجد الشخص الذي في الاستعلامات أو الحارس أو عامل 
ع عليه، وكذلك مديرُ الدائرة أو مديرُ المدرسة يمرّ  م عليه ولا يتكبرّ ويترفّ الخدمة أن يسلّ
ا  ع عنهم،  نحن أيضاً - أيهّ م عليهم لا يترفّ فين الذين هم في المرتبة الدنيا فيسلّ على الموظّ
الإخوة والأخوات - في السوق والشارع وفي أيّ مكان عندما تُلاقي أشخاصاً تعرفهم 
م على جميع من تلقى، هذا  وإن كانوا هم في الدون منك في المنزلة والمرتبة أو في المال سلّ
 ￯م على أيّ شخص تمرّ عليه وإن كنت تر من الأخلاق المحمودة أنّك تتواضع وتُسلّ
أنّه دونك فإنّك تفشي السلام، لاحظوا هذه الصفات الثلاث: أطعموا الطعام، وأفشوا 
وا بالليل والناس نيام تدخلوا الجنّة بسلام.  السلام -أي انشروا السلام- وكذلك صلّ
نْ  لىَ مَ مَ عَ لِّ سَ أَنْ تُ فِكَ وَ َ ونِ شرَ لِسِ بِدُ َجْ ضىَ مِنَ المْ عُ أَنْ تَرْ اضُ فيقول الإمام : ((التَّوَ
اً)) أي المجادلة وهي أن تجادل وتظهر رأيك من  ِقّ نْتَ محُ إِنْ كُ اءَ وَ ِرَ كَ المْ ُ أَنْ تَترْ يْتَ وَ قَ لاَ
أجل أن تبين خللاً في رأي الآخر أو تطعن فيه ،وهذه الصفة ليست ممدوحة، وإنّما هي 

من الصفات المذمومة.

ة بين الناس،  نبينّ هنا نتائج التواضع، من نتائج التواضع انتشار المحبّة والمودّ
 ِ برْ الْكِ ةُ  رَ ((ثَمَ بَّة))(١)،  َحَ المْ عِ  اضُ التَّوَ ةُ  رَ ((ثَمَ  :   عليّ الإمام  عن  الحديث  هذا  في  كما 
عن  الحديث  هذا  في  كما  الناس  بين  والاحترام  المهابة  التواضع  آثار  ومن  بَّة))(٢)،  َسَ المْ
أيضاً  تعالى))(٣)، وورد  االله  رفعه  إلاّ  أحدٌ الله  تواضع  ((ما  وآله):  عليه  االله  (صلى  النبيّ
ن صفة التواضع الإنسان من إبليس كما في  ((التواضع يكسوك المهابة))، وكذلك تحصّ

١- عيون الحكم والمواعظ : ٢٠٩.
٢-م. ن : ٢٠٩.

٣-مستدرك الوسائل: ٢٩٧/١١.

أنّه دونك فإنّك تفشي السلام، لاحظوا هذه الصفات الثلاث: أطعموا الطعام، وأفشوا 
٢٤٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



كم إبليس وجنوده، فإنّ له من  ذوا التواضع مسلحةً بينكم وبين عدوّ هذا الحديث ((اتخّ
اً من جنوده وعوناً من أعوانه؛  ة جنوداً وأعواناً))(١)، المتكبرّ يتّخذه إبليس جنديّ كلّ أمّ
ل في أحواله وما يصدر منه، فالتكبرّ يكون بالفعل أحياناً  لذلك ينبغي للإنسان أن يتأمّ
م بها الإنسان، هذه كلها قد تعبرّ  أو السلوك أو بنظرة الوجه أو بنبرة الكلام التي يتكلّ
، في الوقت نفسه نبرة الكلام تعبرّ عن التواضع، والالتفات بالوجه الى  عن صفة التكبرّ
م الذي ربّما يكون فقيراً عاملاً أو يكون في مرتبةٍ أدنى يعبرّ عن التواضع،  الإنسان المتكلّ
وسلوكك مع الآخرين يعبرّ عن هذا الخلق الحميد الذي يحثّ عليه الإمام . ومن 
والحكمة  العلم  الإنسان  بها  يكتسب  التي  الآلات  جملة  فمن  الحكمة،  اكتساب  آثاره 
التكبرّ ؛ لأنّ الإنسان ير￯ نفسه أفضل أشرف أرفع من  التواضع، ومن آلات الجهل 
م من الآخرين الذين ربّما لديهم علوم ومعارف وحكمة أكثر  الآخرين فيأنف أن يتعلّ
لا يَنبُتُ فيِ  هلِ وَ رعَ يَنبُتُ فيِ السَّ من غيرهم، لذلك ورد عن الإمام الكاظم : ((إنَّ الزَّ
نَّ االلهَ  َ ؛ لأِ بّارِ ِ الجَ برِّ لبِ المُتَكَ رُ في قَ لا تَعمُ عِ وَ لبِ المُتَواضِ رُ في قَ ةُ تَعمُ ذلِكَ الحِكمَ كَ فا، فَ الصَّ

هل ))(٢). ةِ الجَ َ مِن آلَ برُّ لَ التَّكَ عَ جَ قلِ وَ ةُ العَ عَ آلَ لَ التَّواضُ عَ جَ

هم  البلاء  أهل   ،(( رحمةً منهم  البلاء  أهل  على  ((وأرقّ   :  الإمام يقول  ثمّ 
اء أو الفقر أو المصائب والنوائب، يبينّ الإمام   لنا كيف  المبتلون بالمكروه، المبتلون بالدّ
) أي اجعلني اللهمّ  ينبغي أن نتعامل مع المبتلين ؟ ونبتدئ من تعامل القلب ، قال: (أرقّ
أرقّ على أهل البلاء منهم، فهؤلاء إخواني هم معي في الإيمان، كيف أتعامل معهم؟ قال: 
ة  ، يعني أجعل قلبي رقيقاً عطوفاً حنوناً حينما أر￯ فقيراً فلتكن مشاعري مشاعر رقّ أرقّ
وحنان وعطف والاهتمام به، أحاول أن أساعده ليتغلّب على فقره وأعينه ولا يشترط أن 
تكون المساعدة ماليّة بل أساعده بقضاء حوائجه وأسعى الى قضاء حوائجه، ولا يكون 
لني وهذا الفقير أو  اً في التعامل مع هؤلاء، باعتبار أنّ االله تعالى فضّ قلبي قاسياً خشناً فظّ
همّ رقيق  المريض أو صاحب النائبة االله تعالى يرحمه، لا أبداً، يقول الإمام : اجعلني اللّ

١-بحار الانوار: ٤٦٧/١٤.
٢-الوافي: ٢٩١/٢٦.

نَّ االلهَ  َ ؛ لأِ بّارِ ِ الجَ برِّ لبِ المُتَكَ رُ في قَ لا تَعمُ عِ وَ لبِ المُتَواضِ رُ في قَ ةُ تَعمُ ذلِكَ الحِكمَ كَ فا، فَ الصَّ
لا يَنبُتُ فيِ  هلِ وَ رعَ يَنبُتُ فيِ السَّ  : ((إنَّ الزَّ
نَّ االلهَ  َ ؛ لأِ بّارِ ِ الجَ برِّ لبِ المُتَكَ رُ في قَ لا تَعمُ عِ وَ لبِ المُتَواضِ رُ في قَ ةُ تَعمُ ذلِكَ الحِكمَ كَ فا، فَ الصَّ
لا يَنبُتُ فيِ  هلِ وَ رعَ يَنبُتُ فيِ السَّ  : ((إنَّ الزَّ

٢٥٠



القلب عطوفاً حنوناً شفيقاً على هؤلاء، إذا رأيت مريضاً ،أحاول أن أساعده بالمال تارة 
، وفي تسهيل العلاج له تارة أخر￯، أو أسعى في علاجه من صاحب مال أو من طبيب 
ض أو من شخصٍ يستطيع أن يساعده في علاجه، أو إنسان ابتلي بالتهجير فهذا  أو ممرّ
ابتُلي بأن اضطرّ أن يترك داره وماله وهو في مكان آخر، ما موقفي معه؟ هل أقول لماذا 
ترك داره ومدينته وقريته؟ وكان يفترض أن يبقى هناك ويقاوم أو أكون رقيق القلب 
الاحتياجات  توفير هذه  أسعى في  أو  احتياجاته  له  أوفر  أن  وأحاول  وعطوفاً وحنوناً 
محنته  في  فأواسيه  له  عزيزاً  فقد  كمن  الابتلاء  أنواع  بقيّة  وكذلك  ذلك،  غير  أو  ية  المادّ
ينهم في تخفيف  عِ ف عن المهموم والمغموم وأصحاب الكرب، هؤلاء أُ وأحاول أن أخفّ

.( مصابهم، واجعلني اللهمّ (أرقّ على أهل البلاء منهم رحمةً

الشفقة  يمتلك  ،لا  قلبه  قاسياً  منّا  الواحد  يكن  لا  والأخوات  الإخوة  ا  أيهّ
اً وخشناً في التعامل  ة، لا يكن فظّ والرحمة والعطف والحنان على أهل البلاء بصورةٍ عامّ
معهم أو غير مكترثٍ ومبالٍ بهم ،هذه ليست من صفات أهل الإيمان بل الإنسان المؤمن 
يكون قلبه حنوناً، فكيف أتعامل مع من ابتُلي أن يكون خادماً ، أو هذه المرأة الأرملة 
ت أن تعمل في البيوت بمهنٍ وضيعة، كيف أتعامل  رّ ليت بفقد زوجها  فاضطُ التي ابتُ
اً  لاً ثمّ ماديّ اً أوّ معها؟ أو غير ذلك من هذه الابتلاءات ، كيف يكون تعاملي معها قلبيّ
اً؟ لذلك من الصفات التي يؤكدها الإمام في التعامل والعشرة الرقة والعطف  ومعنويّ
على أهل البلاء فهو  يطلب من االله تعالى أن يجعل قلبه رقيقاً حنوناً عطوفاً شفيقاً بأهل 

البلاء.

ة))(١)، هذه صفة  دَّ وَ مَ يْبِ  بِالْغَ مْ  ُ لهَ  ُّ أُسرِ ةً وَ َ حمْ مْ رَ نْهُ مِ ءِ  بَلاَ الْ لِ  أَهْ لىَ  قُّ عَ أَرِ وَ  ))
أخر￯، و( بالغيب) يحتمل أحد المعنيين: أي لا يختلف حالي معهم في الحضور أو الغياب 
فلا أسرُّ لهم خلاف ما أظهر، والصفة التي تقابل هذه الصفة الحسنة صفة النفاق ، وهي 
فإذا غاب عنهم  ة والمحبّة  المودّ يُظهر لهم  إذا لقي أصحابه وحضروا عنده  أن الإنسان 

١- الصحيفة السجادية: ١٢٦.

اً وخشناً في التعامل  ة، لا يكن فظّ والرحمة والعطف والحنان على أهل البلاء بصورةٍ عامّ
٢٥١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ة والمحبّة وإنّما يسرّ لهم شيئاً من الكره والبغض ، والمعنى الآخر  لم تكن لهم هذه المودّ
ة  )) ، بالغيب بمعنى «بالقلب» أي بمعنى أسرّ لهم في قلبي المودّ يْبِ مْ بِالْغَ ُ ُّ لهَ أُسرِ لـ ((وَ
ر قلبي من الكراهية والحقد والبغض لإخواني المؤمنين، ينبغي  ف وأطهّ والمحبّة، أي أنظّ
ر قلبه من مشاعر البغض والحقد والكراهية  ف ويطهّ للمؤمن أو المؤمنة أن يسعى لينظّ
ة  المودّ يُظهر  بلسانه  حاضراً  يكون  حينما  سواء  حدٍّ  على  ويكون  وأخواته،  لإخوانه 
ثني عليهم وحينما يكون غائباً عنهم لا يغتابهم لا يطعن فيهم فلا يكون  ويمدحهم ويُ
ثني عليك ويذكر صفاتك  ذا لسانين وذا وجهين، بعض الناس تراه أمامك يمدحك ويُ
م عليك  ة والمحبّة، فإذا غبت عنه بدأ يطعن فيك ويغتابك ويتكلّ الحسنة ويظهر لك المودّ
ويُظهر عيوبك بل ربّما يكيد لك ويحاول الإضرار بك والتآمر عليك، هذه ليست من 
دّ للمؤمن أن تكون علانيته كسريرته على حدٍّ سواء، يظهر بلسانه  صفات المؤمنين بل لابُ
ما هو بقلبه فإن وجد بقلبه شيئاً من من مشاعر العداء والبغض والحقد لإخوانه المؤمنين 
ر قلبه من هذه المشاعر التي لا تتناسب مع الإيمان؛ لذلك  ف قلبه ويطهّ يحاول أن ينظّ
يطلب الإمام في الدعاء من االله تعالى أن يجعل ما في قلبه سواءً كان حاضراً أمام إخوانه أم 
ة والمحبّة والاحترام، ويعينه على تطهير قلبه من أيّ مشاعر  غائباً عنهم، هي مشاعر المودّ
ويجعل  الآخرين،  على  والتآمر  والحسد  والكراهية  والحقد  البغض  من  الإيمان،  تنافي 
البشاشة  يُظهر لهم  أنّه في حضور إخوانه  لسانه لساناً واحداً ووجهه وجهاً واحداً، لا 
ة والمحبّة فإذا غاب عنهم أظهر لهم الكراهية وطعن فيهم واغتابهم، وغير ذلك  والمودّ
رت بعض  من هذه الصفات التي لا تتناسب مع قلب المؤمن الطاهر النقيّ ، لذلك حذّ
المؤمنين، ومن هذه  ربّما تكون عند بعض  التي  النفاق  الشريفة من صفات  الأحاديث 
ك من  أشياء تسرّ اللّسان  ))(١) في  يَضرُ هُ  بُ لْ قَ وَ  ُّ يَسرُ هُ  انُ لِسَ ُنَافِقُ  ((المْ  :  الأحاديث قوله
المدح والثناء والكلام الطيّب، ولكن ما في القلب يضرّ هذا الإنسان فيكيد لك ويحسدك 
من  وينتبه  الصفة  لهذه  يلتفت  المؤمن  الإنسان  عيوبك،  ويظهر  فيك  ويطعن  ويغتابك 
أن  ويحاول  الصفة،  هذه  من  قلبه  ر  يطهّ أن  تعالى  االله  يدعو  أن  فيحاول  ة  الضارّ آثارها 

١-عيون الحكم والمواعظ لليثي: ٤٩.

ر قلبه من هذه المشاعر التي لا تتناسب مع الإيمان؛ لذلك  ف قلبه ويطهّ يحاول أن ينظّ ٢٥٢



واللسان  الوجه  هذا  الواحد،  والقلب  الواحد  والوجه  الواحد  اللّسان  بصفة  يتّصف 
ة والاحترام لإخوانه المؤمنين. الواحد نابع من قلبٍ لا يحمل إلاّ المحبّة والمودّ

حا))(١)، هو أن لا يكون  مْ نُصْ هُ نْدَ ةِ عِ مَ اءَ النِّعْ بُّ بَقَ أُحِ ثم يقول الإمام : ((وَ
الإنسانُ المؤمن حسوداً للآخرين، بل يتمنّى أن تدوم النعمة وتثبت عند إخوانه المؤمنين، 
ولا يكون في قلبه حسدٌ لمن لهم هذه النعم من االله تعالى، فإنّ الحسد في الواقع أضراره 
ه شيء من الحاسد بإذن االله تعالى ومشيئته، وتذكر  تعود على الحاسد بينما المحسود لا يضرّ
بعض الأحاديث ما تترتّب من آثار على الحسد كما في قضيّة إبليس وآدم(على نبيّنا وآله 
تعالى  االله  من  نَ  عِ لُ أنّه  لإبليس  الحسد  نتيجة  لاحظوا  والسلام)،  التحية  أفضل  وعليه 
، لذلك ورد في الحديث  اً والملائكة والناس أجمعين، وآدم  اجتباه االله تعالى فكان نبيّ
مَ  دَ لآِ نَةَ وَ عْ هِ اللَّ سِ هِ لِنَفْ دِ سَ ثَ بِحَ رَ إِبْلِيسَ أَوْ ودِ كَ سُ َحْ َّ بِالمْ بْلَ أَنْ يُضرِ هِ قَ سِ ٌّ بِنَفْ ضرِ دُ مُ اسِ َ ((الحْ
م  تِبَاء))(٢)، كذلك الهمّ والغمّ الذي يكون فيه الحاسد ؛ لأنّه ير￯ نِعَ جْ عليه السلام الاِ
الآخرين وهو يتألمّ لوجود هذه النّعم ويتمنّى زوالها، وأمر زوالها ليس بيده بل بيد االله 
تعالى ،وهو الذي أنعم وبيده زوال هذه النعم أو بقاؤها وثباتها، فالإنسان المؤمن يكون 
قلبه حاملاً لحبّ بقاء النعمة وثباتها ودوامها عند المؤمنين حبّ نصحٍ لا من أجل أمر 
آخر، كما نر￯ بعضهم يحبّ أن تبقى النعمة عند الآخرين ؛لأنّه ينتفع منها لا أنّه يتمنّى 
بإخلاص بقاء النعمة ، فإذا لم يكن ينتفع منها لم تكن في قلبه هذه المحبّة، فيقول الإمام

ة من  الخاصّ تِي ))  اصَّ َ ى لخِ عَ أَرْ ا  مَ مْ  ُ لهَ ى  عَ أَرْ وَ تِي  امَّ َ بُ لحِ جِ أُوْ ا  مَ مْ  ُ لهَ بُ  جِ أُوْ ((وَ  :   
يذكر    فالإمام ة،  مودّ أو  نسبٍ  من  ة  خاصّ لقة  بعُ معه  يرتبطون  الذين  هم  الإنسان 
أهله  منزلة  الآخرين  المؤمنين  ل  ينزّ أنّه  الإيمان  صدق  لديه  الذي  المؤمن  صفة  من  أن 
ة من أصدقائه، فيُعطيهم من الحقوق ويجعل لهم من الحقوق  وأولاده وأرحامه والخاصّ
لىَ  لِّ عَ مَّ صَ هُ مثلما يرعى الحقوق لأولاده وأهله وأرحامه ، ثم يقول الإمام : ((أَللَّ
مْ  هُ دْ زِ وَ  ، مْ هُ نْدَ عِ فِيماَ  وظِ  ظُ ُ الحْ فىَ  أَوْ ليِ  لْ  عَ اجْ وَ  ، مْ نْهُ مِ لِكَ  ذَ ثْلَ  مِ نِي  قْ زُ ارْ وَ  ، آلِهِ وَ دٍ  مِّ َ محُ

١- الصحيفة السجادية: ١٢٦.
٢-بحار الانوار: ٢٥٥/٧٠.

م  ، كذلك الهمّ والغمّ الذي يكون فيه الحاسد ؛ لأنّه ير￯ نِعَ تِبَاء)) جْ عليه السلام الاِ
٢٥٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



))(١)،  يدعو الإمام االلهَ  ِمْ دَ بهِ عَ أَسْ وا بيِ وَ دُ عَ يَسْ تَّى  ، حَ ليِ ضْ بِفَ ةً  فَ رِ عْ مَ ي، وَ قِّ ةً فيِ حَ َ يرْ بَصِ
ه في وجوب طاعته والامتثال لأوامره واجتناب نواهيه  أن يجعل المؤمنين عارفين بحقّ
كانوا كذلك سعد هو بهم وكذلك  إذا  م  فإنهّ بآثاره،  والعمل بسيرته وسنّته والاقتداء 
غ بالمنهاج الكامل للحياة  ة االله في الأرض ومن بلّ م اقتدوا بحجّ أولياؤه سعدوا به، إذ إنهّ
حينئذٍ تكون السعادة متبادلة، وكذلك إخواني نلتفت الى هذه النقطة وهي إذا التزمت 
أنا بهذه القواعد في علاقتي مع إخوتي ، وكذلك إذا التزمت المرأة المؤمنة بهذه القواعد في 

علاقاتها مع أخواتها، نسعد بذلك جميعا ، وتعم السعادة الفرد والمجتمع .

قنا أن نكون ممّن يستمع فيعي ، وممّن يعلم فيعمل،  وممّن  نسأل االله تعالى أن يوفّ
يعمل فيُخلص في عمله، ثلاث مراحل: الاستماع الواعي لما تستمعون اليه والفهم لما 
تستمعون اليه، وإذا سمعتم هذه المواعظ عملتم بها، وإذا عملتم بها أخلصتم في عملكم 
إذا  ثم   ، فيعي  القلب، يستمع  أثراً في  ة إخواني استماع وعيٍ يترك  أمور مهمّ بها، ثلاثة 
وعى عمل ، ثم إذا عمل أخلص في عمله، حينئذٍ تكون النجاة للإنسان والخير والسعادة 

للفرد والمجتمع.

 

١- الصحيفة السجادية: ١٢٦.

إذا  ثم   ، فيعي  القلب، يستمع  أثراً في  ة إخواني استماع وعيٍ يترك  أمور مهمّ بها، ثلاثة 
٢٥٤



٢٨ رجب ١٤٣٧ هـ 
الموافق٦ آيار ٢٠١٦ م

نصُّ الخطبة الثانية:

ا الإخوة والأخوات، نقرأ على مسامعكم الكريمة مقطعاً آخر من عهد أمير  أيهّ
ة  ام والساسة، بل بعضها يهمّ عامّ ة للحكّ ن مبادئ مهمّ   لمالك الأشتر يتضمّ المؤمنين 
ن من خلال العمل بها انتظام أمور الحكم واستقراره وسعادة الناس  الناس أيضاً ،ويُضمَ
ر الحياة وازدهارها، وذلك لمن كانت له أُذنٌ واعية وقلبٌ يفقه به، فيقول  في عهده  وتطوّ

لمالك الأشتر:

 ْ لٍ لمَ وكَ بِبَاطِ حُ بْجَ لاَ يَ وكَ وَ رُ طْ لىَ أَلاَّ يُ مْ عَ هُ ضْ مَّ رُ قِ ثُ دْ الصِّ عِ وَ رَ لِ الْوَ قْ بِأَهْ الْصَ ((وَ
كَ  نْدَ ءُ عِ ُسيِ المْ نُ وَ سِ ُحْ ونَنَّ المْ لاَ يَكُ ةِ، وَ زَّ نيِ مِنَ الْعِ دْ تُ وَ وَ هْ ثُ الزَّ دِ ْ اءِ تحُ رَ ِطْ ةَ الإْ ثْرَ إِنَّ كَ ، فَ هُ لْ عَ فْ تَ
ةِ  اءَ ِسَ الإْ لِ  هْ َ لأِ يباً  رِ تَدْ وَ انِ  سَ ِحْ الإْ فيِ  انِ  سَ ِحْ الإْ لِ  هْ َ لأِ يداً  هِ تَزْ لِكَ  ذَ فيِ  إِنَّ  فَ اءٍ،  وَ سَ ةٍ  لَ نْزِ بِمَ
هِ  ذِ ورُ هَ دُ ا صُ َ لَ بهِ مِ ةً عَ َ الحِ ةً صَ نَّ ضْ سُ نْقُ لاَ تَ هُ وَ سَ مَ نَفْ لْزَ ا أَ مْ مَ نْهُ لاًّ مِ مْ كُ لْزِ أَ ةِ، وَ اءَ ِسَ لىَ الإْ عَ
اضيِ  ءٍ مِنْ مَ ْ ُّ بِشيَ ةً تَضرُ نَّ ثَنَّ سُ دِ ْ لاَ تحُ ، وَ ةُ يَّ عِ ا الرَّ يْهَ لَ تْ عَ لَحَ صَ ةُ وَ فَ لْ ُ ا الأْ َ تْ بهِ عَ تَمَ اجْ ةِ وَ مَّ ُ الأْ
ءِ  ماَ لَ ةَ الْعُ سَ ارَ دَ ثِرْ مُ أَكْ ا، وَ نْهَ تَ مِ ضْ يْكَ بِماَ نَقَ لَ رُ عَ زْ الْوِ ا وَ نَّهَ َنْ سَ رُ لمِ جْ َ ونَ الأْ يَكُ نَنِ فَ تِلْكَ السُّ
.(١)(( بْلَكَ امَ بِهِ النَّاسُ قَ تَقَ ا اسْ ةِ مَ امَ إِقَ دِكَ وَ رُ بِلاَ يْهِ أَمْ لَ حَ عَ لَ ا صَ بِيتِ مَ ثْ ءِ فيِ تَ ماَ كَ ُ ةَ الحْ شَ نَاقَ مُ وَ

عهد  من  المقاطع  هذه  بعض  الإيجاز  من  بشيءٍ  نشرح  والأخوات  الإخوة  ا  أيهّ

١-شرح نهج البلاغة : ١٧/ ٤٧.

ر الحياة وازدهارها، وذلك لمن كانت له أُذنٌ واعية وقلبٌ يفقه به، فيقول في عهده  وتطوّ
٢٥٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



￯ للحكم وإدارة شؤون البلاد  نّا أنها بالدرجة الأساس تهمّ من يتصدّ الإمام ، وقد بيّ
ام والساسة والحاجة اليها أوكد لهم من بقيّة حاجة الناس ، ولكن مع  ة، فتهمّ الحكّ العامّ
￯ لشؤون الإدارة بصورة  ام والساسة ممن يتصدّ ذلك هي تهمّ من هم أدنى من هؤلاء الحكّ
￯ لإدارة  ة من قبيل المدير العام أو مدير المدرسة أو مدير الدائرة وهكذا، ومن يتصدّ عامّ
أم  اً  ماليّ أم  اقتصادياً  أم  إدارياً  أم  اً  الشأن سياسيّ كان  مهما  الناس  من  عاما لمجموعة  شأنا 
اً أم في بقيّة شؤون الحياة، بل بعضها يهمّ حتّى ربّ الأسرة باعتبار أنّه يدير شؤون  زراعيّ
الأسرة وعليه أن يأخذ بها الى برّ الأمان والسلامة والسعادة، لذلك إنّما نبينّ هذه المقاطع 
؛لأنّ الحكام الساسة أشدّ حاجة لها ،ولكن لا يعني أنّ هذا المنهج الذي بيّنه الإمام  لا 
، فعلينا أن نلتفت ونعي ونفهم وندرك  نا أيضاً بقدر وإن كان أقلّ نا نحن البقيّة، بل يهمّ يهمّ
هذه المعاني ونحاول أن نعمل على تطبيقها لكي نضمن الوصول الى الأسلوب السليم في 

إدارة شؤون الناس، فيقول الإمام  في عهده هنا:

بصفة  يتّصف  من  اليك  بْ  وقرّ لازمْ  يعني  والصدق))  الورع  بأهل  ((والصق 
ب  ع عن الوقوع في الحرام والفساد في المال والخلق، قرّ الورع والخوف من االله تعالى، يتورّ
ويبيّنون  الأوضاع  حقائق  لك  ويبيّنون  المشورة  في  لك  ويخلصون  صادقين  يكونون  من 
ويبيّنون لك حقائق  البلاد،  إدارة شؤون  كيفية  السقيم، في  هو  وما  الصحيح  ما هو  لك 
ة التي يعيشها الناس ولا يزيّفون لك ما هو حقيق وما هو واقع، بعكس من  الأوضاع العامّ
ة  قاً متزلّفاً هذا الذي يزيّن لك الباطل لا ينقل لك الوقائع وحقائق الأمور العامّ يكون متملّ
ب هؤلاء الذي يتّصفون بالورع وبالصدق  ) أي قرّ للناس، الإمام ينصحه يقول له (والصقْ
ا الذين  هم، أمّ بهم ولازمْ ويخلصون لك في العمل والمشورة وبيان الرأي الصحيح، هؤلاء قرّ
ونك ولا يبيّنون لك الحقائق  عون عن الحرام ويغشّ لا يتّصفون بهذه الصفة والذين لا يتورّ

م. بهْ هم ولا تقرّ ة التي يعيشها الناس، هؤلاء لا تلازمْ ولا يبيّنون لك الأوضاع العامّ

هم على أن لا يطروك  ضْ ثمّ رُ الورع والصدق  بأهل  : ((الصقْ   يقول الإمام
ولا يبجحوك بباطلٍ لم تفعله)) الإطراء هو المدح والثناء الكثير، يقول الإمام  هؤلاء 

٢٥٦



التأديب والتعويد على  الرياضة والتدريب بمعنى  ضهم من  هم أي روّ ضْ بهم رُ تقرّ الذين 
والثناء  والمديح  الإطراء  يحبّ  ام  الحكّ من  الكثير  ربّما  يمدحوك،  لا  أن  على  الصفة،  هذه 
ويخشى من الذمّ وبيان الحقائق والوقائع التي تبينّ له حقيقة سياسته وإدارته لشؤون البلاد 
ر  ق ويتزلّف ويثني ويطري ويمدح كثيراً ويصوّ د أن يتملّ والعباد، فيكون قريباً منه من تعوّ
لاً  بْ اليك هؤلاء من أهل الورع والصدق أوّ ، يقول الإمام  قرّ اً والحقّ باطلاً الباطل حقّ
المدح  ضهم على عدم  دهم وروّ بهم وعوّ أدّ بعد ذلك  ثم  بين يلازمونك،  مقرّ اجعلهم  أي 
الاستمرار في  لماذا؟ لأنّ هذا  والثناء والإطراء،  المدح  دهم على  تعوّ يقول هؤلاء لا  لك، 
ي  ا الحاكم وفساد المادحين أيضاً، كيف؟ هذا المدح يؤدّ ي الى فسادك أيهّ الثناء والإطراء يؤدّ
والتكبرّ والاستعلاء  والغرور  ب  جْ بالعُ والسياسيّ  الحاكم  يُصاب  أن  الى  تدريجية  بصورةٍ 
ي الى هلاك الحاكم وشقاء الناس الذين يُدير  اً تؤدّ على الآخرين، وهي صفاتٌ ذميمة جدّ
ي بالتدريج الى فساد قلوبهم؛  شؤونهم، وكذلك بالنسبة الى هؤلاء الذين يمدحون أيضاً يؤدّ

فون الحقائق ويزيّنون الباطل. م سوف يخُ لأنهّ

ة  ..)) يبجحوك: من مادّ لٍ وكَ بِبَاطِ حُ بْجَ لاَ يَ وكَ وَ رُ طْ لىَ أَلاَّ يُ مْ عَ هُ ضْ مَّ رُ وقال ((ثُ
بجح ، وتعني الفرح.

ِم على عدم المدح والثناء بإزاء أعمالك الحسنة أو ترك  نهم وربهِّ ضهم ومرّ أي روّ
الوالي  قلب  التأثير في  الى  تدريجياً  ي  المدح سيؤدّ لهذا  الحاشية  تكرار  السيئة؛ لأنّ  الأعمال 
الإطراء  أنّ  كما  المفاسد،  من  لكثير  منبعٌ  وهو  نفسه  من  والعجب  والغرور  الزهو  فيزرع 

دهم عليه يُفسد نفس المادحين. وتعوّ

وك بنسبة عملٍ عظيمٍ إليك لم تفعله، فيدخلونك في  يبجحوك: أي يفرحوك ويسرّ
 : ره عن كثرة الإطراء لقوله وا))(١)، ونفّ لُ عَ ْ يَفْ وا بِماَ لمَ دُ مَ ْ ونَ أَن يحُ ِبُّ ذمّ قوله تعالى: ((ويحُ
د ويربيّ  ((فإنّ كثرة الإطراء تحدث الزهو))، الزهو: العجب. فالمطلوب من الحاكم أن يعوّ
للصلة  عٍ  توقّ وبدون  منه  وخشيةٍ  خوفٍ  بدون  الحاكم  مع  ث  تتحدّ أن  والبطانة  الحاشية 

١-آل عمران: ١٨٨.

فون الحقائق ويزيّنون الباطل. م سوف يخُ ٢٥٧لأنهّ

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



والثواب والمكافأة، حتّى يخلصوا في النصيحة ويخبروه بالحقائق دون أن يخافوا بطشهُ ولا 
ب المتملّقين والمتزلّفين منه لأنّه يحبّ الإطراء والثناء من  ا إذا قرّ عوا ماله وجوائزه، وأمّ يتوقّ
الآخرين فإنّ الحقائق ستغيب عنه، وسيخفي معاونوه ومساعدوه حقيقة الأوضاع السيّئة 
فة للبلاد والعباد ،وتتراكم المظالم حتى تفشل الدولة ويسقط الحاكم، وهذا تعليم  والمتخلّ
ا لقبول  د مشاوريه ومساعديه على قول الحقّ ،وأن يكون هو مستعدّ من الإمام  أن يعوّ

ة. الحقائق المرّ

ما يذكره الإمام  أحد  اءٍ))  وَ ةٍ سَ لَ نْزِ بِمَ كَ  نْدَ عِ ءُ  ُسيِ المْ وَ نُ  سِ ُحْ المْ ونَنَّ  يَكُ لاَ  ((وَ
بالثواب  الصالحين  تعالى  االله  وعد  حيث  إلهيّ  مبدأٌ  وهو  الجيدة،  للإدارة  ة  المهمّ الأصول 

الجزيل والنعيم الدائم في الجنّة، ووعد المسيئين بالنار والعذاب الأليم.

ويندرج المبدأ تحت عنوان الترغيب والترهيب، وهذا الأصل موجود لد￯ جميع 
وأنظمة الحكم ،وكذلك  والثقافات  العقائد  عهم واختلافاتهم في  تنوّ البشرية مع  الأقوام 
طلباً  يكون  إنّما  الإحسان  فعل  أكثر  أنّ  ذلك  في  والسرّ  وأبنائه،  عائلته  مع  الأسرة  ربّ 
الرتبة والموقع أو زيادة الذكر الجميل، فإذا  للمجازاة والثواب والمكافأة ، أو طلباً لزيادة 
رأ￯ المحسن مساواة منزلته لمنزلة المسيء، وأنّه لا فرق بينه وبين المسيء كان ذلك صارفاً 
التاركين للإساءة إنما يتركونها  له عن الإحسان ومزهداً له في عمل الخير ، وكذلك أكثر 
للآخرين  المعروف  وأداء  الإحسان  عملية  استمرار  فإنّ  آخر  وبتعبيرٍ  العقاب،  من  خوفاً 
يتطلّب توفير الباعث النفسيّ وتحفيزه، إذ ربّما تؤثّر الدوافع المعنوية والعقائد الدينيّة في هذا 
ا تؤثّر بنسبةٍ ما، فيحتاج استمرار  المجال ولكن هذه الدوافع لا تؤثّر في جميع الأفراد أو أنهّ
ي والمعنويّ للمحسنين لينتبه الإنسان الى خطئه  ز والباعث المادّ الإحسان الى توفير المحفّ

ع على فعل الإحسان. وفوات الثواب عنه فيثوب الى رشده ويُشجّ

((ولا يكوننّ المحسنُ والمسيءُ عندك بمنزلة سواء)) لما في ذلك من دفع الناس 
لترك الإحسان من جهة ،وتمادي المذنب في ذنبه من جهةٍ أخر￯، والبديل هو مجازاة كلّ 

فردٍ بما فعل.

وأنظمة الحكم ،وكذلك  والثقافات  العقائد  عهم واختلافاتهم في  تنوّ البشرية مع  الأقوام 
٢٥٨



كلّ  إذ  الرعية،  بين  العدل  منتهى  )) وذلك هو  هُ سَ نَفْ مَ  لْزَ أَ ا  مَ مْ  نْهُ مِ لاًّ  كُ مْ  لْزِ أَ ((وَ
إنسانٍ عليه خياره وإرادته فيما يفعل ويختار، فالمُحسن يعلم أنّ ما يقوم به هو إحسان وأنّ 
جزاءه يجب أن لا يكون إلاّ الإحسان، والمذنب يعلم العقوبة المترتّبة على ذنبه ، ومن ثم 
فإنّ إقدام كلّ من المحسن والمذنب على الفعل اختيارٌ يجب أن يترتّب عليه حكمٌ يُعطي كلّ 

ه. ذي حقٍّ حقّ

  الإمام يدعو  هنا  ةِ))،  مَّ ُ الأْ هِ  ذِ هَ ورُ  دُ صُ ا  َ بهِ لَ  مِ عَ ةً  َ الحِ صَ ةً  نَّ سُ ضْ  نْقُ تَ لاَ  ((وَ
الموروثة من  ل في الأعراف والعادات  الفحص والتدقيق والتأمّ ينظر بعين  الحاكم إلى أن 
نة الصالحة ،  سَ الأسلاف، والمعمول بها لد￯ الناس، فإن كانت هذه العادات من السنّة الحَ
زت من الروح الجماعية والاجتماعية في  ولها أثرها وفعلها الحميد والحسن في المجتمع وعزّ
لفة والمحبّة بين الناس بما يصلح حالهم، فيأمر الإمام  بأن لا ينقض  ز الأُ المجتمع وتعزّ
وآثارها  بركاتها  من  وينتفعون  بها  يعملون  الناس  يترك  بل  الحسنة،  العادة  هذه  الحاكم 
ي الى إضعاف مصداقية الحاكم أمام المجتمع ،  الصالحة والنافعة، فإن نقضها فذلك سيؤدّ
ويبعث في نفوسهم النفور والعصيان، ويضع حاجزاً بينه وبين الناس؛ نظراً لإبطال الحاكم 
وتبعث  مصالحهم  ق  تحقّ التي  بينهم  الجميلة  والعادات  السنّة  من  الناس  عليه  تعارف  ما 
ضا والطيب في أنفسهم، هذا الى جانب ما يترتّب على خسارة المجتمع لبعض ما يتحلىّ  الرّ

ف أو التقاليد. رْ به من فضائل مرتبطة بذلك العُ

دماء  )) فالسنة الصالحة للقُ نَنِ اضيِ تِلْكَ السُّ ءٍ مِنْ مَ ْ ُّ بِشيَ ةً تَضرُ نَّ ثَنَّ سُ دِ ْ لاَ تحُ ((وَ
ها بصورةٍ مباشرة ولا من خلال إيجاد العوائق ليتركها الناس، بل عليك  لا ينبغي لك نقضُ

حفظ هذه السنّة والتقاليد لينتفع منها الناس في حال ممارستها والمداومة عليها.

ية الأعراف الحسنة والسنّة  لتأكيد أهمّ   التي تدعو الإمام ومن بين الأسباب 
عليها  وتعارف  ة،  والمودّ لفة  الأُ من  الأعراف تخلق حالةً  أنّ هذه  هو  المجتمع  الحميدة في 
فاً في حين يعدّ تعطيل هذه الأعراف محاولة لضرب حالة الوئام  رْ الجميع حتى صارت عُ

ة في المجتمع. والمودّ

وآثارها  بركاتها  من  وينتفعون  بها  يعملون  الناس  يترك  بل  الحسنة،  العادة  هذه  الحاكم 
٢٥٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



الارتباط  ية  أهمّ   الإمام د  يؤكّ ءِ))  ماَ كَ ُ الحْ ةَ  شَ نَاقَ مُ وَ ءِ  ماَ لَ الْعُ ةَ  سَ ارَ دَ مُ ثِرْ  أَكْ ((وَ
ف الحاكم الأحكام الإلهية ، وكيفيّة  بالعلماء والحكماء وأهل الخبرة ومجالستهم، حتى يتعرّ
ة، وعندما  إدارة الأمور أكثر وينتفع من تجاربهم وعلومهم في تشخيص الموضوعات المهمّ
البحث  تعني  (المناقشة  الحكماء  ومناقشة  العلماء  مدارسة  خلال  من  الوالي  معرفة  تزداد 
الدقيق مع العلماء) فإنّ ذلك من شأنه إصلاح أمر البلاد وبقاء السنن الحسنة للماضين في 

واقع الحياة الاجتماعية.

للاستثمار  والرأي  الحكمة  وأهل  العلماء  مجالس  على  ام  الحكّ يحثّ    فالإمام
الأمور  رؤية  وقدرة على  وبصيرةٍ  ونفاذٍ  وإيمان  وخبرة  علمٍ  من  به  يتمتّعون  بما  والانتفاع 
غيرهم  من  أعرف  م  فإنهّ المناسب،  موضعها  في  الأشياء  ووضع  الصحيح،  بمنظارها 
بحقائق المصالح والمفاسد والقدرة على التشخيص الصحيح لأمور الدولة وإدارة شؤون 
الناس، فهم فضلا عن علمهم ليس لديهم طمعٌ في منصب أو موقع أو امتياز، بل عندهم 
م ليست لديهم  ام مستشارين فإنهّ مصلحة البلاد والعباد بخلاف الكثير ممّن يضعهم الحكّ
لعون من خلالها على حقيقة المصالح والمفاسد، إضافة الى ما يشوب  تلك العلوم التي يطّ

دوافعهم من مصالح دنيوية.

على  امٌ  حكّ والعلماء  الناس،  على  امٌ  حكّ :((الملوك   الصادق الإمام  قال 
لتحقيق  بجانبه؛  يستشيرهم  من  صفات  الى  الحاكم  يرشد    الإمام فكأنّ  الملوك))(١)، 

وتثبيت ما يصلح عليه أمر البلاد واستقامة الناس.

١-بحار الانوار: ١٨٣/١.

الناس، فهم فضلا عن علمهم ليس لديهم طمعٌ في منصب أو موقع أو امتياز، بل عندهم 
٢٦٠



الجمعة ٥شعبان ١٤٣٧ هـ
الموافق١٣ آيار ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي .
نصّ الخطبة الأولى

الحمد الله ربّ العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
آله الطيّبين الطاهرين، الحمد الله الذي لم يتّخذ صاحبةً ولا ولداً ولم يكن له شريكٌ في 
ها، على جميع  ه تكبيراً، الحمد االله بجميع محامده كلّ الملك، ولم يكن له وليٌّ من الذلّ وكبرّ

ها.  نعمه كلّ

ة ،بناتي  ، آبائي أهل الوقار، أخواتي ربيبات العفّ إخوتي أهل الطاعة ،أبنائي أهل البرّ
هات الفضيلة ،السلام عليكم ورحمة االله وبركاته. هاتي أمّ بنات الحياء أمّ

 أوصيكم ونفسي الجانية بتقو￯ االله تبارك وتعالى والتسليم لأمره ونهيه والخشية 
منه تعالى، فإنّه إن لم نره فإنّه يرانا، عصمنا االله تعالى وإيّاكم من السوء والفحشاء بمحمد 

وآله الأطهار.

م ؛فإنّ هذا الشهر هو   أسعد االله أيّامكم بهذا الشهر الشريف شهر شعبان المعظّ
بنفسه من الأشهر الكريمة؛ لما فيه من أعمال كأعمال في النصف من هذا الشهر ،وما فيه 
ة الأطهار(صلوات االله وسلامه عليهم) ، نسأل  من ذكريات واحتفالات بمواليد الأئمّ
االله تعالى أن يجعلنا من المدركين لهذه الليلة عند الحسين ، وأيضاً هو شهر ينبئنا بقدوم 

آله الطيّبين الطاهرين، الحمد الله الذي لم يتّخذ صاحبةً ولا ولداً ولم يكن له شريكٌ في 
٢٦١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ق فيه لصيامه  م ، نسأله تبارك وتعالى أن نوفّ ضيفٍ عزيزٍ علينا ،وهو شهر رمضان المعظّ
الشهر وفي جميع  والمغفرة في هذا  التوفيق  تبارك وتعالى لكم جميعاً  االله  وقيامه، سائلين 

الأشهر.    

هذا  أيضاً في  المولود    العابدين زين  الإمام  دعاء  فيما مضى في  كان كلامنا 
ة ، وهي رحلة المذنب الذي يطلب التوبة من  الشهر المبارك، وأخذ بأيدينا الى رحلة مهمّ
ن الذنوب  نّا أنّ الإنسان في حال تمكّ االله تبارك وتعالى ، وقد قطعنا شوطاً في ذلك ،وبيّ
ر الذنب يعطيه  دّ أن يبقى غير آيس من رحمة االله تبارك وتعالى ، بل العكس تذكُّ منه لابُ
نْبِ  ائِبُ مِنَ الذَّ اً الى أن يحثّ الخطى حتى يلحق بالصالحين والمؤمنين، فـ((التَّ دافعاً قويّ
نْبَ لَه ))(١)، وهذا الأمل الذي أعطانا إيّاه االله سبحانه وتعالى هو دافعٌ مهمّ لنا  نْ لاَ ذَ مَ كَ
عاء الشريف الذي مرّ علينا في  دة من هذا الدّ نّا مراحل متعدّ لكي نسرع بالتوبة، وقد بيّ
 ، لِّلاً تَذَ تِكَ مُ زَّ هُ لِعِ أْسَ أَ رَ طأْطَ تلك الكلمات ، ووصلنا وإيّاكم الى هذه الفقرة ، قال: ((..وَ
نا نبدأ الآن من هذه الفقرة:  ..)) لعلّ دَ دَّ عَ ، وَ وعاً ضُ نْهُ خُ مُ بِهِ مِ لَ هِ ما أَنْتَ أَعْ بَثَّكَ مِنْ سرِّ أَ وَ
بِهِ في   عَ  قَ وَ يمِ ما  ظِ مِنْ عَ بِكَ  تَغاثَ  اسْ ، وَ وعاً شُ ا خُ صىَ لهَ أَحْ أَنْتَ  نُوبِهِ ما  ذُ مِنْ  دَ  دَّ عَ ((وَ
ا  بِعاتهُ تْ تَ أَقامَ ، وَ بَتْ هَ ذَ ا فَ اتهُ تْ لَذّ برَ نُوبٍ أَدْ ، مِنْ ذُ كَ مِ كْ هُ في  حُ حَ بِيحِ ما فَضَ قَ ، وَ كَ مِ لْ عِ

ا إِلهِي...))(٢). رُ يَ نْكِ ، لا يُ تْ مَ زِ لَ فَ

 قد ذكرنا سابقاً أنّ الإنسان في بعض الحالات يغفل عن العدد، كيف يغفل 
عن العدد؟ الإنسان عندما يعلم برقمٍ من الأرقام  قد يستعظمه في نفسه ، مثلاً عندما 
يكون الإنسان شابّاً ويسمع أو ير￯ أنّ هناك شخصاً وصل عمره الى الثمانين يستعظم 
ما  لكن سرعان  اليها،  الوصول  الثمانين يصعب  أنّ هذه  ر خيالات  ويتصوّ الرقم  هذا 
تمضي الأيّام والليالي وإذا هذا الشاب بمقتضى وضعنا في الدنيا يأكل ويشرب ويأتي الليل 
والنهار والشتاء والصيف ، يلتفت فجأةً الى نفسه وإذا هو قد وصل الى الثمانين، كذلك 
- يستعظم ذلك، لكن عندما  عندما يسمع الإنسان بأنّ فلاناً قد أذنب ألف ذنب –مثلاً

١- الكافي : ٢/ ٤٣٥.
٢-الصحيفة السجادية: ١٤٠.

 ، لِّلاً تَذَ تِكَ مُ زَّ هُ لِعِ أْسَ أَ رَ طأْطَ تلك الكلمات ، ووصلنا وإيّاكم الى هذه الفقرة ، قال: ((..وَ
٢٦٢



- من بعد بلوغه الى الآن أكثر من عشرين سنة الى ثلاثين  يأتي الى نفسه وير￯ أنّه -مثلاً
سنة إذا أراد أن يحصي ذنوبه -كما قلنا سابقاً، ولنفترض أنّ له في كلّ يوم ذنباً مثلاً فإن 
له في كلّ سنة ثلاثمائة وستّين أو خمسة وستّين ذنبا، ويُضرب هذا العدد في عشرين سنة 
َ الرقم الذي استعظمه سابقاً فأصبح الألف آلافاً، الألف من زيد كنّا نراه  برَ فتراه قد عَ
صعباً والآلاف أصبحت منّا لكنّنا نستسهل هذا العمل، لذلك إخواني مسألة الأرقام 
ية في حياتنا، والإنسان قد يعيش ستّين عاماً لكن العمر الذي فيه فائدة قد  والعدد لها أهمّ
ة حقيقة الأفعال والأعمال لا تتجاوز الأشهر،  لا يتجاوز الأشهر، لو نحسب الآن بالدقّ
وإلاّ فأغلب الأوقات لا يلتفت الإنسان ، للأسف الوقت قد يكون غير مهمّ في حياتنا 
 ￯والهو إبليس  يأتيه  والإنسان   ،￯سد الأعمار  تذهب  أن  ونستسهل  به  نجود  فترانا 
ل الأعمال الصالحة الى أن ينقضي من هذا العمل فيفرغ إلى العمل الآخر  والنفس ويؤجّ
امة، الى أن يلتفت أنّه لا طاقة له بعد ذلك ببعض الأعمال الصالحة،  ويبقى في هذه الدوّ
ية ، ولذلك ورد في كثير من الأحاديث الحثّ على  التنبيه على هذه المسألة في غاية الأهمّ
اً ، والمحاسبة تحتاج الى جرأة والمحاسبة  اسب الإنسان نفسه يوميّ المحاسبة اليومية أن يحُ
تعني أنيّ أريد أن أحلّ بعض المشاكل مع ربيّ ونفسي والآخرين، هذه التجاوزات على 
دّ للإنسان أن يقف موقف الشجاع ويبتعد عن كلّ  دّ أن تنتهي ، لابُ االله تبارك وتعالى لابُ
د من ذنوبه ما أنت أحصى لها)) االله تعالى بيده  ة-: ((وعدّ الآثام، لذلك قال -وهذه دقّ

العدد ،لكن هذا التعداد من أجل الخشوع الى االله.

، ((واستغاث بك من  نبدأ صفحة جديدة  الذنوب حتى  بدأنا الآن نستذكر 
م، العلم  عظيم ما وقع به في علمك)) نحن لا يمكن أن ندرك عظم الذنوب إلاّ أن نتعلّ
دّ أن يعلم  قبل العمل، والعمل دائماً يهتف بالعلم إن وجده فبها وإن لم يجده ارتحل، لابُ
الإنسان القيمة الحقيقية لهذا العمل الذي عمله ، وما الخسارة التي سيسبّبها ؟ والخسارة 
ر الإخوة البشاعة  ق بالربا ، إذا يتذكّ ليست مادية، ذكرنا قبل مجموعةٍ من الخطب ما يتعلّ
با بحيث تصل هذه الروايات الى أن تشبّه المرابي  والتنفير في الروايات التي تمنع من الرّ

امة، الى أن يلتفت أنّه لا طاقة له بعد ذلك ببعض الأعمال الصالحة،  ويبقى في هذه الدوّ
٢٦٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



بالعلم  أنفسنا  ن  دّ أن نحصّ بدرهم بأعظم من إنسان يفعل ستّين زنية بذات محرم، لابُ
به، أنيّ  التفت وجد عظيم ما وقع  الدعاء بعد أن  المشاكل، يقول  حتى لا نقع في هذه 
؟  الكريم  القرآن  يقول  ماذا  عظيمة،  لكنّها  سهلة  الأعمال  هذه  بعض  أنّ  أعتقد  كنت 
))(١)، هذه المقاييس ليست مثل مقاييسنا ،فما كان  يمٌ ظِ ندَ االلهِ عَ وَ عِ هُ نًا وَ يِّ ونَهُ هَ بُ سَ ْ تحَ ((وَ
ة بعض الذنوب أسهل من  هينا قد يكون عظيماً ، مثلا قد ير￯ الإنسان في المجالس العامّ
فيها غيبة والناس لا تشمئزّ من  المجالس  نفرة منها،  بعض لشهرتها، ولا توجد هناك 
الغيبة، هذا منكرٌ تعارف عليه الناس استسهلوه، بينما إذا قتل إنسان إنساناً يستعظمونه 
وهو عظيم ، لكن إذا شاع القتلُ لا تكترث الناس أيضاً مع أنّ سفك قطرة دم مسلم أو 
مؤمن كما في الروايات:((لئنْ تذهب السماوات والأرض والجبال أهون على االله تعالى 
يقول  تعالى،  االله  عرش  العرش،  لها  يهتزّ  الذنوب  بعض  مؤمن))  دم  قطرة  سفك  من 
العرش يهتزّ لذنوب قد يرتكبها   ،(٢)((￯ٰ تَوَ اسْ شِ  رْ الْعَ لىَ  نُ عَ َٰ حمْ تبارك وتعالى ((الرَّ االله 
هنا  ا هيّنة، هذه موازين خاطئة عندنا ؛لأنّنا لا نعلم لو علمنا لتوجّ الإنسان ويعتقد أنهّ
نًا...))  يِّ ونَهُ هَ بُ سَ ْ تحَ أنّ هذه الذنوب التي نرتكبها هي ذنوب عظيمة، القرآن يقول: ((وَ
م  ) هذه جرأة أن الإنسان يتقدّ يمٌ ظِ ندَ االلهِ عَ وَ عِ هُ أنتم مشتبهون أنتم تحسبونه كذلك (...وَ
خطوة ليعصي االله تبارك وتعالى، الإمام  يقول: ((واستغاث بك..)) واقعاً لا ملجأ 
من العاصي المدمن على المعصية إلاّ أن يستغيث باالله تبارك وتعالى، واالله تعالى يُغيث عبده 
صى ليس من باب التحفيز  المؤمن لو استغاثه ، قطعاً إنّ أبواب االله تعالى أكثر من أن تحُ
م والرحمة  فقط ، بل من باب الواقع، وإنّ رحمة االله تعالى سبقت الغضب، الغضب يتقدّ
م، االله تعالى رحيمٌ رؤوف بنا ، أرأف من الأمّ بولدها، الإنسان عليه أن يستغلّ هذه  تتقدّ
ه في حكمك)) ما  حَ الرحمة ما دام في الدنيا لتحسين سلوكه ، ثمّ قال: ((وقبيح ما فَضَ
بيّنه  القبيح الذي يُفضح في حكمه، في قضاء االله تعالى؟  لاحظوا إخواني التعبير الذي سيُ
ا  اتهُ ة، مِن ماذا؟ قال: ((من ذنوبٍ أدبرتْ لذّ الإمام(سلام االله عليه) فهو في منتهى الدقّ
اول  يحُ غيبةٌ   ، به  يلتذّ  أن  يريد  لأنّه  ؛  الذنب  الإنسان  يرتكب  ة،  لذّ له  ذنب   (( بتْ هَ فذَ

١- النور:١٥. 
٢- طه: ٥.

((￯ٰ تَوَ اسْ شِ  رْ الْعَ لىَ  نُ عَ َٰ حمْ تبارك وتعالى ((الرَّ االله 

٢٦٤



أن يلتذّ بأنّه كشف سرّ الآخرين، يُضحك الآخرين  على مؤمن فيلتذّ بهذا الفعل ؛لأنه 
يعتبر نفسه قد انتصر، يسرق يلتذّ بهذا الفعل فير￯ هذا من الشطارة والشجاعة، يكذب 
أيضاً وتراه لا يُواجه الحقيقة فيلتذّ أنّه قد خدع الآخرين، وهكذا جميع المناكير، الإمام

الآن،  ذهبت  بها  أعتقد  كنت  التي  ذة  اللّ هذه  اتها،  لذّ أدبرت  الذنوب  تلك  يقول    
هٌ في الأكل  َ تة، قد يكون الإنسان عنده شرَ ات مؤقّ ات الجسد عادةً لذّ تعلمون إخواني لذّ
يلتذّ بالأكلة الفلانية والأكلة الفلانية، ما مقدار هذا الالتذاذ؟ بمقدار الأكل فقط، بعد 
ذات ((أدبرت  بت اللّ هَ ا ذَ اتهُ ذلك قد تكون وبالاً عليه، يقول هذه الذنوب أدبرت لذّ
لة ؟ قال:  ر الإنسان ، ثمّ ما المحصّ اتها فذهبت))، وستبقى الذكر￯ السيّئة عندما يتذكّ لذّ
ت)) هذا الفعل له أثر، فهذه الآثار أقامت هذه التبعات للذنب،  مَ زِ ا فلَ ((وأقامت تبعاتهُ
لة  ولم ترحل مع الذنب، يا ليتها رحلت مع الذنب لكنها لزمت أي بقيت، إذن المحصّ
نحن في خديعة فلا وجود للذة حقيقية ، نحن نُخدع، الشيطان يخدعنا ،وأنفسنا تخدعنا 
بنا  وتصرخ  ستبقى  أشياء  وهناك  يذهب،  بالنتيجة  به  نلتذّ  ما  كلّ  يخدعنا،   ￯والهو،
الناس  قاتلت  قد  ة  لذّ ؟  الحلّ يكون  ماذا  تذهب،  أن  التبعات  يُمكن لهذه  وتهتف، ولا 
ذة أصبحت تبعات سيّئة، الآن أريد أن أتخلّص من  اللّ من أجلها ذهبت، تبعات هذه 
ذة التي قاتلت وجاهدت  هذه التبعة لا أستطيع، وهذا من عجيب الأمور أن تلك اللّ
ن يخلّصني من تبعتها، حقيقة الأمر نحن  وتركت فلاناً من أجل تحصيلها أبحث الآن عمّ
االله  الى  الإنسان  يتوب  عندما  الإنسان    الإمام المقارنة  نفعل؟ هذه  ماذا  في خديعة، 
اً ، هذا الذي أدارته الذنوب وتداولته  تعالى يبدأ يُراجع نفسه ، فير￯ أنّ الحمل ثقيلٌ جدّ
ة الخطايا انتبه الآن فرأ￯ عظيم عصيانه  –كما في بداية الدعاء- أيدي الذنوب وقادته أزمّ
ها أمور خطرة وصعبة ونحن ما زلنا في الدنيا، ما الحلّ  ورأ￯ جليل ما وقع منه، وهذه كلّ
الطريق الصحيح  ل  أوّ نقطة مضيئة ؛لأنّ هذا  المذنب هذه  يلتفت  لذلك؟ طبعاً عندما 
يرتكب  أن  ويحاول  يعبث  فتراه  أصلاً  مشكلة  عنده  أنّ  يلتفت  لا  قد  الناس  فبعض   ،
أ ويقول: إن كان هناك ربّ فليعاقبني  مات غير يعتقد أنّ هذه مشكلة ،بل قد يتجرّ المحرّ
ثيب متى ما أراد  –والعياذ باالله- وكأنّ االله تعالى يعمل عنده يُعاقب متى ما أراد هو، ويُ

بنا  وتصرخ  ستبقى  أشياء  وهناك  يذهب،  بالنتيجة  به  نلتذّ  ما  كلّ  يخدعنا،   ￯٢٦٥،والهو

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



هو، والحال أنّ هذا ليس صحيحاً إنّ االله لا يستعجل بعجلة العباد، االله تعالى لا ينسى 
ولا يغفل والعبد مهما يكن فإنّ مصيره الى االله تعالى.

إخواني نحن في خديعة مع الذنوب، هذا الذنب الذي سعيت له أبحث بعد 
الذنوب خيرٌ من  الوقاية من  ق ؛ ولذلك  أتوفّ تبعاته فلا  ن يخلّصني منه ومن  ذلك عمّ
بَةَ  لَبَ التَّوْ نْ طَ لُّ مَ يْسَ كُ العلاج، أن يبتعد الإنسان عن الذنب خيرٌ له من العلاج((ولَ
ل الشيطان للإنسان أنّ هذا الفعل سهل لا  ا))(١)، كما في الرواية الشريفة، قد يسوّ هَ دَ وجَ
ناً)، ماذا فعلت؟ مبلغ زهيد بسيط  داعي لأنْ تتوب منه فلم ترتكبْ شيئاً (تحسبونه هيّ
إن شاء االله تعالى في المستقبل قد يرزقك االله وتُرجع هذا المبلغ، ثم الفعل الآخر أيضاً: 
أت وهتكت فلاناً وذكرته بسوء أمام الآخرين ، هذا أمر بسيط ايضاً لا يستوجب  أنا تجرّ
ئِلَ  ل، سُ أن تؤلم نفسك هكذا ألم ترَ فلاناً وفلاناً..  تبدأ هذه التسويلات الشيطانية تسهّ
الإخوان  شرّ  تعالى))  االله  معصية  لك  زيّن  نْ  ((مَ قال:  الإخوان؟  شرّ  نْ  مَ  ،  الإمام
هو هذا، فكيف إذا كان الإنسان هو يزيّن لنفسه الشر. الى أن يصل إلى تبرير المعصية 
بحيث لا يلتفت الى شيء اسمه التوبة، لاحظوا إخواني هذه الخديعة ففي الوقت الذي 
ت  فّ وحُ بالمكاره  الجنّة  ت  فّ ((حُ أموالاً  ويبذل  الذنب  على  حريص  وهو  المذنب  يذنب 
النار بالشهوات)) يستسهل هذه القضيّة، بعد ذلك يبحث عن حال وقد لا يجد، ((من 
باالله  ل  التوسّ حالة  تبقى  هنا  فلزمت))،  ا  تبعاتهُ وأقامت  فذهبت  اتها  لذّ أدبرت  ذنوبٍ 
الى  يأتي  الإنسان  أن  تعالى،  االله  الى  ق  التملّ معنى  تعرفون  تعالى،  االله  الى  ق  والتملّ تعالى 
االله تعالى من الزاوية التي يُريدها االله تعالى، أسألك برحمتك أسألك بعطفك وبرسلك 
،بأحبّ الخلق اليك، نأتي الى االله تعالى من الموارد التي يُريدها ، ثمّ ماذا يقول؟ يقول: 
)) إذا عاقبني االله بهذا الذنب فلا أُنكر فهذا مقتضى  تَهُ بْ اقَ لَكَ إنْ عَ دْ رُ يَا إلهِي عَ نْكِ ((لا يُ
م االله تعالى بالظلم ؛لأنّ التائب أصبحت الصورة عنده واضحة، فهو  العدل، فأنا لا أتهّ
نكر يا  لا يُمكن أن يتّهم االله تعالى أنّه قد ظلمه وحاشاه، مع أنّ فيه عقوبة، يقول ((لا يُ
أت وتجاوزت وأنا أعترف ، لكن  )) فهذا مقتضى العدل فأنا تجرّ إلهي عدلك إن عاقبتَهُ

١- الكافي: ٣٨٥/٨.

الإخوان  شرّ  تعالى))  االله  معصية  لك  زيّن  نْ  ((مَ قال:  الإخوان؟  شرّ  نْ  مَ  ،  الإمام
٢٦٦



)) لماذا لا يستعظم؟ لأنه  تَهُ ْ حمِ رَ نْهُ وَ تَ عَ وْ فَ كَ إنْ عَ وَ فْ مُ عَ ظِ تَعْ يَسْ لا  في المقابل قال: ((وَ
قد يأتي إنسانٌ االله تعالى بذنوب الثقلين فيعفو االله تعالى عنه هو يستحقّ بمقتضى العدل 
نكر يا إلهي عدلك إن عاقبته)) بمقتضى العدل هذا استحقاقه، لكن  ب، ((لا يُ أن يُعذّ
نأتي الى االله تعالى من زاويةٍ نقول له: لا نستعظم يا إلهي هذا العفو إن عفوت عنّا، لماذا؟ 
..)) حقيقةً هذا منتهى الأمل للعبد  يمُ رِ الْكَ بُّ  لاحظوا ماذا يقول الإمام؟ ((لأِنَّكَ الرَّ
ي لا  الَّذِ يمُ  رِ الْكَ بُّ  ة ، قال: ((لأِنَّكَ الرَّ العاصي وغير العاصي، ونحن في أشهرٍ خاصّ
يم)) لا شيء يعلو عليك ، لا شيء اسمه عظيم أمام رحمتك،  ظِ نْبِ الْعَ انُ الذَّ رَ فْ هُ غُ مُ اظَ تَعَ يَ
يتعاظمه غفرانُ  ((الذي لا  قال  يتعاظمك شيء،  النافع تجود، ولا  الكريم  الربّ  أنت 
الذنب العظيم)) نحن نتعامل مع االله الرحمة المطلقة والرأفة والخير كله، فهذا ليس شيئاً 
الرحمة  حمة إخواني، عندما يستمطر الإنسان  الرّ استمطار  يا إلهي، لاحظوا  غريباً عنك 
ن هو قريب الى االله تعالى بصفاته أو بأحبّ الخلق، وهناك أناسٌ خلقهم االله  يبحث عمّ
))(١) ائتي هذا الإنسان الذي هو رحمة ،وأقول:  ِينَ المَ عَ لْ ةً لِّ َ حمْ نَاكَ إِلاَّ رَ لْ سَ ا أَرْ مَ لنا رحمةً ((وَ
ل اليك به، أستمطر الرحمة، رحمة االله تعالى موجودة لكن أريدها أن تنزل،  إلهي إنيّ أتوسّ
لا أكون في هذه بخيلاً وأنا في أحوج ما أكون الى هذه الرحمة، وهذه الفقرة من الدعاء في 
ن ينقذنا، لا نُنكر يا إلهي عدلك  ة والروعة فنحن المذنبون الذين نبحث عمّ منتهى الدقّ
إن عاقبتنا ،ولكنّنا في الوقت نفسه لا نستعظم عفوك إن عفوت عنّا ؛لأنّك أنت الربّ 

الكريم الذي لا يتعاظمك غفران الذنب العظيم.

تعالى  االله  بأنّ رحمة  ن  يتيقّ تعالى، وأن  االله  برحمة  الإنسان  يثق  أن  دّ   إخواني لابُ
تعالى،  أن فتحه االله  بعد  نفسه  الرحمة عن  باب  يغلق  يأتي بذنب لا  هي قريب منه مهما 
ثنا به سابقاً - بين  لكن لا يكون ذلك جرأةً له على الذنب، المؤمن - كما في بعض ما تحدّ
ل ما عصيتُك  نا، وإلاّ أنا من أوّ ِقُّ الخوف والرجاء دائماً ،يخاف من عدل االله تعالى واالله يحُ
عنا أن نطمع في رحمته وكرمه، فاالله تعالى  أستوجب النار، وبين الرجاء؛ لأنّ االله تعالى شجّ

رحيم وكريم. 
١-الانبياء: ١٠٧.

(( ِينَ المَ عَ لْ ةً لِّ َ حمْ نَاكَ إِلاَّ رَ لْ سَ ا أَرْ مَ ٢٦٧لنا رحمةً ((وَ

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



نسأل االله أن لا يعاملنا بعدله وإلاّ سنخسر جميعاً، لكن نسأل االله تعالى أن يعاملنا 
ل إليه بأحبّ الخلق اليه محمد وآل محمد(صلى  برحمته برأفته ولا نملك إلاّ الدعاء، ونتوسّ
االله عليه وعليهم جميعاً)، سائلين االله تبارك وتعالى أن يرحمنا في ذلك اليوم،وأن يحفظنا 
في هذه الدنيا من شرور أنفسنا، ويدفع عنّا وعنكم كلّ سوء، وآخر دعوانا أن الحمد الله 

ربّ العالمين.

 

٢٦٨



الجمعة ٥شعبان ١٤٣٧ هـ
الموافق١٣ آيار ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

فقدوا  الذين  الكرام  المواطنين  الى  التعازي  م  نقدّ البداية  في  أخواتي  إخوتي 
أحبّتهم في التفجيرات الإرهابية التي ضربت في الأيّام الأخيرة بغداد والسماوة وديالى 
د الشهداء الكرام بواسع رحمته ، ويلهم ذويهم  وغيرها، سائلين االله العليّ القدير أن يتغمّ
الصبر والسلوان، ويمنّ على الجرحى والمصابين بالشفاء العاجل. والحقيقة أنّ الكلمات 
تقصر عن وصف بشاعة هذه المآسي ، وسوء ما يمرّ به البلد ويعاني منه المواطنون على 
المجازر  ارتكاب  في  التمادي  الإرهابيّين  من  يُستغرب  لا  كان  وإذا  الأصعدة،  مختلف 
عة والتفاخر بإراقة الدماء البريئة بمنتهى الوحشية ، فإنّ الجميع يتساءل متى يريد  المروّ
بالمصالح  والاهتمام  السياسية  المناكفات  ويتركوا  رشدهم  الى  يعودوا  أن  المسؤولون 
الخاصة ،ويجمعوا كلمتهم على وقف هذا الانحدار والتخبّط في إدارة البلد؟ وللأسف 
وا آذانهم عن الاستماع لأصوات  م قد صمّ فإنّه لا جدو￯ من الحديث في هذا المجال ؛فإنهّ

الناصحين ، والى االله المشتكى.

الى مالك الأشتر    المؤمنين أمير  ا الإخوة مقاطع من عهد الإمام  أيهّ نورد   
بشأن رعاية الجنود والمقاتلين، أذكر النصّ ثم نعطف عليه ببعض الشرح بإيجاز.

المجتمع،  طبقات  لصنوف  توجيه  فيه  مالك  الى    الإمام عهد  أنّ  تعلمون 
الاهتمام بالقضاة، والاهتمام بأهل الصنائع ،والاهتمام بالاقتصاد وأهل الحرف ،والاهتمام 

د الشهداء الكرام بواسع رحمته ، ويلهم ذويهم  وغيرها، سائلين االله العليّ القدير أن يتغمّ

٢٦٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



بالجند، هذا النصّ يستعرض بعض التوجيهات منه (سلام االله عليه) الى مالك أو الى أي 
الحاكم ،قال:

مْ مِنْ  يْهِ لَ لَ عَ أَفْضَ تِهِ وَ ونَ عُ مْ فيِ مَ اهُ اسَ نْ وَ كَ مَ نْدَ كَ عِ نْدِ ؤوسِ جُ نْ آثَرُ رُ يَكُ لْ ((وَ
داً فيِ  احِ اً وَ ّ مْ همَ هُ ُّ ونَ همَ تَّى يَكُ مْ حَ لِيهِ وفِ أَهْ لُ مْ مِنْ خُ هُ اءَ رَ نْ وَ عُ مَ يَسَ مْ وَ هُ عُ تِهِ بِماَ يَسَ دَ جِ
ءِ  بَلاَ الْ و  وُ ذَ أَبْلىَ  ا  مَ يدِ  دِ تَعْ وَ مْ  يْهِ لَ عَ نَاءِ  الثَّ نِ  سْ لْ فيِ حُ اصِ وَ قال: ((وَ ثم   ،(( وِّ دُ الْعَ ادِ  هَ جِ
رِفْ  مَّ اعْ اءَ االلهُ ثُ لَ إِنْ شَ ضُ النَّاكِ رِّ َ تحُ اعَ وَ جَ زُّ الشُّ ُ ِمْ تهَ الهِ عَ نِ أَفْ سْ ُ رِ لحِ كْ ةَ الذِّ ثْرَ إِنَّ كَ مْ فَ نْهُ مِ
ئِهِ  ةِ بَلاَ ايَ ونَ غَ نَّ بِهِ دُ َ صرِّ قَ لاَ تُ ِهِ وَ يرْ ئٍ إِلىَ غَ رِ ءَ امْ نَّ بَلاَ مَّ لاَ تَضُ ا أَبْلىَ وَ مْ مَ نْهُ ئٍ مِ رِ لِّ امْ لِكُ
ئٍ إِلىَ أَنْ  رِ ةُ امْ عَ لاَ ضَ يراً وَ غِ انَ صَ ا كَ ئِهِ مَ مَ مِنْ بَلاَ ظِ عْ ئٍ إِلىَ أَنْ تُ رِ فُ امْ َ نَّكَ شرَ وَ عُ لاَ يَدْ وَ

يماً))(١). ظِ انَ عَ ا كَ ئِهِ مَ رَ مِنْ بَلاَ غِ تَصْ تَسْ

هذا النصّ –إخواني- لو التزم به من يريد أن يلتزم لصنع جنداً جعلوا قلبوهم 
أمامهم فلا يخافون، ماذا يريد أمير المؤمنين  من مالك؟ ماذا يريد من أيّ زعيم ،وأيّ 
السيف وهو الحماية، فكيف يختار؟ قال:  أنّ الجندي هو  قائد ليحفظ دولته؟ معروف 
ة قيادة الجند له مواصفات  (وليكن آثر رؤوس جندك عندك...) أي إن من تسند له مهمّ
نْ واساهم في معونته) أي من واسى   : (وليكن آثر رؤوس جندك عندك مَ ،يقول 
الجند في معونته لا من عكس الأمر، لا من يقف حائلاً بينهم وبين معونتهم، لا بين من 
لَ على هؤلاء من جدته  ته)أي أفضَ دَ لَ عليهم من جِ يسرق معونتهم، واساهم (وأفضَ
ما يسع، فعنده سعة بما يسعهم هم ومن وراءهم من عوائلهم وما خلفوا من أهليهم، 
إخواني الولد مجبنة، والعائلة مجبنة تجبّن الإنسان، إذا كنت أنا المعين لأهلي والمعيل لهم 
ولا يوجد أحد عندهم، فلا يمكن أن أقدم على القتال، لاحظ هذا التركيز المهمّ ، هل 
يملك  لا  كان  إذا  يقاتل؟  كيف  بأهله،  منشغل  وفكره  يقاتل  الإنسان  أنّ  المعقول  من 
معونةً لنفسه كيف يقاتل؟ الإمام  يقول هذا محذور، التفت الى من تختار من الرجال، 
ْ هذا الذي  ْ من يتزلّف –كما في بعض النصوص السابقة- في أيّ موقع ، لكن اخترَ لا تخترَ

١-شرح نهج البلاغة :  ١٧/ ٥١، ٥٢ .

٢٧٠



أنّ  الى  يطمئنّ  ، وتفضل عليه حتى  المعونة  له  ن  تؤمّ أن  دّ  ، ولابُ الجندي  معاناة  يعرف 
ا  ون أيديهم من بعده، فهؤلاء مكفولٌ لهم الرزق أيضاً، هذه علامة بارزة أيهّ اهله لا يمدّ
الحاكم أينما تكون يا مالك العصر ، أينما تكون أنت، في حالة تريد أن تحكم التزم هذا 
ذ ما يقوله الإمام  ، وهذه  ا المتشبّث المتشبّه بهذه الطريقة عليك أن تنفّ ، فأنت يا أيهّ
اً  همّ الجند-  -أي هؤلاء  هم  همّ يكون  ((حتى  النكتة  الإمام  يبينّ  ولجندك،  لك  حصانة 
ر في أهله بلا معونة،أو في أمور  هم ، لا أن يفكّ ) هذا همّ واحداً..)) فقط (..في جهاد العدوّ

أخر￯ ، ثمّ يبينّ الإمام ، فيقول:

بعض  في   ، ة  المهمّ الأشياء  من  وهذه  عليهم..))  الثناء  حسن  في  ((وواصلْ 
الحالات يبخل الإنسان بالكلام لا المال، كثير من الناس الآن يمرّ يبخل حتى بالسلام 
د  يعوّ الناس  ، بعض  «السلام عليكم»  لسانه على  د  يعوّ لم  السلام عليه ضريبة!!،  كأنّ 
(صلى االله عليه وآله) يقول: (افشوا  لسانه على «عليكم السلام» وهذه تربيةٌ سيّئة ، النبيّ
م عليه، بخيل في السلام ، بخيل في الكلام،  السلام) ، وهذا صامت ينتظر الآخر أن يسلّ
اثنِ عليهم ولا تقصرّ ولا تبخل، قلْ هذا جنديّ  الثناء عليهم)  يقول الإمام: (واصل 

جيّد ، هذا له مآثر و هذا له بطولات،  اثنِ عليهم لا تكنْ بخيلاً في الكلام، قال:

د هذا هكذا  ((وواصل في الثناء عليهم وتعديد ما أبلى ذوو البلاء منهم)) عدّ
ن  سْ لحُ الذكر  كثرة  ((فإنّ  يقول:  ؟  لماذا  واجه،  أو  قاتل  وهكذا  ضرب  وهكذا   ، فعل 
أفعالهم تهزّ الشجاع)) الإنسان يحتاج كلمةً طيّبة، صحيح هو يقاتل في سبيل االله ،لكن 
نِنَا))(١) االله يقول  يُ عْ إِنَّكَ بِأَ بِّكَ فَ مِ رَ كْ ُ ْ لحِ برِ اصْ ع، القرآن يقول للنبيّ :((وَ يحتاج أن يُشجّ
د  (صلى االله عليه وآله)، قطعاً هذه تشدّ من قلب النبيّ وهو القلب المشدود والمسدّ للنبيّ
من السماء، فالقرآن يقول فاصبرْ (فإنّك بأعيننا) االله تعالى يقول للنبيّ أنت بأعيننا أيخاف 
د مصالحهم اسألْ عنهم ،اذكرهم واذكرْ مآثرهم ،قال:  بعد ذلك؟!! يقول هؤلاء تفقّ
ر.  ((فإنّ كثرة الذكر لحسن أفعالهم تهزّ الشجاع)) تجعل الشجاع ير￯ أنّ هذا العمل مقدّ

١-الطور: ٤٨.

(صلى االله عليه وآله) يقول: (افشوا  لسانه على «عليكم السلام» وهذه تربيةٌ سيّئة ، النبيّ
٢٧١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



الناس  أنّ  بالعكس  فتبينّ  السلامة  النكل  أنّ في   ￯ناكل ير إنسان  الناكل))  ض  ((وتحرّ
ض الناكل حتى لا يكون في  ثني على الشجاع والقويّ ، وهذا ناكل ضعف تقاعس، تحرّ تُ
م لمالك  ، والإمام الحسين بن أمير المؤمنين(عليهما السلام) ومعلّ جندك أحدٌ جباناً ناكلاً
م مع أصحابه في واقعة الطفّ كلاماً فقال: ((لم أرَ أصحاباً...))  ولغير مالك حقيقةً تكلّ
تهم  ، بالعكس على قلّ بالنتيجة لم يجبن أحدٌ من أصحاب الحسين في واقعة الطفّ إطلاقاً
كانوا عندما يهجمون يفرّ هؤلاء الأوغاد من بين أيديهم كالجراد المنتشر، ((كثرة الذكر 
ض الناكل)) ثم اعرف والتفت فلا تغب عنك الأخبار  لحسن أفعالهم تهزّ الشجاع وتحرّ
يا مالك ((ثمّ اعرف لكلّ امرئ منهم ما أبلى)) تأتيك تقارير لتعرف ماذا فعل هذا ، وما 

ثني عليهم. فعل ذاك حتّى تُ

الى  امرئ  بلاء  نّ  تضمّ (ولا  قال:   ، اً  جدّ ة  المهمّ الأخيرة  النقطة  هذه  لاحظوا 
نّ به دون غاية بلائه) أي لا تحاول أن تُصادر جهد هذا المقاتل، البلاء  غيره ولا تقصرّ
فتقول لولا فلان وفلان غير  تُصادر هذا الجهد،  أن  له لا تحاول  له والنصر  والعزيمة 
 ، الواقع  ، وهو كذب وخلاف  ذلك  أو غير  ومنزلة  لقرابة  ذكرته  لكن  موجود أصلاً 
غاية  دون  به  نّ  تقصرّ ولا  غيره  الى  امرئ  بلاء  نّ  تضمّ ((ولا   :  المؤمنين أمير  يقول 
بلائه)) لاحظ ((ولا يدعونّك شرفُ امرئ الى أن تعظم من بلائه ما كان صغيراً)) هذه 
بين  المقرّ ، لكن لأنّه من  الخلفيّات  إنسانٌ شارك لكن كان -بتعبيرنا- في   ،￯ة كبر طامّ
ق بها، الإمام يقول: (ولا  سنُعظم هذا البلاء ونُعطيه من الصفات التي هو نفسه لا يصدّ
من  تُعظم  أن  ((الى  منزلة  أو  علاقة،  امرئ)  (شرف  هو؟  ما  الدعوة  سببُ  يدعونّك) 
بلائه ما كان صغيراً)) بلاء عنده لكن بلاء بحجمه، لا تحاول أن تصادر ، ولا تحاول 
ي ، وفي  م الأشياء على خلافها وهذه فتنةٌ ومثلبة، وهذا نقصٌ يمرّ به المتصدّ أن تضخّ
التاريخ كثير من هذه الأشياء، كم منقبة أُعطيت وهي ليس لها وجود ؛ لأنّ فلاناً قريب 
ي بيده الأمر والنهي فتُلصق هذه الأوصاف التي لا واقع لها،  ي ، والمتصدّ من المتصدّ
ة الناس جاء  العكس أيضاً لا تفعله يا مالك (ولا ضعةُ امرئ...) هذا شخصٌ من عامّ

نّ به دون غاية بلائه) أي لا تحاول أن تُصادر جهد هذا المقاتل، البلاء  غيره ولا تقصرّ
٢٧٢



ك والتحق بصفوف الجند وهو رجلٌ ليس له شأن اجتماعي كبير لكنّه  أراد أن يجاهد عدوّ
به، بخلاف  أُسرته  بدأت عظمةُ  أقول، هكذا رجل  أن  أريد  لما  ،التفتوا  أبلى بلاءً حسناً
ل يتّكل على الشرف والشرف انتهى اليه ، لكن هذا بدأ به شرف أهله ؛ لأنّ  ل، الأوّ الأوّ
المقام ((قيمةُ كلّ امرئ ما يحسن)) ، قال ((ولا ضعةُ امرئ الى أن تستصغر من بلائه ما 
كان عظيماً)) فلولا هذا الشخص الذي لا يعرفه الآخرون، لما كان هناك نصر أصلاً ، 

ثني عليه.  م وتُ هذا هو الذي يجب أن يكرّ

نسأل االله سبحانه وتعالى أن يلتفت الى هذه المقاييس من يلتفت، فهذه الصفات 
وهذه الأوامر التي ذكرها أمير المؤمنين  ستكون حماية للجند والبلد.

عن  ويتجاوز  ولكم  لنا  يغفر  وأن   ، والمعافاة  العفو  وتعالى  سبحانه  االله  نسأل 
ت اللّسان والأقدام، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين وصلىّ  سيّئاتنا ويغفر لنا زلاّ

االله على محمد وعلى آل بيته الطيّبين الطاهرين.

 

٢٧٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٢٧٤



الجمعة١٢ شعبان ١٤٣٧ هـ 
الموافق٢٠ آيار ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

الدائم بعد كلّ موجود بقاؤه، الغالب  الحمد الله السابق في كلّ شيء قضاؤه، 
على كلّ كائن أمره، المحيط بكلّ معلوم علمه، وأشهد أن لا إله إلاّ االله وحده لا شريك 
عبده  وآله)  عليه  االله  محمداً(صلىّ  أنّ  وأشهد  الدعوات،  مجيب  الدرجات  رفيع  له، 
بين، الممدود بالملائكة المنتجبين، صلى االله عليه وعلى آله أمنائه  ورسوله المحمود في المقرّ

على الوحي المبين.

ع عن  أوصيكم عباد االله تعالى ، وقبل ذلك أوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى، والتورّ
المحارم، والاحتراس من الوقوع في المظالم، وأداء الحقوق الى العباد، واعلموا أنّكم في 
ه، فاحفظوا أنفسكم واحفظوا أولادكم  عت من الشيطان طرائقُ ه وتنوّ زمانٍ كثرت مزالقُ
من  نهم  وْ وصَ هدايتهم  وعن  عنهم  مسؤولون  فإنّكم  والضلال  والانحراف  الفتن  من 
واعرفوا  والسداد  والرشاد  الصلاح  الى  وسبيلاً  طريقاً  هذه  أيّامكم  واجعلوا  المحارم، 
ل  ة المنتظر(عجّ م االله تعالى عليكم بهدايتكم لولاية إمام عصركم وزمانكم الحجّ قيمة نِعَ
ا  االله تعالى فرجه الشريف) فكونوا له ناصرين ومدافعين بالتقو￯ والعمل الصالح، أيهّ

الإخوة والأخوات سلامٌ عليكم جميعاً من ربٍّ رحيم غفور ورحمةٌ منه وبركات.

على كلّ كائن أمره، المحيط بكلّ معلوم علمه، وأشهد أن لا إله إلاّ االله وحده لا شريك 
٢٧٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



العصر  إمام  ولادة   ￯ذكر تُصادف  شعبان  من  النصف  ليلة  في  أيّام  بعد 
ة  والزمان(عجل االله تعالى فرجه الشريف) ،وبهذه المناسبة نهنّئ مراجعنا العظام والأمّ
الإسلامية ونهنّئكم جميعاً بهذا المولود المبارك مولد صاحب دولة العدل الإلهي والمنتظر 
وماذا  الولادة؟  هذه  مناسبة  ما  الآتي:  البحث  نطرح  وهنا  والفرائض،  السنن  لإقامة 
بيننا وبين الإمام صاحب العصر  يراد منّا بهذه المناسبة؟ وما طبيعة العلاقة والارتباط 
والزمان التي يريدها هو لا ما نريده نحن؟ فهل دعوتنا لظهوه وأن نكون من ناصريه 
وأن نعبر عن فرحنا وابتهاجنا بهذه المناسبة كافٍ ؟ إن كان هذا من جملة ما يطلبه الإمام 
ره في طبيعة علاقتنا  ويريده منّا، ففي واقع الحال هناك شيء أعمق وأوسع وأدق ممّا نتصوّ
دّ أن نستحضر في أذهاننا الأمرين  به (سلام االله عليه) ، وحتى نجيب عن هذا السؤال لابُ

الآتيين:

، فكما أنّ صورة الغيبة تحضر في أذهاننا علينا  الأول : إنّ الإمام غائبٌ حاضرٌ
الإمام  أنّ  بما   ، أظهرنا  بين  يعيش  حيّ  فالإمام  الحضور  صورة  ونستحضر  ر  نتصوّ أن 
المهديّ هو إمام عصرنا وزماننا فله بيعةٌ وعقدٌ وعهدٌ في رقابنا وفي أعناقنا، بمعنى آخر 
هناك نوعٌ من الالتزام العقائدي الأخلاقي الجهادي والتقوائي الورعي منّا تجاه الإمام، 
ا الآن فالإمام  ة لكنّنا لا نعيش في عصرهم (سلام االله عليهم) ، أمّ نحن نعتقد ببقيّة الأئمّ
المهدي هو إمام عصرنا وزماننا ، وتقرأون في دعاء العهد هناك بيعة وعهد وعقد له في 
رقابنا وأعناقنا، ما معنى ذلك؟ معناه أنّ هناك نوعاً من الالتزام العقائدي والأخلاقي 

والتربويّ والنفسي والروحي علينا أن نفي به.

الآخر: إنّ الإمام(سلام االله عليه) لغيبته لا نستطيع أن نلتقي به مباشرةً كما كان 
قاء المباشر بتقوية  ض عدم اللّ ة(عليهم السلام)؛ لذا علينا أن نعوِّ الحال في زمن بقيّة الأئمّ
العلاقة والارتباط بالإمام(سلام االله عليه)، وهذه النقطة الثانية التي تميّز وتبينّ طبيعة 

العلاقة والارتباط التي بيننا وبين الإمام(سلام االله عليه).

 نسأل الآن: كيف نفي بهذا العقد والعهد الذي هو نوعٌ من الالتزام ؟ وكيف 

، فكما أنّ صورة الغيبة تحضر في أذهاننا علينا  الأول : إنّ الإمام غائبٌ حاضرٌ
٢٧٦



ض عدم اللقاء المباشر مع الإمام  ؟ هذا يعتمد على مجموعة  ي هذه العلاقة ونعوّ نقوّ
من الأمور:

بعضهم  لعلّ   ،  بالإمام والصادقة  والسليمة  الواعية  المعرفة  ل:  الأوّ الأمر 
إمام غائب الآن، وسيظهر  أن نعرف اسمه ونسبه وأنّه  أنّ معرفة الإمام تعني  ر  يتصوّ
منّا يعرف  المعرفة غير كافية، كثيرٌ  العدل الإلهي. إخواني هذه الحدود من  قيم دولة  ويُ
هذا ، ويدعو ويزور الإمام  ويقوم احتراماً وتقديساً له ،ويضع يده اليمنى على رأسه 
عند ذكره، هذه المعرفة غير كافية، نحن نحتاج الى معرفة أعمق من ذلك ، سأذكر هذا 
الحديث المروي عن الإمام الصادق  الذي يبينّ لنا حدود المعرفة، ماذا يقول الإمام 
الصادق  عن المعرفة الواجبة علينا تجاه الإمام؟ يقول: ((وأدنى معرفة الإمام...)) 
لُ  دْ لاحظوا –إخواني- الحدود الدنيا من المعرفة بالإمام  ((أدنى معرفة الإمام أنّه عِ
(صلىّ االله عليه وآله)  ة ووارثه...)) يعني الإمام ورث علوم النبيّ النبيّ إلاّ درجة النبوّ
ا  منّ يريد  فماذا   ، علينا  واجبة  طاعته  أي  االله))،  رسول  وطاعة  االله  طاعة  طاعته  ((وأنّ 
ف أنفسنا  الإمام حتى نطيعه ؟ علينا أن نعرف ماذا يريد منّا الإمام ، وعلينا أن نثقّ
بما يريد منّا ؛ لأنّ طاعته هي طاعة االله تعالى وطاعة رسوله، وعلينا التسليم له في كلّ 
م وننقاد  أمر ، والردّ اليه والأخذ بقوله ،ولا تكفي الطاعة الظاهرة ،وإنّما علينا أن نسلّ
م  ناقش في ذلك، قد يقول بعضهم: كيف نسلّ ونخضع لكلّ ما يطلبه ويأمرنا به   ولا نُ
اب  ف بلقائه ؟ نعم. هناك فقهاء عدول قال فيهم الإمام   هم نوّ للإمام ونحن لا نتشرّ
ة االله عليهم ،وهم قد جعلتهم حججاً عليكم أحتجّ بهم عليكم عند االله  عنّي وأنا حجّ
موا لهؤلاء الفقهاء العدول الذين تجتمع فيهم الشرائط التي ذكرها  تعالى، فعليكم أن تسلّ
ونفحص   ￯ نتحرّ أن  علينا  بل  عي  يدّ من  كلّ  إلى  ننقاد  ولا   ،  ( السلام  ة(عليهم  الأئمّ
ق في مد￯ اجتماع الشرائط في هذا الفقيه الذي أوجب علينا الإمام  طاعته وأنّه  وندقّ
المعرفة  نناقش، هذا جزءٌ من  م ولا  نسلّ أن  علينا  فحينئذٍ  تعالى  االله  عند  علينا  له  ةٌ  حجّ
بالإمام ، ثمّ بعد ذلك يبينّ الإمام الصادق  عليك أن تعتقد بعد رسول االله بعلي 

(صلىّ االله عليه وآله)  ة ووارثه...)) يعني الإمام ورث علوم النبيّ النبيّ إلاّ درجة النبوّ
٢٧٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ة ثم الإمام الغائب ، ومن جملة  بن أبي طالب ثم الإمام الحسن والحسين الى آخر الأئمّ
لع على الأوضاع ، وبأيّ أوضاع  المعرفة المطلوبة بالإمام  أنّه حيّ يُراقب الأمور ويطّ
نعيش، وأيّ مآس وأزمات تمرّ بنا، مطلع على الأمور والأوضاع والأحوال التي تمرّ بها 
لع على أعمالنا أيضاً-إخواني التفتوا-  ة الإسلامية ويُراقب الأمور من كثب ، ومطّ الأمّ
لو تؤخذ أعمال أحدنا الآن ،وتُعرض على إنسان له مكانة ومنزلة عظيمة في نفسه، وكان 
رضت في هذه الصحيفة  من جملة الأعمال معاصٍ ألا يستحي من ذلك ويخجل؟ وإذا عُ
َّ بذلك، إخواني إن أعمالكم وطاعاتكم وعباداتكم  حَ وسرُ رِ الطاعات والأمور الحسنة فَ
في  وجد  إذا    الإمام على  تُعرض  وآثامكم  وذنوبكم  االله-  سامح  -لا  ومعاصيكم 
صحائف أعمالكم طاعات وعبادات وأعمال خير وتعاونا وتكافلا وتعاضدا فيما بينكم 
والآثام  والذنوب  المعاصي  أعمالكم  صحائف  في  عرضت  وإذا  بذلك،  ويُسرّ  يفرح 
ق والتطاحن والعداوات يحزن الإمام  ويتألمّ لهذا الوضع، لذلك علينا  والتدابر والتفرّ
أن نلتفت الى ما يصدر منّا ؛لأنّ هذه الأعمال تُعرض على الإمام ، وفي الوقت نفسه 
د الفقهاء وهذه  اسة والخطيرة التي نمرّ بها،بل يسدّ لا يتركنا الإمام في المنعطفات الحسّ
ة من جملة ما يقوم به الإمام  هو تسديد الفقهاء خصوصاً في المنعطفات  مسألة مهمّ
أن  ر بعضهم   يتصوّ قد   ،   يبينّ دور الإمام اسة والخطرة، لذلك هذا الحديث  الحسّ
الإمام غائب ، فماذا يفعل بأتباعه ومحبّيه وناصريه؟ الحديث طويل، سأذكر مقطعاً من 
لع كيف أننا في رعاية الإمام وعنايته وعطفه وفي رحمته بنا ، يقول الإمام ذلك ؛ لكي نطّ

  في هذا الحديث: ((إنّا غير مهملين لمراعاتكم ولا ناسين لذكركم ولولا ذلك..))(١) 
أي لولا ذكر الإمام لنا، ورعايته وعنايته بنا، ماذا سيحصل بنا؟ ((لنزل بكم اللأواء..)) 
ة وضيق المعيشة ((واصطلمكم الأعداء..)) أي استأصلكم، قد يقول قائل  يعني الشدّ
ت وانتشرت،  َن شديدة وابتلاءات عظيمة وكثير من هذه المِحن عمّ : ألسنا الآن في محِ
إذن ما دور الإمام؟ لاحظوا التعبير الدقيق للإمام  لولا ذكر الإمام وعنايته ورعايته 
لاصطلمنا واستأصلنا الأعداء فلا يبقى منّا شيء أبداً، فإذن بقاء هذا الكيان من أتباع 

١-بحار الانوار: ١٧٥/٥٣.

٢٧٨



عنايته  من  منيعة،  عزيزة  صامدة  والابتلاءات  المحن  ة  شدّ مع  الهويّة  وهذه  البيت،  آل 
أمام  ثابتاً  ياً صامداً صلباً  الكيان متحدّ لنا، وبسبب من ذلك بقي هذا  ورعايته وذكره 
لنا  يقول  عليه،  حقوقنا  من  ذلك  يفعل  الإمام  االله..)  (..فاتّقوا  والمصائب  المحن  هذه 
حقّ عليكم (..فاتقوا االله جل جلاله وظاهرونا على انتياشكم...) يعني كونوا عوناً لنا 

وناصرين لنا لإنقاذكم (..من فتنةٍ قد أنافت عليكم....) الى آخر هذه الرواية .

تقوية  من  بد  لا  والارتباط  العلاقة  هذه  ي  نقوّ حتى  المطلوب  الثاني  الأمر 
وبركات  وآثاره    الإمام حياة  س  فأتحسّ  ،  بالإمام والنفسي  الروحي  الارتباط 
أن  والحال  غائب،  الإمام  كأنّ  يعيش  فأغلبنا  القضية  هذه  الى  إخواني  نلتفت  وجوده، 
دائرة الإمام نصفان :نصفٌ غائب، و نصفٌ حاضر، أغلبنا يعيش الدائرة بنسبة ٩٠% 
منها على أنّه الإمام غائب، ويعطي لحضور الإمام المساحة الضيّقة والقليلة، بينما علينا 
أن نعطي للغيبة استحقاقها كما نعطي لحضور الإمام حقه، كأنّه الآن بيننا يقوم بدوره 
قيم دولة  وواجبه ، الكثير منّا يعيش قضيّة الإمام على أنّه إمامٌ غائب سيظهر بعد فترةٍ ويُ
بين  كأنّه  الإمام  حضور  نعيش  أن  علينا  إخواني  أبداً  لا  ننتظره،  ونحن  الإلهيّ  العدل 
الإمام ونعيش  يومٍ حياة  س في كلّ  نتحسّ أن  ،وعلينا  أظهرنا ونجعلها قضية محسوسة 
س هذه الآثار والبركات، كيف؟ هناك برنامج يوميّ  معه كما هو يعيش معنا، ونتحسّ
نأمل من الإخوة المؤمنين أن يتّبعوا ولو مقداراً منه ، كما نهتمّ بحياتنا ومعيشتنا وأموالنا 
وأولادنا ونهتمّ بشهاداتنا وغير ذلك من هذه الأمور، علينا أن نعطي شيئاً من الوقت 
قكم  للاهتمام الروحيّ والنفسي بالإمام ، وحبذا حينما تنهضون لصلاة الصبح -وفّ
صوا شيئاً من الوقت لذلك، فليس من المناسب يطوي المؤمن  االله تعالى لذلك- أن تخصّ
التعقيبات البسيطة لدقائق ثمّ ينام، والإمام يتولىّ  صلاة الصبح بدقائق ثم يقرأ بعض 
له  معه وتدعون  أنّكم  زمانكم  إمام  أشعروا  ة،  الأمّ تمرّ بها  التي  والابتلاءات  المصائب 
وتزورونه، وأنّكم تناجونه كما أنّ الإمام يعيش معنا علينا أن نعطي شيئاً من الحقّ للإمام

 ، ببرنامج يوميّ لدقائق معدودة منها الدعاء للإمام ، كدعاء العهد ،وهو دعاء 

أن نعطي للغيبة استحقاقها كما نعطي لحضور الإمام حقه، كأنّه الآن بيننا يقوم بدوره 
٢٧٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



الزيارة  وهذه  الإمام  زوروا   ،   الإمام مع  والعقد  والبيعة  العهد  فيه  دون  تجدّ مهم 
مطلوبة منكم خصوصاً زيارة (آل ياسين) ، هذه الزيارة التي وردت عن الإمام وكتبها 
مٌ  لاَ الىَ سَ الَ االلهُ تَعَ ماَ قَ وا كَ ولُ قُ ا فَ نَ يْ إِلَ ا إِلىَ االلهِ وَ هَ بِنَ جُّ مُ التَّوَ تُ دْ ا أَرَ الى الحميري، وقال له: ((إِذَ
لىَ آلِ يس ))(١)، ويستحب للإنسان أن يدعو بها في كلّ يوم. إخواني لكلّ واحد منكم  عَ
هموم وآلام وأحزان ، كم يفرح الواحد منكم حينما يذهب الى مرجع تقليده الذي يعتقد 
به ويكون اعتقاده به عن حقّ وفق الضوابط التي وضعها الإمام، يفرح ويسرّ أن يذهب 
الى المرجع يبثّ له همومه وأحزانه ويطلب منه الدعاء، كذلك فليكن تعاملكم مع الإمام 
والأحزان  الهموم  تبثّون  مناجاته  ،وفي  وزماننا  عصرنا  إمام  مع  جفاءً  بنا  كفى   ، هكذا 

والإمام يدعو لكم حينما يراكم في هذا التواصل والترابط معه .

ة،  ا الإخوة والأخوات أن نبدأ بإصلاح للنفس والأمّ ومن الأمور المطلوبة أيهّ
ونضع برنامجا نعيش فيه حالة التفاعل مع الإمام  في برنامجه وهمومه، وهذا يبتدئ 
بإصلاح النفس وتقويم النفس وأن لا يرضى الإنسان المؤمن بالحالة التي هو فيها من 
،ولا  دائماً  الأفضل  نحو  ر  يتطوّ أن  عليه  بل  أخلاقه وسيرته،  أو من  تعالى  باالله  علاقته 
يراوح في مكانه ولا يتراجع الى الوراء، فيهتم بنفسه، وتربية أولاده وتنشئتهم، والاهتمام 
ة وهموم الناس، وليس من الصحيح أن يكون اهتمام الإنسان المؤمن على قدر نفسه  بالأمّ
، فهذه من الأنانية التي لا تناسب حالة الإيمان الواعي ، على المؤمن أن يستشعر هموم 
الآخرين  والآمهم وهموم المجتمع والآمه ، على الإنسان أن يستشعر حجم التضحيات 
والمواجهة مع داعش في ظل الظروف التي يعيشها البلد الآن ،وأن يكون له دورٌ بالقتال 
بالتثقيف والتوعية والتبليغ وغير ذلك من  أو  المعنويات  بتقوية  أو  المالية  بالمساعدة  أو 

الأمور. 

و أود أن أبين في نهاية هذه الخطبة أمراً يتعلق بإحياء هذه الليلة المباركة (ليلة 
ون عن فرحهم وابتهاجهم  النصف من شعبان) ، فلاشكّ أنّ المؤمنين والمؤمنات يعبرّ

١- الإحتجاج على أهل اللجاج ،للطبرسي: ٤٩٣/٢.

ونضع برنامجا نعيش فيه حالة التفاعل مع الإمام  في برنامجه وهمومه، وهذا يبتدئ 
٢٨٠



ه كلامي الى بعض الشباب المؤمنين، فبعضهم يعبرّ عن  بهذه المناسبة بطرق مختلفة، وأوجّ
لاً هذا  فرحته وابتهاجه بهذه المناسبة بالتصفيق أو الرقص وربّما بأمور أخر￯، نقول : أوّ
يا بالدعاء والعبادة وذكر االله تعالى.  اً، المناسب لها أن تحُ اليوم وهذه الليلة ليلةٌ شريفة جدّ
ناسب  نعم للإنسان حقّ في أن يعبرّ عن فرحته وابتهاجه لكن بما يُرضي الإمام  وبما يُ
قداسة هذه المناسبة وشرفها، فهي ليست فرحة زواج أو ولادة مولود، بل  هي ولادة 
قيم دولة العدل الإلهي، ينبغي أن يكون التعبير عن  الإمام المنقذ الإمام المنتظر الذي سيُ
ناسب قداسة هذه المناسبة لا بما يتنافى ويتعارض معها، فضلا عن  الفرح والابتهاج بما يُ

دّ للإنسان أن يصرف وقته في ذلك. ذلك هي ليلةٌ شريفة عبادية لابُ

نصحهم  في  نتعامل  كيف  منا؟  المطلوب  ما   ، مهمة  مسألة  إخواني  تبقى   
وإرشادهم وتوعيتهم؟ هل من المناسب أن نستعمل الغلظة والخشونة والعنف معهم في 
توجيههم؟ ليس كذلك، المطلوب من جميع المؤمنين كباراً وصغاراً أن ينصحوا هؤلاء 
بالطريقة المناسبة المتعارفة، بأسلوب الموعظة والحكمة وحثّهم على إحياء ليلة النصف 
ه الى االله تعالى خصوصاً في الدعاء بتعجيل ظهور الإمام ونصرة  بالدعاء والعبادة والتوجّ
أهل الحقّ على هذه العصابات التكفيرية ونصرة الإسلام والمسلمين، هذا الأسلوب هو 
يلة بالدعاء والعبادة علينا أن نأمر  المطلوب من الجميع ، كما هو مطلوبٌ أن نحيي هذه اللّ
يلة وهذه  ه هؤلاء الشباب الى الإحياء المناسب لهذه اللّ بالمعروف وننهى عن المنكر، ونوجّ
هوا الى  الولادة، ومطلوبٌ من إخواننا الذين يُقيمون مواكب الخدمة والمجالس أن يتوجّ
د فيها العصابات التكفيرية هؤلاء  الخدمة وإقامة المجلس، وفي الظروف الراهنة التي تهدّ
 ، غ بعضهم إلى واجب الحماية وهذا أمر مهمّ المؤمنين الذين يحيون هذه المناسبات ليتفرّ
ولنتعاون مع   ، أحياناً  العزاء  يقيمون مواكب  الذين  أو  المحتفلين  أرواح هؤلاء  لحفظ 
الأجهزة الأمنية في حفظ الأمن للزائرين . نأمل من الإخوة المؤمنين في هذه المناسبة وفي 
غ لتوفير الحماية لهذه لمواكب والمؤمنين من أجل  غيرها أن يكون هناك بعضٌ منهم يتفرّ

ت الفرصة على الأعداء من أن يقوموا بمثل هذه الأعمال. أن نفوّ

توجيههم؟ ليس كذلك، المطلوب من جميع المؤمنين كباراً وصغاراً أن ينصحوا هؤلاء 
٢٨١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



أتباعه وأنصاره  ، وأن نكون من    قنا لنصرة الإمام يوفّ أن  تعالى  نسأل االله 
علاقتنا  نجعل  وأن   ، يديه  بين  والمستشهدين  عنه  والمحامين  عنه  والذابين  وأعوانه 
وارتباطنا بالإمام  كما يحبّ االله تعالى ويرضاه ويريده ، وكما يحبّه الإمام ، وآخر 

دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين وصلىّ االله على محمد وآله الطاهرين.

 

٢٨٢



الجمعة١٢ شعبان ١٤٣٧ هـ 
الموافق٢٠ آيار ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

ا الإخوة والأخوات نقرأ على مسامعكم الكريمة مقاطع من كتاب الإمام  أيهّ
ة،  له الذي خان الأمانة واستحوذ على ما تحت يده من الأموال العامّ علي  الى بعض عماّ

وقبل أن أقرأ على مسامعكم الكريمة هذه المقاطع أودّ أن اذكر بصورة إجمالية ما يأتي :

ممّن  وكان    المؤمنين أمير  للإمام  بين  المقرّ من  كان  الذي  الإمام  ل  عماّ أحد 
جاهد معه، عيّنه الإمام  عاملاً ووالياً على إحد￯ دول المسلمين ، لكنّه خان الأمانة 
يعاتبه  رسالة  إليه    الإمام فبعث  ة،  العامّ الأموال  من  يده  تحت  ما  على  واستحوذ 
، ثانياً هل المراد  ن منه هذا أولاًّ ده بعقوبة شديدة إن تمكّ ويوبّخه توبيخاً شديداً ثمّ يهدّ
له وما ورد فيها؟ هذا مطلوب ، لكن هناك  أن نقرأ رسالة تاريخية للإمام  الى أحد عماّ
م العظة والاعتبار والدرس ، وهذه العظة والاعتبار والدرس  مطلوبٌ آخر هو أن نتعلّ
لهؤلاء الذين ائتمنوا على أمور الرعية والناس وخانوا الأمانة واستحوذوا على ما تحت 
ة، هذا فيه تهديد  لكل والٍ في كل عصر، وليس المقصود من  العامّ يدهم من الأموال 
نْتم على أمور الناس والشعب وكانت  مِ ا الذين ائتُ الرسالة تهديد ذلك الوالي فحسب ، أيهّ
لكم السلطة على الأموال ثم خنتُم الأمانة ، هذا التهديد بالعقوبة لكم وهذه الرسالة 
ه لهؤلاء الذين ائتمنوا على أمور  ، ما فيها من العتاب والتوبيخ موجّ هة لكم أيضاً موجّ

، لذلك هذه عظة وعبرة تمتدّ آثارها إلى الوقت الحاضر.  الناس وأموالهم أيضاً

وقبل أن أقرأ على مسامعكم الكريمة هذه المقاطع أودّ أن اذكر بصورة إجمالية ما يأتي :

٢٨٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



الوقت  نربطه في  أن  ثمّ نحاول  الكتاب -إن شاء االله شرحاً موجزاً -  نشرح 
الحاضر.

نَةٍ  يِّ لىَ بَ نْ عَ ْ تَكُ نَّكَ لمَ أَ كَ ادِكَ وَ هَ يدُ بِجِ رِ نِ االلهَ تُ ْ تَكُ نَّكَ لمَ أَ كَ فيقول الإمام : (( وَ
ماَّ  لَ فَ مْ  ئِهِ يْ فَ نْ  عَ مْ  ُ تهَ رَّ غِ ي  نْوِ تَ وَ مْ  نْيَاهُ دُ نْ  عَ ةَ  مَّ ُ الأْ هِ  ذِ هَ يدُ  تَكِ نْتَ  كُ إِنَّماَ  نَّكَ  أَ كَ وَ بِّكَ  رَ مِنْ 
تَ  رْ دَ قَ ا  مَ تَ  فْ تَطَ اخْ وَ بَةَ  ثْ الْوَ لْتَ  اجَ عَ وَ ةَ  رَّ الْكَ تَ  عْ َ أَسرْ ةِ  مَّ ُ الأْ انَةِ  يَ خِ فيِ  ةُ  دَّ الشِّ نَتْكَ  كَ أَمْ
 ￯ زَ ِعْ المْ ةَ  يَ امِ دَ لِّ  زَ َ الأْ ئْبِ  الذِّ افَ  تِطَ اخْ مُ  هِ تَامِ يْ أَ وَ مْ  لِهِ امِ رَ َ لأِ ونَةِ  َصُ المْ ِمُ  الهِ وَ أَمْ مِنْ  يْهِ  لَ عَ
بَا  أَ لاَ  نَّكَ  أَ كَ هِ  ذِ أَخْ مِنْ  ثِّمٍ  أَ تَ مُ  َ يرْ غَ لِهِ  مْ بِحَ رِ  دْ الصَّ يبَ  حِ رَ ازِ  ِجَ الحْ إِلىَ  هُ  تَ لْ مَ حَ فَ ةَ  يرَ سِ الْكَ
اد))(١) الى  َعَ مِنُ بِالمْ ؤْ ا تُ انَ االلهِ أَمَ بْحَ سُ كَ فَ مِّ أُ بِيكَ وَ اثَكَ مِنْ أَ رَ لِكَ تُ تَ إِلىَ أَهْ رْ دَ ِكَ حَ يرْ لِغَ

الفقرة الثانية والثالثة.

 ￯نّا - القريب من الإمام الذي جاهد معه، وكان على مستو هذا الرجل -كما بيّ
من المعرفة بالدين وكان على بيّنة من ربّه يعرف الحلال والحرام ، ويعرف هذه الأموال 
وهناك  عقوبة  عليه  الحرام  المال  أخذ  أنّ  ويعرف  تجاهها،  والالتزامات  حقوقها  وما   ،
الأمانة  يخون  وأموالهم  الرعية  أمور  على  ائتمن  أن  بعد  به  فإذا  تعالى،  االله  من  ووعيد 
)) أي كنت تجاهد مع الإمام  وإذا الآن تأخذ هذه  ادِكَ هَ يدُ بِجِ رِ نِ االلهَ تُ ْ تَكُ نَّكَ لمَ أَ كَ ((وَ
الأموال ، كأنّ نيّتك في الجهاد لم تكن خالصةً لوجه االله تعالى وإلاّ لو كانت كذلك ما 
نِ االلهَ  ْ تَكُ نَّكَ لمَ أَ كَ فعلت هذه الخيانة، بل كانت نيّتك غير خالصة نيّتك للمال والدنيا ((وَ
)) ألم تعرف أنّ هذه الأموال حرام ، وأنّ  بِّكَ ةٍ مِنْ رَ نَ يِّ لىَ بَ نْ عَ ْ تَكُ نَّكَ لمَ أَ كَ ادِكَ وَ هَ يدُ بِجِ رِ تُ
ي الى العقوبة ، ألم تعرف الوعيد من االله تعالى بالعقوبة والنار على أخذ هذه  أخذها سيؤدّ
)) أي كأنّ حالَكَ ظهر،  مْ نْيَاهُ نْ دُ ةَ عَ مَّ ُ هِ الأْ ذِ يدُ هَ نْتَ تَكِ نَّكَ إِنَّماَ كُ أَ كَ ة، ((وَ الأموال العامّ
ة وتخدعهم وتستغفلهم حتى  يُشبّه الإمام  بهذه الأمور، وكأنّك الآن تكيد لهذه الأمّ
نْ  مْ عَ ُ تهَ رَّ ي غِ نْوِ تَ مْ وَ نْيَاهُ نْ دُ ةَ عَ مَّ ُ هِ الأْ ذِ يدُ هَ نْتَ تَكِ نَّكَ إِنَّماَ كُ أَ كَ تأخذ أموالهم بالحرام ((وَ
)) هذا الفيء وهذه الأموال ، أموال الخراج والأموال التي كانت تأتي للمسلمين  مْ ئِهِ يْ فَ

١- شرح نهج البلاغة :  ١٦٧/١٦.

من المعرفة بالدين وكان على بيّنة من ربّه يعرف الحلال والحرام ، ويعرف هذه الأموال 
٢٨٤



انَةِ  يَ ةُ فيِ خِ دَّ نَتْكَ الشِّ كَ أَمْ ماَّ  لَ تستغفلهم وتخدعهم فتأخذها بغير حقّ وهي أموالهم، ((فَ
نت  ف بها وتمكّ ةِ)) حينما صارت هذه الأموال تحت سلطتك وبيدك القرار في التصرّ مَّ ُ الأْ
)) أسرعت وانتهزت هذه الفرصة وأسرعت الهجوم  ةَ رَّ تَ الْكَ عْ َ ة ((أَسرْ من خيانة الأمّ
)) هذه الأموال وهذه  بَةَ ثْ الْوَ لْتَ  اجَ عَ والوثبة على هذه الأموال لتأخذها بغير حلّ ((وَ
السلطة على الأموال إنّما ينبغي أن تكون للإنسان المؤتمن المجاهد المتديّن العارف بربّه 
العارف باستحقاقات هذه الأموال للناس يوظفها لخدمة الناس ومعيشتهم وإسعادهم 
ة الناس، أما أنت فتستغفل هؤلاء  ورعاية الأيتام والأرامل والمجاهدين والمؤمنين وعامّ
يْهِ  لَ تَ عَ رْ دَ ا قَ تَ مَ فْ تَطَ اخْ ، ثمّ يشبّه الإمام فيقول: ((وَ الناس وتأخذ الأموال بغير حلّ
تفوته هذه الأموال  فاتته سوف  إن  اعتبر هذه فرصة  كأنّه  )) هجم بسرعة  ِمُ الهِ وَ أَمْ مِنْ 
الحرام، فأسرع في الهجوم على هذه الأموال لكي يخطفها ويأخذها، ثمّ يشبّه الإمام هذه 
صة للأرامل وللأيتام عليك صيانتها وحفظها  أموال مخصّ يقول الإمام هذه  الأموال، 
واستخدامها لرعاية الأرامل والأيتام ، فلا تعتبر هذه فرصة لك لكي تغنى بالمال الحرام 

وتستأثر به.

)) الذئب  ةَ يرَ سِ ￯ الْكَ زَ ِعْ ةَ المْ يَ امِ لِّ دَ زَ َ ئْبِ الأْ افَ الذِّ تِطَ ثم يقول الإمام  : ((اخْ
الجري  في  سرعة  لديه  تكون  الصفة  بهذه  يكون  حينما   ، الوركين  الخفيف  يعني  الأزلّ 
)) هذه  ةَ يرَ سِ ￯ الْكَ زَ ِعْ ةَ المْ يَ امِ وقدرة سريعة على اقتناص الفريسة وأخذها واختطافها، ((دَ
المعزة التي تكون مجروحة وتسيل منها الدماء ومكسورة يدها أو رجلها لا تقدر الدفاع 
يأتي بسرعة ويخطف  الذئب  يشبّهه بهذا  السريع،  المفترس  الذئب  أمام هذا  نفسها  عن 
أي أخذت هذه  لِهِ))  مْ بِحَ رِ  دْ الصَّ يبَ  حِ رَ ازِ  ِجَ الحْ إِلىَ  هُ  تَ لْ مَ حَ ((فَ  ، الكسيرة  المعزة  هذه 
هو  لمن  يقال  الصدر  رحيب  الشخص  هذا  الصدر،  واسع  ووطنك  بلدك  الى  الأموال 
ثِّمٍ  أَ تَ مُ  َ يرْ غَ لِهِ  مْ بِحَ رِ  دْ الصَّ يبَ  حِ ((رَ الأمور،  بهذه  المبالاة  عدم  صدره  وفي  المزاج  بارد 
تعالى  باالله  التديّن والمعرفة  عي  تدّ أنت مجاهد وكنت  الى حالة  هِ)) أي وصلت  ذِ أَخْ مِنْ 
ز من الوقوع  وهذه الأمور الأخر￯ وإذا الآن أنت حتى الشعور بالذنب والإثم والتحرّ

٢٨٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



لا  أي  هِ))  ذِ أَخْ مِنْ  ثِّمٍ  أَ تَ مُ  َ يرْ ((غَ لديك  موجود  غير  الحرام  المال  بأخذ  والإثم  بالذنب 
ز من أخذ المال الحرام، ولا تملك حتى الشعور والإحساس بالذنب من أخذ المال  تتحرّ
)) انحدر أي أسرع بالهبوط من الأعلى  لِكَ تَ إِلىَ أَهْ رْ دَ ِكَ حَ يرْ بَا لِغَ أَ نَّكَ لاَ  أَ الحرام ((كَ
الى الأسفل يعني أسرعت بحمل هذه الأموال الى وطنك وأهلك ، وكأنّ هذه الأموال 
على  وقعت  أنّك  مستبشراً  فرحاً  مسرعاً  نزلت  هكذا  ك،  وأمّ أبيك  من  جاءك  ميراثٌ 
الناس  ة  عامّ أموال   ، المسلمين  ة  عامّ أموال  هذه  حرام،  من  أموال  وهذه  كثيرة  أموالٍ 

اليتامى والأرامل كيف تأخذها؟!

نأتي الآن ونحاول أن نستفيد درساً وعظة وعبرة وخصوصاً من كان له جهاد 
ه االله تعالى من حساب وعقاب لمن يأخذ الأموال  عي التديّن والمعرفة بالدين وما أعدّ ويدّ
كأنّه  ذلك،  ويقنّن  حلال  بطريق  هو  يأخذه  ما  أنّ  ر  يتصوّ بعضهم  أن  المشكلة  الحرام، 
عي التديّن والجهاد والعمل من أجل رفعة الدين والآن تمدّ يدك الى المال  يقول أنت تدّ
هذه  الناس،  وعموم  المؤمنين  وعموم  والأرامل  واليتامى  المساكين  أموال  الى  الحرام، 
فها لخدمة الناس وإسعاد الناس ، وإذا بها الآن  الأموال أمانة في يدك جعلت لكي توظّ
ك وأبيك فتأخذها فرحاً مستبشراً رحيب الصدر، ولا تشعر  ا ميراث من أهلك وأمّ كأنهّ

ولا تحسّ حتى بشيء من الذنب والإثم بسبب أخذ هذا المال الحرام.

فتارة يكون الإنسان ليس عنده جهاد في  ب،  التعجّ ب الإمام شديد  يتعجّ ثم 
هناك عقوبة وحساب  وأنّه  تعالى  باالله  المعرفة  عي  يدّ التديّن، ولا  عي  يدّ االله ولا  سبيل 
وتدقيق في الحساب على هذه الأموال الحرام، ولا يعرف هذا حلال وحرام، وتارة يكون 
ة  عي التديّن وإذا به يمدّ يده على الأموال العامّ الإنسان مجاهدا عمل في سبيل الدين ويدّ
ويأخذها بالحرام، جاء التعجب من الإمام  فسبحان االله منك يصدر هذا الاستيلاء 
أؤمن  متديّن  إنسان  أنا  تقول  أما  اد))  َعَ بِالمْ مِنُ  ؤْ تُ ا  أَمَ االلهِ  انَ  بْحَ سُ ((فَ الحرام!  المال  على 
هُ *  يَرَ ا  ً يرْ ةٍ خَ رَّ ذَ الَ  ثْقَ مِ لْ  مَ يَعْ ن  مَ أنّ هناك حسابا ((فَ القيامة وأؤمن  بيوم  باالله وأؤمن 

عي التديّن والجهاد والعمل من أجل رفعة الدين والآن تمدّ يدك الى المال  يقول أنت تدّ
٢٨٦



))(١)، ألست قارئا للقرآن أما تقرأ هذه الآيات القرآنية،  هُ ا يَرَ ًّ ةٍ شرَ رَّ الَ ذَ ثْقَ لْ مِ مَ ن يَعْ مَ وَ
مِنُ  ؤْ تُ ا  أَمَ االلهِ  انَ  بْحَ سُ ((فَ ذلك،  على  والعقوبة  بالحساب  ة  والمداقّ بالحساب  تؤمن  أما 
ة في الحساب ، من أين  اد)) أو ما تخاف نقاش الحساب؟ تقف يوم القيامة وهناك دقّ َعَ بِالمْ
ا المعدود كان عندنا من أولي الألباب)) لنر￯ هذه العبارة،  جاءتك هذه الأموال؟ ((أيهّ
ا المعدود كان عندنا من أولي الألباب)) ماذا يريد أن  كم هو بليغ ودقيق في المعنى ((أيهّ
ا الآن فلا.. لا تحسب من  يقول له؟ أنت كنت محسوباً عندنا من أهل العقل والدين أمّ
أهل الدين والعقل بل كنت تجاهد وكنت تؤمن بيوم الحساب وكنت على بيّنة من ربّك 
العقل  أهل  من  السابق  في  كنت   ، الدين  بأمور  كلامك  كلّ  في  م  وتتكلّ ناً  متديّ وكنت 
والدين وأهل الجهاد ، أما الآن فلا. خرجت خارج الدائرة لا تقل أنا من أهل الدين 
ا الآخذ للمال الحرام  وأهل الجهاد أصبحت خارج الدائرة . ((كيف تسيغ..)) انتبه أيهّ
ها حراماً، سيكون أكلك حراماً ،وشربك حراماً، وزواجك حراماً  ستصبح معيشتك كلّ
يّتك  ذرّ تكون  جتهم  زوّ وإذا  حراماً،  ويشربون  سيأكلون  وأولادك  حراماً  وملبسك   ،
ها في حرام ، أما تنتبه، لذلك يتعجب الإمام ، ويقول له أنت غير ملتفت أين ستكون  كلّ
هذه الأموال الحرام ((كيف تسيغ لنفسك شراباً وطعاماً وأنت تعلم أنّك تأكل حراماً 
ة جاءت من ثروات وخيرات وأمور تتعلّق  وتشرب حراماً)) هذه أموال وخيرات عامّ
والمساكين،  والأرامل  واليتامى  الناس  ة  وعامّ والمؤمنين  بالمجاهدين  ق  وتتعلّ بالناس 
والمؤمنين  والمساكين  اليتامى  أموال  من  حراماً  وتشرب  حراماً  تأكل  أنّك  تعلم  وأنت 
ك ولا من  أبيك وأمّ والمجاهدين، هذه الأموال ليست لك هذه الأموال وليست من 
ة الناس يجب أن تُصرف  أقربائك ولا إرث، من أين جئت بهذا المال؟ هذه أموال لعامّ
ة الناس، أوجدها االله  على المساكين وعلى الأيتام والأرامل والمجاهدين والمقاتلين وعامّ
بات  ر لهم متطلّ ة الناس وإسعادهم وعيشتهم الكريمة وتوفّ تعالى لكي تصرفها على عامّ
نت  مِ ف بهذه الأموال لك، أنت أُعطيت الفرصة ائتُ لك أن تتصرّ العيش الكريم، ولم نخوّ
ومعيشتهم  إسعادهم  في  تصرفها  حتى  ة  العامّ الأموال  على  نت  مِ ائتُ الناس  أموال  على 

١- الزلزلة: ٧-٨.

يّتك  ذرّ تكون  جتهم  زوّ وإذا  حراماً،  ويشربون  سيأكلون  وأولادك  حراماً  وملبسك   ،٢٨٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



هذه  وتأكل  تأتي  ثمّ  والجهاد  الإيمان  عي  تدّ أنت  ذلك  فوق  الآن  بك  وإذا  الكريمة، 
اتَّقِ االله ))  دَ فَ بِلاَ هِ الْ ذِ ِمْ هَ زَ بهِ رَ الَ وَ أَحْ وَ مْ َ هِ الأْ ذِ مْ هَ يْهِ لَ اءَ االلهُ عَ ينَ أَفَ الأموال الحرام (( الَّذِ
اتَّقِ االله) أي احذر من عذاب االله، ماذا ستفعل بهذه الأموال  يعاتبه يوبّخه على ذلك (فَ
ستأخذها سنة أو سنتين أو ثلاث عشرة أو عشرين سنة ثمّ بعد ذلك ماذا؟ هل ستأخذها 
معك؟ سترحل عن هذه الحياة الدنيا ويبقى الجزاء والحساب والعقاب، وربّما العقاب 
) التقو￯ لا تكفي وحدها ،  الدائم في نار جهنّم، يقول خف االله تعالى (..فاتّق االله وارددْ
يعني أن أقول اتّقيتُ االله تعالى وأنتهي عن أخذ هذه الأموال الحرام، يحتاج إلى أمر آخر 
هو (واردد الى هؤلاء القوم أموالهم) هؤلاء الذين أخذوا الأموال حراماً من الأموال 
يها وصرفها  ها الى مستحقّ ، يجب عليهم أن يقوموا بردّ ة واستحوذوا عليها بغير حقّ العامّ
د الإمام ولا يكتفي  ل )) هنا يهدّ عَ ْ تَفْ ، فإنَّك إِنْ لمَ ُمْ الهَ وَ مِ أَمْ وْ لاءِ الْقَ ؤُ دْ إِلىَ هَ دُ عليهم ((وارْ
 ْ إِنْ لمَ إِنَّكَ  فَ بالعتاب والتوبيخ ، يقول إن أمكنني االله منك سأعاقبك عقوبةً شديدة (( 
ة  يْفِي ))(١) شاهدوا الشدّ بَنَّكَ بِسَ ِ َضرْ لأَ نَّ إِلىَ االلهِ فِيكَ وَ رَ ذِ عْ ُ نْكَ لأَ نِي االلهُ مِ نَ كَ مَّ أَمْ لْ ثُ عَ تَفْ

لَ النَّار))(٢). خَ داً إِلاَّ دَ بْتُ بِهِ أَحَ َ ا ضرَ ي مَ حتى يردعه ويردع الآخرين ((الَّذِ

ثم بعد ذلك يقول أنا ليس عندي مصانعة ومداهنة ، لو أقرب الناس لي فعل 
هذا الفعل سأعاقبه بالعقوبة نفسها ، ليس لديّ بعيد أو قريب إن فعل كذا واستحوذ 
على المال الحرام فسأعاقبه، فلا حصانة لأحد من أقربائي أو عشيرتي أو كتلتي ، لاحظوا 
هذا المبدأ الذي قلنا إنّ الإمام  يشير اليه ليس مختصاً بوقته ودولته بل لكلّ الأزمنة 
الذي  مثل  فعلا  والحسين  الحسن  أنّ  ((...لو  يُقسم  ((وواالله...))  يقول:  والأمكنة، 
ا  فعلت...)) هؤلاء أولادي أحبّائي كرماء عليّ ، ولكن لو فعلا مثل الذي فعلت (( مَ
نْ  لَ عَ بَاطِ الْ يحَ  زِ أُ ماَ وَ نْهُ مِ قَّ  َ ذَ الحْ تَّى آخُ ةٍ حَ ادَ بِإِرَ نِّي  ا مِ رَ فِ لاَ ظَ ةٌ وَ ادَ وَ ي هَ نْدِ ماَ عِ ُ انَتْ لهَ كَ
أو من  أقربائي  الكلّ سواء، هل لأحدٍ حصانة وصيانة؟ فلان لأنّه من   (٣)(( ماَ تِهِ مَ لَ ظْ مَ
أولادي أو من عشيرتي أو من أو منطقتي أو من كتلتي أو من حزبي فهؤلاء مصانون لهم 

١- شرح نهج البلاغة:  ١٦٨/١٦.
٢- م. ن:  ١٦٨/١٦.

٣- م. ن : ١٦/ ١٦٨.

يْفِي )) بَنَّكَ بِسَ ِ َضرْ لأَ نَّ إِلىَ االلهِ فِيكَ وَ رَ ذِ عْ ُ نْكَ لأَ نِي االلهُ مِ نَ كَ مَّ أَمْ لْ ثُ عَ تَفْ ٢٨٨



الحماية لو وقعت أيديهم واستحوذوا على المال الحرام، لا يحاسبون أما الذي ليس له مثل 
اسبون ويعاقبون ويسجنون، الإمام(سلام االله عليه) يقول الكلّ  هذه الصلة فهؤلاء يحُ
م سينالون العقوبة نفسها التي  بين لي لو فعلا مثل هذا الفعل فإنهّ سواء حتى أقرب المقرّ

تنالها أنت.

قنا للصلاح والرشاد وجنّبنا الشرّ  هم وفّ قنا لمراضيه ، اللّ نسأل االله تعالى أن يوفّ
والفساد، واجعلنا ممّن يقولون فيعملون وخلّصنا من الأشرار والفاسدين إنّك سميع 

الدعاء قريب مجيب.

 

٢٨٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٢٩٠



الجمعة ١٩شعبان ١٤٣٧ هـ 
الموافق٢٧ آيار ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي
نصّ الخطبة الأولى

 الحمد الله ربّ العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
آله الطيّبين الطاهرين، الحمد الله قبل كلّ أحد، والحمد الله بعد كلّ أحد، والحمد الله مع 
كلّ أحد، والحمد الله يبقى ربّنا ويفنى كلّ أحد، والحمد الله حمداً يفضل حمد الحامدين 

حمداً كثيراً قبل كلّ أحد.

هاتي  أمّ بناتي  أخواتي  دائماً،  وأيّدكم  تعالى  االله  سلّمكم  آبائي  أبنائي  إخوتي   
وبركاته.  االله  ورحمة  جميعاً  عليكم  السلام  والحياء،  والستر  العافية  لباس  االله  ألبسكنّ 
أوصيكم أحبّتي ونفسي الغارقة في بحر الآثام بتقو￯ االله تعالى والخشية منه؛ فإنّه سيأتي 
يوم لا ينفع معه إلاّ العمل الصالح، وانّه تعالى لا يقبل إلاّ من المتّقين جعلنا االله تعالى 

وإيّاكم من خيار خلقه الأتقياء.

اد ، وهو يأخذ بأيدينا -كما ذكرنا- في دعاء  كنّا في رحلةٍ مع الإمام السجّ
نفزع الى االله  م شطرٌ منه، وقلنا هناك حاجة فطرية عندنا هي أن  تقدّ التوبة وقد  طلب 
بنا أيّ شيء ، وهذه  يلمّ  بنا مصائب ومصاعب، بل حتى لو لم  ألمّت  إذا  تبارك وتعالى 
الحاجة الحقيقية المودعة فينا تجعلنا نجد أنفسنا على نحو الدوام محتاجين الى االله تعالى؛ 

٢٩١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



بَدا))(١)؛ لأنّ الإنسان إذا رفع االلهُ  ٍ أَ ينْ ةَ عَ فَ رْ سيِ طَ نِي إِلىَ نَفْ لْ مَّ لاَ تَكِ ولذلك ورد ((اللهُ
يده عنه ينتهي، بل لا يكون شيئا في الحقيقة، وإنّما نحن كائنات مرتبطة بربّ الأكوان جلّ 
شأنه، تارةً يستشعر الإنسان هذه الحاجة ويكون عبداً صالحاً وتارةً يعمى فلا يستشعر 
اد في  ))(٢)، الإمام السجّ نَاصٍ ينَ مَ تَ حِ لاَ ذلك، أو قد يستشعرها بعد فوات الأوان، ((وَّ
ة يريد أن يبينّ لنا هذه الحاجة الحقيقية ، وأن يراقب الإنسان  هذه الرحلة التربوية المهمّ
نفسه ويقتضي ذلك أن يسعى لتبديل حاله من حالٍ الى حالٍ أفضل، ونحن- إخواني- 
تعالى- في شهر رمضان  االله  أبقانا  يأتينا -إن  وما   ، المبارك شهر شعبان  الشهر  هذا  في 
نحتاج الى استعداد نفسي للدخول إلى هذين الشهرين، وأقصد  بالاستعداد النفسي أنّ 
نعمل  يرانا  أن  تعالى  فيها  يحبّ  االله  على  الكريمة  الأشهر  من  ورمضان  شعبان  شهري 
عملاً يختلف عن بقيّة الشهور، وإن كانت الطاعة واجبة في كل وقت لكن هناك حالات 
يحبّ االله تعالى أن يرانا فيها بحالةٍ أخر￯، ففي بعض الروايات أنّ الإنسان يُستحبّ أن 
(٣)، وهذا الاستغفار عبارة عن رجوع الى االله  ة  يستغفر االله تعالى في كلّ يومٍ سبعين مرّ
وإحساس بالمسؤولية أمام االله تعالى، نحن نحتاج أن نستشعر هذه العبودية وإلاّ الإنسان 
عبدٌ الله شاء أم أبى، آمن أم كفر، سيرجع  الى االله تعالى حتى وإن كان كافراً -والعياذ باالله 
ر في الدنيا كيف يشاء، سيأتي يوم يخرج من هذه الدنيا، ويعود  - ، فلا يستطيع أن لا يعمّ
الى االله تعالى فما جحده في الدنيا سيقرّ به، لكن هذا الإقرار لا قيمة له، الحالة الصحية أن 
ه الى االله تعالى، يراقبه فإن صدر منه ما صدر فعليه أن يرجع،  يكون الإنسان دائم التوجّ
اب ويحبّ العبد التائب؛ لأن الشيطان يحاول أن يأتي المذنب بطرق مختلفة ليوقع  فاالله توّ
دّ أن  به فيوسوس له أنّ هذا الذنب لا تنفع معه التوبة.  وهذا من مكائد الشيطان فلابُ
ز هذا الرجوع بنيّة صادقة ويعاهد االله  يرجع الإنسان الى االله تبارك وتعالى دائماً، وأن يعزّ
م  تبارك وتعالى على أن لا يذنب، ويرتّب حياته على أنه مكشوفٌ أمام االله تعالى دائماً ويقدّ

اً . حسابه الى االله تعالى يوميّ

١- بحار الانوار: ٢٠٤/١٨.
٢- ص: ٣.

٣- ينظر: وسائل الشيعة:  ٥١١/١٠.

٢٩٢



من  فيها  انتقلنا  وقد   ،  الإمام ذكرها  التي  الدعاء  هذا  فقرات  إلى  نرجع   
تبارك  االله  مع  جديدة  صفحةً  نبدأ  بأن  حاجتنا  إلى  الذنوب  وخطورة  بالذنب  اعتراف 
القرآن  القرآن،  بأدب  يؤدبنا    والإمام مفتوحة،  أبوابه  وتعالى  تبارك  واالله  وتعالى، 
أنّ  كما  واستجابة،  دعاء  الشرط  هو  هذا  مْ ))(١)،  لَكُ بْ  تَجِ أَسْ ونيِ  عُ ((ادْ يقول:  الكريم 
االله أمرنا بالدعاء وعدنا بالإجابة أيضاً ، بعد أن فرغ هذا العبد المذنب وبينّ تلك المآسي 
وانكشفت أمامه، وذهبت سحائب العمى وأصبح ير￯ الأمور بمنظار واقع، ير￯ ما 
هذا  ل  يبدّ أن  يريد  مطأطئاً خاشعاً خاضعاً  االله  الى  ، وجاء  فعلاً عظيماً وجليلاً  ارتكبه 
كَ  رِ مْ َ لأِ يعاً  طِ مُ ئْتُكَ  جِ دْ  قَ ا  ذَ نَا  أَ ا  هَ فَ مَّ  ((اللهُ قال:  قال؟  فماذا  آخر،  سلوكٍ  الى  السلوك 
بِهِ  تَ  دْ عَ فِيماَ وَ كَ  دَ عْ زاً وَ نَجِّ تَ اءِ...))(٢) االله أمرنا بالدعاء، ((...مُ عَ بِهِ مِنَ الدُّ تَ  رْ أَمَ فِيماَ 
))(٣) لاحظوا طريقة الدخول الى االله تبارك  مْ بْ لَكُ تَجِ ْ أَسْ نيِ وْ عُ : اِدْ ولُ ، إِذْ تَقُ ابَةِ ِجَ مِنَ الإْ
دّ أن نعرف كيف نطرق الأبواب وكيف ندخل الأبواب؟  وتعالى، االله تعالى له أبواب لابُ
، لكن الله تعالى  م ، في الملأ أم في السرّ منا أم لم نتكلّ لع علينا دعونا أم لم ندعُ ، تكلّ االله مطّ
عندما   ،   للإمام ة  الدقّ منتهى  في  كلمة  هناك  لاحظوا  نعرفها،  أن  دّ  لابُ بيّنها  آداب 
لِهِ  ثْ مِ يْسَ كَ قارن بشيء ((لَ يريد أن يعقد مقارنة بينه وبين االله تعالى ، قطعاً االله تعالى لا يُ
كَ  رِ بُولِ أَمْ بُ مِنْ قَ اجِ لاَ الْوَ ِي لَوْ ))(٤)، ماذا يقول الإمام في دعاء آخر؟ يقول: ((إِلهَ ءٌ ْ شيَ
اطب االله تعالى يقول: أنت تأمر (اذكروني)، واجب أن  رِي إِيَّاك ))(٥)، يخُ كْ تُكَ مِنْ ذِ هْ نَزَّ لَ
، من أنت ومن أنا؟!  نقبل أمراً، وإلاّ لولا هذا الواجب أنا أستصعبها أن أذكرك أصلاً
هتك عن ذكري إيّاك) الإمام السجاد  يعتبر أنّ هذا الذكر خلاف التنزيه، فقولنا:  (لنزّ
يا االله، هذا المقدار خلاف التنزيه ، لماذا؟ لأنّ قدري لا يرتقي الى قدرك، لكن لأنّك االله 
أمرت فنحن نخضع، لاحظوا هذا الأدب مع االله تبارك وتعالى، هذه المدرسة مدرسة 
لع الإنسان عليها فسيحرم نفسه منها، الإمام  هنا  أهل البيت(عليهم السلام) إذا لم يطّ

١- غافر:٦٠.
٢-الصحيفة السجادية: ١٤٠.

٣- رياض السالكين في شرح صحيفة سيد الساجدين:  ٣٧٤/٤.
.١١:￯٤- الشور

٥- بحار الانوار: ١٥١/٩١.

، لكن الله تعالى  م ، في الملأ أم في السرّ منا أم لم نتكلّ لع علينا دعونا أم لم ندعُ ، تكلّ ٢٩٣االله مطّ

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



في هذا الدعاء يأتينا الى القرآن: يا إلهي أنت وعدت والوعد غير الوعيد، الوعيد حالة 
من التهديد على فعل الحرام، لكن االله غير ملزم بالوعيد ؛لأنّ رحمته سبقت الغضب، 
ا الوعد فقد كتب االله على نفسه الرحمة، وهذا الوعد جزءٌ من رحمة االله تعالى التزم به  أمّ
)) نعم، قد نفقد شرائط الدعاء فنأكل الحرام ولا نتوجه إلى االله  مْ بْ لَكُ تَجِ ْ أَسْ نيِ وْ عُ ((اِدْ
لات  تعالى ويكون فكرنا مشغولاً بغيره ، فلا تتحقق الإجابة، لأنّ فقدنا شرائط مكمّ
الدعاء ، وفرق بين نفقد الإجابة لأننا لم نحقق الشرط وبين أن االله تعالى لا يجيب، هنا 
اد  بعد أن بينّ ما سبق قال: فها أنا ذا الآن حاضر بين يديك،  فها أنا ذا  الإمام السجّ
قد جئتك مطيعاً لأمرك، لاحظوا حالة التزلّف الى االله، فحالة كوني عبداً وأنّ االله أمرني 
تلزم أن أجيء حتى تكون طاعة ((مطيعاً لأمرك فيما أمرت به من الدعاء))،  أمرنا االله 

تعالى فقال: ادعوني.

وفيها  دعاء،  ها  كلّ ادية  السجّ والصحيفة  ادية،  السجّ الصحيفة  نقرأ  نحن 
مملوء  مفعماً  نجده  السلام)  البيت(عليهم  أهل  تراث  نقرأ  ،وعندما  هائلة  مضامين 
بالدعاء، وهذه أدعية لا يقو￯ على إنشائها غير أهل البيت؛ لأن فيها حالة من الارتباط 
ة، عندنا تراث  العجيب مع االله تبارك وتعالى وحالة من الذوبان ومعرفة العبودية الحقّ
وتعالى  تبارك  باالله  الارتباط  بحالة  مملوءة  السجادية  الصحيفة  محمد  آل  زبور  كامل 
عة، والدعاء لا يعني ترك الأسباب الظاهرية وإنّما هو سببٌ من  ومضامين هائلة متنوّ
ل على االله تبارك وتعالى، هذا غير  ، الدعاء حالة من الاعتماد والتوكّ هذه الأسباب أيضاً
مرتبط بترك الأسباب ؛ لأنّ الإنسان رغم كلّ ما عنده يدعو االله، لأنّ االله بيده المصير، 
يقول: ها أنا ذا قد جئتك، ماذا؟ قال: فيما أمرت، مطيعاً لأمرك فيما أمرت به من الدعاء، 
زاً ) أي أنتظر وعدك أي إنجاز الوعد وتنفيذ ما وعدت به، بماذا، أين  بعد ذلك (متنجّ
 ،(({ مْ بْ لَكُ تَجِ ْ أَسْ نيِ وْ عُ وعد االله تعالى؟ قال: ((فيما وعدت به من الإجابة إذ تقول: {اِدْ
، الفعل الذي يصدر منكم الدعاء (ادعوني) ومني الإجابة  واحدةٌ عليكم وواحدةٌ عليّ
أمرٍ لا تفهمونه؛ ولذلك  (أستجب) و لكن لا تدعوني على معصيةٍ، ولا تدعوني على 

وفيها  دعاء،  ها  كلّ ادية  السجّ والصحيفة  ادية،  السجّ الصحيفة  نقرأ  نحن 
٢٩٤



لاحظوا إخواني بعض الحالات يدعو الإنسان االله تعالى بما يعتقد هو أو لما يمرّ به من 
ظرف ، هذا المقدار جيد، لكن هناك مضامين لا يفهم الإنسان معناها بل لا يستطيع ولا 
يعرف كيف يدعو، فعليه بالأدعية المأثورة عند أهل البيت(عليهم السلام) ففيها الأثر 
- ويقول: يا بن رسول االله  كلّ الأثر ، يأتي شخصٌ الى الإمام الصادق  -على ما أظنّ
إنيّ دعوت دعاءً استمع، فقال الإمام له: (دعني من اختراعك اقرأ ما أقول لك) لأنّ 
هذه الأدعية لم تصدرْ إلاّ من عينٍ صافية ومن وراثة حقيقيّة للنبيّ وآله، وهذه الوراثة 
ة الأطهار(عليهم السلام)  ا))(١)،   ويأتي  بعده الأئمّ َ ٌّ بَابهُ ليِ عَ مِ وَ لْ ةُ الْعِ ينَ دِ نَا مَ الحقيقية (( أَ
  ي الى أن يصل الى أمير المؤمنين والنبيّ محمد فحديثهم من حديث أبي حديث جدّ
ت  ثمّ الى جبرائيل ثم الى االله، ثم الإمام يقول: يبقى النبيّ والأمير لهما فضل، إذن أين امتدّ
هذه الحالة؟ الى االله تبارك وتعالى، فهذه الأحاديث المودعة يتعامل الإنسان فيها تعاملاً 
اً، تختلف بين أن أدعو بلساني الكالّ دعاءً لا أعرف المصلحة فيه ، ثم بعد ذلك  خاصّ
ة أر￯ أنّ هذه المضامين مضامين هائلة تستمطر رحمة االله تعالى .  ه الى الأئمّ عندما أتوجّ
تَ  رْ كَ فِيماَ أَمَ رِ مْ َ يعاً لأِ طِ ئْتُكَ مُ دْ جِ ا قَ نَا ذَ ا أَ هَ د الإمامالى االله تبارك وتعالى يقول :((فَ يمهّ
مِنَ  بِهِ  تَ  دْ عَ وَ فِيماَ  كَ  دَ عْ وَ زاً  نَجِّ تَ ((..مُ أمرنا  االله  أمر،  (ادعوني)  اءِ..))  عَ الدُّ مِنَ  بِهِ 
)، هذه نقطة  مْ بْ لَكُ تَجِ ْ أَسْ نيِ وْ عُ : اِدْ ولُ ابَةِ)) من أين هذا؟ قال أنت تطلب :(إِذْ تَقُ ِجَ الإْ
ا باب  ة الإمام أراد أن يبيّنها، وقلنا نحن نأتي االله تعالى من الأبواب التي فتحها، أمّ مهمّ
موصد أو باب موجود لكنني لا أهتدي الى فتحه ولا أعرف مفتاح هذا الباب ولا أملكه 
فتح الباب، فقد ندعو كثيراً فلا يستجاب لنا فليس هذا يعني أن االله حجب  فقطعاً لا يُ
الاستجابة بل لأننا لا نملك المفاتيح ولم ندعُ بالشكل الصحيح لم نصل الى هذه الحالة 
لِّ  مَّ فَصَ ة، القصور فينا، االله تبارك وتعالى رحمته واسعة، ثم قال: ((اللهُ التي يريدها الأئمّ
آلِهِ..)) وهذه من المفاتيح إخواني، إنّ الصلاة على محمد وآل محمد من مفاتيح  دٍ وَ مَّ َ لىَ محُ عَ
ارِي،  رَ بِإِقْ يتُكَ  قِ لَ ماَ  كَ تِكَ  رَ فِ غْ بِمَ نِي  قَ الْ وَ  ، آلِهِ وَ دٍ  مَّ َ محُ لىَ  عَ لِّ  فَصَ مَّ  ((اللهُ الدعاء،  إجابة 
نِ  نِي عَ تَ يْ نَّ أَ ماَ تَ ِكَ كَ ترْ نيِ بِسِ ْ ترُ اسْ ، وَ سيِ تُ لَكَ نَفْ عْ ضَ ماَ وَ نُوبِ كَ عِ الذُّ ارِ صَ نْ مَ نِي عَ عْ فَ ارْ وَ

١- تحف العقول: ٤٣٠.

٢٩٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



د الإمام ، بعد أن مهّ لاً ا تأمّ لة أيضاً تستوجب منّ نِّي)) حقيقةً هذه الانتقالة المكمّ امِ مِ تِقَ نْ الاِ
مة للاعتراف بعد أن تداولتني أيدي الذنوب وقادتني  وقال أنا جئت، تلك كانت مقدّ
انتبهتُ فرأيتُ جليل الذنوب جليلاً ورأيتُ عظيم ما فعلتُ عظيماً،  ة الخطايا، ثم  أزمّ
تجاوزتُ الحدود مع االله تعالى الآن انتبهت وجدتُ أنّ االله تعالى أخذ وعداً وعهداً قال 
ر  ((ادعوني أستجبْ لكم)) بدأنا ندعو، الآن ماذا نطلب؟ هذا الموضوع –إخواني- تكرّ
ة، نحن في الدعاء ماذا نطلب؟ مثلاً عندما يتوفق الإنسان لليلة النصف من  أكثر من مرّ
شعبان ماذا يطلب؟ الإمام  يقول هذه ليلةٌ عظيمة، االله تعالى جعلها لنا كما جعل ليلة 
قني االله أن أدركها فماذا أطلب؟ بماذا أدعو؟  القدر للنبيّ ، إذن هي ليلةٌ عظيمة وفّ
، فإذا كان عندي رؤية ومشروع  شاً قطعاً إذا لم تكن عندي رؤية سيكون دعائي دعاءً مشوّ
بيني وبين نفسي مع االله تعالى - ، ما مشروعي بيني وبين االله تعالى؟ أنّ يعطيني االله تعالى 
مثلاً السلامة في الدين والدنيا، في الآخرة لا يوجد عندي خيار أن أكون في النار، لأنّ 
وسقم  ة  صحّ بين  الدنيا  في  الإنسان  خيارات  الدنيا،  خيارات  ليست  خياراتها  الآخرة 
ل  وبين السجن وخارج السجن وبين غنىً وفقر، خيارات موجودة لكن الإنسان يؤمّ
ل، لكن يوم الآخرة ليس عندي مجال أن تكون  نفسه أنّ هذه المسألة الى زوال والحياة تتبدّ
خياراتي كثيرة، فالإنسان عندما يرتّب نفسه مع االله تعالى يبحث عن تلك الغاية الكبيرة 
مشروع  عندي  كان  إذا  إعداد،  الى  يحتاج  فهذا  لأوليائه  تعالى  االله  أرادها  التي  النهائية 
يلة لتنفيذ  المشروع يحتاج الى أدوات ويحتاج الى إعداد تربويّ مني فكيف أستثمر هذه اللّ
هذا المشروع؟، قطعاً دعائي سيختلف، طريقة العلاقة مع االله خلال ثلاث ساعات أو 
القدر من  ليلة  أنّ   ￯القدر وأر لليلة  أهيّئ نفسي  يلة سيختلف، عندما  اللّ أربع في هذه 
ة والإمام  يحثّ على إحياء ليلة القدر،  يالي العظيمة، جعلها االله تعالى في السنة مرّ اللّ
ا  فمن الآن كيف أرتّب وضعي لليلة القدر -إن أبقاني االله- هذه الحالة خلاف الغفلة ،أمّ
يالي خارج رمضان فهذا يعني أني لا أملك رؤية مع  تأتي ليلة القدر وحالها حال بقية اللّ
االله تعالى بخلاف الذي هو ملتفت، الزهراء(عليها السلام) في بعض الروايات كانت 
يالي استثماراً لها، لاحظوا المشروع، الإنسان في  اللّ يناموا في هذه  بيتها من أن  تمنع أهل 

٢٩٦



أن  أريد  ليلة  عندي  لأنّ  قال:  لماذا؟  النهار،  في  سأنام  يقول  القدر  ليلة  رمضان  شهر 
يلة ستكون هناك وليمة عند  ا إنسان يقول هذه اللّ أحييها، هذا يدلّ على حالةٍ صحية، أمّ
ل بين وليمة ووليمتين الى أن تنتهي ليلة القدر، الفرق بين  الأداءين  المكان الفلاني فسأتنقّ
ية،  الأهمّ غاية  في  والاستعداد  الإعداد  هذا  هائل،  فرق  والبطن  العقل  فبين  كبير، 
كما  والفرص  فرص،  فيها  الدنيا  الفرص،  استثمار  على  يحثّوننا  السلام)  ة(عليهم  الأئمّ
من  حالةٍ  في  وهو  الليلة  يُدرك  الإنسان  حاب ))(١)،  السَّ رَّ  مَ رُّ  ُ المؤمنين:((تمَ أمير  يقول 
ه ، ويقول: شغلني ضيف، أقول هذا لا حياء فيه  اصرف ضيفك ليحيي  ة والتوجّ الصحّ
؟ الإنسان عليه أن يستثمر كلّ وقته الله  الليلة أيضا والتقِ به بعد ذلك ، ماذا يضر ذلكّ
ة.. على كلّ حال نحن ذكرنا هذا المطلب قبل  تبارك وتعالى، وهذه ليالي مخصوصة ومهمّ
نِي  قَ الْ وَ  ، آلِهِ وَ دٍ  مَّ َ محُ لىَ  عَ لِّ  فَصَ مَّ  ((اللهُ  :  يقول لنفسي،  تذكرة  ه  لعلّ رمضان 
عاء الإمام يقرّ  ارِي)) في بداية الدّ رَ يتُكَ بِإِقْ قِ ماَ لَ ...)) لاحظوا هذه العبارة ((كَ تِكَ رَ فِ غْ بِمَ
الخطايا  ة  أزمّ وقادته  الذنوب  أيدي  تداولته  من  مقام  ((هذا  إقراره؟  في  قال  ماذا   ،
واستحوذ عليه الشيطان فقصرّ عماّ أمرت به تفريطاً... الى آخره))، هذا إقرار، فيأتي هذا 
العبد المسكين المستكين الحقير الفقير الى االله تعالى، يقول إلهي بعد أن ذكرت لك هذا 
أطلب  منك  أريد  تدعوه، كيف ستواجهني؟  وأنت  أدعوه  أنا  كيف ستواجهني؟ هذا 
 ( تِكَ رَ فِ غْ بِمَ نِي  قَ الْ (وَ قال  هي؟  ما   ￯أخر بطريقةٍ  تواجهني  أن  اليك  ل  وأتوسّ منك 
بْنِي  دِّ ؤَ تُ لاَ  ِي  ((إِلهَ  : أوله  في  الثمالي  حمزة  أبي  دعاء  في  عقوبة،  عندك  كثيرة،  وسائلك 
نَ االلهِ)) (٣)، االله عنده وسائل  ةٌ مِّ اءَ ل ما تقرأ ((بَرَ وبَتِك ))(٢)، تقرأ في سورة التوبة أوّ قُ بِعُ
تواجهني بهذه  ، لا  تلقني  يقول لا.. لا  بالعقوبة،  أو  بالبراءة  يلاقيني  أن  يمكن  كثيرة 
لست  أنا  ارِي))  رَ بِإِقْ يتُكَ  قِ لَ ماَ  كَ تِكَ  رَ فِ غْ بِمَ نِي  قَ الْ :((وَ قال  إذن؟  تريد  ماذا  الأساليب، 
، ولكن هذه خطوة اليك يا  صاحب فضلٍ بإقراري ؛ لأنّك تعلم سواءً أقررت أو لم أقرّ

١-شرح نهج البلاغة : ١٨/ ٢٨٣.
الشيعة، بيروت ،  فقه  الناشر: مؤسسة  هـ،  بن الحسن(٤٦٠)   الطوسي، محمد  المتعبّد:  د وسلاح  المتهجّ ٢- مصباح 

الأولى :٢/ ٥٨٢، بحار الانوار:٨٢/٩٥.
٣- التوبة:١.

٢٩٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



عِ  ارِ صَ نْ مَ نِي عَ عْ فَ ارْ إلهي أنا عندما أقررت أريد منك أن تعينني فألقني بمغفرتك ((وَ
الذنوب  أو  الأفعال  ا  إمّ الذنوب)،  (مصارع  رائعة،  بلاغة  هذه  وحقيقةً   ((.. نُوبِ الذُّ
نفسها من إضافتها الى الفاعل، الذنوب هي تصرع، أو أمكنة، هذه الأمكنة تجعلني في 
مات ، ارفعني  حالة وضيعة، ومصارع الذنوب كلّ الأفعال التي لم ألتفت إليها من المحرّ
) كما تذلّلت إليك،  سيِ تُ لَكَ نَفْ عْ ضَ ماَ وَ نُوبِ كَ عِ الذُّ ارِ صَ نْ مَ نِي عَ عْ فَ ارْ يا إلهي قال: (وَ
لعلّ -لاحظوا إخواني- الإنسان يعبد االله تبارك وتعالى بأنحاء العبادة، لكن العبادة التي 
عندما  عنده،  شيئاً  أرفع  الإنسان  جبهة  السجود،  هي  وتعالى  تبارك  االله  عليها  ع  يشجّ
رها بالسجود الى االله تعالى كأنه لا توجد حالة بدنية أعلى من هذه الحالة للتذليل،  يعفّ
د))(١)،  اجِ سَ وَ  هُ وَ بِّهِ  رَ إِلىَ  بْدُ  الْعَ ونُ  يَكُ ا  مَ بَ  رَ ((أَقْ يقول:  الشريف  الحديث  ولذلك 
من  أقرب  الينا  بالنسبة  االله   ،(٢)(( يدِ رِ الْوَ بْلِ  حَ مِنْ  يْهِ  إِلَ بُ  رَ أَقْ نُ  نَحْ ((وَ يقول:  والقرآن 
حبل الوريد، العبد يكون أقرب الى االله وهو ساجد، وهذه السجدة يتألمّ منها إبليس-
ا سبب إخراجه، فالساجد أقرب ما يكون الى االله وبالملازمة أبعد  عليه لعائنُ االله-، لأنهّ
ما يكون عن إبليس، هذه الأنفة والتكبرّ هي التي أخرجت أبليس مما كان عليه  لذا يـتألم 
عندما ير￯ العبد ساجدا ذليلا الى االله تعالى، ويقول -في داخله- :يا ليتني كنت ساجداً، 
ما يضع  )) الإنسان يحتاج إلى االله، كلّ سيِ نَفْ لَكَ  تُ  عْ ضَ ماَ وَ : ((كَ  لذلك يقول الإمام

ه )) (٣). عَ فَ ِ رَ َّ عَ اللهِ اضَ نْ تَوَ الإنسان نفسه الله تعالى يرفعه االله ((مَ

أنّنا  شكّ  بلا  نِّي))  مِ امِ  تِقَ نْ الاِ نِ  عَ نِي  تَ يْ نَّ أَ تَ ماَ  كَ ِكَ  ترْ بِسِ نيِ  ْ ترُ اسْ :((وَ قال  ها  ختامُ
لَ  ل معصية، لكنّ االله تعالى لم ينتقم، االله تعالى تأنّى، االله تعالى أمهَ نستحقّ الانتقام منذ أوّ
، لأنّك  هل فبهذا الإمهال وبهذه الأناة أدعوك أن تستر عليّ وأعطى، إذن أنت يا إلهي قد تمُ
لا تريد أن تفضحني ولا تريد أن تنتقم، وإلاّ كنت فعلت في السابق، ولكنّك لا تريد 
ل أن تسترني بسترك، فاالله هو ستّار العيوب،  ذلك، فأطلب منك يا إلهي ، أرجوك أتوسّ
االله تعالى ستر عيوباً علينا في الدنيا ونحن أحوج ما نكون له في الآخرة، هناك إذا بُليت 

١- وسائل الشيعة: ٣٠٥/٦، تهذيب الاحكام(تحقيق خراسان): ٢/ ٧٧.
٢- ق: ١٦.

٣- الكافي :  ٢/ ١٢٢. 

٢٩٨



ب، نعرف من بكى ممّن تباكى. السرائر وانكشفت الحجُ

نسأل االله سبحانه وتعالى أن يسترنا بستره وأن يولينا دائماً العافية في أمور ديننا 
أن  إلاّ  الدنيا  من  نا  يخرجْ ولا  وأهاليكم  قيكم  متعلّ في  ويحفظكم  يحفظنا  وأن  ودنيانا، 
يرضى عنّا، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين وصلىّ االله على محمد وعلى آله الطيّبين 

الطاهرين.

 

٢٩٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٣٠٠



الجمعة ١٩شعبان ١٤٣٧ هـ 
الموافق٢٧ آيار ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية 

ه  التوجّ وأرجو  الآتي،  الأمر  الكريمة  مسامعكم  على  أعرض  أخواتي  إخوتي 
والشرطة  المسلّحة  ات  القوّ في  تنا  أعزّ فيها  يخوض  التي  العظيمة  الأيام  هذه  في  اليه: 
عين الأبطال وأبناء العشائر الغيار￯ معارك ضارية  ادية ومن يساندهم من المتطوّ الاتحّ
الطاهرة يجب أن نقف  العراق  الداعشي عن مناطق أخر￯ من أرض  لدحر الإرهاب 
لنحيي بإكبار وإجلال هؤلاء الرجال الميامين على انتصاراتهم وبطولاتهم وتضحياتهم 
ساتهم، إنّنا لا نجد من الكلمات ما تفي  وتفانيهم في الدفاع عن وطنهم وشعبهم ومقدّ
اً الأجلّ قدراً والأعظم أجراً  ببيان قدرهم ومكانتهم ولا يسعنا إلاّ أن نقول إنّكم حقّ
ا الشهداء الذين  ومثوبةً من جميع من سواكم ويا ليتنا كنّا معكم فنفوز فوزاً عظيماً، وأمّ
جين بدمائهم الزكية فما عسانا أن نقول فيهم، وقد قال االله  ارتقوا الى جنان الخلد مضرّ
ينَ  حِ رِ ونَ * فَ قُ زَ رْ ِمْ يُ بهِّ نْدَ رَ يَاءٌ عِ ا بَلْ أَحْ اتً وَ بِيلِ االلهِ أَمْ وا فيِ سَ تِلُ ينَ قُ بَنَّ الَّذِ سَ ْ لاَ تحَ تعالى: ((وَ
لاَ  مْ وَ يْهِ لَ فٌ عَ وْ مْ أَلاَّ خَ فِهِ لْ ِمْ مِنْ خَ وا بهِ قُ حَ ْ يَلْ ينَ لمَ ونَ بِالَّذِ ُ تَبْشرِ يَسْ لِهِ وَ مُ االلهُ مِنْ فَضْ بِماَ آتَاهُ
ا  نِينَ ))(١)وأمّ مِ ُؤْ رَ المْ يعُ أَجْ أَنَّ االلهَ لاَ يُضِ لٍ وَ فَضْ ةٍ مِنَ االلهِ وَ مَ ونَ بِنِعْ ُ تَبْشرِ نُونَ * ۞يَسْ زَ ْ مْ يحَ هُ
الجرحى والمعاقون ممّن أصيبوا في ساحات المنازلة مع الإرهابيّين فإنّ االله تعالى سيؤتيهم 
لهم لما نالهم من الأذ￯ في  ةً على جهادهم وأخر￯ على صبرهم وتحمّ تين، مرّ أجرهم مرّ
سبيله، ولكن ما أعظم واجبنا تجاههم في رعايتهم والعناية بهم وتخفيف آلامهم وتأمين 

١-آل عمران:١٦٩-١٧١.

عين الأبطال وأبناء العشائر الغيار￯ معارك ضارية  ادية ومن يساندهم من المتطوّ الاتحّ

٣٠١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



موا  ا أرامل الشهداء وأيتامهم وسائر ذويهم فيكفيهم فخراً ما قدّ الحياة الكريمة لهم، وأمّ
م فقدوا أحبّتهم ومن  إنهّ ، والواجب تجاههم أعظم،  للدين والوطن من شهداء كرام 
دّ أن يجدوا منّا من العناية والرعاية ما  كانوا يحظون برعايتهم في حياتهم المعيشية، فلابُ

ا ممّا فقدوه بفراق أولئك الكرام. ض ولو جزءً يعوّ

عن  للدفاع  العراقيّون  هبّ  أن  منذ  سنتان  مضت  والأخوات  الإخوة  ا  أيهّ
ة  المدّ موا في هذه  قدّ الداعشية، وقد  الهمجيّة  الهجمة  أمام  ساتهم  بلدهم وشعبهم ومقدّ
وا عن  وا ولم يكلّ آلاف الشهداء وأضعاف ذلك من الجرحى والمصابين، ولكنّهم لم يملّ
م يزدادون إصراراً  مقارعة الإرهابيّين وما يزالون صامدين في مختلف الجبهات بل إنهّ
على الاستمرار في جهادهم الدفاعي الى تطهير آخر شبر من أرض الوطن من رجس 

هؤلاء الظلاميّين.       

اناً كباراً وصغاراً رجالاً  العظيمة شيباً وشبّ المنازلة  لقد ساهم الجميع في هذه 
جبهات  في  بالحضور  ببدنه  يشارك  من  ،فمنهم  ذلك  في  ين  مستمرّ يزالون  ولا  ونساءً 
القتال ،ومنهم من يشارك بماله بتوفير ما يحتاج اليه المقاتلون من المؤن وغيرها، فسلامُ 
د ضرورة  االله عليكم من شعبٍ صامدٍ صابرٍ فاجأ العالم بصبره وصموده، ويبقى أن نؤكّ
منهم  العدوّ  به  احتمى  من  وتخليص  الأبرياء  للمدنيّين  الحماية  الأبطال  المقاتلين  توفير 
بكلّ الوسائل المتاحة، واعلموا أنّ إنقاذ إنسان بريء ممّا يحيط به من المخاطر أهمّ وأعظم 
المدنيّين  تأمين حياة  فابذلوا قصار￯ جهودكم في  العدوّ والقضاء عليه،  من استهداف 
المحسنين والسلام عليكم  وإبعاد الأذ￯ عنهم، شكر االله سعيكم وجزاكم خير جزاء 

ورحمة االله وبركاته.         

٣٠٢



 

٣٠٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



لشهر 
حزيران 
٢٠١٦هـ

شعبان
رمضان

١٤٣٧هـ

لشهر  ٣٠٤



الجمعة ٢٦ شعبان 
٣ حزيران

 بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة   ٤ رمضان
١٠ حزيران 

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي

الجمعة ١١ رمضان 
١٧حزيران

 بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة ١٨ رمضان 
٢٤حزيران 

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي

١٠ حزيران 
٣٠٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٣٠٦



الجمعة ٢٦ شعبان ١٤٣٧ هـ
الموافق٣حزيران ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي.
نصّ الخطبة الأولى

كلّ  في  اليه  وانقطاعاً  الربوبية،  بحقوق  ووفاءً  العبودية،  بواجب  قياماً  الله  الحمد   
االله  إلاّ  إله  لا  أن  وأشهد  خلفت،  التي  للنعم  وحياطةً  سلفت،  التي  للمنن  وقضاءً  قضيّة، 
ة، ومصدر كلّ رحمة، وأشهد أنّ محمداً(صلىّ  ج كلّ غمّ ة ومفرّ وحده لا شريك له، مالك الأزمّ
االله عليه وآله) عبده ورسوله، صلوات االله وسلامه عليه وعلى آله حملة عهده، وأولي الأمر 

من بعده.

 اوصيكم عباد االله تعالى ، وقبل ذلك أوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى وإصلاح نيّاتكم، 
وا  بوا واستعدّ وتطهير قلوبكم، وها هو شهر االله الأكبر قد اقترب حلوله في ساحتكم، فتأهّ
روا بالصيام قلوبكم، وقيّدوا به أفعالكم وأقوالكم وجوارحكم، وأشعروا قلوبكم  له وطهّ
ضوا لإحسان  رحمةً للضعفاء لتستوجبوا الرحمة من ربّكم، وأكثروا من الصدقات والبرّ لتتعرّ
السجايا مع  الباطن وحميد  ه، واستشعروا حسن الخلق وسلامة  برّ االله ومزيد فضله وجميل 
ا الإخوة والأخوات سلامٌ عليكم جميعاً  الأقربين والأبعدين، يعاملكم االله تعالى بما تحبّون. أيهّ

من ربّ شهر رمضان ورحمةٌ منه وبركات.

ا الإخوة والأخوات ، ها نحن في الجمعة الأخيرة من شهر شعبان نقترب من  أيهّ

االله  إلاّ  إله  لا  أن  وأشهد  خلفت،  التي  للنعم  وحياطةً  سلفت،  التي  للمنن  وقضاءً  قضيّة، 
٣٠٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



حلول شهر رمضان شهر االله الأكبر في ساحتنا، وكان رسول االله(صلىّ االله عليه وآله) في آخر 
جمعةٍ من شعبان قد خطب في المسلمين تلك الخطبة المعروفة بالخطبة الشعبانيّة، ومن المستحسن 
أنّ  الغرض من ذكر هذه الخطبة، لاشكّ  فيها ونبينّ  ما ورد  الكريمة  نتلو على مسامعكم  أن 
ق  يتعلّ ممّا  البركة والخير والمغفرة، والكثير  الكثير من  شهر االله الأكبر -شهر رمضان- يحمل 
ب الى االله تعالى وتقوية الصلة به ، وتقوية الإرادة وتوفيق القلب والعلاقات الاجتماعية  بالتقرّ
ةً واحدة في السنة، فبعض المؤمنين  والأخلاقية مع المجتمع، فهذه فرصة عظيمة لا تتسنّى إلاّ مرّ
ية استثمار هذه الفرصة لكي ينهل من هذه الخيرات والبركة في  قد علم وعرف وانتبه الى أهمّ
هذا الشهر العظيم، ومنهم من هو في جهل أو في غفلة عن هذه الفرصة العظيمة فتفوته ويندم 
لاً  ف أوّ لقي هذه الخطبة لكي يعرّ (صلىّ االله عليه وآله) يُ فيما بعد لأنّه لم يستثمرها، فكان النبيّ
ية هذا الشهر وبركته؛  ية هذا الشهر وضرورة استثمار هذه الفرصة ،وينبّه الغافلين على أهمّ بأهمّ
والتهيّؤ لاستقبال هذا  الاستعداد  الجميع في حال  يكون  تنبّهه ولكي  لكي  الخطبة  فتأتي هذه 
الشهر، ولكن يأتي السؤال المهمّ هنا : كيف يكون الاستعداد والتهيّؤ لهذا الشهر؟ هل هو أن 
نهيّئ الطعام فقط؟ ونشتري من الأسواق ما هو مطلوبٌ من الطعام وغير ذلك ، ونستعدّ لهذا 
 ￯ا الإخوة والأخوات الصوم هو الطريق الذي يوصل الى التقو .. أيهّ الشهر بهذا المقدار؟ كلاّ
دّ أن يكون استعدادنا وتهيّؤنا في هذا الشهر الاستعداد والتهيّؤ  والورع عن محارم االله تعالى، فلابُ
بالضعفاء  والرحمة  القلب  ة  ورقّ الأخلاق  وحسن  والورع   ￯التقو الى  يوصل  الذي  المناسب 
كر في الآية القرآنية:  والفقراء وتقوية الإرادة، هذه هي الأمور التي توصل الى الهدف الذي ذُ
لماذا؟ ((...  (١)((.. مْ بْلِكُ قَ مِن  ينَ  الَّذِ لىَ  عَ تِبَ  كُ ماَ  كَ يَامُ  الصِّ مُ  يْكُ لَ عَ تِبَ  كُ وا  نُ آمَ ينَ  الَّذِ ا  َ أَيهُّ ا  ((يَ

ا الإخوة والأخوات على مستويات ننبّه عليها،  )) فينبغي أن يكون استعدادنا -أيهّ ونَ تَّقُ مْ تَ كُ لَّ لَعَ
ا  منّ يريد  وآله)  عليه  االله  (صلىّ  النبيّ أنّ  لوجدنا  العظيمة  الخطبة  هذه  مضامين  في  لنا  تأمّ ولو 
وهي  الباطن،  طهارة   ￯مستو على  والتهيّؤ  الاستعداد  والتهيّؤ،  الاستعداد  من  الأنواع  هذه 
الإرادة  وتقوية  والأخلاق،  الصفات  مذامّ  من  القلب  وتنقية  الروح،  طهارة  القلب،  طهارة 
ة الغضبيّة، وتحسين الأخلاق للإنسان المؤمن، والرحمة  أمام سلطان العادة والشهوة وأمام القوّ

١-البقرة: ١٨٣.

٣٠٨



دّ منها  بالفقراء والمساكين وغير ذلك من هذه الأمور، هذه مجموعة من الاستعدادات التي لابُ
(صلىّ االله عليه وآله) من وراء هذه الفريضة  لكي نصل الى الهدف الذي أراده االله تعالى والنبيّ

العبادية.

شهر  من  جمعةٍ  آخر  في  نّا-  بيّ -كما    النبيّ  خطبها  التي  الشعبانية  الخطبة  هذه    
  عن آبائه(عليهم السلام) عن علي أمير المؤمنين  شعبان، هي مرويّةٌ عن الإمام الرضا
بَلَ  دْ أَقْ ا النَّاسُ إِنَّهُ قَ َ قال: خطبنا رسول االله (صلى االله عليه وآله وسلم ) ذات يوم ، فقال: ((أَيهُّ

ة))(١) ثلاثة أمور: فِرَ َغْ المْ ةِ وَ َ حمْ الرَّ ةِ وَ كَ َ رُ االلهِ بِالْبرَ هْ مْ شَ يْكُ إِلَ

بْ واحدٌ منها الى االله تعالى،  نسَ : نسب هذا الشهر، وبقيّة الشهور الأحد عشر لم يُ لاً أوّ
لوا في عظمة هذا الشهر وقدسيّته وشرافته وحرمته وبركته من خلال نسبته وإضافته الى االله  تأمّ
تعالى، كما ورد في الأحاديث التي بيّنت فضل هذا الشهر، ففي قولٍ عن أمير المؤمنين : (( إِنَّ 
ائِرِ النَّاس ))(٢) ، يعني  لىَ سَ بَيْتِ عَ لَ الْ ا أَهْ لِنَ ضْ فَ ورِ كَ هُ ائِرِ الشُّ لىَ سَ هُ االلهُ عَ لَ رٌ فَضَّ هْ رَ شَ هْ ا الشَّ ذَ هَ
ل هذا الشهر –شهر االله- على  ضّ ل االله أهل البيت(عليهم السلام) على بقيّة الناس فقد فُ كما فضّ
ونَ  يَكُ أَنْ  دَّ  لَوَ انَ  ضَ مَ رَ فيِ  ا  مَ بْدُ  الْعَ مُ  لَ يَعْ ((لَوْ   : االله  لرسول  ثمّ في حديث  الشهور،  بقيّة 
نَة))(٣)، التفتوا الى ما في هذا الحديث من أمور عجيبة في فضل هذا الشهر، فالكثير  انُ السَّ ضَ مَ رَ
منّا حينما يصوم شهر رمضان يتمنّى أن ينقضي الشهر بسرعة، النبيّ  يقول :لو يعلم الناس 

ها رمضان. ما في هذا الشهر من الفضائل لتمنّوا ورغبوا أن تكون السنة كلّ

ةِ  َ حمْ الرَّ ةِ وَ كَ َ رُ االلهِ بِالْبرَ هْ مْ شَ يْكُ بَلَ إِلَ دْ أَقْ  ففي الخطبة الشعبانية يقول النبيّ : ((إِنَّهُ قَ
ورحمته  بركته  خزائن  العالمين  ربُّ  فتح  الشهر  هذا  في  والأخوات  الإخوة  ا  أيهّ ة))(٤)،  فِرَ َغْ المْ وَ
المقدار نفسه من البركة والرحمة والمغفرة؟  ينالون  التفتوا هل كلّ الصائمين  ومغفرته، ولكن 
.. بعضٌ ينال- مثلاً - بمقدار واحد من عشرة، وبعضٌ اثنين من عشرة وبعضٌ خمسة من  كلاّ

١- الامالي: ٩٣.
٢- فضائل الأشهر الثلاثة، ابن بابويه محمد بن علي (ت٣٨١ هـ) ، الناشر: مكتبة داوري،  قم، الأولى:١٠٨.

٣- بحار الانوار: ٣٤٦/٩٣.
٤-الامالي: ٩٣.

ائِرِ النَّاس )) لىَ سَ بَيْتِ عَ لَ الْ ا أَهْ لِنَ ضْ فَ ورِ كَ هُ ائِرِ الشُّ لىَ سَ هُ االلهُ عَ لَ رٌ فَضَّ هْ رَ شَ هْ ا الشَّ ذَ هَ
٣٠٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



عشرة ، إذن هناك مراتب من نيل الرحمة والمغفرة والبركة، ما استعدادنا وتهيّؤنا لكي نستقبل 
وإرادتنا  ونفوسنا  وأرواحنا  قلوبنا  استعداد  الحديث  ل  أوّ في  ذكرنا  كما  الإلهية؟  البركة  هذه 
تقبّل عباداتنا ،ولكي ننال هذه البركة والرحمة والمغفرة، ننال بهذا المقدار الذي  وأخلاقنا؛ لكي تُ
ا الإخوة والأخوات بقيت ثلاثة أيّام، فاجلسوا مع أنفسكم  يتناسب مع استعدادنا ؛ لذلك أيهّ
أيّام شهر رمضان  التهيّؤ في آخر شعبان وفي  ما زدتم من ساعات  الليلة الأخيرة ،وكلّ ولو في 
الجوائز  هذه  من  أكبر  مقداراً  وستنالون  والمغفرة،  والبركة  الرحمة  من  أكبر  مقداراً  استقبلتم 
آخر  واحدة في  ولو ساعة   - والأخوات  الإخوة  ا  أيهّ  - صوا  والربّانية، فخصّ الإلهية  والهدايا 
هذا الشهر لكي تكونوا على الاستعداد المناسب لكي تنالوا مقداراً أعظم من الرحمة والمغفرة 
والبركة، والبركة هنا هي الخير الكثير، وهو واضح في العبادات؛ فقراءة القرآن يُضاعف فيها 
فيه تسبيح  فيه عبادة والأنفاس  الثواب، والنوم  فيها  يُضاعف  المستحبّة  الثواب، والصلوات 
وغير ذلك من هذه الخيرات التي تعمّ الدنيا والآخرة، كذلك الرحمة الإلهية التي تنزل من االله 
تعالى، ولاحظوا الى هذا المقدار الذي يناله كلّ واحدٍ منّا، ربّما هذا المؤمن ينال اثنين بالعشرة 
االله  ينزل من  الرحمة  لماذا؟ إخواني وأخواتي هناك مقدارٌ من  المؤمن خمسة وذاك سبعة،  وذاك 
ض لرحمة االله تعالى  التعرّ يناله الجميع لكن هناك مقدار من موجبات  أنّه  الطبيعي  تعالى، من 
ببعض الأفعال، هذه الأفعال هي التي نختلف فيها، هذا الأخ المؤمن يختلف عن ذاك ؛لأنّه 
ض الى موجبات الرحمة أكثر من غيره، من خلال بعض الأعمال وبحالة القلب التي هو  يتعرّ
ب  موا عليها في شهر رمضان وتلتفتوا اليها، مثل الطلاّ قدِ عليها ،وأنا سأذكر بعضاً منها حتى تُ
أيضاً تسابقوا  أنتم  يأخذ ثمانية وهذا تسعة وهذا عشرة،  يريد أن  يتسابقون هذا  في الامتحان 
ا الأخ المؤمن  ا الإخوة والأخوات- لتنالوا مراتب أعظم من هذه الرحمة والمغفرة، أنت أيهّ -أيهّ
فهناك  التفتوا  أكثر،  تعالى عليك  االله  نزلت رحمة  أكثر  لنفسك ولإخوانك  كانت رحمتك  ما  كلّ
، فأنت عندما تصدر منك رحمة يعطيك االله تعالى  مقدارٌ من الرحمة لا يعطيها االله تعالى اعتباطاً
(صلىّ االله عليه وآله) قال: أحبّ أن يرحمني  مقابلها رحمة، كما في هذا الحديث: سأل رجل النبيّ
–أمرين: ارحم نفسك والثاني ارحم خلق االله تعالى-:  (صلىّ االله عليه وآله)  النبيّ . فقال  ربيّ

٣١٠



الطاعة كما في  الناشئة من  الرحمة  ((ارحم نفسك وارحم خلق االله يرحمك االله))(١)، ثم هناك 
التي تضمرها  الرحمة  حتى  تِه ))(٢)،  اعَ طَ مِنْ  بِهِ  مْ  كُ رَ أَمَ بِماَ  االلهِ  ةِ  َ حمْ لِرَ وا  ضُ رَّ ((تَعَ الحديث:  هذا 
 : في قلبك، هذه الرحمة التي في القلب تنزل رحمةً من االله تعالى كما في حديث أمير المؤمنين
ة))(٣)، قد يقول قائلٌ أليست في قلوبنا  َ حمْ يعِ النَّاسِ الرَّ مِ َ رَ لجِ مَ ةُ أَنْ تُضْ َ حمْ رُّ بِهِ الرَّ تَدَ سْ ا تُ غُ مَ بْلَ ((أَ
القسوة والغلظة  الناس والمؤمنين يحمل شيئاً من  الكثير من  رحمةٌ جميعاً؟ لا.. إخواني، هناك 
والخشونة على إخوانهم ومع الفقراء والمساكين واليتامى والأرامل، فتتقلّص ويقلّ مقدار نزول 
في  قلوبكم  من  والخشونة  والغلظة  القسوة  من  مقدارٍ  أكبر  ترفعوا  أن  حاولوا  لذلك  الرحمة، 
ها الرحمة كما في الحديث المذكور، ((بالعفو تنزل الرحمة وبذكر  هذا الشهر المبارك لكي تحلّ محلّ
االله تنزل الرحمة)) ، ثم في حديثٍ آخر ((ارحم من في الأرض يرحمك من في السماء))(٤) أي 
ما زادت هذه الرحمة لإخوانك وعباد االله تعالى زادت الرحمة النازلة اليك من االله تعالى، ثمّ  كلّ
هناك  تعالى،  االله  اليه من رحمة  نحتاج  ما  مقدار  روا  تتصوّ أن  الإخوة والأخوات حاولوا  ا  أيهّ
(صلىّ  .. ففي حديثٍ عن النبيّ ر خاطئ عند البعض أنّه يدخل الجنّة بطاعته الله تعالى، كلاّ تصوّ
حتى  الجميع  يعني  أحد،  من  ما  االله ))(٥)،  ةِ  َ حمْ بِرَ إِلاَّ  لٌ  جُ رَ ةَ  نَّ َ الجْ لُ  خُ يَدْ ((لاَ  وآله):  عليه  االله 
إلاّ  أنا  قال:((نعم.. حتى  أنت؟  االله، حتى  وآله)، كيف؟ سألوا رسول  عليه  االله  (صلىّ  النبيّ
ض  ))، لاحظوا إخواني كم نحن نحتاج الى رحمة االله ، وهذه مناشئ وموجبات للتعرّ برحمة ربيّ

ة قلوبكم نزلت عليكم الرحمة أكثر. ما زدتم من رحمتكم ورقّ لها، فكلّ

ا الإخوة  ، أيهّ  المغفرة والاستغفار في هذا الشهر من موجبات التعرض لرحمة االله أيضاً
دّ أن نستثمر هذه الفرصة في شهر  نا مليؤون بالذنوب والمعاصي والآثام، فلابُ والأخوات كلّ
نْ يقترف الكثير من الذنوب والخطايا والآثام؟  رمضان -حتى المصلّين والصائمين- كم منّا مَ
نحن محتاجون الى الاستغفار والتوبة الى االله تعالى خصوصاً في هذا الشهر الشريف، حتى أنّه 
مُ من مغفرة االله  رَ بَ من يحُ قِّ اً لُ بلغت أبواب الاستغفار هنا وقبول الاستغفار من االله تعالى حدّ

١-ميزان الحكمة: ١٠٥٠/٢.
٢- مجموعة ورام:  ٢/ ١٢٠.

٣- تصنيف غرر الحكم و درر الكلم:٤٥٠.
٤-الوافي: ٢٦/ ١٦٣.

٥- اعتقادات الإمامية، للصدوق: ٦٩.

٣١١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



– ما معناه- كلّ أبواب المغفرة فتحتها  رم من السعادة)) االله تعالى يقول  بأنّه ((شقيّ وحُ فيه 
لك، إذا لم تستثمر هذه الفرصة ففي أيّ وقتٍ يمكن أن يغفر لك االله تعالى، كما ورد في بعض 
آخر  له، وفي حديثٍ  يُغفر  فمتى  الشهر  هذا  له في  يُغفر  لم  من  أنّه  –ما مضمونه-  الأحاديث 
ق للحجّ في هذا  وفّ ة)) (١)، ولا نعلم من منّا سيُ فَ رَ وفُ بِعَ قُ هُ إِلاَّ الْوُ رُ فِّ كَ ا لاَ يُ نُوبِ مَ ((إِنَّ مِنَ الذُّ
دْ  قَ ((إِنَّهُ  (صلىّ االله عليه وآله):  النبيّ فيقول  تعالى،  االله  المغفرة من  له فرصة  فتح  تُ العام حتى 
لُ  أَفْضَ هُ  امُ يَّ أَ ورِ وَ هُ الشُّ لُ  أَفْضَ نْدَ االلهِ  وَ عِ رٌ هُ هْ ةِ شَ رَ فِ َغْ المْ ةِ وَ َ حمْ الرَّ ةِ وَ كَ َ بِالْبرَ رُ االلهِ  هْ مْ شَ يْكُ إِلَ بَلَ  أَقْ
ات  ))(٢) أفضل الشهور تارةً يعني الشهر  اعَ لُ السَّ أَفْضَ هُ  اتُ اعَ سَ يَاليِ وَ لُ اللَّ أَفْضَ الِيهِ  يَ لَ امِ وَ  يَّ َ الأْ
ه أفضل الشهور، وتارةً يكون المعنى ليس الشهر بذاته فقط بل كلّ لياليه وكلّ أيّامه وكلّ  كلّ
(صلىّ االله عليه وآله) يريد أن ينبّه فيقول حتى  ساعاته، ما المقصود من هذه العبارة ؟ كأنّ النبيّ
ا أن تكونوا في حال  تْكم، فإمّ الساعة الواحدة من الساعات العديدة والكثيرة لهذا الشهر لا تفُ
ب الى االله تعالى، بل حتّى  صلاةٍ أو دعاء أو استغفار أو عبادة أو أيّ شيء تكون فيه نيّة التقرّ
عة ومنبسطة على جميع ساعاته، وهذا تنبيه لئلاّ نستهين بالساعة  الدقائق ، هذا الشهر بركته موزّ
(صلىّ االله عليه وآله) يقول: لا..  الواحدة، قد يقول بعض منّا هي ساعة بسيطة أو دقائق، النبيّ
حتى الساعة الواحدة بل حتّى العشر دقائق والعشرين دقيقة والنصف ساعة لا تستهينوا بها، 
يريد  الذي  الساعات والدقائق، والمؤمن  الشهر منبسطة على كلّ  العظيمة في هذا  البركة  فإنّ 
عليه  االله  (صلىّ  النبيّ يقول  فلذلك  الواحدة،  الدقيقة  حتى  يضيّع  لا  وعمله  بإيمانه  يرتقي  أن 
عيتم  وآله): ((أيّامه أفضل الأيّام ولياليه أفضل الليالي وساعاته أفضل الساعات، هو شهرٌ دُ
علتم فيه من أهل كرامة االله، أنفاسكم فيه تسبيح)) أي من أهل الكرامة  فيه الى ضيافة االله، وجُ
إنسانٍ  نزل واحدٌ منكم ضيفاً عند  إذا  ا الإخوة والأخوات  أيهّ أنتم  ة والشرف والخير،  والعزّ
ة؟ أنتم الآن في ضيافة االله  كريمٍ وجيهٍ صاحب خيرٍ، كم يناله من الخير والشرف والبركة والعزّ
، يقول: أنتم ضيوف خذوا من بركتي ،  ه لكم ولجميع الصائمين دعوةً تعالى ، واالله تعالى وجّ
ي وشرفي ،ولكن عليكم أن تراعوا آداب الضيافة،  وخذوا من رحمتي ، خذوا من خيري وعزّ

١- عوالي اللئالي العزيزية في الأحاديث الدينية: ٣٣/٤.
٢- الامالي: ٩٣.

ب الى االله تعالى، بل حتّى  صلاةٍ أو دعاء أو استغفار أو عبادة أو أيّ شيء تكون فيه نيّة التقرّ

٣١٢



كما أنّ الواحد منكم لو نزل ضيفاً عند حاكمٍ أو رئيس دولة أو وجيه أو زعيم عشيرة أو إنسان 
الضيافة عند مضيّفه،  الضيافة وحرمة  آداب  يراعي  المجتمع، كيف  مقام ومنزلة في  صاحب 
الضيافة  آداب  فراعوا  تعالى،  االله  الشهر ضيوف عند  ا الإخوة والأخوات- في هذا  أنتم -أيهّ
بوا اليه في كلّ الطاعات،  وحرمتها، كيف نراعيها؟ بأن لا تعصوا االله تعالى، وحاولوا أن تتقرّ
مْ  كُ مُ بِيحٌ وَ نَوْ مْ فِيهِ تَسْ كُ اسُ نْفَ ةِ االلهِ أَ امَ رَ لِ كَ مْ فِيهِ مِنْ أَهْ تُ لْ عِ ةِ االلهِ وَ جُ افَ يَ مْ فِيهِ إِلىَ ضِ يتُ عِ رٌ دُ هْ ((شَ
اب ))(١) لاحظوا البركات العظيمة، هذا  تَجَ سْ مْ فِيهِ مُ كُ اؤُ عَ بُولٌ وَ دُ قْ مْ فِيهِ مَ كُ لُ مَ ةٌ وَ عَ بَادَ فِيهِ عِ
الشهيق والزفير على الرغم من أنّه فعلٌ بلا إرادة ومن دون نيّة وقصد فيه أجر، في الأيّام العادية 
الفعل الذي فيه إرادة ونية وقصد وفيه جهدٌ يكون عليه ثواب وأجر ، يقول من كرامة هذا 
الشهر ، ومن ضيافتي لكم في هذا الشهر جعلتُ أنفاسكم تسبيحاً لكم، وتعلمون في كثيرٍ من 
ة ويرتاح فيه  الروايات الثوابَ العظيم لتسبيح االله تعالى، بل النوم الذي ليس فيه جهدٌ ولا مشقّ
د نشاطه وحيويّته ، هذا النوم يُكتب لكم عبادة، مع أنّه في بقيّة الشهور العبادة  الإنسان لكي يجدّ
ة ، وتقوم فيه بفعلٍ أو كلام وغير ذلك، يكتب هذا النوم لكم عبادة  أمرٌ يكون فيه جهدٌ ومشقّ
في هذا الشهر، ولكن بالشروط التي لا يكون فيها الإنسان عاصياً، ((ودعاؤكم فيه مستجاب، 
ا الإخوة والأخوات، ما مفتاح التوفيق لهذا الصيام؟ وكيف نصل  فاسألوا االله ربّكم...)) أيهّ
(صلىّ االله عليه وآله):  الى هذه المرتبة ، ونغتنم وننال هذه البركات والرحمة والمغفرة؟ يقول النبيّ
هل أدلّكم على المدخل والمفتاح الذي إذا استطعتم أن تصلوا اليه وصلتم الى هذه المرتبة؟ قال: 
((فاسألوا االله ربّكم بنيّاتٍ صادقة وقلوبٍ طاهرة..)) إخواني في آخر يومٍ من شعبان اجلسوا 
هوا الى االله تعالى واسألوه بشيئين، لأنّ الوصول  مع أنفسكم، لاحظوا قلوبكم ونيّاتكم وتوجّ
الى الصوم ومراتب الصوم إنّما هو توفيق من االله تعالى، وهذا التوفيق له مراتب كما أنّ النجاح 
اليها؟  التوفيق للصوم الذي يريده االله تعالى له مراتب، كيف نصل  في الحياة له مراتب، هذا 
ه الى االله تعالى أن يعينكم  يعتمد ذلك على شيئين، ((فاسألوا االله ربّكم))يعني الدعاء والتوجّ
لاً النيّة الصادقة، أن يكون هذا الدافع والباعث  قكم لصومه، ولكن بشيئين: أوّ دكم ويوفّ ويسدّ
خالصاً الله تعالى، ليست فيه شائبة رياء أو طلب سمعة أو رضا الناس وثانياً: قلوب طاهرة، 

١- الامالي : ٩٣.

٣١٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



اً، ولكي تنزل الرحمة والبركة والمغفرة ، أنظر الى قلبي كم فيه من حبّ  يعني حتى أكون مستعدّ
جب وسوء الظنّ باالله تعالى  ق بالدنيا؟ كم فيه من التكبرّ والغرور والعُ الدنيا؟ كم فيه من التعلّ
رت  ما طهّ وبالناس؟ كم فيه من الحقد والكراهية للآخرين؟ كم فيه من الصفات الذميمة؟ كلّ
ت لك أبواب التوفيق أكثر، هناك إنسان  تِحَ قلبك من هذه الأمور كنت على استعداد أكبر، وفُ
له  فتح  يُ النصف، وثالث  للتوفيق بمقدار  الباب  له  فتح  يُ الباب بمقدارٍ قليل، وآخر  له  فتح  يُ
بمقدار ثلاثة أرباع وهكذا، هذا المقدار من السعة أو الضيق في فتح باب التوفيق للصوم الذي 
الإخوة  ا  أيهّ الطاهر.  والقلب  الصادقة،  النيّة  أمرين هما:  يعتمد على  تعالى ورسوله  االله  يريده 
هذه  من  روها  تطهّ أن  وحاولوا  الذميمة،  الصفات  عن  قلوبكم  خفايا  في  ابحثوا  والأخوات 
فتح لكم أبواب التوفيق  الصفات لتتحلىّ قلوبكم بالصفات الحسنة ومكارم الأخلاق، حينئذٍ تُ
قكم  أكثر، لذلك النبيّ  يقول: ((فاسألوا االله ربّكم بنيّاتٍ صادقةٍ وقلوبٍ طاهرةٍ أن يوفّ
لصيامه وتلاوة كتابه..)) إن شاء االله تعالى في الجمعة الأخر￯ سوف نُكمل الخطبة ،ونشرح 

فقراتها.

قنا وأن يعيننا على تطهير قلوبنا بسلامة نياتنا ، وسلامة قلوبنا   نسأل االله تعالى أن يوفّ
ق أكثر في صوم هذا الشهر المبارك كما يحبّه االله تعالى، وحتى نصل إن  وتحسين أخلاقنا لكي نوفّ
ق بها الغاية والهدف من هذه العبادة الإلهية  شاء االله تعالى الى مرتبة الورع والتقو￯ التي نحقّ
العظيمة في شهر االله الأكبر. وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين وصلىّ االله على محمد وآله 

الطيّبين الطاهرين.

 

٣١٤



الجمعة ٢٦ شعبان ١٤٣٧ هـ
الموافق٣حزيران ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

ا الإخوة والأخوات نعرض على مسامعكم الكريمة التوجيهات الصادرة من  أيهّ
مةً فنقول:  ليا للمقاتلين الأبطال في جبهات القتال، ونذكر قبلها مقدّ المرجعية الدينيّة العُ
يساندهم  نْ  ومَ المسلّحة  ات  القوّ إخواننا وأحبّتنا في  الأيّام الآلاف من  يُشارك في هذه 
عين وأبناء العشائر في معارك ضارية لتخليص مناطق من محافظة الأنبار من  من المتطوّ
ر بالغ الثناء عليهم وعظيم الاعتزاز بجهودهم  سطوة الإرهاب الداعشي، وإنّنا إذ نكرّ
ساتهم، نجد  والمباهاة بكلّ قطرة دمٍ يبذلونها في سبيل الدفاع عن وطنهم وشعبهم ومقدّ
ليا لهم في رعاية حرمات  من المناسب أن نذكر مقاطع من توجيهات المرجعيّة الدينيّة العُ
ية البالغة، وأودّ أن أشرح بعض العبارات  الناس في مناطق القتال، تأكيداً لما لها من الأهمّ

مة ثمّ أذكر التوجيهات والنصائح. هنا في المقدّ

ا  ليا أنهّ ا الإخوة والأخوات نلاحظ في التعبير الوارد من المرجعية الدينية العُ أيهّ
ليا، هؤلاء المقاتلون هم أحبّاء المرجعية  م أحبّة المرجعيّة الدينيّة العُ ت عن المقاتلين بأنهّ عبرّ
منزلة ومقام بطولاتهم وتحيّاتهم،  بيّنت  ثمّ  بيّنت منزلتهم ومقامهم  فقد  ليا،  العُ الدينية 
منزلة  بيان  ترقّت في  ثم  والبطولات،  التضحيات  البالغ لهذه  الثناء  البداية  فذكرت في 
ا تعتزّ عظيم الاعتزاز بهذه الجهود والبطولات  ت بأنهّ هذه التضحيات والبطولات فعبرّ
ت بالمباهاة  منهم، ثمّ سمت بدمائهم بل بكلّ قطرة دمٍ تُسال من أيّ شهيد أو جريح فعبرّ

يساندهم  نْ  ومَ المسلّحة  ات  القوّ إخواننا وأحبّتنا في  الأيّام الآلاف من  يُشارك في هذه 

٣١٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



قطرة  بكلّ  بل  الدماء  ليا بهذه  العُ الدينية  المرجعيّة  تتباهى  لماذا  الدماء،  والافتخار بهذه 
ا  المقاتلين؛ ولأنهّ مبادئ لد￯ هؤلاء  إرادة وعن  تُسال عن  الدماء  تُسال؟ لأنّ هذه  دمٍ 
سات، هذه الدماء إنّما تُسال من  في سبيل أهداف سامية وهي الدفاع عن الوطن والمقدّ
لذلك جاءت هذه  المواطنين،  أعراض  سات وعن  المقدّ العراق وعن  الدفاع عن  أجل 
التعبيرات ببالغ الثناء عليهم وعظيم الاعتزاز بجهودهم والمباهاة بكلّ قطرة دمٍ يبذلونها 

ساتهم. في سبيل الدفاع عن وطنهم وشعبهم ومقدّ

صدرت  أن  سبق  والأخوات  الإخوة  ا  أيهّ  ، والنصائح  التوجيهات  هناك  ثم 
توجيهات ونصائح الى المقاتلين في ساحات الجهاد وجبهات القتال في (٢٢) ربيع الثاني 
كر في هذه التوجيهات والنصائح: ((أنّ االله سبحانه وتعالى ـ  من عام (١٤٣٦هـ) ، وذُ
المجاهدين على  ل  الدين وفضّ إليه وجعله دعامةً من دعائم  الجهاد ودعا  الى  ندب  كما 
الفطرة،  واقتضتها  الحكمة  أوجبتها  وآداباً  حدوداً  له  جعل  اسمه  عزّ  فإنّه  ــ  القاعدين 
التوجيهات  بهذه  العمل  أنّ  ليا  العُ الدينيّة  ةُ  المرجعيّ وبيّنت  ومراعاتها))،  تفقهها  يلزم 
ق الأجر العظيم والثواب العظيم والمنزلة العظيمة للمجاهدين  والنصائح يلزم منه تحقّ
ي الى شيء من إحباط الأجر وعدم نيل المنزلة والمرتبة  عند االله تعالى، والإخلال بها يؤدّ
قال لماذا هذا التأكيد الآن؟ -كما  يُ والفضل المرجوّ من الجهاد في ساحات القتال، وقد 
المقاتلين  ولتذكير  ؛  التأكيد  جاء  والتوجيهات  النصائح  لهذه  البالغة  للأهميّة   - ذكرنا 
لاع عليها ومراعاتها والعمل بها، فنذكر بعضاً من هذه التوجيهات والنصائح التي  للاطّ
رها الآن على هؤلاء الأبطال أحبّاء المرجعية  ليا، ونكرّ صدرت من المرجعية الدينيّة العُ

ليا، فمماّ ورد فيها: الدينيّة العُ

في  تعالى  االله  ه  أحلّ ما  بغير  لها  ض  التعرّ ن  يُستحلّ فلا  النفوس،  في  االله  ((فاالله 
حال من الاحوال، فما أعظم الخطيئة في قتل النفوس البريئة وما أعظم الحسنة بوقايتها 
وإحيائها، كما ذكر االله سبحانه وتعالى في كتابه، وإنّ لقتل النفس البريئة آثاراً خطيرة في 
ة احتياطه في حروبه في  هذه الحياة وما بعدها ، وقد جاء في سيرة أمير المؤمنين   شدّ

الفطرة،  واقتضتها  الحكمة  أوجبتها  وآداباً  حدوداً  له  جعل  اسمه  عزّ  فإنّه  ــ  القاعدين 
٣١٦



ه لديه:  ُـه عنده ومنزلـتُ لِمت مكانت هــذا الأمر، وقد قـال في عهـده لمالك الأشـتر ــ وقد عُ
لاَ  ةٍ وَ بِعَ مَ لِتَ ظَ لاَ أَعْ ةٍ وَ ى لِنَقِمَ عَ ْ ءٌ أَدْ يْسَ شيَ إِنَّهُ لَ ا فَ هَ لِّ ِ حِ يرْ ا بِغَ هَ كَ فْ اءَ وَ سَ مَ الدِّ إِيَّاكَ وَ ((وَ
 َ بَينْ مِ  كْ ُ بِالحْ ئٌ  تَدِ بْ مُ االلهُ  وَ قِّ  َ الحْ  ِ يرْ بِغَ اءِ  مَ الدِّ كِ  فْ مِنْ سَ ةٍ  دَّ مُ اعِ  انْقِطَ وَ ةٍ  مَ نِعْ الِ  وَ لِزَ  ￯ رَ أَحْ
هُ وَ  لِقُ ْ لِكَ يخُ إِنَّ ذَ امٍ فَ رَ مٍ حَ كِ دَ فْ انَكَ بِسَ طَ لْ ونَنَّ سُ لاَ تَصُ اءِ فَ مَ ونَ مِنَ الدِّ كُ افَ تَسَ بَادِ فِيماَ يَ الْعِ

ه))(١))) (٢). لُ نْقُ هُ وَ يَ يلُ زِ يُ

ا الإخوة والأخوات أنّ الشريعة  نشرح بإيجاز هذه التوصية الأولى، نلاحظ أيهّ
االله  (صلى  النبيّ عن  وردت  التي  والأحاديث  الكريمة  القرآنية  الآيات  في  الإسلامية 
بحفظ  شديداً  اهتماماً  ت  اهتمّ قد  السلام)  الأطهار(عليهم  ة  والأئمّ وسلم)  وآله  عليه 
وبيّنت  لتها  فصّ معيّنة  أحوال  إلاّ في  إنسان-،  –أيّ  ة  عامّ الإنسان وصيانته بصورةٍ  دم 
(صلى االله عليه وآله  تلك الأحوال التي تُستحلّ فيها هذه الدماء، وقد جاءت سيرة النبيّ
د هذا الاحتياط الشديد، فقد احتاط  ة الأطهار ووصاياهم وسيرتهم لتؤكّ وسلم) والأئمّ
في  السلام)  الأطهار(عليهم  ة  والأئمّ المؤمنين  وأمير  وسلم)  وآله  عليه  االله  (صلى  النبيّ
ميَّز  ليا لكي يُ الدماء احتياطاً شديداً؛ لذلك جاءت هذه التوصية من المرجعية الدينيّة العُ
، بل اعتبرت أنّ من أعظم الخطايا سفك  بين الدم الذي يُستحلّ والدم الذي لا يُستحلّ
الدم الحرام، بل أمرت أيضاً بأن تكون هناك وقاية وحفظ وصيانة لدماء الأنفس التي لا 
، من هنا جاءت الآيات القرآنية التي بيّنت منزلة صيانة النفس الإنسانية التي لا  تُستحلّ
يحلّ سفك دمها، فاعتبرت إحياء النفس وصيانة حرمة دم الإنسان وحفظ حياته إحياء 
اۚ ))(٣)، لذلك جاءت  ِيعً ا النَّاسَ جمَ يَ نَّماَ أَحْ أَ كَ ا فَ يَاهَ نْ أَحْ مَ للناس جميعاً كما في قوله: ((وَ
ن  هذه التوصيات من المرجعية الدينية العليا للمقاتلين ((فاالله االله في النفوس، فلا يُستحلّ
ه االله تعالى)) ونُلاحظ الآية القرآنية التي وردت في ذلك، فهذا  ض لها بغير ما أحلّ التعرّ
ة  (صلى االله عليه وآله) والأئمّ الاهتمام الشديد واضح في الآيات القرآنية وأحاديث النبيّ

١- شرح نهج البلاغة: ١١٠/١٧، بحار الأنوار: ٦١١/٣٣.
الجهاد  ساحات  في  المقاتلين  الى  الوارف)،  ظله  السيستاني(دام  الحسيني  علي  السيد  الأعلى  المرجع  وصايا  من   -٢

الصادرة في الثاني والعشرين من شهر ربيع الآخر عام ١٤٣٦ هـ.
٣- المائدة: ٣٢.

د هذا الاحتياط الشديد، فقد احتاط  ة الأطهار ووصاياهم وسيرتهم لتؤكّ وسلم) والأئمّ
٣١٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



الأطهار في وصاياهم وسيرتهم التي كان فيها احتياط شديد في مسألة الدماء، فقد ورد في 
ا  ِيعً تَلَ النَّاسَ جمَ نَّماَ قَ أَ كَ ضِ فَ رْ َ ادٍ فيِ الأْ سَ سٍ أَوْ فَ ِ نَفْ يرْ ا بِغَ سً تَلَ نَفْ ن قَ نَّهُ مَ الآية القرآنية: ((أَ
ا))(١)، نزلت مرتبةُ وقاية نفسٍ إنسانيةٍ واحدة بمنزلة  ِيعً ا النَّاسَ جمَ يَ نَّماَ أَحْ أَ كَ ا فَ يَاهَ نْ أَحْ مَ وَ
ت الشريعة الإسلامية بوقاية دماء الأنفس التي لا  إحياء الناس جميعاً، نلاحظ كم اهتمّ
غ شرعيّ لسفك الدم، ثم وقاية نفس واحدة وصيانتها كأنّما  ها وليس هناك مسوّ يحلّ قتلُ
الدماء بغير حقّ  المؤمنين وتحذيره من سفك  أمير  للناس جميعاً، وجاءت وصيّة  إحياء 
ا))  هَ لِّ ِ حِ يرْ ا بِغَ هَ كَ فْ سَ اءَ وَ مَ الدِّ إِيَّاكَ وَ غ شرعيّ في عهده الى مالك الأشتر ((وَ وبغير مسوّ
غ شرعيّ للقتل، هذا الكلام للمقاتلين ولعموم المواطنين، إذ نجد  يعني ليس هناك مسوّ
غ من  ، وإنّما يأتي هذا الشخص بمسوّ غ شرعيّ أحياناً سفكاً للدم الحرام من دون أيّ مسوّ
ر  داخل نفسه لأسبابٍ معيّنة، وسفك الدم أمرٌ غير محلّل، الإمام أمير المؤمنين  يحذّ
غ  ر أيّ مقاتل من سفك الدماء من دون أن يكون هناك مسوّ رنا جميعاً ويحذّ مالكاً ويحذّ
إِيَّاكَ  ((وَ فقال:  تعالى  االله  عند  الصيانة  أشدّ  مصونة  ا  لأنهّ الدماء؛  هذه  لسفك  ومحلِّل 
أمور:  أربعة  وهي  مة  المحرّ الدماء  سفك  نتائج  ويبينّ  ا))،  هَ لِّ حِ  ِ يرْ بِغَ ا  هَ كَ فْ سَ وَ اءَ  مَ الدِّ وَ
ة)) أي ليس هناك شيءٌ يدعو الى الانتقام  أكثر الدم المسفوك  ى لِنَقِمَ عَ ْ ءٌ أَدْ يْسَ شيَ إِنَّهُ لَ ((فَ
إِنَّهُ  ة الناس، وثالثاً عند االله تعالى ، ((فَ لاً من أولياء المقتول، وثانياً في نظرة عامّ حراما :أوّ
ة)) أي المسؤولية العظيمة المترتّبة على شيء، فليس  بِعَ مَ لِتَ ظَ لاَ أَعْ ة وَ ى لِنَقِمَ عَ ْ ءٌ أَدْ يْسَ شيَ لَ
القصاص ،ويترتّب عليها  الدم الحرام، يترتّب عليها  هناك أعظم مسؤوليةً من سفك 
تْم الأطفال أيضاً ، والانتقام الذي يجرّ الى انتقامات أخر￯ وتتّسع دائرة  ل النساء ويُ ترمّ
 ￯ رَ لاَ أَحْ الانتقام وغير ذلك من هذه المسؤوليات والتبعات المترتّبة على سفك الدم، ((وَ
بالهمّ  بتلى  ويُ  ، والأمان  الاطمئنان  عنه  يزول  حقّ  بغير  القاتل  الإنسان  ة))  مَ نِعْ الِ  وَ لِزَ
ويشعر بتأنيب الضمير والوجدان له، فتزول هذه النعمة التي يعيشها الإنسان العادي 
لاَ  ، (( وَ الذي لا يرتكب هذه الجريمة وهي الأمان والاطمئنان والعيش الخالي من الهمّ
القاتل  ا  إمّ معناها:  ة  المدّ انقطاع  اء))  مَ الدِّ كِ  فْ سَ مِنْ  ةٍ  دَّ مُ اعِ  انْقِطَ وَ ةٍ  مَ نِعْ الِ  وَ لِزَ  ￯ رَ أَحْ

١-المائدة: ٣٢.

إِيَّاكَ  ((وَ فقال:  تعالى  االله  عند  الصيانة  أشدّ  مصونة  ا  لأنهّ الدماء؛  هذه  لسفك  ومحلِّل  ٣١٨



يذهب عمره بالقصاص أو القتل والانتقام أو تزول الدولة التي يُسفك فيها الدم الحرام 
اسب به االله تعالى هو الدم المسفوك  لُ شيء يحُ بكثرة، إضافةً الى ذلك أنه في يوم القيامة أوّ
، لذلك ورد في بعض الروايات في بيان هذا المعنى كما في الحديث الشريف: ((إنّ  حراماً
التي  الدماء  ذلك  بعد  ثم  هابيل...))،  دم  عليها هو  بالمحاسبة  باشر  يُ التي  الدماء  أول 
، القاتل في الدنيا قد يُشتبه به فلا يُعرف، لكن يوم القيامة  جاءت قتلاً وسفكاً  بغير حلّ
المقتول يأتي بدمه فيشخب في وجه القاتل ،ويقول له: أنت قتلت هذا الإنسان؛ لذلك 
أ به الحساب يوم القيامة لعظيم الهتك لهذه  بتَدَ ل ما يُ يبينّ الإمام أمير المؤمنين  أنّ أوّ

الحرمات إنّما هو الدم الحرام.

للمقاتلين،  العليا  ةُ  الدينيّ المرجعيّة  ذكرتها  التي   ￯الأخر التوصيات  تأتي  ثم 
الشيوخ  من  المستضعفين  لاسيّما  يقاتلوكم،  لم  ممن  الناس  ة  عامّ حرمات  في  االله  ((االله 
من  حرمات  تحلّ  لا  فإنّه  لكم،  المقاتلين  ذوي  من  كانوا  إذا  حتّى  والنساء،  والولدان 
قاتلوا غير ما كان معهم من أموالهم، وقد كان من سيرة أمير المؤمنين  أنّه كان ينهى 
ض لبيوت أهل حربه ونسائهم وذراريهم رغم إصرار بعض من كان معه ـــ  عن التعرّ
ا  مَّ أَ فَ مْ  بْنَاهُ ارَ حَ فَ الُ  جَ الرِّ ا  نَ بَ ارَ ((حَ يقول:  وكان  استباحتها  على  ــ  الخوارج  من  ة  خاصّ
نَّ  يْهِ لَ مْ عَ يْسَ لَكُ لَ ةٍ فَ رَ جْ ارِ هِ فيِ دَ تٌ وَ لِماَ سْ نَّ مُ ُ نهَّ َ مْ لأِ يْهِ لَ نَا عَ بِيلَ لَ لاَ سَ يُّ فَ ارِ رَ الذَّ اءُ وَ النِّسَ
ض  ليا على حرمةٍ غير الحرمة الأولى ،وهي التعرّ بِيل ))(١)(٢)، تنبّه المرجعيّة الدينيّة العُ سَ
ة الناس من غير المقاتلين ، وهم المواطنون الذين لا يقاتلون مع عصابات  الى حرمة عامّ
أبناؤه  يكون  قد  داعش،  عصابات  مع  قاتل  يُ الذي  هذا  أهل  بعض  يكون  قد  داعش، 
جاء  لذا   ، قاتلون  يُ لا  المواطنين  ة  عامّ من  أو  أقربائه  أو  عشيرته  من  وغيرهم  آباؤه  أو 
ض  التعرّ حرمة  تشتدّ  هؤلاء  والشيوخ،  والولدان  النساء  هؤلاء  حرمة  لمراعاة  التأكيد 
اء الأحبّة بمراعاة هذه الحرمات  ليا المقاتلين الأعزّ لهم؛ لذلك توصي المرجعية الدينية العُ
١-دعائم الإسلام:  ٣٩٥/١، جامع احاديث الشيعة: السيد محمد حسين البروجردي(ت ١٣٨٣هـ) ، منشورات 

مدينة العلم ، ١٤٠٧هـ ، ١٣ /١٠٣.
الجهاد  ساحات  في  المقاتلين  الى  الوارف)،  ظله  السيستاني(دام  الحسيني  علي  السيد  الأعلى  المرجع  وصايا  من   -٢

الصادرة في الثاني والعشرين من شهر ربيع الآخر عام ١٤٣٦ هـ.

من  حرمات  تحلّ  لا  فإنّه  لكم،  المقاتلين  ذوي  من  كانوا  إذا  حتّى  والنساء،  والولدان 
٣١٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



حتى إذا كانوا من ذوي المقاتلين لكم، فقد يكون له أولاد، وقد يكون له آباء أو إخوة أو 
ة لاسيما هؤلاء المواطنين  أقرباء وأولئك ليسوا بمقاتلين، هنا ننتبه الى هذه التوصية المهمّ
والولدان،  والشيوخ  النساء  من  خصوصاً  القتال،  هذا  في  لهم  دخل  لا  الذين  الأبرياء 
ليا ما ورد في سيرة أمير المؤمنين  حينما بينّ للمقاتلين الذين  وتذكر المرجعية الدينية العُ
معه في مختلف المعارك أنّ هؤلاء الرجال المقاتلين هم يحاربوننا فنحن ندافع عن أنفسنا 
ا ما يتعلّق بهم من النساء والأطفال وغيرهم يقول: لا  وندخل معهم في معركة وقتال، أمّ

نّ مسلمات في دار هجرة فليس لكم عليهنّ سبيل. سبيل لنا عليهم ؛لأنهّ

فإيّاكم  ها،  كلّ الحرمات  في  االله  ((االله  الثالثة  الوصيّة   ،￯الأخر الحرمات  ومن 
غيره،  بذنب  امرئ  أخذ  واحذروا  يد،  أو  بلسان  منها  شيء  انتهاك  أو  لها  ض  والتعرّ
بالظنّة  تأخذوا  ولا   ،(١)((￯ٰ رَ أُخْ رَ  زْ وِ ةٌ  رَ ازِ وَ رُ  تَزِ لاَ  ((وَ يقول:  وتعالى  سبحانه  االله  فإنّ 
وتشبهوه على أنفسكم بالحزم، فإنّ الحزم احتياط المرء في أمره، والظنة اعتداء على الغير 
سبحانه  االله  قال  كما  حرماته  تجاوز  على  تكرهونه  من  بغض  يحملنّكم  ولا  ة،  حجّ بغير 
￯ٰ))(٢)، وقد جاء عن  وَ قْ بُ لِلتَّ رَ وَ أَقْ وا هُ لُ دِ وا اعْ لُ دِ ٰ أَلاَّ تَعْ لىَ مٍ عَ وْ نَآنُ قَ مْ شَ نَّكُ مَ رِ ْ لاَ يجَ ((وَ
تِيلٍ  وا بِقَ لُ َثِّ لاَ تمُ ين في جملة وصاياه: (( وَ أمير المؤمنين  أنّه قال في خطبةٍ له في وقعة صفّ
مِنْ  ئاً  يْ شَ وا  ذُ أْخُ تَ لاَ  وَ اراً  دَ وا  لُ خُ تَدْ لاَ  وَ اً  ترْ سِ وا  تِكُ ْ تهَ لاَ  فَ مِ  وْ الْقَ الِ  جَ رِ إِلىَ  مْ  تُ لْ صَ وَ ا  إِذَ وَ
بْنَ  بَ سَ مْ وَ كُ اضَ رَ نَ أَعْ تَمْ إِنْ شَ ￯ وَ ذً ةً بِأَ أَ رَ وا امْ يِّجُ َ لاَ تهُ مْ وَ هِ رِ كَ سْ مْ فيِ عَ تُ دْ جَ ا وَ ِمْ إِلاَّ مَ الهِ وَ أَمْ
م ))(٣)))(٤)، هذه حرمةٌ أخر￯ وهي حرمة انتهاك أعراض الآخرين،  كُ اءَ حَ لَ صُ مْ وَ كُ اءَ رَ مَ أُ
ضوا الى هؤلاء المقاتلين بشيء  ض لهم بسبٍّ أو شتمٍ بلسانٍ أو يد، وإن هم تعرّ والتعرّ
من ذلك، كما أنّ من جملة الوصايا أن لا يؤخذ إنسانٌ بجريمة وجريرة شخصٍ آخر، 
ه لكن هناك شخصٌ آخر ربّما ابنه أو أخوه أو أبوه أو من  شخص مقاتل معتد يجب قتالُ

١- الانعام:١٦٤.
٢- المائدة: ٨.

٣- شرح نهج البلاغة : ٢٦/٤.
الجهاد  ساحات  في  المقاتلين  الى  الوارف)،  ظله  السيستاني(دام  الحسيني  علي  السيد  الأعلى  المرجع  وصايا  من   -٤

الصادرة في الثاني والعشرين من شهر ربيع الآخر عام ١٤٣٦ هـ.

وتشبهوه على أنفسكم بالحزم، فإنّ الحزم احتياط المرء في أمره، والظنة اعتداء على الغير 
٣٢٠



أقربائه من عشيرته أو من مدينته ربّما كان موجوداً هناك، لا علاقة له بالقتال فلا يجوز أن 
يؤاخذ ابن هذا المقاتل أو أخوه أو أبوه وهو ليس له دخل في القتال والاعتداء، لا يؤاخذ 
قاتل كما ورد في الآية القرآنية الكريمة، ثم لا يجوز الأخذ بالشبهة  بجريرة ذلك الذي يُ
م فإنّ الشريعة الإسلامية قد  نَّ به فلا يؤخذ على هذا الظنّ وعلى التوهّ لو أنّ شخصا ظُ
ة والدليل  ، فإن ثبت وفق الحجّ ة والدليل الشرعيّ أمرت بأن يؤاخذ الإنسان وفق الحجّ
ا المقاتلون  الشرعيّ أنّه يقاتلكم حينئذٍ يُمكن أن يؤاخذ بذلك ولا يحصل اشتباه لكم، أيهّ
رون الظنّ والشبهة هو حزمٌ مطلوب في المعركة، كلا. الحزم هو الاحتياط  أحياناً تتصوّ
ا الظنّ والشبهة فلا يجوز الأخذ  أمّ أي أن يحتاط الإنسان خصوصاً في هذه الحرمات، 
رمات  تعتدوا على حُ أن  البغض على  الآثار، ولا يحملنّكم هذا  بها وتترتّب عليها هذه 
أخر￯، ومنها : التمثيل (١) بجثّة القتيل، كما ورد النهي عن ذلك في وصايا أمير المؤمنين

 ، ثم إذا وصلتم الى هؤلاء في منطقة الحرب فهناك أموال للمقاتلين ، وهناك أموال 
ات وأعتدة وغير ذلك في ساحة القتال هذه حلال، لكن هناك أموال في البيوت  ومعدّ
تِلَ هذا المعتدي ، فهذه  كما في وصيّة أمير المؤمنين  حتى إن كانت تعود الى مقاتلين وقُ
ض لها، هذه  التعرّ المقاتل فلا يجوز  أفراد هؤلاء  البقيّة من  إرثاً لأولئك  تعتبر  الأموال 
وصايا أمير المؤمنين  إمامنا وقدوتنا، وصاياه التي بيّنتها الروايات المأثورة والسيرة 
أمراً ربّما  أنّه لو واجهتم  إرثاً لأولئك، كما  ا تعتبر  ض لها؛ لأنهّ التعرّ المأثورة ، فلا يجوز 
ية من  ، ربّما هي متأذّ ثيروا مشاعرها  تُ المرأة ولا  امرأة سبّت أو شتمت لا تهيّجوا هذه 
بهم  ون  تعتزّ وأناساً  وصلحاءكم  قادتكم  وتشتم  تسبّ  وربّما  وشتمت،  فسبّت  ما  أمرٍ 
وا بسبٍّ أو  وشخصيّات كبيرة لديكم، إذا سبت المرأة هؤلاء الصلحاء والقادة فلا تردّ
وا، هكذا  ض لبعض قادتكم بإيذاء -بكلام مؤذٍ- لا تردّ شتم، أو قد يكون هناك تعرّ
ليا، وكما ورد في جملة وصايا  هي وصايا أمير المؤمنين  ووصايا المرجعيّة الدينيّة العُ
لاَ  اً وَ ترْ وا سِ تِكُ ْ لاَ تهَ مِ فَ وْ الِ الْقَ جَ مْ إِلىَ رِ تُ لْ صَ ا وَ إِذَ تِيلٍ وَ وا بِقَ لُ َثِّ لاَ تمُ أمير المؤمنين : (( وَ

 ، مْ والمُْثْلَةَ اكُ ١- من كلام علي ابن ابي طالب   قاله قبل موته على سبيل الوصيَّة لمَّا ضربَه ابن ملجم لعنه االله ((إِيَّ
ور)) ينظر: مكاتيب الأئمة عليهم السلام:  ٢٥٦/٢. قُ عَ لْبِ الْ كَ وْ بِالْ ولَ

٣٢١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ةً  أَ رَ وا امْ يِّجُ َ لاَ تهُ مْ وَ هِ رِ كَ سْ مْ فيِ عَ تُ دْ جَ ا وَ ِمْ إِلاَّ مَ الهِ وَ ئاً مِنْ أَمْ يْ وا شَ ذُ أْخُ لاَ تَ اراً وَ وا دَ لُ خُ تَدْ
م ))(١). كُ اءَ حَ لَ صُ مْ وَ كُ اءَ رَ مَ بْنَ أُ بَ سَ مْ وَ كُ اضَ رَ نَ أَعْ تَمْ إِنْ شَ ￯ وَ ذً بِأَ

قنا لاتّباع هذه التوجيهات والنصائح ، والأخذ بوصايا  نسأل االله تعالى أن يوفّ
(صلى االله عليه وآله) ووصايا أمير المؤمنين ، اللهم ارحمنا برحمتك  وتوجيهات النبيّ
واعفُ عنّا بجودك وكرمك وأصلح شؤوننا للدنيا والآخرة إنّك سميعٌ مجيب، والحمد 

الله ربّ العالمين وصلىّ االله على محمد وآله الطاهرين.                   

 

١-شرح نهج البلاغة : ٤/ ٢٦.

٣٢٢



الجمعة ٤ رمضان ١٤٣٧ هـ
الموافق ١٠ حزيران ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي
نصّ الخطبة الأولى

 الحمد الله ربّ العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
بمنّك،  للصواب  دٌ  مسدّ وأنت  بحمدك  الثناء  أفتتح  إنيّ  هم  اللّ الطاهرين،  الطيّبين  آله 
وأيقنت أنّك أنت أرحم الراحمين في موضع العفو والرحمة، وأشدّ المعاقبين في موضع 

ين في موضع الكبرياء والعظمة.  النكال والنقمة، وأعظم المتجبرّ

يسعين  واتي  اللّ هاتي  أمّ بناتي  أخواتي  والقيام،  الصيام  أهل  آبائي  أبنائي  إخوتي 
الى طاعة االله تعالى في هذا الشهر وفي كلّ شهر، السلام عليكم جميعاً ورحمة االله وبركاته. 
النعم  عند  والشكر  وتعالى،  تبارك  االله   ￯بتقو بالسوء  ارة  الأمّ ونفسي  أحبّتي  أوصيكم 
والورع عند المحارم، أعاننا االله تعالى وإيّاكم في هذا الشهر الشريف على أنفسنا كما أعان 

الصالحين على أنفسهم.

ا نهنّئكم بهذا الشهر الشريف -شهر رمضان- وهو شهر االله تعالى الذي   بدءً
فتح فيه أبواب الرحمة الواسعة ،وأغلق عنّا أبواب مفاسد كثيرة، نسأل االله سبحانه وتعالى 
الانفجار  اء  جرّ استُشهدوا  الذين  الشهداء  عوائل  ي  وأعزّ وقيامه.  لصيامه  قنا  يوفّ أن 
العدوانيّ الغاشم الذي رفرفت فيه أرواحٌ بريئة الى االله تعالى في بداية هذا الشهر بين طفلٍ 

بمنّك،  للصواب  دٌ  مسدّ وأنت  بحمدك  الثناء  أفتتح  إنيّ  هم  اللّ الطاهرين،  الطيّبين  آله 
٣٢٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



دهم برحمته وأن يلهم أهليهم  لا يتجاوز الخمس سنوات وشاب، نسأل االله تعالى أن يتغمّ
الصبر والسلوان.

االله  أنزل  شهر  وهو  تعالى،  االله  الى  المحبّبة  الأشهر  من  الشهر  هذا  إنّ  إخواني 
إنّ  بل  البشر،  كلّ  يدركه  لا  ما  العلوم  من  فيه  الذي  العظيم  القرآن  فيه  وتعالى  تبارك 
ي في مقام بيان عجز البشر، وإلاّ فإنّ االله  ￯ في آياته، وهذا التحدّ االله تبارك وتعالى تحدّ
اه االله تعالى،  ي ؛لأنّه لا يوجد أحدٌ مقابل االله حتى يتحدّ ￯ بمعنى التحدّ تعالى لا يتحدّ
يُري هذا  يريد االله تعالى أن  البشر عندما تطغى فيه روح الأنفة والتكبرّ والغرور  لكن 
العبد ويُفهمه أنّه لا يقو￯ على أن يأتي بسورة أو آية من القرآن، حتى لو اجتمعت الجنّ 

م سيكونون عاجزين عن ذلك. والإنس ، فقطعاً إنهّ

تبارك وتعالى،  القرآن ، وهو شهرُ االله  نزل فيه  أُ هذا الشهر الشريف هو شهرٌ 
وجعل فيه ليلةً هي أفضل وخيرٌ من ألف شهر ، وكلّ الليالي فيه خير، وهذا هو معنى أنّ 
مه الإنسان في هذا الشهر  االله تعالى له عناية بهذا الشهر الشريف، ولعلّ أفضل شيءٍ يقدّ
د توبته مع االله، وأن يسعى الى أن يُرضي االله تبارك وتعالى، فإنّ تجديد التوبة  هو أن يجدّ
ليس من الأمور الصعبة لكنّه ليس من الأمور السهلة أيضاً ، وإنّما يحتاج الى صدق نيّة 
وا فِينَا...)) وقد  دُ اهَ ينَ جَ الَّذِ مع االله تبارك وتعالى وأن يجاهد نفسه، كما ورد في الآية: ((وَ
نَا))(١) ، وهذه  لَ بُ مْ سُ نَّهُ يَ دِ نَهْ ن االله تبارك وتعالى لهم أنّه يهديهم السبيل فقال: ((...لَ مِ ضَ

المجاهدة وطلب التوبة في هذا الشهر أولى.

اد  من جملة ما  ما زلنا بصدد شرح دعاء طلب التوبة ، يقول الإمام السجّ
مِنَ  نِي  قْ فِّ وَ وَ  ، تيِ يرَ بَصِ تِكَ  بَادَ عِ فيِ  مْ  كِ أَحْ وَ تِي،  نِيَّ تِكَ  اعَ طَ فيِ  بِّتْ  ثَ وَ مَّ  فيه:((  اللهُ يقول 
يْهِ  لَ عَ  - دٍ مَّ َ محُ  : بِيِّكَ نَ ةِ  لَّ مِ وَ تِكَ  لَّ مِ لىَ  عَ نِي  فَّ تَوَ وَ نِّي،  عَ ايَا  طَ َ الخْ نَسَ  دَ بِهِ  لُ  سِ تَغْ َا  لمِ لِ  ماَ عْ َ الأْ

نِي ))(٢)  تَ يْ فَّ ا تَوَ - إِذَ مُ لاَ السَّ

١- العنكبوت : ٦٩.
٢- الصحيفة السجادية : ١٤٢. 

وجعل فيه ليلةً هي أفضل وخيرٌ من ألف شهر ، وكلّ الليالي فيه خير، وهذا هو معنى أنّ 
٣٢٤



يدعو الإمام  االله فيقول: اللهم ثبّت. والثبات والتثبيت هو مطلب المؤمن 
؛لأنّ الإنسان لا يعلم الى أين سينتهي به المطاف، لذا يجعل الإنسان أمامه حالتين دائماً ، 
بَدا))(١)، تروي بعض الروايات عن يونس،  ٍ أَ ينْ ةَ عَ فَ رْ سيِ طَ نِي إِلىَ نَفْ لْ هما: حالة ((ولاَ تَكِ
وهو نبيّ من أنبياء االله تعالى، أن قومه لم يؤمنوا برسالته وقد جاءهم بكلّ آية، فذهب 
بًا))(٢) ولم يستأذن الأمر الإلهي، أي إنّه لم يفعل شيئاً  اضِ غَ بَ مُ هَ ونِ إِذْ ذَ ا النُّ ذَ غاضباً ((وَ
سو￯ أنّ هذا الذهاب لم يكن فيه إذنٌ من االله تعالى، كأنّه اعتمد على نفسه فابتلاه االله 
دّ أن  هم اجعل عواقب أمرنا الى خير)) لابُ الثانية: ((اللّ تعالى في قضيّة الحوت، الحالة 
يبقى الإنسان محافظاً على ما يؤول اليه أمره بتوفيق االله تعالى لتكون العاقبة حميدة، وإلاّ 

فإنّ الإنسان يغادر الدنيا كرهاً أو طوعاً ؛ لذا يقول تعالى: ((والعاقبة للمتّقين))(٣).

تِي))، لو خلا  تِكَ نِيَّ اعَ بِّتْ فيِ طَ ثَ مَّ وَ الإمام السجاد  في دعائه يقول: ((اللهُ
الإنسان مع نفسه ليختبرها اختباراً حقيقياً قد ير￯ -والعياذ باالله- أنّ هذه النيّة التي  لم 
لع عليها أحد إلاّ االله تعالى متزلزلة ومتضعضعة ، فقد يعمل الإنسان عملاً ظاهره  يطّ
يَّات ))(٤) أي  لُ بِالنِّ ماَ عْ َ البرّ أو المعروف، لكنه لا يقصد به رضا االله تبارك وتعالى، ((إِنَّماَ الأْ
ر مع أنفسنا في نية أي عمل  لمن هذا العمل ؟ نحن في هذا الشهر الشريف نحتاج أن نفكّ
ب الى االله تعالى؟ قول  ب الى أحدٍ أو تقرّ ب الى صديق هل هو تقرّ أعمله ، فعندما أتقرّ
الإنسان إنّه «يعمل الله» كلمة خفيفةٌ على اللّسان لكنّها محفوفةٌ بالمخاطر؛ لأنّ الإنسان في 
بعض الحالات لا يقو￯ أن يصبر على كتمان عملٍ كان يعتقد أنّه الله تعالى، فيحاول أن 
يلفت نظر الناس إليه دائماً ؛ لذا فإنّ الثبات على النية في الطاعة هو مطلب المؤمن، أي 
لع سيستوفي منّي هذا العمل ،فهذا العمل له. يكون عملي الله تعالى ؛ لأنيّ أعلم أنّ االله مطّ

١-  مصباح المتهجد و سلاح المتعبد:  ١/ ١٦.
٢- الأنبياء : ٨٧.

٣--القصص :٨٣ ، الأعراف : ١٢٨.
٤- الوسائل : ١ / ٤٨.

تِي))، لو خلا  تِكَ نِيَّ اعَ بِّتْ فيِ طَ ثَ مَّ وَ   في دعائه يقول: ((اللهُ
٣٢٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



أتّفق مع  لاحظوا في حياتنا اليوميّة بعض العقود من قبيل عقد الإجارة مثلاً 
، وفي أثناء اشتغاله بالعمل يقول: إنّ هذا العمل لك ، فأكون  شخص أن يُنجز لي عملاً
يه، ولا يحقّ لأحدٍ أن ينافسني عليه، وسأنزعج إذا جاء أحدٌ  مالكاً لهذا العمل الذي يؤدّ
دّ أن نكون هكذا ، فيكون العمل له ولا  وأخذ هذا العمل. نحن مع االله تبارك وتعالى لابُ
، وهو أن  ليّ مَ نشرك به أحداً، وليس المقصود من الشرك الشرك الكفريّ وإنّما الشرك العَ
تشوب نية الإنسان في عمله جهة أخر￯، فيقول تعالى كما في مضمون الرواية :  أنا أكرم 
ه لشريكي الذي أنت  الشريكين، بما أنّك شاركت أحداً معي فأنا أجعل هذا العمل كلّ

ة يوم القيامة أن ينجيك فليفعل.  أشركته ، وإذا كان لهذا الشريك قوّ

 (( تيِ يرَ تِكَ بَصِ بَادَ مْ فيِ عِ كِ أَحْ تِي، وَ تِكَ نِيَّ اعَ بِّتْ فيِ طَ ثَ مَّ وَ يقول الإمام : ((اللهُ
البصيرة في القلب مثل البصر في العين، والإنسان يحتاج أن ير￯ فلا يبقى أمامه ستارٌ 
مسدول ، وقد أنعم االله تعالى علينا بنعمة البصر وهي نعمة من  نعم كثيرة، لكن المشكلة 
ب أمام القلب  جُ نت الحُ ِم))(١) أي تكوّ وبهِ لُ قُ  ٰ لىَ انَ عَ في البصيرة، بتعبير القرآن ((بَلْ رَ
القلب  أعضاءً من جملتها  للعبد  تعالى  االله  أعطى  وقد  المطلوبة،  فالبصيرة هي  لذلك  ؛ 
الوعي والإدراك،  أرقى درجات  البصيرة من  عدّ  تُ ؛ ولذا  بنور الإيمان  أن يبصر  دّ  فلابُ
فالإنسان الذي عنده بصيرة يكون ذكيا وفطناً، أي لا يكون الإنسان لا يفقه شيئاً ولا 
تكن عند  لم  الأنبياء  أتباع  بذلك حتّى  قبل  أُممٌ من  ليت  ابتُ م شيئاً، وقد  يتعلّ يعلم ولا 
المؤمنين أمير  ابتُلي  الوغى وقد يخذل، وقد  بعضهم بصيرة، وهذا يكون كلاًّ في ساحة 
يب عن مسائل لكن ليست    بمجاميع كبيرة ليست عندها بصيرة، قد تقرأ القرآن وتجُ
) وإحكام الأمر هو حالة  اد  يقول في دعائه: (وأحكمْ السجّ عندها بصيرة، الإمام 
من الشدّ وحالة من الإتقان، أحكمُ هذه العبادة أي أكون على بصيرة لا أن أعبد وأنا لا 
أفقه ما أقول، والشيطان يحسب للعالم حسابا لا للعابد، بعض الروايات الشريفة تقول: 
لنا في سورة الحمد فقط ،  ر ساعة تعادل عند االله عبادة ستّين سنة))(٢)، ولو تأمّ ((تفكّ

١- المطففين : ١٤.
٢- مصباح الشريعة : ٤٢٣.

مسدول ، وقد أنعم االله تعالى علينا بنعمة البصر وهي نعمة من  نعم كثيرة، لكن المشكلة 
٣٢٦



ا لصيقةٌ معه دائماً فهي أنسٌ  ل الإنسان في هذا الشهر الشريف في سورة الحمد لأنهّ ليتأمّ
له، يقرأها في صلاته و مجالس العزاء وقد قرنها االله تعالى مع القرآن العظيم في قوله تعالى: 
ل الإنسان سيكتشف أنّ  ))(١) عندما يتأمّ يمَ ظِ آنَ الْعَ رْ الْقُ َثَانيِ وَ نَ المْ ا مِّ بْعً نَاكَ سَ يْ دْ آتَ قَ لَ ((وَ
هناك معاني هائلة في هذه السورة، ففي بداية السورة «الحمد الله» هذا اللفظ الذي يكون 
الَ  قَ هُ فَ ةً لَ لَ دَ أَبيِ بَغْ قَ سهلاً على اللّسان لاحظوا منزلته، فعن الإمام الباقر  أنّه قال: ((فَ
الَ  قَ فَ  )) يديه  رفع  قال:  ت  ردّ فلماّ  ا))(٢)،  اهَ ضَ يَرْ دَ  امِ حَ بِمَ نَّهُ  ِدَ حمْ َ لأَ الىَ  تَعَ االلهُ  ا  هَ دَّ رَ ئِنْ  لَ
م فيها عند العرب لاستغراق  َّ  ))(٣) فقط، هذه الجملة (الحمد الله) الألف واللاّ دُ اللهِ مْ َ الحْ
الجنس خلاف المطلب الظاهري، أي جعل كلّ أفراد الحمد محصورة باالله تعالى.  وهذا 
ه واضح، مثال ذلك عندما يريد الإنسان أن يشتري حاجةً من  ه والتوجّ يحتاج الى توجّ
تراه جعل جميع الحواس   ،- –مثلاً بألف  له:  قال  بكم هذه الحاجة؟ سيُ فيسأل  السوق 
نأتي  عندما  لكن  م،  يتكلّ ما  لمقاصد  ملتفت  فهو  إذن   ، والجواب  للسؤال  هات  والتوجّ
الى االله تبارك وتعالى تغيب عنّا هذه الأمور للأسف، الإنسان عندما يستجمع كلّ قواه 
مل ذلك ويقول: (الحمد الله) فإنّه يحصر هذا الحمد  ز ويستذكر جميع النعم ثمّ يجُ ويركّ
التسبيح  النساء في  لسيدة    النبيّ  مه  علّ ما  ثلث  اللفظ هو  تعالى، ولذلك هذا  باالله 
المشهور والمعروف بـ(تسبيح الزهراء)، فإذا استجمع الإنسان هذا الحمد الله تعالى ثم 
تَ الى بقيّة السورة المباركة سيفهم أنّ االله تعالى هو الربّ الحقيقيّ لكلّ هذه العوالم،  التفَ
منبع  الى  ذلك  بعد  يأتي  ثم  البصيرة،  في  يزيد  والتدبّر  ر  والتفكّ ل  التأمّ هذا  أنّ  ولاشكّ 
العلم والهداية الذين هم يعرفون القرآن وعدل القرآن أهل البيت(صلوات االله وسلامه 
هه الإمام الى دعاءٍ في  عليهم) فتستكمل عنده حالة البصيرة، وعندما يقرأ رواية أو يوجّ
شهر رمضان سيفهم أنّ هذه الأشياء لها أسّ وقواعد صلبة وقوية، والإنسان يحتاج أن 

تقن. تثبت نيّته ليفهم ما يقول ولتُحكم هذه الأشياء وتُ

   الشهداء  سيّد  مع  قاتلوا  عندما  السلام)  وعليهم  الحسين(عليه  أصحاب 
١- الحجر: ٨٧.

٢- كشف الغمة في معرفة الأئمة :  ٢/ ١١٨.
٣- م. ن:  ٢/ ١١٨.

٣٢٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



م يرون الموت أمامهم وفيهم الشاب  لاشكّ كانت لهم بصيرة فوق كلّ البصائر، مع أنهّ
قتلون لو تُركوا  م كانوا سيُ وفيهم الشخص الذي تتفتّح الحياة أمامه، ومن غير المعلوم أنهّ
فقد يطول عمرهم خمسين أو ستين أو سبعين سنة، لكن كانت عندهم بصيرة أنّ هذا 
دّ أن أثبت عليه ، معنى البصيرة أن الإنسان يعلم مبدأه ومنتهاه الى أين ومع  موقفٌ لابُ
؟ هذا يُعطي نفسه، لمَنْ يعطي نفسه؟ يعطيها لإمامٍ سيكون قادراً بإذن االله تعالى أن  نْ مَ
ينجيه من أهوال يوم القيامة، وهذه فرصة لا تتهيّأ للإنسان دائماً، في المقابل هناك نفوسٌ 
أُعطيت هدراً ودماءٌ أُعطيت لأناسٍ لا يؤمنون وليست لهم علاقة باالله تعالى، لأناسٍ لا 
يقوون على درء الخطر عن أنفسهم فضلاً عن إنقاذ الآخرين، وأسوء ما يكون الإنسان 
تِكَ  بَادَ مْ فيِ عِ كِ أَحْ عندما يبيع آخرته بدنيا غيره لا بدنياه. اخواني الإمام  يقول: ((وَ
قال إنّه كان  )) وهذا مطلبٌ قد يقضي الإنسان من عمره ستّين عاماً بلا بصيرة، يُ تيِ يرَ بَصِ
اء القرآن، الى أن وصلته الخلافة فقال للقرآن: «هذا عهدٌ بيني  ية من قرّ أحد خلفاء بني أمّ
هٍ وتيهٍ لا يفقه شيئاً كما عبرّ القرآن  مَ وبينك»، إذا لم تكن الإنسان عنده بصيرة يبقى في عَ
))(١) وهذا تعبيرٌ في منتهى البلاغة من االله  لُّ مْ أَضَ ۖ  بَلْ هُ امِ نْعَ َ الأْ مْ إِلاَّ كَ الكريم: ((إِنْ هُ

لون بصيرتهم. تبارك وتعالى للعباد الذين لا يُعمِ

نِّي) )، االله تبارك  ايَا عَ طَ َ نَسَ الخْ بِهِ دَ لُ  سِ تَغْ َا  لمِ لِ  ماَ عْ َ نِي مِنَ الأْ قْ فِّ وَ قال : ((وَ
وتعالى يصدر منه كلّ خير، وقد ورد في بعض الروايات ((إنّ االله أولى بحسنات العبد 
منه)) (٢) أي من العبد، إذ الطاعة تحتاج الى توفيق، وقد قلنا سابقاً إنّه ورد في كثير من 
نِي مِنَ  قْ فِّ وَ ة))(٣)والإمام  هنا يقول في دعائه: ((وَ اعَ فِيقَ الطَّ ا تَوْ نَ قْ زُ مَّ ارْ الأدعية ((اللهُ
ل ...)) الأعمال كثيرة لكن هناك أعمال تغسل بها دنس الخطايا ، نحن في بعض  ماَ عْ َ الأْ
تُشاكلنا وتُشابهنا، أيُّ  أمثلةً ماديّة  الماديّة نحتاج  نسنا بالأشياء  أو لأُ الحالات لقصورنا 
يزيلها  يزيلها؟ هل  بأيّ شيءٍ   ، يزيلها قطعاً أو قذارةً يحتاج أن  إنسان عندما ير￯ خبثاً 
النجاسة،  يزيل هذه  بماءٍ كثير طاهر قادر على أن  يزيلها  بقذارةٍ أخر￯؟! بل يحتاج أن 

١- الفرقان : ٤٤.
٢- الوافي: ١/ ٥٢٥.

٣-- المصباح للكفعمي : ٢٨٠.

هٍ وتيهٍ لا يفقه شيئاً كما عبرّ القرآن  مَ وبينك»، إذا لم تكن الإنسان عنده بصيرة يبقى في عَ ٣٢٨



أنظارنا  يلفت  أن    الإمام يريد  تزداد،  بل  زال  تُ ا لا  فإنهّ بقذارة  القذارة  يزيل  أن  ا  أمّ
إلى أن هناك أعمالاً تغسل أخر￯ ، حالها حال هذا الماء الطاهر، وهذه الأعمال هي تزيل 
تعالى  االله  خلقها  التي  النفس  هذه  ث  تلوّ أدناس  الخطايا  وهذه  الخطايا،  دنس  وتغسل 
بدأنا  بأبداننا  تعلّقت  فعندما  النجاسة،  بعيد عن  دائماً بشيءٍ  قة  معلّ نفسٌ  شفافة، وهي 
ثها ونُضيف عليها من هذه الخطايا حتى أصبحت هذه الخطايا تشمئزّ النفس منها  نلوّ
رها، وقد يقول الإنسان البعيد عن االله تبارك وتعالى إنّ هذا كلام ليس  فنحتاج أن نطهّ
قني للأعمال  له معنى؛ ذلك لأنّه لا يفهم والجاهل يعادي العلم، الإمام  يقول: ((وفّ
حسنة،  آثار  لها  الأعمال  بعض  أنّ  نؤمن  ونحن  عنّي))،  الخطايا  دنس  بها  تغسل  التي 
،وبعضها  الصراط  في  آثار  لها  وبعضها   ، الدنيا  في  آثار  لها  بعضها  القرآن  سور  أنّ  كما 
لها آثار في القبر، فكذلك الأعمال وكذلك الذنوب، ونقرأ في دعاء كميل هناك ذنوب 
نزل النقم ، إذن هناك أنواع من الذنوب، الربا ذنبٌ من  تحبس المطر وتحبس الدعاء وتُ
الذنوب يختلف عن الكذب، والزنا -والعياذ باالله- ذنبٌ من الذنوب ولكنّه يختلف عن 
اليمين الكاذب باالله تعالى، والآثار تختلف من ذنبٍ الى ذنب كذلك الأعمال، ((الصلاة 
ر))(٢) هذا من آثار الصلاة،  ُنْكَ المْ شاءِ وَ حْ نِ الْفَ نْهى  عَ لاةَ تَ ))(١) ((إِنَّ الصَّ معراج كلّ تقيّ
ةٌ مِنْ النار))(٣) هذا أثر من آثار العبادة، ومثل ذلك الصدقة في السرّ ماذا  نَّ مُ جُ وْ ((الصَّ
ب ))(٤) عندما  الرَّ بَ  ضَ فِئُ غَ تطْ  ِّ ةُ السرِّ قَ دَ ب )) ، ((صَ الرَّ بَ  ضَ فِئُ غَ طْ تفعل؟ قال:((تُ
، فيقول الإمام ق الإنسان في السرّ يغضب االله تعالى فإن مما يطفئ هذا الغضب أن يتصدّ

لِ  ماَ عْ َ نِي مِنَ الأْ قْ فِّ وَ ، وَ تيِ يرَ تِكَ بَصِ بَادَ مْ فيِ عِ كِ أَحْ تِي، وَ تِكَ نِيَّ اعَ بِّتْ فيِ طَ ثَ مَّ وَ  : ((اللهُ
ا  - إِذَ مُ لاَ يْهِ السَّ لَ - عَ دٍ مَّ َ : محُ بِيِّكَ ةِ نَ لَّ مِ تِكَ وَ لَّ لىَ مِ نِي عَ فَّ تَوَ نِّي، وَ ايَا عَ طَ َ نَسَ الخْ لُ بِهِ دَ سِ َا تَغْ لمِ
رة، حتى الآن نقول: «وفاء الدين» أي هذا  ة المقرّ يتني يعني استوفيت المدّ نِي) ) توفّ تَ يْ فَّ تَوَ
له  الإنسان  بعد ذلك شيئاً،  تطلبني  ، ولا  وتمّ  استوفيته كمل  الذي لك عندي  الدين 
تبارك وتعالى وحده  المدة نحن لا نعلم كم هي؟ فاالله  ة سيستوفيها االله تعالى وهذه  مدّ

١- مستدرك سفينة البحار : ٦ / ٣٤٣.
٢- العنكبوت : ٤٥.
٣- الكافي : ٢ / ١٩.

٤- الوسائل : ٩ / ٣١١.

٣٢٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



مدد  نعرف  أن  مأمورين  فلسنا   ، آخر  مأمورون بشيء  نحن  نعم..  له،  أَذن  يعلم ومن 
ة وفق ما أراد االله تعالى،  أعمارنا فهذه الأمور بيد االله لكنّنا مأمورون بأن نرتّب هذه المدّ
ة نبيّك  )) أي على دينك ((وملّ تِكَ لَّ لىَ مِ نِي عَ فَّ تَوَ وهذا أيضاً نوع من الدعاء، قال: ((وَ

انا االله تعالى؟ لا نعلم. يتني))، متى يتوفّ محمد(صلىّ االله عليه وآله) إذا توفّ

إخواني أختم بآيةٍ من سورة آل عمران لها علاقة بالمطلب ،ولها صلة بما نقول ، 
ا))(١) وهي  ً ْضرَ ٍ محُّ يرْ لَتْ مِنْ خَ مِ ا عَ سٍ مَّ لُّ نَفْ ِدُ كُ مَ تجَ قال بسم االله الرحمن الرحيم: ((يَوْ
ِدُ  مَ تجَ دّ منها، ثم نأتي الى ذلك اليوم -يوم الحصاد- قال: (يَوْ م على الوفاة التي لابُ تتكلّ
لَتْ مِنْ  مِ ا عَ ) لم يستثنِ أحداً بل كلّ نفس ستجد وتر￯، ماذا تجد؟ قال: ((مَّ سٍ لُّ نَفْ كُ
ا)) ستجده أمامها حاضراً، االله تعالى لا يظلم أحداً أيّ عملٍ من أعمال البرّ  ً ْضرَ ٍ محُّ يرْ خَ
ستجده أمامك، لكن المشكلة ليست هنا بل في الشقّ الثاني من الآية، وما الشقّ الثاني؟ 
ا)) لاحظوا التعبير القرآني لم يقلْ  يدً ا بَعِ دً هُ أَمَ نَ يْ بَ ا وَ نَهَ يْ دُّ لَوْ أَنَّ بَ وءٍ تَوَ لَتْ مِن سُ مِ ا عَ مَ ((وَ
الى  بل ذهب  العمل  الى  يذهب  لم  لكن  أنّه محضر  وواضحٌ   ، أيضاً  السوء محضراً  عمل 
الناس  يبخس  لا  االله  ا))  ً ْضرَ محُّ  ٍ يرْ خَ مِنْ  لَتْ  مِ عَ ا  مَّ سٍ  نَفْ لُّ  كُ ِدُ  ((تجَ الأولى  في  النفس، 
ز  يركّ لم  لكن  محضر  هو  أيضاً  سوءٍ  من  عملت  وما  الثانية:  في  المشكلة  لكن  أشياءهم، 
بينها  أنّ  لو  النفس  هذه  تودّ  فقال:  أبلغ،  الموعظة  تكون  حتى  النقطة  هذه  على  القرآن 
وبين هذا العمل أمداً بعيداً، لكن كيف يحصل هذا الأمد البعيد؟ في الحقيقة هذه أمنية لا 
ل ويحاول أن يغضّ النظر لكن لات حين  ق، هذا الإنسان يودّ ويريد ويحبّ ويتوسّ تتحقّ
ة بغير  مندم، أين الأمد البعيد؟ ما هو السوء –إخواني-؟ كلّ المناكير هي السوء وكلّ لذّ
ة نفسها  ة، وهذه اللذّ طاعة االله سنتمنّى أن نتخلّص منها، الإنسان يدفع مالاً من أجل لذّ
االلهُ  هُ وَ سَ مُ االلهُ نَفْ كُ رُ ذِّ َ يحُ ا ستكون وبالاً عليه، ثمّ قال: ((وَ يتمنّى أن يتخلّص منها؛ لأنهّ
بَادِ))(٢) ومن رأفة االله تعالى بنا أنه فسح لنا مجالاً ؛لأن نعبده متى شئنا، وأن  وفٌ بِالْعِ ءُ رَ
نلجأ اليه في أيام وفي أشهر كتب على نفسه فيها الرحمة، وهذا الشهر –شهر رمضان- من 

١- آل عمران : ٣٠.

٢- آل عمران : ٣٠.

ا)) لاحظوا التعبير القرآني لم يقلْ  يدً ا بَعِ دً هُ أَمَ نَ يْ بَ ا وَ نَهَ يْ دُّ لَوْ أَنَّ بَ وءٍ تَوَ لَتْ مِن سُ مِ ا عَ مَ ((وَ
٣٣٠



س  الأشهر التي من الواضح أنّ رحمة االله تعالى فيه كثيرة، والأعمال فيه مضاعفة، والنَّفَ
فيه يختلف، والليل فيه يختلف، والنهار فيه يختلف، نسأل االله تعالى أن يشملنا وإيّاكم 
يطنا برعايته، وأن يجعل الإمام الغائب عنّا الحاضر -إن شاء االله تعالى-  برحمته ،وأن يحُ
فينا الذي هو عدل القرآن الكريم ، وفي هذا الشهر الكريم نزل عدله، نسأل االله تعالى أن 
يجعل هذا الإمام يرعانا برعايته، وأن يجنّبنا مداخل السوء ومخارجه بمنّه ورحمته، وآخر 

دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين، وصلىّ االله على محمد وعلى آله الطيّبين الطاهرين.

 

٣٣١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٣٣٢



الجمعة ٤ رمضان ١٤٣٧ هـ
الموافق ١٠ حزيران ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

أن  دّ  لابُ الكريم  رمضان  شهر  المبارك  الشهر  هذا  في  ونحن  أخواتي،  إخوتي 
اد  هذه  نستذكر أنّ هناك حقوقاً كثيرة علينا وهناك واجبات، وقد بينّ الإمام السجّ
الكريمة  نقرأ على مسامعكم  أن  ارتأينا  الحقوق)  بـ(رسالة  المعروفة  الحقوق في رسالته 
بعضاً منها باعتبار أنّ هذا الشهر الشريف هو شهرٌ مبارك وكريم نحتاج فيه أن نقف مع 

قة منها ممّا قاله  في حقّ الأرحام: أنفسنا ونعرف هذه الحقوق، وسأقرأ مقاطع متفرّ

داً  أَحَ دٌ  أَحَ لُ  مِ ْ يحَ لاَ  يْثُ  حَ تْكَ  لَ َ حمَ ا  َ أَنهَّ مَ  لَ تَعْ أَنْ  كَ  مِّ أُ قُّ  حَ ((فَ  : الأمّ حقّ  في 
ا  هَ ا ويَدِ هَ ِ بَصرَ ا وَ هَ عِ مْ بِسَ تْكَ  قَ ا وَ َ أَنهَّ داً وَ أَحَ دٌ  أَحَ مُ  عِ طْ يُ ا لاَ  ا مَ بِهَ لْ قَ ةِ  رَ ثَمَ تْكَ مِنْ  مَ عَ أَطْ وَ
َا  لمِ ةً  لَ تَمِ ْ محُ ةً   لَ مِّ ؤَ مُ ةً  حَ رِ فَ لِكَ  بِذَ ةً  َ تَبْشرِ سْ مُ ا  هَ حِ ارِ وَ جَ ِيعِ  جمَ وَ ا  هَ ِ بَشرَ وَ ا  هَ رِ عْ شَ وَ ا  لِهَ جْ رِ وَ
ضِ  رْ َ تَ إِلىَ الأْ جْ رِ أُخْ ةِ وَ رَ دْ نْكَ يَدُ الْقُ ا عَ تْهَ عَ فَ تَّى دَ ا حَ هَ مُّ غَ ا وَ هَ لُ ثِقْ ا وَ ُهَ لمَ أَ ا وَ هَ وهُ رُ كْ فِيهِ مَ
ى  حَ تَضْ وَ لَّكَ  ظِ تُ وَ أَ  مَ تَظْ وَ يَكَ  وِ رْ تُ وَ  ￯ رَ تَعْ وَ كَ  وَ سُ تَكْ وَ يَ  هِ وعَ  ُ تجَ وَ بَعَ  تَشْ أَنْ  يَتْ  ضِ رَ فَ
وَ  اءً  وَ حِ لَكَ  ا  هَ رُ جْ حُ وَ اءً  عَ وِ لَكَ  ا  هَ نُ بَطْ انَ  كَ وَ ا  قِهَ رَ بِأَ مِ  بِالنَّوْ كَ  ذَ ذِّ لَ تُ وَ ا  هَ سِ ؤْ بِبُ كَ  مَ نَعِّ تُ وَ
لىَ  ا عَ هَ رُ كُ تَشْ فَ ونَكَ  دُ ا لَكَ وَ هَ دَ بَرْ يَا وَ نْ رَّ الدُّ ُ حَ بَاشرِ تُ اءً  قَ ا لَكَ وِ هَ سُ نَفْ اءً وَ  قَ ا لَكَ سِ َ يهُ ثَدْ

فِيقِه   ))(١) . نِ االلهِ وَ تَوْ وْ يْهِ إِلاَّ بِعَ لَ رُ عَ دِ لاَ تَقْ لِكَ وَ رِ ذَ دْ قَ

وا ذلك ما دامت الأمّ على  هات عليهم أن يستغلّ في الحقيقة إنّ الذين عندهم أمّ

١-الامالي للصدوق:٣٧١.

الكريمة  نقرأ على مسامعكم  أن  ارتأينا  الحقوق)  بـ(رسالة  المعروفة  الحقوق في رسالته 

٣٣٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



قيد الحياة.

مُ  لَ تَعْ بِيكَ فَ قُّ أَ ا حَ أَمَّ ا حقّ الأب فقد بيّنه الإمام زين العابدين  بقوله: (( وَ أمّ
مْ أَنَّ  لَ اعْ بُكَ فَ جِ عْ َّا يُ كَ ممِ سِ أَيْتَ فيِ نَفْ ماَ رَ هْ مَ نْ فَ ْ تَكُ هُ لمَ لاَ أَنَّكَ لَوْ هُ وَ عُ رْ أَنَّكَ فَ كَ وَ لُ نَّهُ أَصْ أَ
لِك ))(١)، هذا هو حقّ الأب ،  رِ ذَ دْ لىَ قَ هُ عَ رْ كُ اشْ دِ االلهَ وَ َ احمْ يْكَ فِيهِ وَ لَ ةِ عَ مَ لُ النِّعْ بَاكَ أَصْ أَ

فعلى كلّ فردٍ لديه أبٌ أن يلتفت لهذا الحقّ ويرعاه.

مُ  لَ تَعْ كَ فَ لَدِ قُّ وَ ا حَ أَمَّ ا حقّ الولد فقد أوضحه (سلام االله عليه) بقوله: ((وَ وأمّ
نِ  سْ يتَهُ مِنْ حُ لِّ ماَّ وُ ئُولٌ عَ سْ أَنَّكَ مَ هِ وَ ِّ شرَ ِهِ وَ يرْ ا بِخَ يَ نْ لِ الدُّ اجِ يْكَ فيِ عَ افٌ إِلَ ضَ مُ نْكَ وَ نَّهُ مِ أَ
اقَبٌ  عَ مُ لِكَ وَ لىَ ذَ ثَابٌ عَ مُ هِ فَ سِ فيِ نَفْ تِهِ فِيكَ وَ اعَ لىَ طَ هُ عَ ونَةِ لَ َعُ المْ بِّهِ وَ ةِ إِلىَ رَ لَ لاَ الدَّ بِ وَ دَ َ الأْ
يْنَكَ  بَ فِيماَ  بِّهِ  رَ إِلىَ  رُ  ذِّ ُعَ المْ ا  يَ نْ الدُّ لِ  اجِ عَ يْهِ فيِ  لَ عَ هُ  رُ ثَ أَ نْ  سُ ْ يِّنِ يحَ ُتَزَ المْ لَ  مَ عَ هِ  رِ أَمْ لْ فيِ  مَ اعْ فَ
ةَ إِلاَّ بِااللهِ))(٢).هذا هو حقّ الابن تجاه أبيه  وَّ لاَ قُ نْهُ وَ هُ مِ ذِ لَ خْ َ الأْ يْهِ وَ لَ يَامِ عَ قِ نِ الْ سْ هُ بِحُ نَ يْ بَ وَ
،كما يقول أمير المؤمنين لولده الإمام الحسن(عليهما السلام): ((فإنيّ رأيتك بعضي بل 

.(٣)(( كليّ

أُ  جَ لْ ي تَ كَ الَّذِ رُ هْ ظَ ا وَ هَ طُ بْسُ تِي تَ كَ الَّ نَّهُ يَدُ مُ أَ لَ تَعْ يكَ فَ قُّ أَخِ ا حَ أَمَّ وحقّ الأخ: ((وَ
يَةِ االلهِ  صِ عْ لىَ مَ حاً عَ لاَ هُ سِ ذْ تَّخِ لاَ تَ ا وَ َ ولُ بهِ تِي تَصُ تُكَ الَّ وَّ قُ يْهِ وَ لَ دُ عَ تَمِ ي تَعْ كَ الَّذِ زُّ عِ يْهِ وَ إِلَ
 َ نَهُ وبَينْ يْ لَ بَ وْ َ الحْ هِ وَ وِّ دُ لىَ عَ تَهُ عَ ونَ عُ مَ هِ وَ سِ لىَ  نَفْ هُ عَ تَ َ عْ نُصرْ لاَ تَدَ قِّ  االلهِ وَ مِ بِحَ لْ ةً لِلظُّ دَّ لاَ عُ وَ
إِلاَّ  هُ وَ ابَةَ لَ ِجَ نَ الإْ سَ أَحْ بِّهِ وَ ادَ لِرَ إِنِ انْقَ يْهِ فيِ االلهِ فَ لَ بَالَ عَ ِقْ الإْ يْهِ وَ ةِ إِلَ يحَ ةَ النَّصِ يَ دِ أْ تَ ينِهِ وَ يَاطِ شَ
نْه ))(٤)، هذا هو حقّ الأخ على أخيه، فعلى كلّ واحدٍ  يْكَ مِ لَ مَ عَ رَ أَكْ كَ وَ نْدَ نِ االلهُ آثَرَ عِ يَكُ لْ فَ

. منّا مراعاة هذا الحقّ

هُ  تُ َ نُصرْ وَ داً  اهِ شَ هُ  تُ امَ رَ كَ وَ ائِباً  غَ هُ  ظُ فْ حِ فَ جارك  قُّ  حَ ا  أَمَّ ((وَ الجار:  حقّ  ا  أمّ
ا  تَهَ فْ رَ إِنْ عَ ا فَ هَ فَ رِ ةٍ لِتَعْ أَ وْ نْ سَ هُ عَ ثْ لَ بْحَ لاَ تَ ةً وَ رَ وْ هُ عَ بَّعْ لَ تَ ِيعاً لاَ تَ ِ جمَ الَينْ َ هُ فيِ الحْ تُ ونَ عُ مَ وَ

١-الامالي للصدوق :  ٣٧١.
٢- م. ن: ٣٧١.

٣- نهج البلاغة : ٣ / ٣٨.
٤-الامالي للصدوق: ٣٧١.

،كما يقول أمير المؤمنين لولده الإمام الحسن(عليهما السلام): ((فإنيّ رأيتك بعضي بل 
٣٣٤



ثَتِ  تِيراً لَوْ بَحَ اً سَ ترْ سِ يناً وَ صِ ناً حَ صْ تَ حِ لِمْ َا عَ نْتَ لمِ فٍ كُ لُّ لاَ تَكَ نْكَ وَ ةٍ مِ ادَ ِ إِرَ يرْ نْهُ مِنْ غَ مِ
هُ  لِمْ سْ مُ لاَ تُ لَ يْثُ لاَ يَعْ يْهِ مِنْ حَ لَ عْ عَ مَّ يْهِ لاَ تَسَّ لَ ائِهِ عَ وَ نْطِ يْهِ لاِ لْ إِلَ ْ تَصِ يراً لمَ مِ نْهُ ضَ ةُ عَ نَّ سِ َ الأْ
لَ  هِ ا جَ نْهُ إِذَ كَ عَ مَ لْ رْ حِ خِ لاَ تَدَّ تَهُ وَ لَّ رُ زَ فِ تَغْ هُ وَ تَ ثْرَ قِيلُ عَ ةٍ تُ مَ نْد نِعْ هُ عِ دْ سُ ْ لاَ تحَ ةٍ وَ يدَ دِ نْدَ شَ عِ
ةِ  يحَ امِلِ النَّصِ يْدَ حَ لُ فِيهِ كَ بْطِ تُ ةِ وَ تِيمَ انَ الشَّ نْهُ لِسَ دُّ عَ هُ تَرُ ماً لَ لْ ونَ سِ جْ أَنْ تَكُ رُ ْ لاَ تخَ يْكَ وَ لَ عَ
ةَ إِلاَّ بِاالله ))(١) ، هذا هو حقّ الجار، وكلٌّ منّا  وَّ لاَ قُ لَ وَ وْ لاَ حَ ةً وَ يمَ رِ ةً كَ َ اشرَ عَ هُ مُ ُ اشرِ عَ تُ وَ

عنده جيران.

نسأل االله تعالى أن نتقيّد بما قاله الإمام زين العابدين  في هذا الشهر وغيره، 
أرانا االله في هذا البلد كلّ خير، ودفع عنّا وعنكم كلّ سوء، وآخر دعوانا أن الحمد الله 

ربّ العالمين، وصلىّ االله على محمد وآله الطيّبين الطاهرين.

 

١- الامالي للصدوق: ٣٧٣.

٣٣٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



٣٣٦



الجمعة ١١ رمضان ١٤٣٧ هـ
الموافق ١٧حزيران ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي 
نصّ الخطبة الأولى

اف منه إلاّ العدل، وعظم أن يُرجى منه إلاّ الفضل،  الحمد الله الذي جلّ أن يخُ
له  مضادّ  فلا  القويّ  بشر،  عقلُ  به  يط  يحُ فلا  العظيم  بصر،  لحظُ  يُدركه  فلا  اللّطيف 
االله راحم من استرحمه،  إلاّ  إله  أن لا  أمره، وأشهد  له في  منازع  المهيمن فلا  ملكه،  في 
وعاصم من استعصمه، وأشهد أنّ محمداً  عبده العظيم ورسوله الكريم، صلوات 

االله وسلامه عليه وعلى آله الطيّبين الطاهرين.

وتعالى،  تبارك  االله   ￯بتقو نفسي  أوصي  ذلك  وقبل  تعالى  االله  عباد  أوصيكم 
مها االله تعالى فيه، وحقّ كتابكم الكريم  واعرفوا حقّ شهركم هذا والحرمات التي حرّ
ع االله تعالى  وحقّ نعمة الصوم عليكم، وارتفعوا بصومكم الى الغاية التي من أجلها شرّ
لتزكية قلوبكم وتطهير نفوسكم والسموّ  الفرصة  لكم فريضة الصوم، واغتنموا هذه 
بأخلاقكم الى ما أحبّه االله تعالى لكم من مكارم الأخلاق ومحامد الصفات، واستثمروا 
بأعمالكم،  المرهونة  أنفسكم  على  وابكوا  والاستغفار  بالتوبة  المبارك  الشهر  هذا  ليالي 
مستذكرين أحوالكم بدعاء أبي حمزة الثمالي المرويّ عن الإمام السجاد  وبقية الأدعية.

ما زلنا في موسم التذكرة والتبصرة والتوعية بما أراده االله تعالى لنا من فريضة 

له  مضادّ  فلا  القويّ  بشر،  عقلُ  به  يط  يحُ فلا  العظيم  بصر،  لحظُ  يُدركه  فلا  اللّطيف 
٣٣٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



الصوم ، وقد جاءت الخطبة الشعبانية - وهي خطبة النبيّ  في آخر جمعةٍ من شعبان 
نّا لكم - جاءت فيها تذكرة وتبصرة وتوعية لنا لما أراده االله تعالى منّا من الصوم،  كما بيّ
ضنا لألم الجوع  ا الإخوة والأخوات، هل مراد االله تعالى منّا في فريضة الصوم أن يعرّ أيهّ
االله  أراد  سامٍ  وهدف  عظيمة  غاية  هناك  أو  والشهوة؟  ذة  اللّ من  والحرمان  والعطش 
ا الإخوة  تعالى منّا أن نجعل الصوم وسيلة للوصول اليه؟ ألا وهي التقو￯، لذلك أيهّ
خطبة  في  فقراتٍ  من  ورد  فيما  روا  وتفكّ وا  وتتبصرّ لوا  تتأمّ أن  منكم  نأمل  والأخوات 
 لتعرفوا تلك الأهداف، والغايات التي أراد االله تعالى أن نصل بالصوم الى  النبيّ 
ف الصوم وسيلة للوصول الى هذه الغاية والهدف السامي،  تحقيقها، ومن دون أن نوظّ
فإننا لا ننال من ثمار الصوم ومعطياته إلاّ الجوع والعطش، ونخسر تلك الأهداف وتلك 

الغايات السامية. 

أذكر  ثمّ  والغايات،  الأهداف  بعض هذه  إجمالاً  لكم  أذكر  البداية  إخواني في 
ل كيف نصل بالصوم الى هذه الأهداف والغايات. بعض فقرات هذه الخطبة ؛ لنفصّ

بأن  فيها من شدائد، وذلك  بالآخرة وأهوالها وما  نرتبط  أن  الصوم  يدَ من  رِ أُ
القيامة، وهو  يوم  الشديدة  المواقف والأهوال  نستذكر من الجوع والعطش موقفاً من 
نتغلّب  أن  أنفسنا على  نُساعد  فكيف   ، القيامة  يوم  هناك جوعاً وعطشاً كبيرين في  أنّ 
رنا وتربطنا بالآخرة حتى نستشعر  على ذلك الموقف؟ جاءت فريضة الصوم لكي تذكّ
إرادتنا  ن  نمرّ أن  الصوم  يدَ من  رِ أُ المعاصي.  تعالى ونرتدع عن  الخوف والخشية من االله 
أُريد  السيّئة.  العبودية للشهوات والغرائز والعادات  نتخلّص من أسر  عها حتّى  ونطوّ
للفقراء والمساكين واليتامى  الرحمة والعطف والحنان  قلوبنا  تنبعث من  أن  الصوم  من 
أُريد من الصوم أن نرتقي بأخلاقنا الى مصافّ الأخلاق الإلهية  وبقيّة عباد االله تعالى. 
هذه  ي  يقوّ بما  المجتمع  أفراد  وبقية  أرحامنا  مع  بعلاقاتنا  نرتقي   ، النبيّ  وأخلاق 

الأواصر، وهكذا بقية الأمور ممّا ورد في هذه الخطبة .

تذكرةً   - قلنا  كما   - جاءت  التي  الخطبة  هذه  في  ورد  ما  بعض  الآن  ل  نفصّ

أذكر  ثمّ  والغايات،  الأهداف  بعض هذه  إجمالاً  لكم  أذكر  البداية  إخواني في 
٣٣٨



االله  أراده  الذي  المطلوب  نعرف  ، ولا  ملتفتين  ؛لأنّنا في غفلة غير  لنا  وتوعيةً وتبصرةً 
تعالى منا في هذه الفريضة، يقول النبي   في بعض فقرات هذه الخطبة:((...واذكروا 
ا الإخوة والأخوات ورد في  بجوعكم وعطشكم فيه جوع يوم القيامة وعطشه..))(١) أيهّ
ة الأهوال والمواقف يوم القيامة، في بعضها أنّ هناك خمسين  بعض الأحاديث ما يبينّ شدّ
موقفاً يقف فيها الإنسان يوم القيامة وكلّ موقف يُعادل ألف سنة من سنيّ هذه الحياة 
الدنيا، ولا تستبعدوا هذا العدد، فأحيانا تقرأون أن العلماء يكتشفون في بعض المواقع في 
ة مليارات من السنين، فهل الوقوف بين  نات في الأرض عدّ الأرض أنّ عمر بعض المكوّ

يدي االله تعالى خمسين ألف سنة بعيد؟ 

ض اليه ؟  نأتي هنا الى الصوم ، ماذا يريد االله تعالى بهذا الجوع والعطش الذي نتعرّ
إنّما يريد شيئين أحدهما : يرتبط بالآخرة ، والآخر يرتبط بالدنيا، وقد بيّنته الأحاديث ، 
ض لجوعٍ  س وأستشعر وقوفي يوم القيامة، وكيف سيكون حالي حينما أتعرّ دّ أن أتحسّ فلابُ
أشدّ وعطشٍ أشدّ ، وكيف أسدّ ذلك الجوع والعطش؟ فقد يضعف الارتباط بالآخرة 
عند الإنسان؛ بسبب حبّه للدنيا وانشغاله بها وغفلته عن المواقف والشدائد والأهوال 
العبادات ،  ره دائماً بالصلاة والصوم والحجّ وبقيّة  القيامة، فيريد االله تعالى أن يذكّ يوم 
في  ورد  لذلك  القيامة،  يوم  مواقف  من  ر  مصغّ موقفٌ  وهذا  بالآخرة،  ره  يذكّ أن  يريد 
بُوا))(٢) . وسبق أن  اسَ َ بْلَ أَنْ تحُ مْ قَ كُ سَ نْفُ وا أَ بُ اسِ حَ الحديث عن الإمام الصادق :(( فَ
نّا إخواني أنّه ليخصص كل واحد منا في اليوم بمقدار خمس دقائق أو عشر دقائق ليراجع   بيّ
ل من  فاته وسلوكه، فيحاسب نفسه ويحاول أن يتوب ويستغفر ويعدّ نفسه وأقواله وتصرّ
إِنَّ فيِ  بُوا- فَ اسَ َ بْلَ أَنْ تحُ مْ قَ كُ سَ نْفُ وا أَ بُ اسِ حَ سلوكه ويعزم على عدم العودة الى مثل ذلك، ((فَ
ون ))(٣) ، ويستشهد الإمام  بهذه  دُّ َّا تَعُ نَةٍ- ممِ ثْلُ أَلْفِ سَ قِفٍ مِ وْ لُّ مَ قِفاً كُ وْ ينَ مَ سِ ْ ةِ خمَ يَامَ قِ الْ
راد  نَةٍ))(٤)، وأيضاً من الأمور التي تُ ينَ أَلْفَ سَ سِ ْ هُ خمَ ارُ دَ قْ انَ مِ مٍ كَ الآية القرآنية: ((فيِ يَوْ

١-الوسائل : ١٠ / ٣١٣.
٢- الأمالي،للمفيد، محمد بن محمد(ت٤١٣ هـ)، مؤتمر الشيخ المفيد، قم ، الأولى:٢٧٤.

٣- م. ن: ٢٧٤.
٤- السجدة : ٥.

ض لجوعٍ  س وأستشعر وقوفي يوم القيامة، وكيف سيكون حالي حينما أتعرّ دّ أن أتحسّ فلابُ
٣٣٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ا  نّ من استشعار ألم الجوع والعطش في يوم الصوم هو أن تنبعث الرحمة في قلوبنا، كما بيّ
ه قاسٍ مع الآخرين حتى  ا يتّصف بالقسوة والغلظة والخشونة، فقلبُ سابقاً أن الكثير منّ
ته  مع الفقراء والمساكين وغيرهم من المستضعفين خصوصاً من تكالب على الدنيا وغرّ
ع االله تعالى لنا فريضة الصوم لكي  م فربما يقسو قلبه كثيراً، شرّ وعاش حياة الترف والتنعّ
تنبعث الرحمة في قلوبنا تجاه الآخرين من الفقراء والمساكين، لذلك يبينّ الإمام الصادق
قِيرُ  الْفَ نِيُّ وَ يَ بِهِ الْغَ تَوِ يَامَ لِيَسْ لَّ الصِّ جَ وَ زَّ ضَ االلهُ عَ رَ   لنا هذه الحكمة فيقول:((إِنَّماَ فَ
رَ  دَ قَ ئاً  يْ ادَ شَ أَرَ ماَ  لَّ نِيَّ كُ الْغَ نَّ  َ قِيرَ لأِ الْفَ مَ  حَ ْ يرَ وعِ فَ ُ سَّ الجْ دَ مَ لِيَجِ نْ  يَكُ  ْ لمَ نِيَّ  الْغَ أَنَّ  لِكَ  ذَ وَ
ِ))(١) لماذا؟  لمَ َ الأْ وعِ وَ ُ سَّ الجْ نِيَّ مَ يقَ الْغَ ذِ أَنْ يُ هِ وَ قِ لْ َ خَ يَ بَينْ وِّ لَّ أَنْ يُسَ جَ وَ زَّ ادَ االلهُ عَ رَ أَ يْهِ فَ لَ عَ

ائِع ))(٢) . َ مَ الجْ حَ ْ يرَ يفِ فَ عِ لىَ الضَّ ِقَّ عَ ((لِيرَ

من   ￯ ويتلوّ الطعام  أبسط  يملك  لا  الفقراء  عوائل  بعض  أن  أحياناً  نسمع   
لع بعضنا  لعين أو ربّما يطّ الجوع ،وهذا موجود لكننا لا نستشعر ذلك،  ربما لأنّنا غير مطّ
حتى  الجوع  لألم  ضك  أعرّ أنا  معناه-  –ما  يقول  تعالى  فاالله  الآخرين،  مع  قاسٍ  ه  وقلبُ
تستشعر هذا الفقير كم يعاني ؟ لا.. بل يقول أُريد منك أن تنبعث الرحمة من قلبك، إذا 
ك لمساعدة هذا الفقير، أطعم هذا الجائع لكي تسدّ جوعته،  انبعثت الرحمة من قلبك تحرّ
ق هذا الارتباط  س ونستشعر هذه المعاني في نهار الصوم لكي يتحقّ دّ أن نتحسّ لذلك لابُ

، وثمّ نتحنّن ونرقّ على هؤلاء الفقراء فتنبعث أنفسنا لمساعدتهم. لاً بالآخرة أوّ

قوا على فقرائكم ومساكينكم)) وقد وردت  وفي الفقرة الثانية يقول :((وتصدّ
آيات كثيرة تحثُّ على الإنفاق ، فمن يتمكن عليه أن يتصدق على الفقراء والمساكين ، 
ا الإخوة والأخوات أن نلتفت الى هذه النقطة، نأمل من الذين أنعم االله تعالى  ونأمل أيهّ
قوا تارةً بصورةٍ مباشرة وأخر￯ بصورة غير مباشرة، بأن يدعو الفقراء  عليهم أن يتصدّ
إلى الطعام في بيته ، وهذا فيه الكثير من الفوائد منها أنّه يأتي بهذه الصدقة ومنها أنّه يكسر 
ي في نفسه صفة التواضع،  صفة التكبرّ والتعالي الموجودة في نفوس بعض الناس، وينمّ

١- من لا يحضره الفقيه: ٢/ ٧٣.
٢- م. ن: ٢/ ٧٣.         

لع بعضنا  لعين أو ربّما يطّ الجوع ،وهذا موجود لكننا لا نستشعر ذلك،  ربما لأنّنا غير مطّ
٣٤٠



فيُجلس الفقراء والمساكين في قاعة استقبال بيته ويطعمهم بنفسه ،فهذا له الأجر العظيم 
عند االله تعالى.

ا الإخوة والأخوات من  أيهّ الصدقة،  أن لا نستصغر مقدار  أنبّه ، يجب  وهنا 
ق والإنفاق، ومن كان فقيراً فليتصدق ولو بماعون من التمر  ناً عليه بالتصدّ كان متمكّ
أو بعض التمرات وشيء من الماء ليحصل منه على الأجر والثواب ، فلا تستهينوا ولا 
تستصغروا هذه الصدقات، كما ورد في الأحاديث حينما حثّ النبيّ  المؤمنين على 
نْدَ  لِكَ عِ هُ بِذَ انَ لَ رِ كَ هْ ا الشَّ ذَ ناً فيِ هَ مِ ؤْ ائِماً مُ مْ صَ نْكُ رَ مِ طَّ نْ فَ إفطار الصائمين، فقال: ((مَ
رون  ة ، حينما تفطّ نُوبِه ))(١) وأنبّه على مسألة مهمّ ضىَ مِنْ ذُ َا مَ ةٌ لمِ رَ فِ غْ ةٍ وَ مَ مَ تْقُ نَسَ االلهِ عِ
الصائمين انووا واقصدوا في قلوبكم أنّكم تمتثلون لهذا الأمر الإلهي ولما ورد في خطبة 
، فإنّ لكم بذلك مع هذه النيّة عتق نسمة ومغفرة لما مضى من ذنوبكم، وقد قال  النبيّ
وا  قُ ر صائما، فقال: ((اتَّ نا يقدر على أن يفطّ بعضهم للنبي(صلىّ االله عليه وآله) ليس كلّ
ببضع  ولو  الصائم  روا  فطّ اء))(٢)يعني  مَ مِنْ  بَةٍ  ْ بِشرَ لَوْ  وَ ارَ  النَّ وا  قُ اتَّ ةٍ  ْرَ تمَ قِّ  بِشِ لَوْ  وَ ارَ  النَّ
ولا  المستحبّ  العمل  بهذا  يأتي  لكي  آخر  فقيراً  فليُطعم  منكم  الفقير  حتى  تمرات، 
والحسن  الزهراء  وفاطمة    المؤمنين أمير  ق  تصدّ فقد  أبداً،  الصدقات  تستصغروا 
هم هذه  والحسين ببضع أقراص من خبز الشعير على مسكين ويتيم وأسير فنزلت في حقّ
قوا على  السورة العظيمة، أنتم كذلك ولو بقرص خبزٍ أو ببعض الأرغفة من الخبز تصدّ

الآخرين ليُكتب لكم بذلك العمل الصالح.

تْبعوا صدقاتكم  ا الإخوة والأخوات لا تُ ة في هذه الصدقة، أيهّ  ومن الأمور المهمّ
وإنفاقكم بالمنّ والأذ￯ أي لا تقولوا للفقير: نحن أطعمناك وكسوناك ونحن أعطيناك 
بطل هذه الصدقات ؛ وقد ورد في الكثير من  كذا، فهذه الأمور من المنّ والأذ￯ التي تُ

الأحاديث الحثّ على هذه الصدقة ، ومنها في شهر رمضان.

١- الأمالي للصدوق، ابن بابويه، محمد بن علي(ت٣٨١هـ)، كتابچى ، طهران ، السادسة: ٩٤.
٢- م. ن: ٩٤.

٣٤١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



نأتي الآن الى المورد الثاني، لنلاحظ كيف يرتقي الصائم بأخلاقه وليس بالامتناع 
عن الأكل والشرب وبقية المفطرات فحسب، بل يريد االله تعالى منك أن تسمو وترتقي 
(صلىّ االله  ا الصائم وأيتها الصائمة الى مرتبة الأخلاق الإلهية وأخلاق النبيّ بأخلاقك أيهّ
روا كباركم وارحموا صغاركم...))  عليه وآله)، فجاء قوله(صلىّ االله عليه وآله): ((ووقّ
على  للكبار  حقّ  فهذا   ، الكبار  روا  يوقّ أن  والصغار  الشباب  جميعاً  الإخوة  أوصي  هنا 
الصغار، وللصغار حقٌّ على الكبار وهو الرحمة بهؤلاء الصغار، جاءت هنا الأحاديث 
في  سبقنا  الذي  الشخص  إن  الكبير،  ق  لُ الخُ بهذا  لنأتي  الكبار  هؤلاء  منزلة  تبينّ  لكي 
الإيمان والذي سبقنا بالعمل الصالح وأتعب نفسه وبدنه في خدمة المجتمع وفي الارتقاء 
ره. ومن  ه ونحترمه ونوقّ ه علينا أن نجلّ بالمجتمع وغير ذلك من هذه الصفات، فمن حقّ
، ونتعامل معه بالحسنى والمعاونة فلا  بالسلام  الكبير  نبتدئ هذا  المبادئ أن  جملة هذه 
ره ونفسح له في المجالس ، وإذا  ينه، ونوقّ ننتقده النقد المباشر بل بصيغةٍ لا توهنه ولا تهُ
على  تدلّ  التي  الأمور  بقيّة  وهكذا  الحديث،  في  مجالاً  ونُعطيه  حديثه  نُقاطع  لا  ث  تحدّ
احترامه وتوقيره، إخواني أبينّ للشباب والصغار منزلة الرجل الكبير والمرأة الكبيرة عند 
االله تعالى ، وكيف ينبغي أن تكون عندنا، كما ورد في بعض الأحاديث ؟ ففي الحديث 
يعني   ،(١)(( ماَ ُ بهَ ذِّ عَ أُ مَّ  ثُ مِ  لاَ ِسْ الإْ فيِ  يبَانِ  يَشِ تِي  أَمَ وَ ي  بْدِ عَ مِنْ  ي  تَحِ سْ َ لأَ :((إِنيِّ  القدسي 
؛ هؤلاء  أنا أستحي منهما   : تعالى  يقول االله  المرأة وهما على الإسلام  أو  الرجل  إذا كبر 
، ثمّ يبينّ  بهما، هذه معاملة ربّ العالمين للإنسان الكبير في السنّ شابا في الإسلام ثمّ أعذّ
(صلىّ االله عليه وآله) أنه عندما يحترم الشابُّ الكبيرَ ويوقره يكون جزاؤه أن يكون  النبيّ
نْ  بِيرَ تَكُ رِ الْكَ قِّ وَ (صلىّ االله عليه وآله): ((ِ وَ رفيقاً معي في الجنّة، ففي ضمن وصيّة النبيّ
في  أنفسهم  أتعبوا  ومربّونا  سونا  ومدرّ مونا  معلّ فهؤلاء   ، ة))(٢)  يَامَ قِ الْ مَ  يَوْ ائِي  قَ فَ رُ مِنْ 
سات ، وهم أوصلونا الى ما نحن فيه بجهودهم،  خدمة المجتمع وبنائه ، وفي بناء المؤسّ
بِيرٍ  كَ يْخٍ  شَ لَ  فَضْ فَ  رَ عَ نْ  ((مَ وآله):  عليه  االله  (صلى  النبيّ عن  الحديث  في  ورد  لذلك 

١- النوادر، للراوندي الكاشاني، فضل االله بن علي (ت٥٧٠هـ)، دار الكتاب  إيران؛ قم ، الأولى : ٧.
٢- مستدرك الوسائل : ٨ / ٣٩٤.

على  تدلّ  التي  الأمور  بقيّة  وهكذا  الحديث،  في  مجالاً  ونُعطيه  حديثه  نُقاطع  لا  ث  تحدّ ٣٤٢



تنا الى الشباب. ة))(١)، هذه وصيّ يَامَ قِ مِ الْ عِ يَوْ زَ نَهُ االلهُ مِنْ فَ نِّهِ آمَ هُ لِسِ رَ قَّ وَ فَ

يَبة ما وصيّتنا لكم مع الصغار والشباب؟ هي كما أوصانا  ا الشَ ا الكبار ، أيهّ أيهّ
النبيّ  الرحمةُ بهم، لماذا؟ لأنّ هؤلاء صغار السنّ ليست لديهم تجربة في الحياة حتى 
هم ،ولم يصلوا بعدُ الى مرحلة النضج الفكريّ والعقليّ حتى  يعرفوا ما ينفعهم وما يضرّ
يعرفوا هذه الأمور ويخبروا الحياة كما هو حال الكبار لذلك المطلوب منّا الرحمة بهم، ما 
المقصود من الرحمة بهم؟ أهمّ شيء في الرحمة بالصغار أن نربّيهم ونعلّمهم مبادئ الدين 
والتربية والأخلاق وقراءة القرآن الكريم ،وأن نحفظهم ونصونهم من الوقوع في الحرام 

دة لدينهم وأخلاقهم. ومن الاختلاط الضارّ والدخول الى الأماكن المُفسِ

 ￯هات نر أيّتها الأمّ ا الآباء  الكبار، أيهّ ا  ا الإخوة والأخوات، أيهّ أنبّه أيهّ  وأنا 
السنّ  القرآن شباباً صغار  الدعاء والاستغفار وتلاوة  ليالي  المباركة  يالي  اللّ في مثل هذه 
ة بدينهم وأخلاقهم، ويرتادون أماكن  يقضون ساعاتٍ طويلة في بعض الألعاب الضارّ
ا الآباء اسألوا أبناءكم الصغار الذين  شى فيها عليهم من فساد دينهم وأخلاقهم، أيهّ يخُ
هم في عمر (١٣) أو (١٤) أو (١٥) سنة عن هذه الليالي أين يقضونها؟ أين يذهبون؟ 
مع من يختلطون؟ من يعاشرون؟ ربّما لا تعلمون أنّ هذا الشاب الصغير من الرحمة به أن 
نصون دينه وأخلاقه ،ونراقب من يخالط ويعاشر، وماذا يقرأ وماذا ير￯؟ ربّما يقضي هذه 
هات  دّ للآباء والأمّ ناسٍ يُفسدون عليه دينه وأخلاقه ودراسته، لذلك لابُ الساعات مع أُ
أن يلاحظوا أبناءهم وبناتهم أيضاً ويراقبوهم ماذا يرون في هذه القنوات الفضائية ،وفي 
دة لدينهم وأخلاقهم، فليس من الصحيح  ال ، هل هناك أمور مفسِ أجهزة هاتفهم النقّ
أن يُتركوا هكذا بل من الرحمة بهؤلاء الصغار أن نحفظ لهم دينهم وأخلاقهم ومستقبلهم 

،وهم في هذه المرحلة الخطرة، لذلك جاءت هذه التوصية للرحمة بالصغار.

ا الصائمون أيّتها الصائمات المطلوب منا أن نحافظ على صلة الأرحام وقد  أيهّ
ورد في الكثير من الأحاديث الاهتمام بهذه الصفة، فلو كان لك رحم بينك وبينه قطيعة 

١- وسائل الشيعة: ١٢/ ٩٩.

ة بدينهم وأخلاقهم، ويرتادون أماكن  يقضون ساعاتٍ طويلة في بعض الألعاب الضارّ
٣٤٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ا الإخوة  لمشكلة أو خلاف أو أمر آخر ، اذهب أنت الى رحمك واطلب صلته، لاحظوا أيهّ
ر أن واجب الأمر بالمعروف  والأخوات مرتبة صلة الرحم عند االله تعالى، فنحن قد نتصوّ
والنهي عن المنكر مهمّ ومرتبته –ربّما- بعد الإيمان باالله تعالى، لكن لاحظوا هذا الحديث 
ية صلة الرحم، يأتي رجلٌ الى النبيّ  يسأله: ((ما هو أفضل الإسلام؟  الذي يبينّ أهمّ
فقال: (الإيمان باالله تعالى). قال له: ثمّ ماذا؟. قال له: (صلة الرحم). قال له: ثمّ ماذا؟. 
قال: (الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر). ثمّ يسأله: أيّ الأعمال أبغض الى االله تعالى؟ 
فيقول له: (الشرك باالله). ثمّ ماذا؟. قال له: (قطيعة رحم). ثمّ ماذا؟ قال: (الأمر بالمنكر 
والنهي عن المعروف)))(١)، وقد يسأل بعض ويقول: أنا لي رحم قاطعني وهو يؤذيني، 
(صلىّ االله عليه وآله) فيسأله: يا  فما موقفي؟ التفتوا الى هذه الرواية ، يأتي رجل الى النبيّ
باً عليّ وقطيعةً لي وشتيمةً لي...، يعني هذه سيرتهم  رسول االله إنّ أهل بيتي أبوا إلاّ توثّ
(صلىّ االله  هم؟ التفتوا الى جواب النبيّ ضُ معي يشتمونني ويُقاطعونني ويؤذونني، أفأرفُ
إذا كان رحمك قد رفضك ولا  عليه وآله) قال له: ((إذن االله تعالى يرفضكم جميعاً))، 
، فما هو الموقف إذن؟  يصلك وأنت ترفضه ولا تصله ،فالنتيجة يرفضكم االله تعالى جميعاً
نْ  لُ مَ (صلىّ االله عليه وآله) حين سأله: كيف أصنع؟. قال: ((تَصِ لاحظوا جواب النبيّ
انَ لَكَ مِنَ االلهِ  لِكَ كَ لْتَ ذَ عَ ا فَ إِنَّكَ إِذَ كَ فَ مَ لَ نْ ظَ مَّ و عَ فُ تَعْ كَ وَ مَ رَ نْ حَ ي مَ طِ عْ تُ كَ وَ عَ طَ قَ
هِير))(٢). أي إذا أنت فعلت ذلك، وبادرت سيكون االله تعالى ناصراً لك ومعيناً  مْ ظَ يْهِ لَ عَ

لك على ذلك.

ثمّ ما الضير إذا كان رحمك قد قاطعك أن تذهب أنت الى بيته لتصالحه وتحاول 
ا الصائمون  الوصل معه؟ انظروا إخواني ماذا وعدكم رسول االله(صلىّ االله عليه وآله)  أيهّ
، أيّتها الصائمات إن كان أحدكم في قطيعةٍ مع رحمه فليذهب اليه بنفسه، ماذا ينتظركم 
الِهِ  مَ هِ وَ سِ بِنَفْ ابَةٍ  رَ ى إِلىَ ذِي قَ شَ نْ مَ من وعد؟ عن رسول االله(صلىّ االله عليه وآله): ((مَ
نَةٍ  سَ أَلْفَ حَ ونَ  بَعُ أَرْ ةٍ  وَ طْ لِّ خُ بِكُ هُ  لَ وَ يدٍ  هِ ائَةِ شَ مِ رَ  أَجْ لَّ  زَّ وَ جَ اهُ االلهُ عَ طَ أَعْ هُ  َ حمِ لَ رَ لِيَصِ

١-الكافي : ٥ / ٥٨.
٢-م.ن : ٢ / ١٥٠.

إذا كان رحمك قد رفضك ولا  عليه وآله) قال له: ((إذن االله تعالى يرفضكم جميعاً))،  ٣٤٤



ا  ئَة))(١) ، فأنت الآن مع رحمك الذي بينك وبينه قطيعة ، إمّ يِّ ونَ أَلْفَ سَ بَعُ نْهُ أَرْ ِيَ عَ محُ وَ
حى عنك  أن تسبقه فتحصل على أجر مئة شهيد ولك بكلّ خطوةٍ أربعين ألف حسنة وتمُ
أربعين ألف سيّئة، أو هو يسبقك الى هذا الثواب، فاختر أنت هل تسبقه أو هو يسبقك؟ 

وخصوصاً في هذا الشهر المبارك.

ا الإخوة والأخوات  ة ،وأختم بها هذه الخطبة، أيهّ ثمّ أيضاً من جملة الأمور المهمّ
بتلى به الإنسان  ا الصائمون أيّتها الصائمات أشدّ ما يُ اللسان ثمّ اللسان ثمّ اللسان ، أيهّ
رات بل  الصائم حصاد لسانه، فليس الصيام الامتناع عن الطعام والشراب وبقيّة المفطّ
الصيام صيام اللسان كما ورد في بعض الأحاديث ، وأكثر المعاصي وأكثر الآفات هي 
ظْ  فَ ((احْ له:  فقال  أوصني.  وآله):  عليه  االله  (صلىّ  للنبيّ فقال  رجلٌ  جاء  اللسان،  من 
ة ثالثة: أوصني.  انَك)) ثم قال مرّ ظْ لِسَ فَ انَك))(٢)، ثم قال له: أوصني. فقال: ((احْ لِسَ
ية حفظ  انَك) ). وليس ذلك ؛ لأنّه لا توجد وصايا أخر￯ لكن لأهمّ ظْ لِسَ فَ فقال له: ((احْ
اللسان وأنّ أكثر المعاصي الموقِعة والمهلِكة للإنسان هو حصاد اللسان، الغيبة والنميمة 
مات  والمحرّ الذميمة  الخصال  ذلك من هذه  والشتم وغير  والسبّ  والبهتان  والافتراء 
فيِ  مْ  هِ رِ نَاخِ مَ لىَ  عَ النَّاسَ  بُّ  يَكُ لْ  هَ وَ َكَ  يحْ ((وَ  : النبيّ  له  يقول  ثمّ  باللسان،  ها  كلّ
م في نهار  م ))(٣)، لذلك علينا أن ننتبه ، ونراقب لساننا ماذا نتكلّ تِهِ نَ ائِدُ أَلْسِ صَ ارِ إِلاَّ حَ النَّ
دّ أن نلتفت خصوصاً في الوقت الحاضر ، سابقاً كان الإنسان  الصوم وبقيّة الأشهر ؟ لابُ
التي لها تسميات  المواقع  الفيسبوك وبقية  ، الآن صار  أفرادٌ معدودون  م فيسمعه  يتكلّ
لع على كلامك الآلاف أو الملايين، وربّما هذه  مختلفة حينما تكتب كأنّك تنطق، ربّما يطّ
ي الى سفك دمٍ حرام أو انتهاك أعراضٍ أو سلب مالٍ أو غير ذلك من هذه  الكلمة تؤدّ
المواقع  الوقت الحاضر فقد صار استعمال هذه  ننتبه لاسيما في  النتائج، لذلك علينا أن 
انتبه حتى من الكلمة الواحدة ، واحذر؛ لأنّك إذا  الإلكترونية وغيرها متاحاً، لذلك 
ي الى مصائب  تكلّمت انتهى الأمر فلا يُمكن إرجاع هذه الكلمة ، وربّما هذه الكلمة تؤدّ

١- من لا يحضره الفقيه:  ٤/ ١٦.
٢- الكافي : ٢ / ١١٥.

٣- م. ن: ٢ / ١١٥، تحف العقول: ٥٦.

ية حفظ  انَك) ). وليس ذلك ؛ لأنّه لا توجد وصايا أخر￯ لكن لأهمّ ظْ لِسَ فَ فقال له: ((احْ
٣٤٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ا الصائمون أيّتها الصائمات ينبغي  وفتن ومفاسد ستُحاسب عليها يوم القيامة؛ لذلك أيهّ
الالتفات الى آفات اللّسان وما يترتّب على ذلك من المهالك.

قنا  يوفّ ،وأن  صيامه  حقّ  المبارك  الشهر  هذا  لصيام  قنا  يوفّ أن  تعالى  االله  نسأل 
لقيام لياليه وتلاوة كتابه إنّه سميعٌ مجيب.

 

٣٤٦



الجمعة ١١ رمضان ١٤٣٧ هـ
الموافق ١٧حزيران ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

أيها الأخوة والأخوات أقرأ على مسامعكم الكريمة بعض التوصيات الصادرة 
ه)، في هذا الأسبوع التقى سماحة المرجع الأعلى  من سماحة المرجع الدينيّ الأعلى(دام ظلّ
بأمور نذكر ونشرح بعضها  النجف الأشرف ، وأوصاهم  بنخبةٍ من أطبّاء  ه)  (دام ظلّ

يتها، منها: لأهمّ
الوصية بتوفير الخدمة الجيّدة لجميع المراجعين بالمستو￯ نفسه دون تفريق بين 
الأطبّاء؛  فئة  الى  هة  الوصية وإن كانت موجّ والقويّ والضعيف. وهذه  والفقير  الغنيّ 
قاء ولكنّها وصيّةٌ لكلّ الذين يتعاملون مع المواطنين  لأنّ جمعاً منهم كانوا قد حضروا اللّ
فين الحكوميّين، ومنها أنّ  مون لهم الخدمة في أيّ مجالٍ كان، ولاسيّما من فئة الموظّ ويقدّ
ر  به، ولا يتصوّ من يمارس التعليم عليه أن يعلم أنّ لسلوكه ومنطقه أبلغ الأثر في طلاّ
أقواله  الدينيّة والأخلاقية في  يراعي الجوانب  أن  فعليه   ، الطبّ ة  مادّ أستاذ في  د  أنّه مجرّ
التعالي عليهم، وهذه  ب وعدم  الطلاّ يعلّمهم من  لمن  التواضع  فاته، ومن ذلك  وتصرّ
ة  عامّ هي  بل  الجامعات  في  التعليم  يمارسون  الذين  بالأطبّاء  أيضاً  تختصّ  لا  الوصية 

لجميع المعلّمين والتدريسيّين.
ومنها الوصية بالمحافظة على وحدة العراق ،ولا يكون ذلك إلاّ بالمحافظة على 

تمّ بأمرين في هذه الظروف الحرجة: دّ أن يهُ وحدة العراقيّين، ولتحقيق ذلك لابُ
رين من دون تمييز بينهم من أيّ دينٍ أو مذهب  ل: رعاية النازحين والمهجّ الأوّ

بأمور نذكر ونشرح بعضها  النجف الأشرف ، وأوصاهم  بنخبةٍ من أطبّاء  ه)  (دام ظلّ

٣٤٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ن كانوا.  أو مكوّ
أن  القتال،  ساحات  في  المقاتلين  الى  الأساس  رجة  بالدّ هٌ  موجّ وهو  الثاني: 
دخيلة  فئةٌ  هي  التي  داعش  عصابات  من  وأخواتهم  إخوانهم  لتخليص  قتالهم  يكون 
تتبنّاها والممارسات الوحشية  التي  العراقيّين فكراً وممارسة، فإنّ الأفكار الظلامية  على 
التي ترتكبها غريبة على العراقيّين تماماً وغير مسبوقة لديهم على مرّ التاريخ، فالمقاتلون 
تهم تخليص العراق من هذا البلاء العظيم، وعليهم  ياتهم مهمّ بمختلف أصنافهم ومسمّ
فاتهم  وا بأعلى درجات الانضباط في تصرّ ة على الوجه الصحيح أن يتحلّ لأداء هذه المهمّ
ويراعوا المعايير الإنسانية والإسلامية في تعاملهم مع الجميع في مناطق القتال، ولاسيّما 

م نفسه ويترك القتال. المدنيّين من كبار السنّ والنساء والأطفال بل من يُسلّ
وبعد قراءة هذا النصّ نشرح لكم بعض الوصايا ،ومنها الوصيّة الأولى للأطبّاء، 

فنقول: أوصى سماحته الأطبّاء بالخدمة الجيّدة ،ويُمكن تفصيل ذلك بالأمور الآتية:
ة التشخيص الطبّي وبذل ما بوسع  : العناية بالمريض ؛ وذلك بالاهتمام بدقّ لاً أوّ
الطبيب من إعمال ذهنه وتفكيره المهنيّ الطبّي محاولاً الوصول الى التشخيص الأقرب الى 
الواقع مع تخصيص الوقت الكافي لذلك، واستشارة الآخرين من أهل الخبرة والحذاقة 

الطبّية.
ه شفاؤه ومعافاته،  : التعاطف مع المريض بإشعاره بالرحمة لحاله وأنّه يهمّ ثانياً
التي  الطيّبة  والكلمات  العبارات  واستعمال  إذا مرض،  عائلته  أفراد  أحد  كأنّه  ويعامله 

تبعث في نفسه الأمل بالشفاء.
ة  ه تحقيق أكبر قدرٍ ممكن من الأرباح الماليّة بالتجارة بصحّ : أن لا يكون همّ ثالثاً
المريض، سواءً كان من خلال رفع كلفة المعاينة الطبّية أو التحاليل أو الفحص الشعاعي 
أو أجور العمليات الجراحية، بل يجعل غايته العمل على شفاء أكبر قدرٍ ممكنٍ من المرضى 
وإنقاذ حياتهم ؛ ليُكتب له بذلك عملٌ صالح عند االله تعالى الذي هو خيرٌ ثواباً وخيرٌ 

. أملاً
ثمّ أوصى سماحته بعدم التفريق بين المراجعين (أي بين الغنيّ والفقير وبين القويّ 

٣٤٨



والضعيف) وتوضيح ذلك: أن تكون عناية الطبيب المهنية والأخلاقية مع المرضى من 
دون تفرقة بينهم بسبب فقر بعضهم أو علوّ المنزلة الاجتماعية لبعضهم الآخر، بل يشعر 
م متساوون في ذلك، لأنّ كلّ فردٍ منهم هو إنسان يعاني بسبب مرضه المعاناة  الجميع أنهّ
إنقاذها  ، وحياتهم مطلوبٌ  أو منصب  أو جاهٍ  مالٍ  بسبب  نفسها لا يختلفون في ذلك 
؛ لأنّه  أكثر  بالغنيّ  الطبيب  يعتني  وآلامهم مرجوٌّ تخفيفها للجميع من دون فرق. فلا 
ة والسلطة؛ لأنّه يأمل منه أن ينفعه في  يرجو منه النفع المالي ، ولا صاحب الوجاهة والقوّ

أمور الدنيا أكثر من غيره.
هة  موجّ كانت  وإن  الأطبّاء  مقتصرة على  الوصيّة من سماحته غير  إنّ هذه  ثمّ 
ة خصوصاً  فين بالخدمة العامّ ة لجميع المكلّ قاء ولكنّها عامّ م الذين حضروا اللّ لهم لأنهّ
فين الحكوميّين، فالمأمول منهم قضاء حوائج المواطنين وإنجاز معاملاتهم بأسرع  الموظّ
ما يُمكن وعدم تأخيرهم، خصوصاً عوائل الشهداء واليتامى والأرامل والمستضعفين، 
قوا بين مواطنٍ فقير وآخر غنيّ أو صاحب جاه وسلطة والآخر إنسان ضعيف  ولا يفرّ
بالخدمات  فين  المكلّ فين  للموظّ الوصية  د  وتتأكّ تعالى،  االله  إلاّ  ناصراً  لنفسه  يملك  لا 

ة والتعليم وغيرها. الأساسية كخدمات الماء والكهرباء والصحّ
ومنها الوصية الثانية وشرحها، فالمأمول من الإخوة الأساتذة في مجال الطبّ أو 
تهم لا تقتصر على التعليم المهنيّ في مجال اختصاصهم  غيره من العلوم أن يعلموا أنّ مهمّ
ة الأساتذة هي التعليم والتربية على مبادئ الأخلاق والمواطنة الصالحة معاً، فلا  بل مهمّ
تأثيراً  القيم، والأستاذ الأكثر  النفس على هذه  للتعليم من دون الأخلاق وتربية  ثمرة 
الصفات  ومحامد  الأخلاق  محاسن  على  بها  ويؤدّ فيربّيها  بنفسه  يبدأ  الذي  هو  طلبته  في 
ليّ أمام طلبته، ومن ذلك حسن التعامل مع الطلبة بالتواضع لهم  ويترجمها الى سلوكٍ فِعْ
أنّه أفضل وأرفع منهم علماً وشأنا، وسعة الصدر  وعدم الاستكبار عليهم بإشعارهم 
ل لهفواتهم وسلوكهم الخاطئ، وذلك بإرشادهم بالحسنى والحكمة والموعظة  والتحمّ
وسلوكيّاتهم  بأخلاقهم  الاهتمام  ضرورة  على  وتنبيههم  الصحيح،  السلوك  الى  الحسنة 
مة في دروسهم، وعليه أن يحترم جميع الطلبة  كاهتمامهم بالحصول على الدرجات المتقدّ

٣٤٩

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



مه على  ر أو يستهزئ بمن لا يمتلك الذكاء أو المهارة في العلم بل يحاول أن يعلّ ولا يسخّ
ح للطلبة أنّ النجاح في الدراسة  كيفيّة تطوير قابليّاته العلمية وفهمه للدرس، وأن يوضّ
بناء  النجاح الأكبر المطلوب في الحياة ألا وهو  الجامعية والمدرسيّة مهمّ لكنّه جزءٌ من 
العلاقة الصحيحة مع االله تعالى ومع بقيّة أفراد المجتمع، ومن ذلك شعوره بالمسؤولية 
جه ،وقدرته على النجاح فيها، وبناء الأسرة الصالحة وحسن العشرة مع أفراد  بعد تخرّ

مجتمعه.   
وكونوا  ألسنتكم  بغير  الخير  الناس  موا  ((علّ  :  المؤمنين أمير  عن  ورد  فقد 
لِ  جُ الرَّ مُ  لْ عِ ادَ  زَ ماَ  لَّ ((كُ  :  وعنه والورع))(١).  الصدق  والزموا  بفعلكم،  لهم  دعاةً 

ه ))(٢). دَ هْ ا جُ تِهَ يَاضَ رِ ا وَ هَ حِ لاَ لَ فيِ إِصْ بَذَ هِ وَ سِ هُ بِنَفْ تُ ايَ نَ تْ عِ ادَ زَ
رين من دون  ومنها الوصيّة بالمحافظة على وحدة العراق ورعاية النازحين والمهجّ
سات  ة والمواطنين والجمعيات الإنسانية ومؤسّ تمييز بينهم ، وذلك بعناية الجهات المختصّ
المجتمع المدني، ببذل كلّ ما يمكن من جهود لتوفير المأو￯ المناسب للنازحين ، وتقديم 
ما يحتاجونه من طعامٍ وشرابٍ ودواء مع معاملتهم بالحسنى والتعاطف معهم والرحمة 
رين  والمهجّ النازحين  العراقيّين  لجميع  متساوية  بصورة  العناية  هذه  تكون  وأن  بهم، 
م بأجمعهم مواطنون  ؛ وذلك لأنهّ بغضّ النظر عن انتمائهم الدينيّ أو المذهبيّ أو القوميّ
المواطنة  المذكور اختلاف مرتبتهم في حقوق  عراقيّون لا يستلزم اختلافهم في الانتماء 
نات  والانتماء للعراق، وهذا النحو من الرعاية والمعاملة سيُشعر الآخرين من جميع المكوّ
ة الآصرة  اً في نفوسهم فيشعرون بقوّ العراقية بوحدة الانتماء لبلدهم ممّا سيترك أثراً إيجابيّ
التي  داعش  عصابات  على  الفرصة  ت  سيفوّ وهذا  بلدهم،  مواطني  بقيّة  مع  والعلاقة 

نات الشعب العراقي بإثارة النزعة الطائفية. تعمل على زرع التفرقة والبغضاء بين مكوّ
ساحات  في  المقاتلين  الى  الأساس  بالدرجة  هة  موجّ وهي  الأخيرة  والتوصية 
ملاحم  رون  يسطّ الذين  الأبطال  لمقاتلينا  الضروريّ  من  شرحها:  في  فنقول  القتال، 

١- تاريخ اليعقوبي:  ٢ / ٢١٠.
٢- عيون الحكم والمواعظ لليثي: ٣٩٧.

سات  ة والمواطنين والجمعيات الإنسانية ومؤسّ تمييز بينهم ، وذلك بعناية الجهات المختصّ

٣٥٠



البطولة والتضحية في صفحات تاريخ العراق الحديث أن يلتفتوا الى أنّ الغاية من قتالهم 
التي سيطرت عليها عصابات داعش، وأن ينظروا لهم  المناطق  المواطنين من  إنقاذ  هو 
م جاءوا لتخليصهم من هذه الفئة الدخيلة على العراقيّين  على أنهم إخوة وأخوات، وأنهّ
في فكرها الضال الذي تتبنّاه بتكفير الآخرين وتحليل قتلهم، الذي ترجمته الى ممارساتٍ 
وحشيّة بعيدة عن الإسلام والإنسانية حيث لم يشهد تاريخ العراق مثل هذه الوحشية، 
فلينتبهوا وليحذروا من أن يكون هدفهم الانتقام أو الاعتداء أو غير ذلك، ومن أجل 

دّ من أمرين: ة وفق الضوابط الشرعيّة والأخلاقية والإنسانية لابُ تحقيق هذه المهمّ
القتالية،  وأعمالهم  فاتهم  تصرّ في  النفسيّ  الانضباط  درجات  بأعلى  التحليّ   -١
فٌ على فقد عزيزٍ استُشهد في القتال، أو تألمّ على جريح أو حالة  فلا يحملنّهم حزنٌ وأسَ
الف هذه الضوابط من تمثيلٍ بقتيل أو إجهازٍ على  غضب أو انفعال على ارتكاب ما يخُ
استيلاء على  أو  المقاتلين  لذوي  مال  أو سطو على  أمره  دار مشتبه في  تفجير  أو  جريح 

أموال لمواطنين أبرياء.
من  دّ  فلابُ الجميع،  مع  تعاملهم  في  والإسلامية  الإنسانية  المعايير  مراعاة   -٢
الفرز بين المعتدي المقاتل والمواطن الذي لا دخل له في ذلك، فإنّما هدف القتال الحفاظ 
على الهوية الوطنية والإنسانية والحضارية للشعب العراقي الذي أرادت هذه العصابات 
د الوصيّة مع كبار السنّ والنساء والأطفال، ثم نلتفت الى هذه  مسخها وطمسها، وتتأكّ
اتنا  الصورة التي نراها في الكثير من الفضائيّات فما أعظم وأجمل أن نر￯ بعض أفراد قوّ
المسلّحة ومجاهدينا يحملون رجلاً كبيراً على ظهورهم ليوصلوه وعائلته الى مأمنهم، أو 
 ￯ئون ويطمئنون امرأةً خائفة أو يداوون مريضاً أو يهيّئون مأو يُطعمون صغيراً أو يهدّ

ليا التي تمّ تأكيدها: لهم، وقد ورد في التوصيات العشرين للمرجعيّة الدينيّة العُ
ة الناس ممّن لم يقاتلوكم لاسيّما المستضعفين  : ((االله.. االله.. في حرمات عامّ لاً أوّ
فإنّه لا تحلّ حرمات  المقاتلين،  إذا كانوا من ذوي  من الشيوخ والولدان والنساء حتى 
من قاتلوا غيرَ ما كان معهم من أموالهم، وقد كان من سيرة أمير المؤمنين  أنّه كان 
لبيوت أهل حربه ونسائهم وذراريهم رغم إصرار بعض من كانه  ض  التعرّ ينهى عن 

٣٥١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ةً من الخوارج- على استباحتها)). معه –خاصّ
: ((االله.. االله.. في أموال الناس فإنّه لا يحلّ مال امرئ مسلمٍ لغيره إلاّ بطيب  ثانياً

نفسه، فمن استولى على مال غيره غصباً فإنّما حاز قطعةً من قطع النيران)).
ض لها أو انتهاك شيءٍ منها  ها فإيّاكم والتعرّ : ((االله.. االله.. في الحرمات كلّ ثالثاً

، واحذروا أخذ امرئ بذنب غيره..)). بلسانٍ أو يدٍ
عين والغيار￯ من أبناء العشائر نصر عزيزٍ  اتنا المسلّحة والمتطوّ اللهمّ انصر قوّ
مقتدر، وردّ كيد أعدائنا في نحورهم، وغيرّ سوء حالنا بحسن حالك إنّك سميع مجيب.

 
٣٥٢



١٨ رمضان ١٤٣٧ هـ
الموافق ٢٤حزيران ٢٠١٦ م

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي (دام عزه).
نصّ الخطبة الأولى

الطيّبين  آله  وعلى  محمد  على  والسلام  لاة  والصّ العالمين،  ربّ  الله  الحمد   
الطاهرين، الحمد الله الذي أدعوه فيُجيبني وإن كنت بطيئاً حين يدعوني، والحمد الله 
ما  الذي أسأله فيُعطيني وإن كنت بخيلاً حين يستقرضني، والحمد الله الذي أناديه كلّ

ي بغير شفيعٍ فيقضي لي حاجتي.  شئتُ لحاجتي، وأخلو به حيث شئت لسرّ

هاتي  تي ، أبنائي أملي ،آبائي وقاري، أخواتي شرفي، بناتي حسناتي أمّ إخوتي أعزّ
الجانية  ونفسي  أحبّتي  أوصيكم  وبركاته.  االله  ورحمة  جميعاً  عليكم  السلام  مربّياتي، 
ت الأمور والإقرار له  بتقو￯ االله تبارك وتعالى في السرّ والعلن ، والوثوق به في مهماّ

بالوحدانية، متّعنا االله تعالى وإيّاكم بإيمان لا زيغ فيه.

وسلامه  االله  المهدي(صلوات  الإمام  لإمامنا  نرفع  التوبة  بدعاء  البدء  قبل 
ه أمير المؤمنين الإمام علي بن أبي طالب  وليد  عليه) عزاءنا بذكر￯ استشهاد جدّ
الكعبة وشهيد المسجد، نسأل االله سبحانه وتعالى أن يكون شفيعنا كما ذكر ابنُ ذلك 
نُ فيها شخصٌ  دفَ الصحابي الذي جاء ليدفن والده في النجف ؛ لأنّه سمع حديثاً أنّه سيُ
يدخل في شفاعته مثل ربيعة ومضر، وعندما قال له الإمام علي : هل تعرف هذا 

الطاهرين، الحمد الله الذي أدعوه فيُجيبني وإن كنت بطيئاً حين يدعوني، والحمد الله 
٣٥٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



الرجل؟ قال: لا. فقال: أنا ذاك، انزل وادفن والدك هنا(١). والمعبرّ عنه بالصحابي هو 
صافي الصفا.

مة  والحديث عن أمير المؤمنين لا يسعه هذا المجال قطعاً، فهذه الشخصية المعظّ
لها من الشأنية الكبيرة أنّ النبيّ  لم يفارق الدنيا إلاّ بعد أن أشار في أكثر من مناسبة 
الآيات  بعض  على  سابقاً  جنا  عرّ وقد  عليه)،  وسلامه  االله  ومنزلته(صلوات  مقامه  الى 
إِن  ثت عن معاناة النبيّ  وما يمرّ به من ظروف، كقوله تعالى: ((وَ الشريفة التي تحدّ
 ،(٢)(( يرٌ هِ لِكَ ظَ دَ ذَٰ ةُ بَعْ ئِكَ َلاَ المْ نِينَ وَ مِ ُؤْ الِحُ المْ صَ ِيلُ وَ برْ جِ هُ وَ لاَ وْ وَ مَ إِنَّ االلهَ هُ يْهِ فَ لَ ا عَ رَ اهَ تَظَ
ثنا بشيءٍ مختصر عن هذا المقطع من الآية الشريفة، التي لها علاقة بأمير المؤمنين،  فقد تحدّ
(صلىّ االله عليه وآله) وغير النبيّ ،ولا يحتاج الى أن يضمّ الى ذلك  فاالله تعالى يكفي النبيّ
جبرائيل وبقية الملائكة ؛فكفى به سبحانه وتعالى مدافعاً ووكيلاً وكفى به نصيراً ومنتقماً 
، فكلّ الأمور ترجع الى االله تعالى، لكن في هذه الآية الشريفة إشارة الى أنّ هناك جهات 
) وكفى به ناصراً ،  هُ لاَ وْ وَ مَ إِنَّ االلهَ هُ ستقف مع النبيّ ، وهذه الجهات هي االله تعالى (فَ
معلوم  جبرائيل   (( يرٌ هِ ظَ لِكَ  ذَٰ دَ  بَعْ ةُ  ئِكَ َلاَ المْ وَ نِينَ  مِ ُؤْ المْ الِحُ  صَ وَ ِيلُ  برْ جِ ((وَ قال:  ولكن 
ومعروف، ((الملائكة بعد ذلك ظهير)) جميع الملائكة ستكون ظهيراً للنبيّ  أيضاً، 
نْ يكون صالح المؤمنين الذي جاء بين جبرائيل والملائكة ؟ في مقام التهديد قد يتوعد  فمَ
مْ  كُ عُ جِ رْ مَ نَا  يْ إِلَ مَّ  ((ثُ بنفسه  يتوعد هو  الكريم بملائكة غلاظ وقد  القرآن  تعالى في  االله 
))(٣)، وكذلك في المقامات الأخر￯ فقد يكون المقام ليس مقام  ونَ لُ مَ مْ تَعْ نتُ م بِماَ كُ كُ ئُ بِّ نَ نُ فَ
التظاهر  من  حالة  هناك  إذ   ، نكتة  الى  للإشارة  وذلك  الشريفة  الآية  هذه  في  كما  وعيد 
  ((وإن تظاهرا عليه)) ، ويريد االله أن يدافع عن نبيّه وحالة من الاستعداء ضدّ النبيّ
قال: ((فإنّ االله هو مولاه)) فاالله هو المولى وهو يتبنّى الدفاع عن النبيّ ، أليس في هذا 
))(٤) الآيات الشريفة هكذا تقول، قطعاً االله تعالى يكفي  هُ بْدَ افٍ عَ يْسَ االلهُ بِكَ لَ كفاية؟ ((أَ

١-بحار الأنوار : ٤٢ / ٣٣٤.
٢- التحريم : ٤.
٣-  يونس : ٢٣.

٤- الزمر : ٣٦.

، فكلّ الأمور ترجع الى االله تعالى، لكن في هذه الآية الشريفة إشارة الى أنّ هناك جهات 
٣٥٤



عبده ، لكن لماذا هذه الآية لم تكتفِ بهذا المقطع فقال تعالى: (( وجبريل..)) ثمّ جاءت: 
نْ هذا صالحُ المؤمنين الذي جعله االله  ((وصالح المؤمنين والملائكة بعد ذلك ظهير))؟ مَ
(صلىّ االله عليه وآله) في أكثر من  (صلىّ االله عليه وآله)؟ يعبرّ النبيّ تعالى مدافعاً عن النبيّ
نُ  ِيماَ زَ الإْ موطن عن أمير المؤمنين بتعبيرات عالية لم يشر بها إلى غير أمير المؤمنين مثل ((بَرَ
له))(٢)، هذا يدلّ  كِ كُ ْ ه ))(١)، هذا تعبيرٌ لم يظفر به أحد غير أمير المؤمنين  ((إِلىَ الشرِّ لُّ كُ
(صلىّ االله عليه وآله)  ة الشرك عند الطرف المقابل، فعلى الرغم من وجود النبيّ على قوّ
له))،  كِ كُ ْ ه إِلىَ الشرِّ لُّ نُ كُ ِيماَ زَ الإْ في واقعة الخندق فإنه يقول في حق أمير المؤمنين: ((بَرَ
أنّ صالح  الأثر  وجاء في   ، أيضاً  الثقلين))  عادل عمل  تُ الخندق  يوم  ((لضربةُ عليٍّ  ثمّ 
ل في كثيرٍ من الآيات  كر في الآية الشريفة هو عليّ بن أبي طالب ، التأمّ المؤمنين الذي ذُ
والروايات يجعل هذه الشخصية -شخصية أمير المؤمنين - شخصية رائدة وفريدة 
قنا وإيّاكم لأن نعيش بركات  نحتاج أن نفهمها كثيراً، نسأل االله سبحانه وتعالى أن يوفّ

أمير المؤمنين  فهماً وسلوكاً.

الشريف  الشهر  فهذا  التوبة،  طلب  في    الإمام دعاء  الى  –إخواني-  نرجع 
النظر  ل ويعيد  تبارك وتعالى ويتأمّ فيها الإنسان الى االله  التي يفزع  التوبة  هو من أشهر 
اللعينُ  أو عندما ضربه  الذكر￯ عندما استُشهد  المؤمنين  صاحب  أميرُ  في سلوكه. 
ابن ملجم قال: ((فزت وربّ الكعبة))(٣)، لعلّ هذه العبارة لم يقلها أيضاً أحدٌ غيره؛ 
أن  يستطيع أحد ولا يجرؤ  قد لا  الموت  أو في لحظة  الموت  يتمنّون  الناس لا  أغلب  إذ 
م بهذا الكلام ، وإنّما يتمنّى أن يعود حتى يتدارك ما فعل، الكثير من الصحابة أو  يتكلّ
من غيرهم كان عندما يحلّ بهم الموت يقول: «ليتني كنت كذا ولم أفعل كذا»، أما أمير 
أن  دائماً  الإنسان يحتاج  أنّ  الكعبة))، لاشكّ  التعبير ((فزت وربّ  فيعبرّ بهذا  المؤمنين 
ق القرب الى االله تعالى التوبة ، وهو أن  يكون مع االله تعالى ومن الفائزين، ومن سبل تحقّ

يفد الإنسان على االله تعالى ويُشعر نفسه أنّ به حاجة الى االله تعالى. 
١-شرح نهج البلاغة : ٢٦١/١٣.

٢- م. ن: ٢٦١/١٣.
٣- مناقب آل أبي طالب : ١ / ٣٨٥.

٣٥٥  فهماً وسلوكاً.

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



أَتُوبُ  إِنيِّ  مَّ  المقطع الشريف من دعاء الإمام السجاد  قال: ((اللهُ في هذا 
الِفِ  وَ سَ ا، وَ هَ رِ اهِ وَ ظَ ئَاتيِ وَ يِّ نِ سَ اطِ بَوَ ا، وَ هَ ائِرِ غَ صَ نُوبيِ وَ ائِرِ ذُ بَ ا مِنْ كَ ذَ امِي هَ قَ يْكَ فيِ مَ إِلَ
ا..))(١) هذه الثلاثية التي عقدها الإمام  تحيط بأنواع الذنوب . قال:  ثِهَ ادِ وَ حَ تيِ وَ لاَّ زَ
((اللهم إنيّ أتوب في مقامي هذا)) التعبير بالفعل المضارع يدل على التجدد والاستمرار، 
))(٢) ، فمن أيّ شيء يتوب ؟ قد يتوب الإنسان  كَ دِ مْ نَاءَ بِحَ تِحُ الثَّ تَ فْ مَّ إِنيِّ أَ كما في: ((اللهُ
ة ، فتارةً  من هذا الفعل أو يتوب من ذاك الفعل، وهناك صورة إجمالية للتوبة، وهي مهمّ
يستحضر الإنسان ذنباً ذنباً ثمّ يتوب منه ، وتارةً يستعجل التوبة – وهذه نكتة قد تكون 
ر التوبة آنات ؛ لذا يدعو -ما دام  د الذنوب قد يؤخّ أخلاقية أكثر ممّا هي فقهية-  فتعدّ
فيحفظ  التائبين،  من  أنّه  تعالى  االله  الى  نفسه  يُظهر  شاملاً  دعاءً  موجوداً-  التوبة  قصدُ 
يات الذنوب والخطايا ويعلم أنّ هذه الذنوب بعضها كبائر وبعضها صغائر بناءً على  كلّ
م الذنوب الى كبائر وصغائر بل يجعل الذنوب  هذا التقسيم، وإن كان بعضهم لا يقسّ
اً ، وإنّما -والعياذ باالله- نعصي االله  نْ نعصي، نحن لا نعصي أحداً عاديّ ها كبيرة بلحاظ مَ كلّ

د أو العصيان الله كبير بنفسه سواءً كان صغيرا بالمقدار أو كبيرا. تعالى، فالتمرّ

الإمام  يثبّت هذه الحقيقة يقول: هناك صغائر، وهذه الصغائر بلحاظ غيرها 
 ، الكبائر  المحترمة من  النفس  قتل  أو  باالله-  فالزنا -والعياذ  المعصية،  بلحاظ أصل  لا 
وبعض الذنوب الأخر￯ بالقياس معها قد تكون صغائر، ويقول بعضهم إنّ الكبائر ما 
توعد االله عليها بالنار في القرآن الكريم، فهذه كبيرة وغيرها تكون من الصغائر، بالنتيجة 

الصغيرة هتكٌ لحريم المولى سبحانه وتعالى أيضاً.

الإمام السجاد  يقول إنيّ أتوب في مقامي هذا من كبائر هذه الذنوب ومن 
الصغائر، يعني أيّ ذنب كبير أنا تائب منه ، وأيّ ذنب صغير أنا تائب منه، وهذا على 
نحو الحالة الإجمالية للانسلاخ من الذنوب وإظهار التوبة، كأنّ الإنسان يحبّ أن يكون 
أتوب من كذا ومن كذا ومن  يقول  الذنوب، فلا  تعداد  التائبين فهو مشغولٌ عن  من 

١- الصحيفة السجادية : ١٤٢.
٢-مصباح المتهجد وسلاح المتعبد: ٥٧٧/٢.

٣٥٦



كذا، وقد تكون هذه نكتة في هذا الإجمال، أو الإنسان عندما استعدّ وأراد أن يُظهر الله 
تبارك وتعالى حالة الندم هذه أظهرها أيضاً بهذه الصورة الإجمالية، فليست المشكلة نوع 
الذنب هنا، بل المهمّ أنّ الإنسان قلع وابتعد وتاب عن هذه الكبيرة أو الصغيرة ، نعم.. 

د في مورد الاحتياج الى التعداد. قد يحتاج الإنسان أن يعدّ

 ثم بعد ذلك من أيّ شيءٍ يتوب الإنسان ؟ قال: ((وبواطن سيّئاتي وظواهرها)) 
الإثم  ظاهر  اتركوا  أي   (١)(( نَهُ بَاطِ وَ ِثْمِ  الإْ رَ  اهِ ظَ وا  رُ ذَ ((وَ الشريفة:  الآية  في  ورد  كما 
وباطنه، كأنّ هذا المقطع من الدعاء مأخوذ من ظاهر الآية الشريفة في سورة الأنعام، 
وهذه من المسائل الدقيقة وهي أنّ للسيئة بواطن وظواهر، فتارةً تصدر السيئة منّي علناً 
وهناك جارحة ترتكب هذه السيئة -والعياذ باالله-، أي أفعال الجوارح تُظهر هذه السيئة 
الى العلن، وتارةً هناك سيّئات باطنة، ما معنى السيئة الباطنة؟ بعض الأفعال هي بنفسها 
ع في داخله  تكون حراماً وإن لم تظهر من قبيل الحسد. الحاسد أو الحسود هو الذي يتقطّ
إذا رأ￯ نعمةً عند الآخر ويتمنّى أن تزول هذه النعمة، فباطنه يتميّز من الغيض؛ لأنّ 
. أو حالة الكبر في داخل الإنسان ير￯ نفسه أفضل من غيره، نعم.. قد لا  مٌ فلاناً منعَّ
لاً النعمة هي من  عدّ هذه سيّئة، أوّ تُ ف ظاهراً وفق هذا المعتقد لكنّه بهذا المقدار  يتصرّ
االله تبارك وتعالى كما رزق االله فلاناً من الممكن أن يرزقك وأنت عندما تر￯ النعمة عند 
دّ أن يكون هذا سبباً الى أن تلجأ الى مسبّب الأسباب ليرزقك، لا أن تحاول  الآخرين لابُ
البحث عما يزيل النعمة، قد يغبط الإنسان الناس على النعمة ،ومعنى ذلك يتمنّى أن 
النعمة من  تزول  أن  ويتمنّى  الإنسان يحسد  وتارةً  ،وهذا مطلب حسن،  مثلهم  يكون 
فلان ، وفرق كبير بين الغبطة والحسد ، الحالة الأولى حالة نموّ ورقيّ وحالة لجوء الى 
مسبّب الأسباب، وحالة الحسد حالة هدم واعتراض على االله تعالى، وقد تصل الى حالة 
ة  م، وهذا من الابتلاءات أن الإنسان لقلّ القتل في بعض الأحيان ليتخلّص من هذا المنعَّ
ل  ة تدبّره لشؤون نفسه يلجأ الى الانشغال بما عند الناس ويتحوّ ة إيمانه وقلّ اعتقاده وقلّ
يغنيه  نفسه  له شغلٌ في  آثام وآثام، والإنسان واقعاً  الى  الانشغال -لا سمح االله-  هذا 

١- الأنعام: ١٢٠.

ع في داخله  تكون حراماً وإن لم تظهر من قبيل الحسد. الحاسد أو الحسود هو الذي يتقطّ
٣٥٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



بتلى ولا يلتفت، فهذه ذنوب باطنة . وهناك  ويبعده عن شغله في الناس ، لكن الإنسان يُ
تعالى  االله  نسأل  كثيرة  وهي  باالله-  -والعياذ  الإنسان  يرتكبها  التي  الظاهرة  الذنوب 
في  أتوب  إنيّ  ((اللهمّ  التائب  مقام  في  إذن    الإمام والدنيا.  الدين  في  منها  السلامة 
مقامي هذا...)) من أيّ شيء ؟ من الصغائر والكبائر معاً ، ومن البواطن والظواهر أيضاً 
تي وحوادثها)) الإنسان الذي يمشي على الطريق الصحيح ثم  ، ثمّ قال: ((وسوالف زلاّ
تزلّ به القدم فينحرف ويقع ويسقط يُعبرّ عن هذه بالزلّة، والزلّة قد تكون زلّة قدم ،أو 
ض لزلّة اللسان الإنسان بلا قصد، أي أراد أن  زلّة لسان ،أو زلّة منهج وسلوك، يتعرّ
زيداً  إنّما قصدت  أقصد عمراً  لم  أنا  لسان  زلّة  يقول هذه  فقال عمر،  زيداً  لسانه  يقول 
زلّة منهج،  الدعاء -  بالزلة -كما هي هنا في  المقصود  فيتدارك، وتارةً  زلّة لسان  لكنّها 
ا خلاف الوضع الطبيعي، الوضع الطبيعي مع االله  ا زلّة يدلّ على أنهّ والتعبير عنها بأنهّ
باً نفسي السيّئات فإذا  تعالى أن أكون على الصراط، وأن أكون عابداً وشاكراً وصابراً ومجنّ
ارتكبت واحدة من ذلك أو ارتكبت خلاف ذلك فهذه زلّة، شبيهة في الجملة بمسألة 
عنه  غافلاً  الناس  أغلب  يكون  قد  فقهيّ  فهو مطلب  هذا  بيان  من  بأس  ، ولا  الإقالة 
يُعجبني، شرعاً ليس لي خيار  لم  ثمّ  إذا اشتريتُ كتاباً  التعاملات، معنى الإقالة أني  في 
-إذا قلنا الخيارات سقطت- نفرض أنّه لا يوجد خيار عندي البيع لازم ، وأنا أملك 
الكتاب والبائع يملك المال لكنّي لسببٍ من الأسباب شعرت أنّ هذا الكتاب لا ينفعني 
ني كأنيّ أخطأتُ في شراء  فأحاول أن أرجعه للبائع هذه يُعبرّ عنها «إقالة»، أقول له: أقلْ
ماً فيِ بَيْعٍ  الَ نَادِ نْ أَقَ الكتاب يعني أرجع لي الكتاب، أيضاً ورد في بعض النصوص ((مَ
ك فأعبرّ عن الاعتذار بقولي  ة))(١)، تارةً لا.. أنا أخطئ في حقّ يَامَ قِ مَ الْ هُ يَوْ سَ هُ االلهُ نَفْ الَ أَقَ
: أقلني أي اقبل منّي هذا الاعتذار، فأقول للبائع: اقبل منّي هذا الكتاب أرجعه ،فيقبل 
ويقول: نعم.. أنت لا تستحقّ أن أرجع لك الكتاب لكن مع ذلك أنا أُرجعه لك، هذا 
ثَرَ الدهرُ ويرجو أن يُقالا..) من  يعبرّ عنه إقالة، الزلّة شبيهة بالعثرة كما يصف الناعي (عَ
قصيدةٍ لأحد الشعراء بحقّ أبي عبد االله الحسين ، يعبرّ فيها أنّ الدهر قد عثر وهو 

١-ميزان الحكمة : ١ /٣٢٦.

ارتكبت واحدة من ذلك أو ارتكبت خلاف ذلك فهذه زلّة، شبيهة في الجملة بمسألة  ٣٥٨



معنى  آخرها(١)،  الى  راجٍ محالا)  ك من  كفُّ بت  (..تَرِ نقبل عذره،  أن  أو  قال  يُ أن  يرجو 
الزلّة هنا أنيّ قد عثرت وقد أخطأت ، اللهمّ اقبلْ توبتي عن هذه الزلّة وعن هذا الخطأ، 
ة الأطهار(عليهم السلام) في الدعاء فيها نكتة وأدب؛ إذ عبر عن  لاحظوا تعابير الأئمّ
ت (وحوادثها) أي  تي..) أي ما مضى من هذه الزلاّ التوبة بالإقالة، قال: (وسوالف زلاّ
الثلاثية  منها، فأصبحت هذه الجهة  اليك  أتوب  إنيّ  اللهم  فعلتها وارتكبتها  التي  هذه 
ت والحوادث،  في التوبة: صغائر الذنوب والكبائر، البواطن والظواهر، وسوالف الزلاّ
هُ  سَ نَفْ ثُ  دِّ َ يحُ لاَ  نْ  مَ بَةَ  ((تَوْ قال:  إخواني  لاحظوا    الإمام يريدها  كيف  التوبة  هذه 
ق التوبة الحقيقية،  يئَةٍ))(٢) حتى تتحقّ طِ ودَ فيِ خَ رُ -لا ينوي- أَنْ يَعُ مِ لاَ يُضْ يَةٍ، وَ صِ عْ بِمَ
الفعل  أفعل هذا  ربّما  فيقول:  د،  يتوب يتردّ أن  يريد الإنسان في بعض الحالات  عندما 
بعد شهر فأنا لا أتوب، لاحظوا وساوس الشيطان -إخواني- يقول: أنا لا أتوب؛ لأنيّ 
ر  أعلم بنفسي أنّني لا أقو￯ على الصبر عن هذا الفعل وقد أرتكبه بعد شهر، هذا التصوّ
رٌ خاطئ، لماذا؟ لأنّ الإنسان الذي يتوب عليه أن ينوي فعلاً  يمنعه من التوبة وهو تصوّ
 ،￯ةً أخر أن يقلع عن الفعل، فإذا -لا سمح االله- وقع في الفعل أيضاً عليه أن يتوب مرّ
اً أنّ الإنسان يلبس هذا الثوب هو يريده ثوباً جديداً نظيفاً لكنّه بعد يومين  ه حياتيّ مثالُ
أو ثلاثة سيتّسخ، فإذا أراد أن يغسله هل يُعقل أن يمنعه أحدٌ عن غسله؛ لأنّه إذا غسلته 
الثوب  تغسل  لماذا  يقول:  من شخصٍ  النصيحة  هذه  قبل  تُ هل  ؟  ثانيةً سيتّسخ  ولبسته 
فإنّه سيتسخ بعد يومين أيضاً؟ قطعاً لا.. التوبةُ غسلٌ -مرّ بنا في فقرةٍ سابقة- غسلٌ من 
ةً يُضمر  د توبته، نعم، حتى تكون توبةً حقيقيّ دنس الخطايا، إنّ الإنسان يتوب دائماً ويجدّ
الإنسان فيها أن لا يعود في داخله، فإذا عاد لشهوة أو لغفلة أو لستر االله تعالى المرخى 
)) عليه أن يتوب أيضاً ، ولا  ني سترك المرخى عليّ كما في دعاء أبي حمزة الثمالي ((...وغرّ
يكون هذا مانعاً من التوبة، بعض الناس عندما يأتي شهر رمضان ، يقول: إنّني في شهر 
رمضان لا ينفعني الصيام؛ لأنيّ أعلم بعد رمضان أرجع -والعياذ باالله- للموبقات ، 
وهذه مشكلة وذنبٌ آخر، لعلّ االله تعالى يوفّقك في هذا الشهر الى طاعات، لعلّ االله تعالى 

١-ديوان السيد حيدر الحلي : ١ / ٤١.
٢-الصحيفة السجادية : ١٤٢.

رٌ خاطئ، لماذا؟ لأنّ الإنسان الذي يتوب عليه أن ينوي فعلاً  ٣٥٩يمنعه من التوبة وهو تصوّ

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



ة ما تفعل ودناسة ما تفعل فتأتيك حالةٌ من الصحوة،  يجعلك في هذا الشهر تدرك خسّ
قبل االله عليه، ورد في الرواية (( إنّ االله أشدّ فرحاً  دّ أن يُ إذا الإنسان أقبل الى االله تعالى لابُ
بتوبة عبده المؤمن من المؤمن))(١)، لماذا يُغلق الإنسان على نفسه أبواباً قد فتحها االله له؟، 
بعدنا عن االله تبارك وتعالى، الشيطان لا ينصح   إخواني، تسويلات الشيطان مرعبة فهو يُ
))(٢) أي قسم باالله  ينَ حِ ِنَ النَّاصِ ماَ لمَ ماَ إِنيِّ لَكُ هُ مَ اسَ قَ إطلاقاً، حتى عندما كان مع آدم ((وَ
قبل على االله تعالى في أثناء التوبة  يُ تعالى كذبا فهو ليس من الناصحين، الإنسان عندما 
اه االله يكون قد ذهب الى االله تعالى وهو تائب عن كلّ ذنب، التوبة من الصفات  ويتوفّ
د الإنسان توبته مع االله تعالى دائماً، نسأل االله سبحانه وتعالى أن  دّ أن يجدّ المحمودة، فلابُ
توبةً نصوحاً لا  نتوب  أن  تعالى  ونسأله  علينا،  تعالى  االله  يتوب  وأن  التائبين  من  نكون 
يكون بعدها ذنبٌ ولا نُضمر أيّ عودة له، بمحمد وآله الطاهرين أخذ االله تعالى بأيدينا 
وأيديكم لما فيه خير الدنيا وخير الآخرة، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين، وصلى 

االله على محمد وآله الطيّبين الطاهرين.           

 

١- الوسائل :١١ / ٣٥٨.
٢- الأعراف: ٢١.

٣٦٠



١٨ رمضان ١٤٣٧ هـ
الموافق ٢٤حزيران ٢٠١٦ م

نصّ الخطبة الثانية

رسالته  من   ￯أخر ومقاطع    العابدين زين  الإمام  مع  نبقى  أخواتي،  إخوتي 
رسالة الحقوق؛ لأنّنا في هذا الشهر المبارك وغيره نحتاج الى معرفة ما للآخرين من حقوق 
بجوارح  خلقنا  تعالى  االله  فإنّ   ، أيضاً  علينا  حقوق  من  وجوارحنا  لأعضائنا  وما   ، علينا 
دّ من وجود شرعة ومنهاج لهذا،  وأدوات وجعلنا في محيط نحتكّ فيه بالآخرين؛ لذلك لابُ
دّ أن أعرف كيف  فقد تكون عندي صحيفة أو قناة فضائية، وقد يكون عندي لسان فلابُ
أربيّ نفسي، وأستخدم هذه الأمور في مواقعها اللائقة بها. نلفت النظر إلى أنّ هناك اختلافاً 
 ، ￯أحدٌ أنّ هذه الحقوق في غير نسخة مكتوبة بطريقة أخر ￯في نسخ الصحيفة ، فقد ير
د نسخٍ في ذلك، لذا نقرأ بعض المقاطع في بعض النسخ المعتمدة  وهذا يعود الى أنّ هناك تعدّ

: ونجمل الكلام فيها قال ،

ةَ  ائِدَ تِي لاَ فَ ولِ الَّ ضُ كُ الْفُ تَرْ َ وَ يرْ َ هُ الخْ يدُ وِ تَعْ نَا(١) وَ َ نِ الخْ هُ عَ امُ رَ انِ إِكْ سَ قُّ اللِّ حَ  ((وَ
فأكرمه  عليك  حقّ  له  اللّسان  هذا    يقول م ))(٢)،  فِيهِ لِ  وْ الْقَ نُ  سْ حُ وَ بِالنَّاسِ   ُّ الْبرِ وَ َا  لهَ
اللّسان  د هذا  )) أي عوّ يرْ َ الخْ هُ  يدُ وِ تَعْ ((وَ الخنا والفحش والسباب والشتيمة،  هه عن  ونزّ
َا)) الفضول: هو الشيء  ةَ لهَ ائِدَ تِي لاَ فَ ولِ الَّ ضُ كُ الْفُ تَرْ على فعل الخير وعلى كلام الخير، ((وَ

رُ إذا مالَ عليه وأَهلك، ينظر: لسان العرب: ١٤/  هْ نَى  عليه الدَّ شُ في القول، ويجوز أَن يكون من  أَخْ حْ َنَا: الفُ ١- الخْ
.٢٤٤

٢- من لا يحضره الفقيه: ٢/ ٦١٩، وسائل الشيعة:  ١٥/ ١٧٢.

بجوارح  خلقنا  تعالى  االله  فإنّ   ، أيضاً  علينا  حقوق  من  وجوارحنا  لأعضائنا  وما   ، علينا 

٣٦١

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



م )) هذا مقطعٌ صغير، وأنا سأشرحه  لِ فِيهِ وْ نُ الْقَ سْ حُ ُّ بِالنَّاسِ وَ الْبرِ الزائد لا فائدة لها، ((وَ
اً  اً أو كنت اجتماعيّ شرحا سريعاً -إن شاء االله-، هذا حقّ اللّسان عندي سواءً أكنت سياسيّ
م )) لا  لِ فِيهِ وْ نُ الْقَ سْ حُ ُّ بِالنَّاسِ وَ الْبرِ اً، حقّ اللّسان أن تفعل به هكذا ((وَ أو كنت اقتصاديّ
ل بالناس، هذا  ر أن تخالف ذلك ؛ لأنّك في موقع قويّ فتحاول أن تنكّ يوجد عندك مبرّ
تعبك في الدنيا ويطيل وقوفك في الآخرة ؛ لذا حاول أن تصون هذا ال اللّسان الجارحة سيُ

لّسان.                           

ه ))(١)، االله تعالى  ماعُ ِلُّ سَ ماعِ ما لا يحَ ماع الغيبَةِ، وسَ ن سَ هُ عَ : تَنزيهُ معِ قُّ السَّ حَ ((وَ
ر إن كنت في موقعٍ معينّ أن تفتّش  أعطاك هذه الجارحة أيضاً لها حقٌّ عندك، ولا يوجد مبرّ
عن أفعال الآخرين وتحاول أن تسترق السمع بدعو￯ أنّ الموقع يستلزم ذلك، هذا كلام 

غير صحيح.

  الإمام بينّ  به))(٢)،  ر  بِالنَّظَ  َ تَبرِ تَعْ وَ لَكَ  ِلُّ  يحَ لاَ  ماَّ  عَ هُ  ضَّ تَغُ أَنْ   ِ الْبَصرَ قُّ  حَ ((وَ
ه وتمنعه عماّ لا يحلّ ، وأن تعتبر بالنظر به، أنا أر￯ شخصاً كان في موقعٍ  جهتين: أن تغضّ
عن  يبحث  الشخص  هذا  وصار  الدوائر،  ودارت  الأحوال  لت  تبدّ ما  سرعان  ثمّ  معينّ 
دّ أن أعتبر، فإذا جاءتني فرصة بأن يتهيّأ لي ظرف  مأو￯ لا يجده، هذا قد أراه بعيني فلابُ
دّ أن اتعظ بذلك؛ لأنّ الذي ينسى ذلك غير معتبر، أو أذهب الى مجالس الفاتحة  كظرفه لابُ
نظرة  وانظر  فاعتبر  حقّ  الموت  لأنّ   ، أيضاً  هكذا  سيكون  مصيري  أنّ  الى  أنظر  أن  دّ  لابُ

المعتبر.

ِلُّ لَك ))(٣)، قطعاً هناك حدود، لا تبسط  ا لاَ يحَ ا إِلىَ مَ هَ طَ بْسُ كَ أَنْ لاَ تَ قُّ يَدِ حَ ((وَ
ولا تجعل يدك تصل الى ما لا يحلّ لك.

١- من لا يحضره الفقيه: ٢/ ٦١٩.
٢- م. ن: ٢/ ٦١٩.
٣- م. ن: ٢/ ٦١٩.

غير صحيح.

٣٦٢



اط))(١)  َ لىَ الصرِّ ماَ تَقِفُ عَ بِهِ ِلُّ لَكَ فَ ا لاَ يحَ ِماَ إِلىَ مَ َ بهِ ْشيِ يْكَ أَنْ لاَ تمَ لَ جْ قُّ رِ حَ ((وَ
، في الحقيقة هذا التعبير مرعب، فهاتان الرجلان تقف بهما على الصراط، وقد تأتي لحظة 
تا ولم أسعَ بهما الى وشاية أو موبقة، قال:  عَ طِ -والعياذ باالله- يقول فيها الإنسان يا ليتهما قُ
دّ أن تكون قدماً  ￯ فيِ النَّار))(٢)، هذه القدم التي ستقف بها لابُ دَّ َ ترَ لاَّ بِكَ فَ رْ أَنْ لاَ تَزِ انْظُ ((فَ

ثابتة.

بَع ))(٣) الإنسان الذي  لىَ الشِّ يدَ عَ لاَ تَزِ امِ وَ رَ حَ اءً لِلْ عَ هُ وِ لَ عَ ْ نِكَ أَنْ لاَ تجَ قُّ بَطْ حَ ((وَ
الوعاء  ه، سيكون ذلك وبالا عليه ،فهذا  بطنُ أموال الآخرين بغير حقّ حتى تمتلئ  يأخذ 
الذي جمع في سبيله من هنا وهناك سيكون نتناً ، الإمام يقول لا تجعله وعاءً للحرام ، 

د نفسك أن لا تكون شرهاً. بَع)) حتّى في الحلال، عوّ لىَ الشِّ يدَ عَ لاَ تَزِ ((وَ

أو  نقداً  كان  سواءً  الناس  منه  ل  يتموّ الذي  الشيء  هي  الأموال   (( الِكَ مَ قُّ  ((حَ
ه ))(٤)، هناك مشكلة ، بعض  هِ جْ هُ إِلاَّ فيِ وَ قَ نْفِ لاَ تُ هِ وَ لِّ هُ إِلاَّ مِنْ حِ ذَ أْخُ أَنْ لاَ تَ غير ذلك، ((فَ
ات مالية مثلاً عند الدولة، فيذهب صاحب الحقّ يريد  الناس يشكون أنّ عندهم مستحقّ
بالمائة  المال لكن آخذ عشرين  أُعطيك  أنا  ذين يجبره ويقول:  المتنفّ استحقاقه، لكنّ بعض 
مثلاً أو عشرة بالمائة، يستغلّ حاجة صاحب الحقّ ويأخذ المال منه بلا حق، هذا بالنتيجة 
ة  ة الآن والفتوّ وبالٌ عليه، هذا الشخص الذي يأخذ المال الحرام  لا يدرك أنه في زهو الصحّ
اً ،  ة والموقع ولا يعرف ماذا يجني، واقعاً ((يأكلون في بطونهم ناراً)) التعبير ليس مجازيّ والقوّ
سرعان ما تنقلب عليه الأشياء ويبحث عن الشخص الذي أخذ منه فلا يجده، فسينفقونها 
لْ  مَ اعْ كَ فَ دُ مَ ْ نْ لاَ يحَ كَ مَ سِ لىَ نَفْ ثِرَ عَ ؤْ لاَ تُ هِ وَ هِ جْ هُ إِلاَّ فيِ وَ قَ نْفِ لاَ تُ ، قال: ((وَ ثم تكون حسرةً
بالحسرة  ترجع  أي  ة))(٥)،  بِعَ التَّ عَ  مَ ة  امَ النَّدَ وَ ةِ  َ سرْ َ بِالحْ وءَ  بُ تَ فَ بِهِ  لْ  بْخَ تَ لاَ  وَ بِّكَ  رَ ةِ  اعَ بِطَ بِهِ 
والندامة، أين فائدة المال الحلال؟ فائدته في الإنفاق لا في الاكتناز، الإنسان إذا أنفق ماله 

١- من لا يحضره الفقيه: ٢/ ٦١٩.
٢- م. ن: ٢/ ٦١٩.
٣-  م. ن: ٢/ ٦١٩.
٤- م. ن : ٢/ ٦٢٤.
٥- م. ن : ٢/ ٦٢٤.

ه )) هِ جْ هُ إِلاَّ فيِ وَ قَ نْفِ لاَ تُ هِ وَ لِّ هُ إِلاَّ مِنْ حِ ذَ أْخُ أَنْ لاَ تَ غير ذلك، ((فَ
٣٦٣

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



للإنسان  الأغنياء،  محاسبة  اسب  ويحُ الفقراء  عيشة  فسيعيش  اكتنزه  إذا  ا  أمّ الفائدة،  بانت 
ل شكري وامتناني لجميع الإخوة أصحاب  نفق هذا المال، وهنا أُحبّ أن أسجّ فرصة أن يُ
لعلّ  قبّل،  تُ أيدي  الواقع هذه  البلد، في  دفاعاً عن  ويبذلون  أموالهم  بذلوا  الذين  الأموال 
بعض الناس عنده ظرف فلا يستطيع أن يقاتل، لكن االله تعالى منحه رزقاً وهو يحاول يجاهد 
الإنسان  ز  يجهّ فأن  هِ))  هِ جْ وَ فيِ  إِلاَّ  هُ  قَ نْفِ تُ لاَ  ((وَ  :  قوله مصداق  فذلك  وينفق  بأمواله 
الله  والحمدُ  بأمواله،  مقاتلاً  عاً  متطوّ بذلك  فيكون  الآن،  الإنفاق  وجوه  أفضل  من  غازياً 
الإخوة  وا  ومدّ العطيّة،  نعم  وكانت  الأموال  هذه  أعطوا  الإخوة  من  الكثير  هناك  تعالى 
االله  لأنّ  لهم  فهنيئاً  الأعداء،  بوجه  والوقوف  الصمود  على  ساعدهم  جيّد  دٍ  دَ بمَ المقاتلين 
ض هذه الأموال أموالاً مضاعفة إن شاء االله تعالى، وشهد بعضهم بذلك قال: بحمد  يعوّ

منا ننفقه في طاعة االله تعالى. االله تعالى المالُ كثير وينمو ما دُ

ة)) لاحظ الحالة المغايرة، إنسان  بِعَ عَ التَّ ةِ مَ امَ النَّدَ ةِ وَ َ سرْ َ وءَ بِالحْ بُ تَ لْ بِهِ فَ بْخَ لاَ تَ ((وَ
ل حريص بخيل على المال أوشك أن يموت، فيقف عنده الورثة وهو يعلم أنّ الورثة  متموّ
لا يعتبرونه أصلاً ، وإنّما وقوفهم عنده استعجال لمنيّته واستعجال لتقسيم الحصص فيما 
وءَ  بُ تَ بينهم، فيتمنّى في هذه اللحظة أنّه أنفق هذه الأموال حتى تكون له، لاحظوا العبارة ((فَ
ة)) هذه مشكلة، وهناك أثمانٌ إخواني هي حسرة وندامة، لعلّ  بِعَ عَ التَّ ةِ مَ امَ النَّدَ ةِ وَ َ سرْ َ بِالحْ
أنّ فعل عكسه  يتمنّى لو  يندم على فعلٍ ماضٍ  أنّ الإنسان عندما  بعض الإخوة يعلمون 
لكنّه لم يفعل، يندم فتبقى هذه الحالة النفسية تؤلمه دائماً يقول إنيّ نادم على هذا الفعل، لكن 
ل  ةُ هذه القضية؟ هو يتحمّ بِعَ تَ ة، ما  بِعَ التَّ المسألة هنا لا تنتهي بالحسرة والندامة بل هناك 

بِعة شديدة، الإنسان إذا سنّ سنّةً سيئةً كان عليه وزرها ووزر من عمل بها. تَ

مْ  ُ لهَ ةِ  مَ لاَ السَّ رُ  ماَ ((إِضْ ديانتك،  وأهل  أصحابك  أي   ،(١) تِك ))  لَّ مِ لِ  أَهْ قُّ  حَ ((وَ
ِم )) أي أن تُضمر في داخلك -لاحظوا التعبير ليس إظهارا بل إضمار- المحبّة  ة بهِ َ حمْ الرَّ وَ
أن  دّ  لابُ بالظاهر،  ننخدع  لأنّنا  يربّينا  أن  ريد  يُ   الإمام المحبّة،  لهم  أنوي  يعني  لهم، 

١-من لا يحضره الفقيه: ٢/ ٦٢٥.

ة)) لاحظ الحالة المغايرة، إنسان  بِعَ عَ التَّ ةِ مَ امَ النَّدَ ةِ وَ َ سرْ َ وءَ بِالحْ بُ تَ لْ بِهِ فَ بْخَ لاَ تَ ((وَ
٣٦٤



مْ  يئِهِ سِ قُ بِمُ فْ الرِّ دّ أن يكون الباطن كالظاهر، ((وَ تكون متربّياً على إضمار هذا الفعل ولابُ
م )) أي لابدّ أن تستصلح حالهم  هُ حُ لاَ تِصْ اسْ م )) أي اجعل بينك وبينهم ألفة ((وَ هُ فُ لُّ أَ تَ وَ

م )). نْهُ ￯ عَ ذَ َ فُّ الأْ كَ مْ وَ نِهِ سِ ْ رُ محُ كْ شُ وتجعل الألفة فيما بينهم، ((وَ

لاحظوا إخواني، في الحقيقة إذا كنت تعيش مع جارٍ حسن يكفّ الأذ￯ ويحاول 
أن يلتفت إليك، واالله يكون بيتك من أفضل البيوت حتى وإن كان صغيراً ضيّقاً، لأنّك 
تك يحترمون الجار، وقد تكون القضية بالعكس أي قد  تلتذّ بالمعيشة مع أناسٍ من أهل ملّ
اول أن يجعل هذه الدار  يكون بيتُك من البيوت الفارهة الواسعة لكن عندك جار سوء يحُ
عليك جحيماً ولا يفعل إلاّ الأذ￯ لك، يرمي النفايات في باب دارك ، يصرخ بصوتٍ عالٍ ، 
يهتك كلّ شيء فهذا يجعلك تفرّ من الدار تخلّصاً من جار السوء، الإمام يبينّ لنا الحقوق ، 
وهذه ليست مسائل كمالية بل هي لكلّ من يسمع، صاحب السياسة يسمع ورجل الأعمال 
ر يسمع، وهذه ليست أموراً كمالية ، ولا  ف يسمع والمفكّ يسمع والاجتماعي يسمع والمثقّ
يُعفى منها أحد وتكون على أحد بل هذه أمورٌ ضروريّة، إذا أراد الإنسان أن يعيش في جوّ 

فعليه أن يعرف حقوقه وحقوق الآخرين.

ها  ك ))(١) لاحظوا هذه كلّ سِ هُ لِنَفْ رَ ا تَكْ مْ مَ ُ هُ لهَ رَ تَكْ كَ وَ سِ ِبُّ لِنَفْ ا تحُ مْ مَ ُ ِبُّ لهَ تحُ (( وَ
ة(عليهم السلام) في مقام إرشادهم لنا ليس في مقام الظاهر فقط،  أشياء وجدانية ، الأئمّ
أي أن تحدث عندنا واقعيّة في ذلك، وهو أنيّ أحبّ لك ما أحبّ لنفسي، يعني أحبّ الهدوء 
لنفسي فأحبّه لك، أو أحبّ الراحة لنفسي فأحبّها لك ،أو أكره الضوضاء فأكرهها لك، 
ماً عليه وعلى غيره، هذه الأشياء أنا أحبّها  كَ الإنسان في بعض الحالات وجدانيّاته تكون حَ

دّ أن أحبّها للآخرين أيضاً. فلابُ

تِكَ  وَ إِخْ ةِ  لَ نْزِ بِمَ مْ  ُ بَّانهُ شُ وَ بِيكَ  أَ ةِ  لَ نْزِ بِمَ مْ  هُ يُوخُ شُ ونَ  يَكُ أَنْ  ((وَ قال:  ذلك  ختام 
دِك ))(٢)، في الحقيقة هذه المنزلة تجعل الإنسان  لاَ ةِ أَوْ لَ نْزِ ارُ بِمَ غَ الصِّ كَ وَ مِّ ةِ أُ لَ نْزِ مْ بِمَ هُ ائِزُ جَ عَ وَ

١- من لا يحضره الفقيه: ٦٢٥/٢.
٢- م. ن: ٦٢٥/٢.

ر يسمع، وهذه ليست أموراً كمالية ، ولا  ف يسمع والمفكّ يسمع والاجتماعي يسمع والمثقّ
٣٦٥

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -



، فإنّ الناس طبقات وأنا عندما أعاشر رجلاً كبيراً في مقام الأب، أتعامل معه كما  متوازناً
أتعامل مع أبي، أو كان صغيراً بمقام ابني أحرص عليه كما أحرص على ابني ، أو نظيراً لي 
أعامله معاملة الأخ، والنساء العجائز بمقام الأمّ أتعامل معها، كما يبرّ الإنسان والدته، أو 

أخته أو ابنته.

عيننا االله تعالى على أنفسنا كما أعان الصالحين على  يُ نسأل االله سبحانه وتعالى أن 
اً ولا نفعاً، وأن يسمع الإخوة  أنفسهم، فنحن ضعاف أمام االله تعالى ،ولا نملك لنفسنا ضرّ
فإنّ  اليهم،  يلتفتوا  أن  الناس  فيها  يرحموا  أن  يُمكن  التي  الأمور  من  نحوٌ  عندهم  الذين 
ها بالمال –إخواني- الإنسان لا يسع الناس بأمواله ولكن بالكلمة الطيبة  الأمور ليست كلّ
السلام)،  الأطهار(عليهم  ة  الأئمّ عليها  يربّينا  التي  السليمة  النيّات  ،وهذه  والأخلاق 
يتجاوز  وأن  الشريف  الشهر  بقي من هذا  لما  وإيّاكم  قنا  يوفّ أن  وتعالى  االله سبحانه  نسأل 
ها هي ليالي  ة لعلّ أهمّ عنّا فيما مضى، وفي هذا الشهر الشريف بقيت مناسبات عظيمة ومهمّ
يلة، رجاءً من الإخوة جميعاً الذين يسمعون هناك  القدر، وفي بعض الروايات تبدأ هذه اللّ
في  خصوصاً  دعائهم  خالص  من  ينسونا  لا  أن  ة)  الإخوّ (حقّ  قرأنا-  -كما  أيضاً  حقوق 
ييها بالبرّ والعمل الصالح  الليلة الكريمة ليلة الثالث والعشرين، إن استطاع الإنسان أن يحُ
القتال، هؤلاء  الذين هم في ساحات  بالدعاء خصوصاً  فليفعل وأن يُشرك جميع الإخوة 
ون منّا  ة هؤلاء الإخوة هم أعزّ وأشرف قدراً، وهم يحتاجون منّا كلّ دعاءٍ ويستحقّ الأعزّ
بون الى االله تعالى  كلّ ثناء، ونحن قطعاً نحبّ لأنفسنا أن نكون في ليلة القدر من الذين يتقرّ
ن منهم أن يفعل فبها ونعمت ، والذي  دّ أن نحبّ لهم وهم أولى بذلك، فالذي يتمكّ فلابُ
قون  يتوفّ القدر عندما  ليالي  ينسونه في  اء سوف لا  أعزّ أنّ عنده إخوة  فليطمئنّ  ن  يتمكّ لم 
للعمل، وهذا رجاءٌ إخواني لنتواصى فيما بيننا ونتراحم فيما بيننا؛ عسى االله تعالى أن يكشف 
ة، ويرينا في بلدنا وجميع البلدان الأمن والأمان والاستقرار، وأن  ة عن هذه الأمّ هذه الغمّ
يكفّ شرور الأعادي عنّا وعن غيرنا، سائلين االله تعالى سلامة الدين والدنيا ، وآخر دعوانا 

أن الحمد الله ربّ العالمين، وصلىّ االله على محمد وعلى آله الطيّبين الطاهرين.

ها هي ليالي  ة لعلّ أهمّ عنّا فيما مضى، وفي هذا الشهر الشريف بقيت مناسبات عظيمة ومهمّ
٣٦٦



٣٦٧

(١٤٣٧هـ -( ٢٠١٦م)  ١٤٣٨هـ) -




