


حديث الغدير

ة المُثبتين وأوهام المُبطلين
ّ
 بين أدل



• الكتاب: حديث الغدير بين أدلةّ المثبتين وأوهام المبطلين	

• تأليف: هاشم الميلاني	

• الناشر: المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية	

	     العتبة العباسية المقدّسة.

• الطبعة: الأولى 2017م – 1438هـ	

هويّة الكتاب





الفهرس

ة المثبتين وأوهام المبطلين
ّ
حديث الغدير بين أدل

هاشم الميلاني

7.............................................................................................................  مقدمة المركز:

تمهيد:..........................................................................................................................8

9..................................................................................................... رواة حديث الغدير

9........................................................................................... ■ ما رواه أهل البيت )ع(

■ ما روي عن الصحابة..............................................................................................21

سند حديث الغدير ...................................................................................................86

طرق حديث الغدير.................................................................................................105

127.......................................................................................... الكتب المؤلفة في الغدير

تواتر حديث الغدير.................................................................................................114

شهود الغدير...........................................................................................................122

خطبة الغدير...........................................................................................................137

157................................................................................................ دلالة حديث الغدير

1 ـ »ألست أولى بكم من أنفسكم«...........................................................................158

2 ـ »فمن كنت مولاه فعلي مولاه«............................................................................165

202......................................................................... دلالة حديث الغدير عند أهل السنّة

حديث الشكوى من علّي )ع(....................................................................................217

آيات الغدير............................................................................................................261

آية الإكمال..............................................................................................................273



الفهرس

ة المثبتين وأوهام المبطلين
ّ
حديث الغدير بين أدل

هاشم الميلاني

شرح المفردات..........................................................................................................275

الدلالة.....................................................................................................................276

شبهات في المقام.......................................................................................................278

آية التبليغ...............................................................................................................297

309......................................................................................................... آية سأل سائل

حديث المناشدة.......................................................................................................331

المناشدة في الشورى..................................................................................................331

حديث التهنئة.........................................................................................................347

351........................................................................................................ كتمان الشهادة

التعمّم والتتويج......................................................................................................357

أعمال الغدير...........................................................................................................359

363......................................................................................... خمّ )الموقعيّة الجغرافيّة(

صوم يوم الغدير......................................................................................................371

عيد الغدير..............................................................................................................379

مسجد الغدير..........................................................................................................397

يوم الغدير في التاريخ..............................................................................................401

403......................................................................................................... فهرس المصادر





	 مقدمة المركز

الثامن عشر من ذي الحجة في السنة العاشرة من  الغدير عين ماء صافية جرت منذ 

الهجرة النبوية، على مرّ التاريخ وإلى يومنا هذا، وستجري إلى أن يأذنَ الله تعالى في قيام 

دولته الكريمة، وقد نهلَ منها من نهل، وتركها من ترك،

الغدير شجرة غرسها رسول اللهn بيده المباركة وسقاها ورعاها، فأستظل بها من استظل 

وعزف عنها من عزف،

الغدير حلم يتجدّد كلّ عام إلى أن يتحقق في آخر الأيام،

الغدير عهد في أعناق الأنام،

والغدير خارطة الطريق... للأمُة الاسلامية... ولجميع الأمُم.... ولكن...

ويردَّ  أوّلاً,  ودلالةً  سنداً  ليثبته  الغدير  الضوء على حديث  الباحث  يسلط  الكتاب  هذا  في 

الشبهات المثارة حوله ثانياً، بالاعتماد على المصادر والمراجع المعتبرة لدى الفريقين ليكون منهلاً 

عذباً لمن أراد الخوض في هذا المضمار والإطلاع على آراء كلا الفريقين.

 وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين 

والصلاة والسلام على محمد وآله الطاهرين



تمهيد:

قديماً ما سمعنا المقولة المعروفة القائلة بأنّ: »أعظم خلاف بين الأمّة خلاف الإمامة، إذ ما 

. إذ كانت أوّل خلاف حادّ بين 
[[[

سُلّ سيف في الإسلام على قاعدة دينية مثل ما سُلّ على الإمامة«

الصحابة قبيل رحيل النبيn؛ تحقّقت بعد أياّمٍ على أرض الواقع من خلال اجتماع السقيفة، 

حيث كان صدقاً )فلتة( تاريخية حرفت مسار الأمة الإسلامية إلى ما لا يحمد عقباه.

تنََازَعَ   nَمَض »فَلَمَّ  بقوله:  آنذاك  النزاع  شدّة   Aالمؤمنين أمير  وصف  وقد 

الْمُسْلِمُونَ الأمْرَ مِنْ بَعْدِهِ... فَمَ رَاعَنِي إِلا انثِْيَالُ النَّاسِ عَلَ فُلانٍ يُبَايِعُونهَُ فَأمَْسَكتُْ يَدِي 

.
[[[

 »...nٍد حَتَّى رَأيَتُْ رَاجِعَةَ النَّاسِ قَدْ رَجَعَتْ عَنِ الإسْلامِ يَدْعُونَ إِلَ مَحْقِ دَيْنِ مُحَمَّ

اءَ أوَْ أصَْبَِ عَلَ طَخْيَةٍ  وفي نص آخر قالA: »وطَفِقْتُ أَرْتئَِي بَيَْ أنَْ أصَُولَ بِيَدٍ جَذَّ

غِيرُ ويَكدَْحُ فِيهَا مُؤْمِنٌ حَتَّى يَلْقَى رَبَّهُ. فَرَأيَتُْ أنََّ  عَمْيَاءَ يَهْرمَُ فِيهَا الْكبَِيرُ ويَشِيبُ فِيهَا الصَّ

.
[[[

بَْ عَلَ هَاتاَ أحَْجَى فَصَبَتُْ وفِ الْعَيِْ قَذًى وفِ الْحَلْقِ شَجًا...«  الصَّ

الأمة  في  والنزاع  الخلاف  وشدّة  جرى  ما  عظم  بوضوح  لنا  يكشفان  النصان  هذان 

الإسلامية الفتيّة حيث قسّمها قسمين، وقد استمر إلى زماننا الحاضر وسيستمر إلى أن يرث 

الأرض عباد الله الصالحون.

وقد استدلتّ كل فرقة على مدعاها بأدلةّ مختلفة، من تلك الأدلةّ ـ التي دار حولها 

سجال عميق منذ الصدور ـ حديث الغدير، حيث كان من أواخر النصوص الصريحة الدالةّ 

.Aعلى إمامة أمير المؤمنين

لقد خصّصنا هذا البحث لتسليط الضوء على هذا الحديث روايةً وسنداً ودلالةً، مع 

والتفسيرية  الكلامية  المصادر  أهم  بالاعتماد على  وردّها  المثارة  الشبهات  أهم  إلى  الإشارة 

والروائية عند الفريقين.

]]]ـ الملل والنحل للشهرستاني: 24/ المقدمة الرابعة، الخلاف الخامس.

]]]ـ نهج البلاغة، الكتاب 62 إلى أهل مصر.

]]]ـ م ن، الخطبة رقم 3 / الشقشقية.



[[[

رواة حديث الغدير

عبر  الروائيّة  الجوامع  ودُوّن في  والتابعين،  الصحابة  من  كثير  الغدير  روى حديث  قد 

العصور، فأصبح من المتواترات التي لا مرية فيها، ومع قطع النظر عن دلالته، والخلاف 

 ،Aالقائم بين الشيعة والسنة في تفسيره، فإنهّ نجم لامع في سماء فضائل أمير المؤمنين

ويكفي لوحده أن يكون سبباً لتفضيله على جميع الخلق سوى سيّد الخلق، مع قطع النظر 

عن أمر الإمامة والخلافة الإلهية.

وفيما يلي نورد ألفاظ الحديث، بدءاً من العترة الطاهرة: وانتهاءً إلى الصحابة والتابعين.

:Dما رواه أهل البيت ■

:A1 ـ الإمام أمير المؤمنين

 :Aروى الشيخ الصدوق بسنده عن مكحول قال: قال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب

لقد علم المستحفظون من أصحاب النبي محمدn أنهّ ليس فيهم رجل له منقبة إلاّ وقد 

شركته فيها وفضُّلته، ولي سبعون منقبة لم يشركني فيها أحد منهم، قلت: يا أمير المؤمنين 

فأخبرني بهنّ، فقالA: ... وأمّا الحادية والخمسون فإنّ رسول اللهn أقامني للناس كافة 

.
[[[

يوم غدير خم فقال: »من كنت مولاه فعلي مولاه« فبعداً وسحقاً للقوم الظالمين

وروى الإربلي عن كتاب اليواقيت لأبي عمر الزاهد عن ابن عباس قال: نظر علّي يوماً 

في وجوه الناس فقال: إنّ لأخو رسول اللهn ووزيره، ولقد علمتم أنّ أوّلكم إيماناً بالله عز 

]]]ـ تم اقتباس هذا الفصل من موسوعة حديث الغدير لفضيلة الشيخ أمير التقدمي، نتمنى له التوفيق في إتمامها 

لترى النور عاجلاً.

]]]ـ الخصال: 572 ح1، عنه البحار 31: 432 ح2، ونحوه المناقب للعلوي: 150 ح43.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 10

.
[[[

وجل ورسوله... ووقفته لي يوم غدير خم وقيامه إيايّ معه ورفعه بيدي....

الحارث عن  قال: حدّثني  السبيعي  أبي إسحاق  الطبري بسنده عن  الدين  روى عماد 

علّيA قال: أخذ رسول اللهn بيدي يوم الغدير فقال: اللهم والا من والاه، وعاد من 

.
[[[

عاداه، وأحبّ من أحبّه، وأبغض من أبغضه، وانصر من نصره، واخذل من خذله

روى سليم بن قيس قال: جاء رجل إلى علّي بن أبي طالبA فقال:... فأخبرني بأفضل 

منقبة لك من رسول اللهn ، قالA: نصَْبه إياّي بغدير خم، فقام لي بالولاية من الله 

.
عز وجل بأمر الله تبارك وتعالى ]]]

روى عبدالله بن أحمد بن حنبل بسنده عن علي: انّ النبيn قال يوم غدير خم: من 

.
[[[

كنت مولاه فعلي مولاه. قال: فزاد الناس بعد: وال من والاه، وعاد من عاداه 

 nقال: قال رسول الله Aروى أبو الحسين المؤيدّ بالله الهاروني بسنده عن علّي

هَٰتهُُمۡ  جُهُۥٓ أمَُّ يوم غدير خم: أليس الله عزوّجلّ يقول: )ٱلنَّبِيُّ أوَلَٰ بِٱلمؤُمِنِيَن مِن أنَفُسِهِم وَأزَوَٰ

وَأوُْلوُاْ ٱلأرَحَامِ بعَضُهُم أوَلَٰ بِبَعضٖ( قالوا: بلى يا رسول الله، قال: فأخذ بيد علي فرفعها حتىّ 

رُئي بياض إبطيهما فقال: من كنت مولاه فعلّي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، 

وانصر من نصره، فأتاه الناس يهنّئونه فقالوا: بخ بخ لك يا ابن أبي طالب أمسيت مولى كلّ 

.
[[[

مؤمن ومؤمنة

أبي  بن  علي  المؤمنين  أمير  سئل  قال:   Aجعفر أبي  عن  بسنده  العاصمي   روى 

طالبA عن قول النبيn: »من كنت مولاه فعلي مولاه« فقال: نصبني علماً إذا أنا 

]]]ـ كشف الغمة 1: 154، عنه البحار 38: 240 ح40، ونحوه المناقب لابن المغازلي: 111 ح154، وطرق حديث من 

كنت مولاه للذهبي: 23 ح12 وضعّفه، والنيسابوري الخزاعي في الأربعين: 61، كلٌّ بسنده.

]]]ـ بشارة المصطفى: 262، عنه البحار 37: 168 ح44.

]]]ـ كتاب سليم: 903، والاحتجاج 1: 368 ح65، عنه البحار 40: 1 ـ 2 ح2.

]]]ـ مسند أحمد 2: 434 ح1311، فضائل الصحابة 2: 705 ح1206، تاريخ دمشق 42: 213 ح8694.

]]]ـ الأمالي للهاروني: ح11، ضمن مجلة علوم الحديث 18: 274.



11رواة حديث الغدير

.
[[[

قمت، فمن خالفني فهو ضال

روى ابن المغازلي بسنده عن علي بن أبي طالب قال: سمعت رسول اللهn يقول: من 

.
[[[

كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه

وروى الشيخ الطوسي بسنده عن علي بن أبي طالب: قال: قال رسول اللهn: من كنت 

.
[[[

مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، واخذل من خذله، وانصر من نصره

.
[[[

وروى نحوه العاصمي

.
[[[

وروى نحوه عماد الدين الطبري

وروى الشيخ الصدوق بسنده عن علي بن طالب: قال: قال رسول اللهn: من كنت 

مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وأعن من أعانه، وانصر من نصره، 

فيما  لهم  وبارك  بخير،  فيهم  واخلفه  ولولده،  له  وكن  عدوّه،  واخذل  خذله،  من  واخذل 

تعطيهم، وأيدّهم بروح القدس، واحفظهم حيث توجّهوا من الأرض، واجعل الإمامة فيهم، 

.
واشكر من أطاعهم، وأهلك من عصاهم، إنكّ قريب مجيب ]]]

روى ابن حجر العسقلاني عن إسحاق بن راهويه قال: أخبرنا أبو عامر العقدي، عن 

كثير بن زيد، عن محمد بن عمر بن علي، عن علّي قال: إنّ النبيn حضر الشجرة بخم 

ثم خرج آخذاً بيد علي فقال: ألستم تشهدون أنّ الله تبارك وتعالى ربكم؟ قالوا: بلى، قال: 

ألستم تشهدون أنّ الله ورسوله أولى بكم من أنفسكم ، وأنّ الله ورسوله مولاكم؟ قالوا: 

]]]ـ زين الفتى 1: 494 ح295.

]]]ـ المناقب: 21 ح29.

]]]ـ الأمالي: 343 ح704، عنه البحار 37: 126 ح24.

]]]ـ زين الفتى 1: 494 ح294، وفي 2: 261 ح471 بسند آخر، ومثله تاريخ دمشق 42: 212 ح8694.

]]]ـ بشارة المصطفى: 166، عنه البحار 37: 222 ح91، وانظر: صحيفة الإمام الرضاA: 172 ح109.

]]]ـ عيون أخبار الرضاA 2: 59 ح227، عنه البحار 23: 145 ح103.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 12

.
[[[

بلى، قال: فمن كان الله ورسوله مولاه فإنّ هذا مولاه...

 nوروى أبو جعفر محمد بن سليمان الكوفي بسنده عن علّي قال: لماّ نزل رسول الله

بغدير خم... دعا بدوحات ـ يعني شجرات ـ فقمّ ما تحتهنّ، ثم صاح بالناس فاجتمعوا، 

فقال:... أيها الناس ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ قالوا: بلى، قال: فأخذ بيد علي فأقامه 

فرفع يده بيده حتى رُئي ما تحت مناكبهما ـ يعني الإبط ـ ثم قال: من كنت مولاه فعلي 

مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله، وأحبّ من 
[[[

أحبّه، وأبغض من أبغضه.

ومن كلامهA لماّ عمل على المسير إلى الشام لقتال معاوية:... يا معشر المهاجرين والأنصار 

.
[[[

وجماعة من سمع كلامي... أما سمعتم قول رسول اللهn يوم الغدير في ولايتي وموالاتي؟

وفي الكتاب الذي كتبهA واستشهد عليه عشرة من أصحابه، ورد فيه: وجاز لي على 

يوم غدير خم: »من كنت مولاه فعلي مولاه« إلاّ أن تدّعي   nالنبي بني هاشم بقول 

.
[[[

...nقريش فضلها على العرب بغير النبي

:B2 ـ فاطمة الزهراء

روى الطبري الإمامي الصغير عن ابن عقدة بسنده بعدما ساق خطبة الزهراء لما منعها 

أبو بكر فدك إلى أن يقول: ثم ولتّ، فتبعها رفاعة بن رافع الزرقي فقال لها: يا سيدة النساء 

لو كان أبو الحسن تكلمّ في هذا الأمر، وذكر للناس قبل أن يجري هذا العقد ما عد لنا به 

.
[[[

أحداً، فقالت له بردنها: إليك عنّي، فما جعل الله لأحد بعد غدير خم من حجة ولا عذر

]]]ـ المطالب العالية 16: 142 ح3943، ونحوه في البداية والنهاية لابن كثير 5: 211، والذرية الطاهرة للدولابي: 168 

ح228، ومشكل الآثار 2: 307، وتاريخ دمشق 42: 212 ح8693، مع اختلاف الألفاظ واتحاد السند.

]]]ـ مناقب الإمام أمير المؤمنينع 2: 398 ح875.

]]]ـ الإرشاد للمفيد 1: 262، الاحتجاج للطبرسي 1: 404 ح88، البحار 34: 132 ح955.

]]]ـ كشف المحجّة لابن طاوس: 173: البحار 30: 7 ـ 26 ح1.

]]]ـ دلائل الإمامة: 109 ح36.



13رواة حديث الغدير

وفي لفظ الخصال للصدوق أنّ الأنصار قالوا: يا بنت محمد لو سمعنا هذا الكلام منك 

؟!
[[[

قبل بيعتنا لأبي بكر ما عدلنا بعلّي أحداً، فقالت: وهل ترك أبي يوم غدير خم لأحد عذراً 

وروى الخزاّز القمي بسنده عن محمود بن لبيد قال: لما قبض رسول اللهn  كانت 

فاطمة تأتي قبور الشهداء وتأتي قبر حمزة وتبكي هناك، فلمّ كان في بعض الأياّم أتيت قبر 

يا  وقلت:...  عليها  فسلمّت  أتيتها  ثم  فأمهلتها حتى سكتت  تبكي هناك،  فوجدتها  حمزة 

 nسيدتي أنا سائلك عن مسألة تلجلج في صدري، قالت: سل، قلت: هل نصّ رسول الله

.
[[[

قبل وفاته على علّي بالإمامة؟ قالت: واعجبا أنسيتم يوم غدير خم؟!...

النبي عليه الصلاة  أنّ   nالله وروى الشيخ الصدوق بسنده عن فاطمة بنت رسول 

.
[[[

والسلام قال لعلّي: من كنت وليّه فعلي وليهّ، ومن كنت إمامه فعلي إمامه 

وروى محمد بن عمر بن أحمد المديني الأصبهاني بسنده عن فاطمة بنت رسول الله

.
[[[

n قالت: أنسيتم قول رسول اللهn يوم غدير خم: من كنت مولاه فعلي مولاه

:A3 ـ الإمام الحسن

روى الشيخ الطوسي بسنده عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عن جدّه علي بن الحسين: 

رأوا  فيها: وقد  قال  أمام معاوية حيث  الحسنA وخطبته  الإمام  ثم ذكر قضية صلح 

يبلغّ  أن  أمرهم  ثم  بالولاية،  له  ونادى  وسمعوه،  خم  بغدير  نصبه  حين   nالله رسول 

.
[[[

الشاهد منهم الغائب

وروى نحوه أيضاً عن محمد بن عبد الله بن محمد الشيباني الكوفي قال: حدّثنا عبد 

لابن  النواصب  ومثالب  ح151،   142 الأخلاق:  مكارم  ونحوه  ح2،   124  :30 البحار  ح228،   173 الخصال:  ]]]ـ 

شهرآشوب، الورقة: 142.

]]]ـ الكفاية في النصوص 197، والبحار 36: 352 ح224.

]]]ـ عيون أخبار الرضاع 2: 64 ح278، البحار 38: 112 ح49، وتاريخ دمشق 42: 187 ح8634.

]]]ـ نزهة الحفّاظ: 64 ح54، وفي أسنى المطالب: 49.

]]]ـ أمالي الطوسي :561 ح1174، عنه البحار 10: 138 ح5.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 14

الرحمن بن محمد بن عبيد الله العَرْزمي، عن أبيه، عن عثمان أبي اليقطان، عن أبي عمر 

.
[[[

زاذان...

:A 4 ـ الإمام الحسين

روى سليم خطبة الإمام الحسينA قبل موت معاوية بسنة بمنى حيث قال فيها 

مناشداً من حضر: انُشدكم الله أتعلمون أنّ رسول اللهn نصبه يوم غدير خم فنادى له 

.
[[[

بالولاية وقال: ليبلغّ الشاهد الغائب؟! قالوا: اللهم نعم

بن  أحمد  حدّثنا  قال:  السّي،  بن  أحمد  حدّثنا  قال:  الكوفي  سليمان  بن  روى محمد 

حمّد، عن رجل من بني هاشم يقال له عبد الله بن الحسين قال: جاء رجل إلى الحسين 

بن علي فقال: حدّثني في علي بن أبي طالب، فقال: ويحك وما عسيت ان احُدّثك في علّي 

وهو أبي؟ قال: بل تحدّثني، قال: إنّ الله تبارك وتعالى أدّب نبيّه الآداب كلهّا، فلمّ استحكم 

Oْۚ إنَّ  عَنهُ فٱَنتهَُوا ءَاتىَٰكُمُ ٱلرَّسُولُ فخَُذُوهُ وَمَا نهََىٰكُمۡ  الآداب فوّض الأمر إليه فقال: Pوَمَآ 

رسول اللهn أدّب علياً بتلك الآداب التي أدّبه بها، فلمّ استحكم الآداب كلهّا فوّض الأمر 

.
[[[

إليه فقال: من كنت مولاه فعلي مولاه

وروى ابن عُقدة قال: حدّثنا الفضل بن يوسف بن يعقوب الجحفي، حدّثنا سعيد بن 

عثمان، حدّثنا محمد بن الحسين، حدّثني أبي، عن أبيه، عن جدّه أنّ رسول اللهn أمر يوم 

غدير خم بدوحات فقممن، ثم حمد الله وأثنى عليه، ثم أخذ بيد علّي بن أبي طالب فقال: 

.
[[[

من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه

]]]ـ م ن: 559 ح 1173، عنه البحار 44: 62 ح12.

]]]ـ كتاب سليم: 793، عنه البحار 33 ـ 184 ح456.

]]]ـ مناقب الإمام أمير المؤمنينع 2: 428 ح910.

]]]ـ انظر حديث الولاية: 60 ح32 و33.



15رواة حديث الغدير

:A5 ـ الإمام السجّاد

روى الشيخ الصدوق بسنده عن أبي إسحاق قال: قلت لعلي بن الحسين: ما معنى قول 

.
[[[

النبيn: »من كنت مولاه فعلي مولاه«؟ قال: أخبرهم أنهّ الإمام بعده

:A6 ـ الإمام الصادق

أصحابه  عليّاً   nالله رسول  عرفّ  لقد  قال:   Aجعفر أبي  عن  بسنده  فرات  روى 

اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه،  مرتّين: مرةّ حين قال: من كنت مولاه فعلي مولاه، 

.
[[[

وانصر من نصره، واخذل من خذله...

وروى الصفّار بسنده عنهA انهّ قال: إنّ عليّاً آية لمحمد، وإنّ محمداً يدعو الى ولاية 

علي، أما بلغك قول رسول اللهn: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد 

.
[[[

من عاداه

روى الحميري قال: حدّثني هارون بن مسلم، قال: حدّثني مسعدة بن صدقة قال،: 

.
[[[

حدّثني جعفر بن محمد، عن أبيه أنَّ إبليس عدوّ الله رنّ أربع رناّث:... ويوم الغدير 

روى الكليني بسنده عن أبي جعفرA قال: بنُي الإسلام على خمس: الصلاة، والزكاة، 

.
[[[

والصوم، والحج، والولاية، ولم يناد بشيء ما نودي بالولاية يوم الغدير 

روى الشيخ الصدوق بسنده عن أبان بن تغَْلِب، قال: سألت أبا جعفر محمد بن علي 

أبا سعيد تسأل عن مثل  يا  النبيn: »من كنت مولاه فعلي مولاه« فقال:  8 عن قول 

]]]ـ الأمالي للصدوق: 185 ح191، عنه البحار 37: 223 ح96.

]]]ـ تفسير فرات: 490 ح636، وشواهد التنزيل 2: 352 ح996.

]]]ـ بصائر الدرجات: 77 ح5، عنه البحار 35: 369 ح14.

]]]ـ قرب الإسناد: 9 ح30، البحار 37: 121 ح13.

]]]ـ الكافي 2: 21 ح8، عنه البحار 65: 332 ح8.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 16

.
[[[

هذا؟! أعلمهم أنهّ يقوم مقامه

روى القاضي النعمان قال: جعفر بن محمد عن أبيه صولات الله عليهما أنّ رجلاً سأله 

 فقال: يا ابن رسول الله بماذا فضُّل علّي صلوات الله عليه على الناس؟ فقال: بقول رسول 

اللهn : »من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه« فقال الرجل: 

أبو  له  فقال  ذلك؟  غير  فهل  والعام،  الخاص  يعرفه  الناس،  عند  معروف  حديث   فهذا 

جعفرA: ويحك وهل تدري ما يجمعه هذا القول وما يقتضيه؟ إنّ الله عز وجل جعل 

.
[[[

له به على الأمّة ما جعله لرسول اللهn عليها من السمع والطاعة

:A7 ـ الإمام الصادق

روى محمد بن سليمان الكوفي قال: حدّثنا محمد بن منصور، عن عبّاد، عن عمرو بن 

ثابت قال: سألت جعفراً: أيّ مناقب علّي أفضل؟ قال: قول النبيn: من كنت مولاه فعلي 

.
[[[

مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه

وعنه قال: حدّثنا محمد بن منصور، عن علي بن الحسن، عن إبراهيم بن رجاء الشيباني 

قال: قيل لجعفر بن محمد: ما أراد رسول اللهn بقوله لعلّي يوم الغدير »من كنت مولاه 

فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه«؟!

الله  ثم قال: سُئل والله عنها رسول اللهn فقال:  فاستوى جعفر بن محمد قاعداً 

مولاي وأولى بي من نفسي لا أمر لي معه، وأنا ولي المؤمنين أولى بهم من أنفسهم لا أمر 

لهم معي، ومن كنت أولى به من نفسه لا أمر له معي، فعلي بن أبي طالب مولاه أولى 

.
[[[

به من نفسه لا أمر له معه

]]]ـ معاني الأخبار: 66 ح2، عنه البحار 37: 223 ح97.

]]]ـ شرح الأخبار 2: 263 ح566.

]]]ـ مناقب الإمام أمير المؤمنينع 2: 404 ح884.

]]]ـ م ن 2: 377 ح850.



17رواة حديث الغدير

.
[[[

وروى أحمد بن الحسين الهاروني نحوه

اللهA عرفّ  إنّ رسول  قال:   Aأبي عبدالله ابن طاوس بسنده عن  السيد  روى 

الله  قالوا:  بعدي؟  وليّكم  من  أتدرون  لهم:  قال  أنهّ  وذلك  مرتّين،  المؤمنين  أمير  أصحابه 

مولاه وجبريل وصالح  الله هو  »فإنّ  قال:  قد  وتعالى  تبارك  الله  فإنّ  قال:  أعلم،  ورسوله 

المؤمنين« يعني أمير المؤمنين وهو وليّكم بعدي. والمرةّ الثانية يوم غدير خم حين قال: من 

.
[[[

كنت مولاه فعلي مولاه

روى الصفّار بسنده عن عمرو بن ثابت قال: سمعت أبا عبداللهA يقول:... لماّ قبض 

رسول اللهn جاء أربعون رجلاً إلى علي بن أبي طالبA فقالوا: لا والله، لا نعطي أحداً 

.
[[[

طاعة بعدك أبداً. قال: ولمَِ ؟! قالوا: إناّ سمعنا من رسول اللهn  فيك يوم غدير...

روى الكليني بسنده عن أبي عبداللهA في قول الله عز وجل: Pإنَِّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ثمَُّ 

 قال: نزلت في فلان وفلان 
[[[

 Oكَفَرُواْ ثمَُّ ءَامَنُواْ ثمَُّ كَفَرُواْ ثمَُّ ٱزدَادُواْ كُفرٗا لَّن تقُبَلَ توَبَتُهُم

 :nفي أوّل الأمر وكفروا حيث عرضت عليهم الولاية حين قال النبي nوفلان، آمنوا بالنبي

بالبيعة لأمير المؤمنينA، ثم كفروا حيث  »من كنت مولاه فهذا علي مولاه« ثم آمنوا 

مضى رسول اللهn  فلم يقرّوا بالبيعة، ثم ازدادوا كفراً بأخذهم من بايعه بالبيعة لهم، 

.
[[[

فهؤلاء لم يبق فيهم من الإيمان شيء

الهذيل: وسألته عن الإمامة فيمن  الله بن أبي  روى الشيخ الصدوق بسنده عن عبد 

تجب؟ وما علامة من تجب له الإمامة؟ فقال: إنّ الدليل على ذلك، والحجة على المؤمنين، 

]]]ـ أمالي الهاروني، ضمن مجلةّ علوم الحديث 18: 278، وانظر الشافي لعبد الله بن حمزة 1: 58، وبشارة المصطفى 

لعماد الدين الطبري: 92 ح24.

]]]ـ اليقين: 303، البحار 37: 317 ح48.

]]]ـ انظر بحار الأنوار 28: 259 ح42.

]]]ـ آل عمران: 90.

]]]ـ الكافي 1: 420 ح42، عنه البحار 23: 375 ح57.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 18

على  وخليفته  الله  نبي  أخو  بالأحكام:  والعالم  بالقرآن،  والناطق  المسلمين،  بأمور  والقائم 

أمته... المثبت له الإمامة يوم غدير خم بقول الرسولn عن الله عز وجلّ: ألست أولى 

بكم من أنفسكم؟ قالوا: بلى، قال: فمن كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد 

من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله، وأعن من أعانه...

 Aثم قال تميم بن بهلول: حدّثني أبو معاوية، عن الأعمش، عن جعفر بن محمد

.
[[[

في الإمامة مثله سواء

روى العياشي عن أبي جميلة المفضّل بن صالح عن بعض أصحابه قال: لما خطب رسول 

اللهn يوم الجمعة بعد صلاة الظهر انصرف على الناس فقال:... يا أيهّا الناس إنّ الله 

مولاي وأنا أولى بالمؤمنين من أنفسهم، ألا من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، 

.
[[[

وعاد من عاداه...

محمد  بن  أحمد  حدّثنا  قال:  المكتب،  يحيى  بن  أحمد  حدّثنا  قال:  الصدوق  وروى 

الوراق، قال: حدّثني بشر بن سعيد ابن قلبويه المعدّل بالرافقة، قال: حدّثنا عبد الجبار بن 

كثير التميمي اليماني، قال: سمعت محمد بن حرب الهلالي أمير المدينة يقول: سألت جعفر 

بن محمدC... قال:... أما علمت أنّ رسول اللهn رفع يدي عليA بغدير خم حتى 

.
[[[

نظر الناس إلى بياض إبطيهما، فجعله مولى المسلمين وإمامهم؟...

البرقي، عن خلف بن  الله  أبي عبد  إبراهيم بن هاشم، عن  قال: حدثنّا  الصفّار  روى 

حمّد، عن محمد بن القبطي قال: سمعت أبا عبد اللهA يقول: الناس غفلوا قول رسول 

.
[[[

اللهn في عليA يوم غدير خم...

]]]ـ كمال الدين: 336 ح9، عيون أخبار الرضاع 1: 54 ح20، البحار 36: 396 ح2.

]]]ـ تفسير العياشي 1: 4 ح3، عنه البحار 23: 141 ح92.

]]]ـ معاني الأخبار: 350 ح1، علل الشرائع: 173 ح1، البحار 38: 79 ح2.

]]]ـ بصائر الدرجات: 53 ح1، عنه البحار 39: 248 ح65، ونحوه الأمالي للصدوق: 173 ح176.



19رواة حديث الغدير

روى الكليني قال: ]حدثنا عدّة من أصحابنا عن[ سهل بن زياد، عن عبدالرحمن بن 

سالم، عن أبيه قال: سألت أبا عبداللهA: هل للمسلمين عيد غير يوم الجمعة والأضحى 

والفطر؟ قال: نعم أعظمها حرمة، قلت: وأيّ عيد هو جعلت فداك؟ قال: اليوم الذي نصب 

.
[[[

فيه رسول اللهn أمير المؤمنينA وقال: من كنت مولاه فعلي مولاه...

وروى نحوه الطوسي عن زياد بن محمد، والصدوق عن الصفار قال: حدّثنا محمد بن 

عيسى اليقطيني، عن علي بن سليمان بن يوسف البزاز، عن القاسم بن يحيى، عن جدّه 

.
[[[

الحسن بن راشد

وروى الكليني قال: ]حدّثنا[ عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن أحمد بن محمد 

بن أبي نصر، عن أبان، عن أبي عبد اللهA قال: يستحب الصلاة في مسجد الغدير، لأنّ 
[[[

النبيn أقام فيه أمير المؤمنينA، وهو موضع أظهر الله عز وجل فيه الحق.

:A8 ـ الإمام الكاظم

روي في التفسير المنسوب إلى الإمام العسكريA عن موسى بن جعفرA: أنّ رسول 

اللهn لماّ أوقف أمير المؤمنين علي بن أبي طالبA في يوم الغدير موقفه المشهور، ثم 

قال: يا عباد الله انسبوني، فقالوا: أنت محمد بن عبدالله بن عبد المطلب بن هاشم بن 

عبد مناف، ثم قال: أيهّا الناس ألست أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: 

مولاكم أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: بلى يارسول الله، فنظر إلى السماء وقال: اللهم اشهد. 

يقول هوn  ذلك وهم يقولون ذلك ثلاثاً، ثم قال: ألا من كنت مولاه وأولى به فهذا علّي 

مولاه وأولى به، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله.

]]]ـ الكافي 4: 149 ح3، عنه البحار 37: 172 ح54.

]]]ـ مصباح المتهجّد: 736، ثواب الأعمال: 99، وانظر أيضاً: الكافي 4: 148 ح1 وتهذيب الأحكام 4: 305، والخصال: 

264، والاقبال 2: 263.

]]]ـ الكافي 4: 567 ح3، تهذيب الأحكام 6: 18 ح22، البحار 37: 172 ح5، وانظر: من لا يحضره الفقيه 2: 559 

ح3142.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 20

ثم قال: قم يا أبا بكر فبايع له بإمرة المؤمنين، فقام فبايع له بإمرة المؤمنين، ثم قال: 

قم يا عمر فبايع له بإمرة المؤمنين، فقام فبايع له بإمرة المؤمنين، ثم قال بعد ذلك لتمام 

بن  عمر  جماعتهم  بين  من  فقام  كلهّم،  فبايعوا  والأنصار  المهاجرين  لرؤساء  ثم  التسعة، 

الخطاّب فقال: بخ بخ لك يا ابن أبي طالب أصبحت مولاي ومولى كلّ مؤمن ومؤمنة، ثم 

.
[[[

تفرقّوا عن ذلك وقد وكُدّت عليهم العهود والمواثيق...

:A9 ـ الإمام الهادي

روى الشيخ الطوسي بسنده عن إسحاق بن عبدالله العلوي العُريضي، قال: وحكّ في 

صدري ما الأياّم التي تصام؟ فقصدت مولانا أبا الحسن علي بن محمدA وهو بصريا 

ولم أبد ذلك لأحد من خلق الله، فدخلت عليه فلمّ بصر بي قالA: يا أبا إسحاق جئت 

تسألني عن الأيام التي يصام فيهنّ وهي أربعة... ويوم الغدير، فيه أقام رسول اللهn أخاه 

.
[[[

علياAً علماً للناس وإماماً من بعده...

محمد  بن  علي  الحسن  أبو  به  أجاب  وممّ  قال:  الاحتجاج  في  الطبرسي   وروى 

العسكريA في رسالته إلى أهل الأهواز حين سألوه عن الجبر والتفويض أن قال:... ثم 

وجدنا رسول اللهn قد أبانه من أصحابه بهذه اللفظة: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم 

.
[[[

وال من والاه، وعاد من عاداه...

:A10 ـ الإمام الحسن العسكري

روى الإربلي عن كتاب الدلائل للحميري قال: حدّثني الحسن بن ظريف قال: كتبت 

إلى أبي محمد أسأله ما معنى قول رسول اللهn لأمير المؤمنينA: »من كنت مولاه فهذا 

]]]ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكريع: 111.

]]]ـ تهذيب الأحكام 4: 305 ح922، الخرائج والجرائح 2: 759 ح78، البحار 93: 266 ح13.

]]]ـ الاحتجاج 2: 487 ح328، ونحوه تحف العقول: 458.



21رواة حديث الغدير

.
[[[

مولاه« قال: أراد بذلك أن جعله علماً يعرف به حزب الله عند الفُرقة

■ ما روي عن الصحابة:

11 ـ أبّي بن كعب بن قيس، أبو المنذر الخزرجي الأنصاري:

روى الطبري في كتابه مناقب أهل البيت قال: حدّثنا هنّاد، عن عبدالرزاق، عن معمر، 

عن الزهري، عن سعيد بن المسيّب حديث الاثني عشر صحابياً الذين تخلفّوا عن بيعة أبي 

بكر واعترضوا عليه وهو على المنبر وفيهم أبّي بن كعب حيث قال: معاشر المسلمين، تشهدون 

أنّ رسول اللهn رقى المنبر يوم غدير خم، وأقام علياً إلى جانبه وأخذ بيده اليمنى، وشالا 

بأيديهما حتى رأى الناس بياض إبطيهما، ثم قال: معاشر الناس ألست أولى بكم من أنفسكم؟ 

قالوا: اللهم نعم، فقال: ألا من كنت نبيّه فهذا علّي وليّه، ومن كنت مولاه فهذا علّي مولاه، 

.
[[[

اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله...

ورواه ابن حاتم الشامي بلفظ آخر حيث قال: وقام أبّي بن كعب; فحمد الله وأثنى 

عليه وقال: يا معشر قريش، إنّ لا أعظكم بأكثر ممّ وعظكم به رسول اللهn، ولا أقول 

لكم أكثر ممّ قال، على أناّ رأينا رسول اللهn قد أقام علياً ولياً ومولى وقال: »من كنت 

مولاه فعلي مولاه« فقالت طائفة منّا: إنّا أراد رسول اللهn أن يعُلم من هو من مواليه 

رسول  ذلك  فبلغ  علماً.  إماماً  إلاّ  أقامه  ما  أخرى:  طائفة  وقالت  مولاه،  علياً  أنّ   وعبيده 

اللهn، فخرج إلينا كهيئة المغضب ويده في يد علي ويقول: »من كنت مولاه فهذا مولاه 

.
[[[

وإمامه وحجة الله عليه«...

وروى نحوه ابن جبر عن جدّه أبي عبدالله الحسين بن جبر في كتابه »الاعتبار في إبطال 

]]]ـ كشف الغمة 4: 95، عنه البحار 37: 223 ح95.

]]]ـ انظر: إقرار الصحابة بفضل إمام الهدى والقرابة لابن المشهدى: 92، واليقين لابن طاوس: 335.

]]]ـ الدر النظيم: 441.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 22

.A
[[[

الاختيار« مسنداً إلى أبان بن عثمان عن الإمام الصادق

وروى السيد ابن طاوس بسنده عن عليA قال: لما خطب أبو بكر قام أبّي بن كعب 

يوم جمعة، وكان أوّل يوم من شهر رمضان، فقال: يا معشر المهاجرين الذين هاجروا واتبعوا 

مرضات الرحمن... تناسيتم أم نسيتم؟! أم بدّلتم أم غيّتم؟ أم خذلتم أم عجزتم؟ ألستم 

أقام لنا علياAً فقال: من كنت مولاه فعلي  تعلمون أنّ رسول اللهn قام فينا مقاماً 

.
[[[

مولاه، ومن كنت أنا نبيّه فهذا أميره؟...

12 ـ أسامة بن زيد بن حارثة، أبو محمد الكلبي:

روى الطبرسي عن الإمام الباقرA كتاب أسامة إلى أبي بكر لما استدعاه أبو بكر، فكتب إليه: 

.
[[[

»فقد علمت ما كان من قول رسول اللهn في عليA يوم الغدير، فما طال العهد فتنسى

13 ـ أسعد بن زرارة بن عُدَس، أبو امُامة الخزرجي الأنصاري:

بن  المفضّل  بن  محمد  حدّثنا  قال:  عقدة  ابن  عن  بسنده  البغدادي  الخطيب  روى 

القاسم الحضرمي، عن هلال أبي أيوب بن  إبراهيم الأشعري، حدّثنا أبي، حدّثنا مثنّى بن 

مِقلاص الصيرفي، عن أبي كثير الأنصاري، عن عبد الله بن أسعد بن زرارة، عن أبيه قال: قال 

.
[[[

رسول اللهn: من كنت مولاه فعلي مولاه

14 ـ الأشعث ]معدي كرب[ بن قيس بن معدي كرب الكندي:

كان من الذين كتم الشهادة حينما ناشده أمير المؤمنينA مع ثلاثة آخرين ليشهدوا 

بسماع حديث الغدير، وسيأتي في حديث المناشدة.

]]]ـ نهج الإيمان: 577.

]]]ـ اليقين: 448، البحار 28: 221 ح13، ونحوه الاحتجاج 1: 297 ح52.

]]]ـ الاحتجاج 1: 224 ح40، عنه البحار 29: 91 ح1، ونحوه تثبيت الإمامة للرسّ: 18.

]]]ـ موضّح أوهام الجمع والتفريق 1: 191، الوهم الثالث والستون، وانظر اليقين لابن طاوس: 168 عن مسعود 

السجستاني.



23رواة حديث الغدير

15 ـ أنس بن مالك بن النضر، أبو حمزة الخزرجي الأنصاري:

يروي عنه:

1 ـ حُميد الطويل البصري.

2 ـ علي بن زيد بن جدعان البصري.

3 ـ كثير بن سُليم المدائني.

4 ـ مسلم بن كيسان الكوفي.

5 ـ يغَْنَم بن سالم البصري.

1 ـ أمّا رواية حُميد الطويل عن أنس فهي ما رواها ابن المغازلي بسنده في ذكر قضية 

المباهلة ومؤاخاة النبيn بين المهاجرين والأنصار، وترك علّيA حيث لم يؤاخ بينه وبين 

أحد، ورجوع عليA باكياً، إلى أن يقول له النبيn: إنّا ادخرتك لنفسي، ألا يسّك أن 

تكون أخا نبيّك؟ قال: بلى يا رسول الله أنّ لي بذلك؟ فأخذ بيده فأرقاه المنبر فقال: اللهم 

إنّ هذا منّي وأنا منه، ألا إنهّ منّي بمنزلة هارون من موسى، ألا من كنت مولاه فهذا علّي 

مولاه. قال: فانصرف علّي قرير العين، فأتبعه عمر بن الخطاب فقال: بخ بخ يا أبا الحسن 

أصبحت مولاي ومولى كلّ مسلم.

ح262،   169 العمدة:  في  البطريق  ابن  من  كلّ  المغازلي  ابن  عن  رواها  الرواية  هذه 

والإربلي في كشف الغمة 1: 335، ]عن العمدة[، وشاذان بن جبرئيل القمي في الروضة في 

فضائل أمير المؤمنينA: 76 ح62، وابن جَبْ في نهج الإيمان: 426، والسيد ابن طاوس في 

الطرائف: 148 ح224، والعلامّة الحلّ في كشف اليقين: 206.

2 ـ أمّا رواية علي بن زيد بن جُدعان فهي ما رواها الخطيب البغدادي بسنده عن أنس 

قال: سمعت النبيn يقول: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه.

راجع تاريخ بغداد 7: 377 رقم 3905، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 235 ح8742.

3 ـ أما رواية كثير بن سُليم فقد رواها محمد بن سليمان الكوفي بسنده عن أنس قال: 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 24

أخذ رسول اللهn بيد علي يوم غدير خم بالجحفة، ثم رفع إبطه فرأينا بياض إبطيهما 

أنفسكم؟ فقالوا: بلى، قال: ومن أهاليكم  الناس ألست أولى بكم من  أيها  جميعاً، فقال: 

والاه، وعاد من  وال من  اللهم  فعلّي مولاه،  قال: فمن كنت مولاه  بلى،  قالوا:  وأولادكم؟ 

عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله.

قال: فقام إليه عمر بن الخطاّب فقال: بخ بخ يا بن أبي طالب أصبحت مولانا ومولى 

كلّ مؤمن.

راجع: مناقب الإمام أميرالمؤمنين 2: 430 ح913، ونحوه أيضاً 2: 516 ح1020.

4 ـ أمّا رواية مسلم بن كيسان فهي ما رواها الشيخ الطوسي بسنده عن أنس قال: إنهّ 

سمع رسول اللهn يقول يوم غدير خم: أنا أولى بالمؤمنين من أنفسهم، وأخذ بيد علي 

فقال: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه.

ونحوه  ح23،   125  :37 البحار  في  المجلسي  عنه  ح664،   332 للطوسي:  الأمالي  راجع: 

مجموع  في  ورد  فيما  البختري  عمرو  بن  ومحمد  ح1583،   219  :3 الشريعة  في  الآجري 

مصنّفاته: 116 ح15.

5 ـ أمّا حديث يغَْنَم بن سالم فهو ما رواه الشيخ الصدوق بسنده قال: سمعت أنس 

بن مالك يقول: سمعت رسول اللهnيقول يوم غدير خم وهو آخذ بيد علّي: ألست أولى 

بالمؤمنين من أنفسهم؟ قالوا: بلى، قال: فمن كنت مولاه فهذا علي مولاه، اللهمّ وال من 

والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله.

راجع: معاني الأخبار: 67 ح8، عنه المجلسي في البحار 37: 123 ح17.

ولا يخفى أنهّ كان من الذين كتموا الشهادة حينما ناشد أمير المؤمنين الصحابة ودعا 

.Aعلى من لم يشهد، ثم بعد ما أصابته الدعوة طفق ينقل فضائل أمير المؤمنين

راجع: كتمان الشهادة.



25رواة حديث الغدير

16 ـ البراء بن عازب بن الحارث، أبو عُمارة الأوسي الأنصاري:

يروي عنه:

1 ـ عَديّ بن ثابت الكوفي.

2 ـ عَمرو بن عبد الله أبو إسحاق السبيعي.

1 ـ أمّا رواية عَدي بن ثابت الكوفي فهي ما رواها ابن أبي شيبة عن البراء قال: كنّا مع 

رسول اللهn في سفر، قال: فنزلنا بغدير خم، قال: فنودي الصلاة جامعة، وكُسح لرسول 

اللهn تحت شجرة، فصلّ الظهر فأخذ بيد علي فقال: ألستم تعلمون أنّ أولى بالمؤمنين 

قالوا: بلى.  بكلّ مؤمن من نفسه؟  أولى  أنّ  ألستم تعلمون  قال  قالوا: بلى،  أنفسهم؟  من 

قال: فأخذ بيد علّي فقال: اللهم من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من 

عاداه، قال: فلقيه عمر بعد ذلك فقال: هنيئاً لك يا ابن أبي طالب أصبحت وأمسيت مولى 

كلّ مؤمن ومؤمنة.

راجع: المصنّف 17: 128 ح32781.

ورواية عَديّ بن ثابت وردت في مصادر متعدّدة وبألفاظ مختلفة، فقد رواها البلاذري 

في أنساب الأشراف 2: 356، والكوفي في مناقب أمير المؤمنينA  2: 441 ح926، وابن 

والذهبي في طريق حديث من كنت مولاه:  تاريخ دمشق 42: 220 ح8715،  عساكر في 

88 ح96 وتاريخ الإسلام 2: 359، وابن كثير في البداية والنهاية 7: 349، والسيرة النبوية 4: 

350، وأحمد بن حنبل في مسنده 30: 430 ح18479 ـ 18480 وفضائل الصحابة 2: 596 

المغازلي في كفاية  العمدة: 92 ح113 عن أحمد، وابن  البطريق في  ـ 517 ح1016، وابن 

الطالب: 8، وابن ماجة في سننه 1: 43 ح116، وابن الصلاح في الأنوار اللمعة 4: 12 ح7368، 

والخوارزمي في المناقب: 155 ح183، وابن أبي عاصم في السنة: 591 ح1363، والشجري في 

الأمالي الخميسية 1: 145، وأبو الحسن الديلمي الزيدي في المحيط بأصول الإمامة الورقة: 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 26

177، والآجري في الشريعة 3: 219 ح1582، والثعالبي في الكشف والبيان 4: 92، والعاصمي 

في زين الفتى 1: 493 ح293.

2 ـ أمّا رواية عمرو بن عبد الله السبيعي فقد رواها الخطيب البغدادي بسنده عن 

الظهيرة فأمر بقمّ الشجرات ثم جُمعت له  الغدير قام   nالبراء قال: لما نزل رسول الله

تلك  على   nالله رسول  فصعد  المسلمون،  فاجتمع  الناس،  في  فنادى  بلالاً  وأمر  أحجار 

الأحجار، فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: أيها الناس من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال 

من والاه، وعاد من عاداه، وأبغض من أبغضه، وأحبّ من أحبه، وأعزّ من نصره. قال أبو 

اسحاق: قال البراء: ]كان كذلك[ في يوم صائف شديد حرهّ، حتى جعل الرجل منّا بعض 

ثوبه تحت قدمه وبعضه على رأسه، فلمّ همّ بالنزول قال: ألستم تشهدون أنّ أولى بكم 

من أنفسكم؟ قالوا: بلى، قال: فمن كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: تلخيص المتشابه في الرسم 1: 244 رقم 383.

في  الأندلسي  الفَرضَي  وابن  349 ح1235،   :1 والأسماء  الكنى  في  الدولابي  نحوه  وروى 

الألقاب: 93، والقاضي النعمان في شرح الأخبار 1: 221 ح204، والخركوشي في شرف المصطفى 

5: 496 ح2476، وابن البطريق في المستدرك المختار: 21 عن السمعاني، وابن شهرآشوب 

في المناقب 3: 35، والسيوطي في وصول الأماني بأصول التهاني: 16 ح1، بألفاظ مختلفة من 

حيث التفصيل والإجمال.

ثم إنّ أبا إسحاق السبيعي يروي في بعض الأحيان »من كنت مولاه« عن البراء وزيد بن 

أرقم معاً، فقد روى الذهبي بسنده عن البراء وزيد بن أرقم قالا: كنّا مع رسول اللهn يوم 

غدير خم ونحن نرفع غصن الشجرة عن رأسه، فقال: إنّ الصدقة لا تحلّ لي ولا لأهل بيتي، 

لعن الله من ادعى إلى غير أبيه ]إلى أن قال:[ من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: طرق حديث من كنت مولاه للذهبي: 70 ح72، البداية والنهاية لابن كثير 5: 

وبشارة  ح8719،   222  :42 دمشق  وتاريخ  ح1643،   803  :2 الأعرابي  لابن  والمعجم   210



27رواة حديث الغدير

المصطفى لعماد الدين الطبري: 261 ح70، عنه البحار 37: 222 ح94، والكامل لابن عدي 6: 

349 رقم 1832، ونصب الراية للزيلعي 4: 405، والأمالي للطوسي: 227 ح398، عنه البحار 

للمجلسي 37: 123 ح18، والقاضي النعمان في شرح الأخبار: 228 ح216.

17 ـ بُريدة بن الحُصيب بن عبد الله الأسلمي:

يروي عنه:

1 ـ صالح بن ميثم التمّر الكوفي.

2 ـ طاوس بن كيسان اليماني.

3 ـ ابن عبد الله بن بريدة الأسلمي.

4 ـ عبد الله بن عباس.

1 ـ أمّا رواية صالح بن ميثم فقد قال الذهبي: ويرُوى عن صالح بن ميثم عن بريدة.

راجع: طرق حديث من كنت مولاه: 76 ح81.

2 ـ أمّا رواية طاوس بن كيسان فقد رواها أحمد بن حنبل بسنده قال: لما بعث رسول 

اللهn إلى اليمن علياً، خرج بريدة الأسلمي معه، فعتب على علّي في بعض الشيء، فشكاه 

بريدة إلى رسول اللهn، فقال رسول الله: من كنت مولاه فإنّ علياً مولاه.

راجع: فضائل الصحابة 2: 592 ح1007، ومناقب الإمام أمير المؤمنين للكوفي 2: 443 

ح930، والمعجم الأوسط للطبراني 1: 229 ح348.

بلفظ: »من كنت مولاه فعلي مولاه« فقط من دون حديث  أيضاً  الطبراني  رواه  كما 

الشكوى، في المعجم الصغير 1: 71، وأبو نعُيم الأصبهاني في ذكر أخبار أصبهان 1: 126 وحلية 

الأولياء 4: 23 رقم 249، والكوفي في مناقب الإمام أمير المؤمنين 2: 418 ح901، وابن عدي 

في الكامل 2: 362 رقم 490 بلفظ: »من كنت وليّه فعلي وليّه«. وابن الأعرابي في المعجم 1: 

139 ح222، والذهبي في طرق حديث من كنت مولاه: 73 ح75.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 28

ابن  عن  بسنده  حنبل  بن  أحمد  رواها  ما  فهي  بريدة،  بن  الله  عبد  رواية  أمّا  ـ   3

بريدة عن أبيه قال: بعثنا رسول اللهn في سريةّ، قال: لما قدمنا قال: كيف رأيتم صحابة 

صاحبكم؟ قال: فإمّا شكوته أو شكاه غيري، قال: فرفعت رأسي وكنت رجلاً مكباباً، قال: فإذا 

النبيn قد احمرّ وجهه، قال: وهو يقول: من كنت وليّه فعلّي وليّه.

راجع: مسند أحمد 38: 58 ح22961، عنه تاريخ دمشق لابن عساكر 42: 192 ح8651.

كما رواه البزار في البحر الزخّار 10: 258 ح4354، والهيثمي في مجمع الزوائد 9: 108 

وقال: رواه البزار ورجاله رجال الصحيح، كما صحّحه أيضاً ابن حجر في مختصر زوائد مسند 

البزار 2: 306 ح1910، والنسائي في السنن الكبرى 5: 130 ح8465، والروياني في مسنده 1: 

92 ح62، وابن عساكر في تاريخ دمشق 42: 192 ح8652، وأبو يعلى في مسنده 1: 225 

ح261، والكوفي في مناقب الإمام أمير المؤمنين 2: 385 ح859، وابن حبان في صحيحه 15: 

374 ح6930، وابن المغازلي في المناقب: 21 ح28، وابن أبي شيبة في المصنف 17: 94 ح3272، 

وابن أبي عاصم في السنة 590.

ثم إنّ أحمد بن حنبل روى الواقعة بنحو أكثر تفصيلاً حيث قال: عن ابن بريدة، عن 

أبيه أنهّ مرّ على مجلس وهم يتناولون من علّي، فوقف عليهم فقال: إنهّ قد كان في نفسي 

اللهn في سريةّ عليها علي،  الوليد كذلك، فبعثني رسول  على علّي شيء، وكان خالد بن 

وأصبناً سبياً، قال: فأخذ علّي جارية من الخمس لنفسه، فقال خالد بن الوليد: دونك، قال: 

فلمّ قدمنا على النبيn جعلت أحدّثه بما كان ثم قلت: إنّ علياً أخذ جارية من الخمس، 

قال: وكنت رجلاً مكباباً قال: فرفعت رأسي فإذا وجه رسول اللهn قد تغيّ فقال: من كنت 

وليّه فعلّي وليّه.

راجع: مسند أحمد 38: 133 ح23028، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 193 ح8655، 

 :2 النيسابوري  للحاكم  والمستدرك  443 ح929،   :2 للكوفي  المؤمنين  أمير  الإمام  ومناقب 

129 ح130.



29رواة حديث الغدير

وفي لفظ آخر عند أحمد بن حنبل: لا تقع في علّي فإنهّ منّي وأنا منه، وهو وليكّم بعدي، 

وإنهّ منّي وأنا منه وهو وليّكم بعدي.

راجع مسند أحمد 38: 117 ح23012، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 190 ح8645، 

الإمام  ومناقب   ،357  :7 كثير  لابن  والنهاية  البداية  البطريق: 197 ح297،  لابن  والعمدة 

أمير المؤمنين للكوفي 1: 487 ح394، والبحر الزخار للبزار 10: 282 ح4391، والسنن الكبرى 

للنسائي 5: 133 ح8475، وطرق حديث من كنت مولاه للذهبي: 76 ح80، وله ألفاظ أخر 

قريبة منه وردت في كثير من المصادر.

بريدة  عن  بسنده  البغدادي  الخطيب  رواها  فقد  عباس  بن  الله  عبد  رواية  أمّا  ـ   4

قال: غزوت مع علّي اليمن، فرأيت منه جفوة، فلمّ قدمت على رسول اللهn ذكرت علياً 

فتنقّصته، فرأيت وجه رسول الله يتغيّ، فقال: يا بريدة ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ 

قلت: بلى يا رسول الله، قال: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: مسند أحمد 38: 32 ح22945، والآحاد والمثاني لابن أبي عاصم 4: 325 ح2357، 

والبداية والنهاية لابن كثير 5: 209، ومعرفة الصحابة لأبي نعُيم الأصبهاني 1: 431 ح1255 

 45  :5 للنسائي  الكبرى  والسنن  الشكوى،  ذكر  بدون   357  :2 للبلاذري  الأشراف  وأنساب 

ح8145، وأحكام القرآن للطحاوي 1: 385 ح807، ومناقب الإمام أمير المؤمنين للكوفي 2: 

ح287،   620 الإمامي:  للطبري  والمسترشد  ح36،   24 المغازلي:  لابن  والمناقب  ح907،   425

والمستدرك للحاكم 3: 110، والمناقب للخوارزمي: 134 ح150، وتاريخ دمشق لابن عساكر 

42: 187 ح8635، ومسند البزار 10: 257 ح4352، والسنن الكبرى للنسائي 5: 130 ح8466، 

والشريعة للآجري 3: 214 ح1572، وطرق حديث من كنت مولاه للذهبي: 74 ح78.

كما ورد أيضاً بلفظ: »علّي مولى من كنت مولاه«.

راجع: الآحاد والمثاني لابن أبي عاصم 4: 326 ح2359، وميزان الإعتدال للذهبي 2: 640 رقم 

5147، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 187 ح8636، والمعجم لابن الأعرابي 3: 1018 ح2179.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 30

18 ـ بشير ـ أو رفاعة ـ بن عبد المنذر، أبو لبُابة الأوسي الأنصاري:

عدّه ابن شهرآشوب من الذين رووا حديث الغدير.

راجع: المناقب 3: 26، عنه ابن جبر في نهج الإيمان: 223، والمجلسي في البحار 37: 157 ح40.

19 ـ بلال بن رباح الحبشي:

روى ابن شهرآشوب بسنده أنّ بلالاً لم يبايع أبا بكر، وأنّ عمر جاء حتى أخذ بتلابيبه 

تبايعه؟! فقال بلال:... ولقد  إنهّ أعتقك فلا تجي  يا بلال هذا جزاء أبي بكر منك؟  فقال: 

علمت يا عمر أنّ رسول اللهn عقد لابن عمّه عقداً هو في أعناقنا إلى يوم القيامة، وجعله 

مولانا من بعده يوم الدوحات، فأينّا يستطيع أن يبايع على مولاه، قال عمر: فإن كنت غير 

فاعل فلا تقم معنا لا أمّ لك.

والدرجات   ،149 القمي:  الحسن  بن  لمحمد  النضيد  والعقد  النواصب،  مثالب  راجع: 

الرفيعة للسيد علي خان المدني: 367، كما أشار إليه المولى محمد تقي المجلسي في روضة 

المتقين 14: 69.

20 ـ ثابت بن قيس بن شماس، أبو محمد الخزرجي الأنصاري:

شهد لعلّيA يوم الرحبة لما ناشد الصحابة ليشهدوا له.

21 ـ ثابت بن وديعة، أبو سعد أو سعيد الأوسي الأنصاري:

ذكره ابن شهرآشوب فيمن روى حديث الغدير.

راجع: المناقب 3: 26، عنه ابن جبر في نهج الإيمان: 223، والمجلسي في البحار 37: 157 ح40.

22 ـ جابر بن سمرة بن جنادة، أبو عبد الله السّواني العامريّ:

ذكره ابن شهرآشوب فيمن روى حديث الغدير.



31رواة حديث الغدير

23 ـ جابر بن عبد الله أبو عبد الله الخزرجي الأنصاري:

يروي عنه:

.A1 ـ الإمام محمد الباقر

2 ـ سالم بن أبي الجعد الأشجعي.

3 ـ عبد الله بن محمد بن عقيل الهاشمي.

4 ـ عطاء بن أبي رباح الفهري.

5 ـ قبَيصة من ذُؤيب الخزاعي، وأبو سلمة بن عبد الرحمن الزهري.

6 ـ محمد بن المنكدر التيمي.

الإمام  بسنده عن  الزيلعي  الدين  رواها جمال  فقد   Aالباقر الإمام  رواية  أمّا  ـ   1

الباقرA عن جابر بن عبد الله: أنّ النبيn لماّ رجع من حجة الوداع قام فخطب الناس 

بالجحفة، ثم أخذ بيد علي فقال: من كنت مولاه...

راجع: تخريج الأحاديث والآثار 2: 241 رقم 681.

2 ـ أمّا رواية سالم بن أبي الجعد، فهي ما رواها أبو نعُيم الأصبهاني بسنده عن جابر قال: 

كنت عند النبيn وعنده أبو بكر وعمر، فقال النبيn لعلي: اللهمّ وال من والاه، وعاد 

من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله. فقال أبو بكر لعمر: هذه والله الفضيلة.

راجع: ذكر أخبار أصبهان 2: 358.

3 ـ أمّا رواية عبد الله بن محمد بن عقيل فقد رواها ابن أبي شيبة بسنده عن جابر قال: كنّا 

بالجحفة بغدير خم إذ خرج علينا رسول اللهn فأخذ بيد علي فقال: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: المصنّف 17: 98 ح32735، ونحوه السنّة لابن أبي عاصم 590 ح1356، وانظر: 

اتحاف الخيرة المهرة للبوصيري 9: 281 ح8981، والمطالب العالية لابن حجر العسقلاني 16: 

95 ح3930، وجمع الجوامع للسيوطي 14: 190 ح10054.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 32

ورواها الآجري بلفظ: كنّا بالجحفة بغدير خم إذ خرج إلينا رسول اللهn من خباء 

أو فسطاط، فقال بيده ثلاث مراّت: هلمّ هلمّ هلمّ. وثمَّ ناس من خزاعة ومُزينة وجُهينة 

وأسلم وغفار، فأخذ بيد علي فقال رسول اللهn: ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ قالوا: 

بلى، قال: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: الشريعة 3: 216 ح1577.

وانظر أيضاً نحوه: تاريخ مدينة دمشق 42: 224 ح8725، طرق حديث من كنت مولاه 

للذهبي: 83 ح89، وسير أعلام النبلاء 8: 334 رقم 86، والبداية والنهاية لابن كثير 5: 213، 

 ،48 للجويني:  السمطين  وفرائد   ،11 للكنجي:  الطالب  وكفاية   ،355  :4 النبوية  والسيرة 

والجوهرة للتلمساني 2: 245، وجمع الجوامع للسيوطي 16: 253 ح7856.

اللهn يقول  وقد رواه الشيخ الصدوق بسنده عن جابر بلفظ: لقد سمعت رسول 

في عليA خصالاً لو كانت واحدة منها في جميع الناس لاكتفوا بها فضلاً: قولهn: من 

كنت مولاه فعلي مولاه...

راجع: الأمالي: 149 ح146، والخصال 496 ح5، والبحار 38: 95 ح11، وبشارة المصطفى 43.

4 ـ أمّا رواية عطاء بن أبي رباح فقد رواها محمد بن أحمد المفجّع البصري بسنده عن 

جابر قال: إنّ رسول اللهn نزل بغدير خم ونصب بدوحات وكان يوماً حاراً، وإنّ أحدنا 

يستظلّ بثوبه ويبلّ بخرقة فيضعها على رأسه من شدّة الحر، فقامA فقال: أيها الناس 

بيد  فأخذ  الله،  يا رسول  بلى  قلنا:  أمّهاتهم؟  وأزواجي  أنفسهم  بالمؤمنين من  أولى   ألست 

عليA فرفعها حتى أبان شعر إبطيهما ثم قال: اشهدوا، من كنت مولاه فعلي مولاه، 

اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه ـ يقولها ثلاثاً ـ فقـال عمر : هنيئاً لك يا أبا الحسن 

أصبحت مولاي ومولى كلّ مؤمـن ومؤمنة ـ. .

راجع: شرح قصيدة الأشباه: 22، وتنبيه الغافلين لابن كرامة: 105، والبدر المنير للمهدي 

لدين الله اليمني 2: 97، وإشراق الإصباح للصنعاني: 76.



33رواة حديث الغدير

إنّ رسول  الطبراني بسنده عن جابر قال:  أمّا رواية قبيصة بن ذُؤيب فقد رواها  ـ   5 

 nنزل بخمّ فتنحّى الناس عنه، ونزل معه علي بن أبي طالب، فشقّ على النبي nالله

أبي  بن  متوسّد علي  فيهم وهو  قام  اجتمعوا  فلمّ  فجمعهم،  علياً  فأمر  عنه،  الناس  تأخّر 

طالب، فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: أيها الناس إنّ قد كرهت تخلفّكم وتنحّيكم عنّي 

حتى خُيّل إلّي أنهّ ليس من شجرة أبغض إليكم من شجرة تليني، ثم قال: لكن علّي بن أبي 

طالب أنزله ]الله[ منّي بمنزلتي منه، فرضي الله عنه كما أنا عنه راض، فإنهّ لا يختار على 

قربي وصحبتي شيئاً، ثم رفع يديه فقال: اللهم من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من 

والاه، وعاد من عاداه...

راجع: مسند الشاميّين 3: 222 ح2128، عنه تخريج الأحاديث للزيلعي 2: 241 رقم 

 501  :10 للبوصيري  المهرة  الخيرة  وإتحاف   ،227  :42 عساكر  لابن  دمشق  وتاريخ   681

ح10248 عن أبي يعلى الموصلي. وانظر: المناقب لابن المغازلي: 25 ح37، عنه العمدة لابن 

البطريق: 107 ح143.

6 ـ أمّا رواية محمد بن المنكدر فقد رواها ابن عساكر بسنده عن جعفر بن إبراهيم 

الجعفري قال: كنت عند الزهري أسمع منه فإذا عجوز قد وقفت فقالت: يا جعفريّ لا 

رقيّة،  أختي  قال:  من هذه؟  فقلت:  وأخذ جوائزهم،  أمية  بني  إلى  مال  فإنهّ  عنه  تكتب 

خرفت. قالت: ]بل[ خرفت أنت، كتمت فضائل آل محمد، وقد حدّثني محمد بن المنكدر 

عن جابر بن عبد الله قال: أخذ رسول اللهn بيد علّي فقال: من كنت مولاه فعلي مولاه، 

اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله.

راجع: تاريخ دمشق 42: 227 ح8727.

24 ـ جبلة بن عمرو بن ثعلبة الأنصاري:

ذكره السيد ابن طاوس نقلاً عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 34

راجع الطرائف: 142، البحار 37: 183 ح68.

25 ـ جرير بن عبد الله بن جابر، أبو عمرو البجلي القسري:

يروي عنه:

1 ـ بشر بن حرب البصري.

2 ـ زاذان الكوفي.

1 ـ أمّا رواية بشر بن حرب فقد رواها الطبراني بسنده عن جرير قال: شهدنا الموسم في 

حجة مع رسول اللهn وهي حجة الوداع، فبلغنا مكاناً يقال له غدير خم، فنادى الصلاة 

بم  الناس  أيهّا  فقال:  وسطنا   nالله رسول  فقام  والأنصار،  المهاجرون  فاجتمعنا  جامعة، 

تشهدون؟ قالوا: نشهد أن لا إله إلاّ الله، قال: ثم مه؟ قالوا: وأنّ محمداً عبده ورسوله، قال: 

فمن وليّكم؟ قالوا: الله ورسوله مولانا، قال: من وليّكم؟ ثم ضرب بيده على عضد علّي فأقامه 

فنزع عضده فأخذ بذراعيه فقال: من يكن الله ورسوله مولياه فإنّ هذا مولاه، اللهم وال من 

والاه، وعاد من عاداه، اللهم من أحبّه من الناس فكن له حبيباً، ومن أبغضه فكن له مبغضاً...

راجع: المعجم الكبير 2: 357 ح2505، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 236 ح8743.

قفل  لماّ  قال:  جرير  عن  بسنده  الطبري  الدين  عماد  رواها  فقد  زاذان  رواية  أما  ـ   2 

 النبيn من مكّة وبلغ وادياً يقال له وادي خم به غدير، قام في الهاجرة خطيباً، فأخذ بيد 

عليA فقال: من كنت مولاه فهذا لي مولى، قد بلغّت. قال زاذان: قلت لجرير: من حضر 

ذلك الموضع ؟ فقـال : جماعـة من أصحاب رسول اللهn سمعوا كما سمعت...

راجع: بشارة المصطفى: 421 ح30.

26 ـ جندب بن جنادة، أبو ذر الغفاري:

أورده ابن شهرآشوب ضمن من روى حديث الغدير، وكذلك السيد ابن طاوس عن ابن 



35رواة حديث الغدير

عقدة راجع: المناقب 3: 25، ولابحار 37: 157 ح40، والطرائف: 139.

27 ـ جندب بن عبد الله بن سفيان، أبو عبد الله البجلي العلقي:

أورده ابن شهر آشوب ضمن من روى حديث الغدير، وكذلك السيد ابن طاوس عن 

ابن عقدة.

28 ـ الحارث بن ربعي، أبو قتادة الأنصاري:

أورده ابن شهرآشوب ضمن من روى حديث الغدير.

:
[[[

29 ـ حبّة بن جوين، أبو قدامة العرني البجلي 

يروي عنه:

1 ـ مسلم بن كيسان الكوفي.

2 ـ عبد الله بن شريك الكوفي.

1 ـ أمّا رواية مسلم بن كيسان فقد رواها ابن الأثير الجزري بسنده عن حبّة قال: »لما 

كان يوم غدير خم دعا النبيn  الصلاة جامعة نصف النهار، قال: فحمد الله وأثنى عليه 

ثم قال: أيهّا الناس أتعلمون أنّ أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: نعم، قال: فمن كنت مولاه 

فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وأخذ بيد علّي حتى رفعها حتى نظرت 

إلى آباطهما، وأنا يومئذ مشرك.

راجع: أسد الغابة 1: 669 رقم 1031، وأشار إليه الزيلعي في تخريج الأحاديث والآثار 

2: 243 رقم 681.

وقد اعترض ابن الأثير على أنهّ لم يحج آنذاك مشرك إذ إنّ النبيn قد سيّ علياً سنة 

تسع إلى مكة في الموسم، وأمره أن ينادي أن لا يحج بعد العام مشرك، وقد أجابه علاء الدين 

]]]ـ مختلف في صحبته.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 36

متلبّس  يكون حضر ذلك وهو غير  أن  إليه، لا يمنع  بذلك  السند  إن صحّ  قائلاً:  مغلطاي 

بالحج، إمّا في عهد أو ما أشبهه، أو يكون ماراً في الطريق، فسمع ذلك فقطعه، والله أعلم.

راجع: إكمال تهذيب الكمال 3: 351 رقم 1144، والإنابة إلى معرفة المختلف فيهم من 

الصحابة 1: 149 رقم 157.

2 ـ أمّا رواية عبد الله بن شريك فقد رواها الزيلعي بسنده عن حبّة قال: إنّ قوماً من 

الأنصار وقالوا: سمعنا رسول اللهn يقول يوم غدير خم »من كنت مولاه...« فيهم جبلة 

بن عمرو، وسهل بن حنيف، وعثمان بن حنيف في جماعة من الأنصار.

راجع: تخريج الأحاديث والآثار للزيلعي 2: 240 رقم 681.

30 ـ حُبشي بن جُنادة بن نصر، أبو الجَنوب السلولي:

يقول:  جُنادة  بن  قال: سمعت حُبشي  الهمداني  أبي إسحاق  الطبراني بسنده عن  روى 

سمعت رسول اللهn يقول يوم غدير خم: اللهمّ من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال 

من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، وأعن من أعانه.

راجع: المعجم الكبير 4: 16 ح3514، وعنه الزيلعي في تخريج الأحاديث 2: 237 رقم 

681، والهيثمي في مجمع الزوائد 9: 106 وقال: رواه الطبراني ورجاله وثقّوا، والسيوطي في 

جمع الجوامع 2: 98 ح4190، والمتقي الهندي في كنز العمال 11: 609 ح32946.

كما روي هذا الحديث في مصادر مختلفة وفي بعضها بحذف الذيل، انظر: السنة لابن أبي 

عاصم: 591 ح1360، ومعجم الصحابة لابن قانع البغدادي 1: 199 رقم 225، والأمالي لابن 

مندة ح298، والفوائد المنتقاة لابن أبي الفوارس: ح97، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 229 

ح8730، وذيل تاريخ بغداد لابن الدبيثي 3: 505 رقم 1701، البداية والنهاية لابن كثير 5: 213.



37رواة حديث الغدير

31 ـ حبيب بن بُديل بن ورقاء الخزاعي:

قال ابن كثير: حبيب بن بدُيل بن ورقاء:

أورد له ابن عقدة بسند مظلم إلى زرّ بن حُبيش عنه حديث »من كنت مولاه فعلي 

مولاه«..

انظر: جامع المسانيد والسنن 3: 261 ح1800.

32 ـ حذيفة بن أسيد بن خالد، أبو سريحة الغفاري:

روى الطبراني بسنده عن أبي الطفيل عن حذيفة بن أسيد الغفاري قال: لماّ صدر رسول 

اللهn من حجة الوداع نهى أصحابه عن شجرات بالبطحاء متقاربات أن ينزلوا تحتهنّ، 

يا  ثم بعث إليهنّ فقمّ ما تحتهنّ من الشوك، وعمد إليهنّ فصلّ تحتهنّ، ثم قام فقال: 

أيهّا الناس إنّ قد نبّأني اللطيف الخبير أنهّ لم يعُمّر نبيّ إلاّ نصف عمر الذي يليه من قبله، 

وإنّ لأظنّ أنّ يوشك أن أدُعى فأجيب، وإنّ مسؤول وإنكّم مسؤولون، فماذا أنتم قائلون؟

قالوا: نشهد أنكّ قد بلغّت وجهدت ونصحت، فجزاك الله خيراً. فقال: أليس تشهدون 

أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمداً عبده ورسوله، وأنّ جنّته حقّ وناره حقّ، وأنّ الموت حقّ، وأنّ 

البعث بعد الموت حقّ، وأنّ الساعة آتية لا ريب فيها، وأنّ الله يبعث من في القبور؟ قالوا: 

بلى نشهد بذلك، ثم قال: أيها الناس، إنّ الله مولاي وأنا مولى المؤمنين، وأنا أولى بهم من 

أنفسهم، فمن كنت مولاه فهذا مولاه ـ يعني علياً ـ اللهمّ وال من والاه، وعاد من عاداه..

راجع: المعجم الكبير 3: 180 ح3052، عنه الزيلعي في تخريج الأحاديث 2: 237 رقم 

681، وابن كثير في جامع المسانيد والسنن 14: 106 ح11703، والهيثمي في مجمع الزوائد 9: 

164، والسخاوي في استجلاب ارتقاء الغرف 1: 346 ح72، والسمهودي في جواهر العقدين 

2: 78، وابن حجر الهيتمي في الصواعق المحرقة 1: 108 وصحّح سنده.

كما رواه ابن عساكر بسنده في تاريخ دمشق 42: 219 ح8714، عنه ابن كثير في البداية 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 38

والنهاية 7: 348، كما رواه الشيخ الصدوق بسنده في الخصال: 65 ح98 باب الإثنين، عنه 

البحار 37: 121 ح15، ورواه السيوطي في جمع الجوامع 14: 283 ح10575 عن تهذيب 

الآثار للطبري.

أبي  فعلي مولاه«، عن  كنت مولاه  »من  لفظ:  على  مقتصراً  الغدير  وقد روي حديث 

الطفيل عن حذيفة أو زيد بن أرقم في المصادر التالية:

سنن الترمذي 6: 79 ح3713، عنه كفاية الطالب للكنجي: 10، وتذكرة أولى الأبصار لابن 

الجوزي: 334، وابن الأثير في جامع الاصُول 8: 649 ح6488، والأنوار اللمعة لابن الصلاح 3: 

242 ح6553، وتذهيب الأسماء واللغات للنووي 1: 347 رقم 429، وتحفة الأشراف للمزي 

3: 195 ح3667 رقم 163، وتاريخ الإسلام للذهبي 2: 358، والبداية والنهاية لابن كثير 7: 

348، كما رواه الطبراني في المعجم الكبير 3: 179 ح3049.

33 ـ حذيفة بن اليمان بن جابر، أبو عبد الله العَبْسي:

يروي عنه:

1 ـ ربيعة بن شيبان السعدي.

2 ـ عبد الله بن سَلِمة الكوفي.

3 ـ عطيّة بن سعد بن جنادة العَوْفي.

4 ـ عمرو بن ميمون الأودي.

1 ـ أمّا رواية ربيعة بن شيبان فقد رواها الذهبي بسنده عن ربيعة قال: قال حذيفة: 

بكرامتك من وافد قوم، إناّ قد شهدنا وغبتم، لكأنّ أنظر إلى فلَقْ فِِّ رسول اللهn وهو آخذ 

بيد علي وهو يقول: ألا من كنت مولاه فهذا مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه.

انظر: طرق حديث من كنت مولاه: 99 ح120 وضعّف سنده.

2 ـ أمّا رواية عبد الله بن سلمة فقد رواها يوسف بن أبُّي القطيفي بسنده إلى حذيفة 



39رواة حديث الغدير

رسول  إنّ  ثم  قال:  آخرها:  في  يقول  أن  إلى  بطولها  الغدير  يوم   nالنبي خطبة  ذكر   في 

من  بكم  أولى  ألست  الناس  أيهّا  يا  وقال:  علي  يد  في  ويده  صوته  بأعلى  صاح   nالله

الناس  الله، قال: فرفع بضبع عليA حتى رأى  يارسول  قالوا بأجمعهم: بلى  أنفسكم؟ 

بياض إبطيهما، وقال على النسق: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من 

عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله، والعن من خالفه، وأدر الحق معه حيث دار، 

فليبلغّ ذلك منكم الشاهد الغائب والوالد الولد...

راجع: التهاب نيران الأحزان: 4 ـ 27، عنه الفيض الكاشاني في نوادر الأخبار: 227، ونحوه 

في المجموع الرائق للسيد هبة الله الموسوي 2: 75 ـ 87، وقد أشار إليها السيد ابن طاوس 

في اليقين: 384.

3 ـ أمّا رواية عطية بن سعد فقد رواها فرات الكوفي بسنده عن حذيفة قال: كنت 

والله جالساً بين يدي رسول اللهn وقد نزل بنا غدير خم، وقد غُصّ المجلس بالمهاجرين 

والأنصار، فقام رسول اللهn على قدميه فقال: أيهّا الناس إنّ الله أمرني بأمر فقال: Pيَٰأٓيَُّهَا 

بَلَّغتَ رسَِالَتَهO فقلت لصاحبي  فَمَ  تفَعَلۡ  لَّمۡ  بِّكَۖ وَإنِ  إِليَكَ مِن رَّ أنُزِلَ  مَآ  بَلِّغۡ  ٱلرَّسُولُ 

جبرئيل: يا خليلي إنّ قريشاً قالوا لي كذا وكذا، فأتى الخبر من ربّ فقال: Pوَٱللَّهُ يَعصِمُكَ 

.Oِۗمِنَ ٱلنَّاس

ثم نادى علي بن أبي طالبA فأقامه عن يمينه، ثم قال: أيهّا الناس ألستم تعلمون 

أنّ أولى منكم بأنفسكم؟ قالوا: اللهم بلى، قال: من كنت مولاه فعلي مولاه. فقال رجل من 

عرض المسجد: يا رسول الله ما تأويل هذا؟ قال: من كنت نبيّه فعلّي أميره، اللهم وال من 

والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله.

راجع: تفسير فرات الكوفي: 516 ح675، عنه البحار 37: 193 ح77، كما رواه الحاكم 

الحسكاني في شواهد التنزيل 2: 391 ح1041 بسنده عن فرات أيضاً.

4 ـ أمّا رواية عمرو بن ميمون عن حذيفة فستأتي في روايات كعب بن عُجْرةَ.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 40

34 ـ حسان بن ثابت بن المنذر، أبو عبد الرحمن الخزرجي الأنصاري:

عدّه ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة، ضمن الذين رووا حديث الغدير.

وقد أثر عنه الأبيات المعروفة التي استأذن النبيn أن ينشدها بعد واقعة الغدير 

مباشرة، وهي:

بخمٍّ فـأسمـع بالرسول مناديايناديهم يوم الغدير نبيهم

فقالوا ولم يبدوا هناك تعامياوقال: فمن مولاكم ووليّكم

ولو تلق منّا في الولاية عاصياالهك مولانا وأنت وليّنا

رضيتك من بعدي إماماً وهاديافقال له: قم يا علّي فإننّي

فكونوا له أنصار صدق مواليافمن كنت مولاه فهذا وليّه

وكن بالذي عادى علياً معادياهناك دعا اللهم وال وليّه

انظر: الازدهار فيما عقده الشعراء من الأحاديث والآثار للسيوطي: 110 رقم225.

35 ـ خالد بن زيد بن كليب، أبو أيّوب الخزرجي الأنصاري:

أيوّب  أبا  قال: سمعت  نباتة  بن  الأصبغ  عن  بسنده  الكوفي  سليمان  بن  محمد  روى 

الأنصاري يقول: سمعت رسول اللهn يقول: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من 

والاه، وعاد من عاداه.

فوجبت على كلّ مسلم سمعها، ولقد وعاها القوم كما وعيناها وحفظها من حفظها، 

وحقّ علينا أن نوالي من والاه، ونعادي عدوّه، لأمر الله وأمر رسوله.

راجع: مناقب الإمام أمير المؤمنين 2: 427 ح909.



41رواة حديث الغدير

36 ـ خالد بن الوليد بن المغيرة، أبو سليمان القرشي المخزومي:

عدّه ابن شهر آشوب في المناقب 3: 25 ضمن الذين رووا حديث الغدير.

37 ـ خباب بن الأرتِّ بن جندلة، أو عبد الله التميمي:

أبا  روى عند الخركوشي بسنده قال:... حدّثنا رياح بن الحارث النخعي قال: سمعت 

أيوّب وخباب بن الأرتّ يقولان: سمعنا رسول اللهn يقول: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: شرف المصطفى 5: 493 ح2471.

38 ـ خزيمة بن ثابت بن الفاكه، ذو الشهادتين أبو عُمارة الخَطْمي الأنصاري:

عدّه ابن شهرآشوب في المناقب 3: 25 ضمن الذين رووا حديث الغدير.

39 ـ خويلد بن خالد أبو ذؤيب الشاعر:

روى أبو نعيم الأصبهاني بسنده عنه قال: رأيت رسول اللهn يوم غدير خم وقد نصب 

علّي بن أبي طالب للناس وهو يقول: من كنت مولاه فعلّي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد 

من عاداه.

راجع: معرفة الصحابة 5: 2885 ح6778.

40 ـ رفاعة بن رافع بن مالك، أبو مُعاذ الزُّرقي الأنصاري:

عدّه السيد ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة ضمن الذين رووا حديث 

الغدير.

41 ـ الزبير بن العوام بن خويلد، أبو عبد الله القرشي الأسدي:

رجع  لماّ  قال:  أبيه  عن  الزبير  بن  الله  عبد  عن  بسنده  الحائري  المشهدي  ابن   روى 

النبيn ونزل بغدير خم أمر بدوحات فقمّت ثم قام فقال: كأنّ قد دُعيت فأجبت، وإنّ 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 42

تارك فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، لن تضلوّا ما إن 

تمسّكتم بهما، فانظروا كيف تخلفوني فيهما، فإنهّما لن يفترقا حتى يردا علّي الحوض. ثم 

قال: إنّ الله مولاي وأنا مولى كلّ مؤمن ومؤمنة، ثم أخذ بيد علّي وقال: من كنت مولاه 

اللهم وال من  نبيّه فهذا علّي وليّه، سلمه سلمي، وحربه حربي،  فعلي مولاه، ومن كنت 

والاه، وعاد من عاداه.

راجع: إقرار الصحابة بفضل إمام الهدى والقرابة: 163.

42 ـ زيد بن أرقم الخزرجي الأنصاري:

يروي عنه:

1 ـ انُيسة بنت زيد بن أرقم.

2 ـ ثوُير بن أبي فاختة الكوفي.

3 ـ جابر بن أرقم أخوه.

4 ـ حبيب بن يزيد.

5 ـ حبيب بن يسار.

6 ـ عامر بن واثلة أبو الطفيل.

7 ـ عبد الله بن باقِل الكندي.

8 ـ عطيّة بن سعد العوفي.

9 ـ عمّرة بن جُوين أبو هارون العبدي.

10 ـ عمرو بن عبد الله أبو إسحاق السبيعي.

11 ـ كثير البجلي.

12 ـ مسلم بن صُبَيْح أبو الضحى الكوفي.



43رواة حديث الغدير

13 ـ ميمون أبو عبد الله البصري.

14 ـ نفُيع بن الحارث أبو داود السبيعي.

15 ـ يحيى بن جعدة.

16 ـ يزيد بن حيّان الكوفي.

17 ـ يزيد بن شريك الكوفي.

18 ـ أبو عبد الله الشيباني.

19 ـ أبو عبد الله الغَنوي.

20 ـ أبو ليلى الحضرمي.

21 ـ أبو ليلى الكندي.

22 ـ أبو ليلى مولى ابن سعيد.

23 ـ ابن امرأة زيد بن أرقم.

1 ـ أمّا رواية أنيسة بنت زيد بن أرقم فهي ما رواها الطبراني بسنده عن أنيسة عن أبيها 

قال: أمر رسول الله بالشجرات فقمّ ما تحتها ورشُّ ثمّ خطبنا، فوالله ما من شيء يكون إلى 

أن تقوم الساعة إلاّ وقد أخبرنا به يومئذ، ثم قال: يا أيهّا الناس من أولى بكم من أنفسكم؟ 

قلنا: الله ورسوله أولى بنا من أنفسنا، قال: فمن كنت مولاه فهذا مولاه ـ يعني علياً ـ، ثم 

أخذ بيده فكشطها ثم قال: اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه.

راجع: المعجم الكبير 5: 212 ح5128، عنه ابن كثير في جامع المسانيد 4: 456 ح2862، 

والهيثمي في مجمع الزوائد 9: 105.

2 ـ أمّا رواية ثوير بن فاختة فقد رواها الطبراني بسنده أيضاً عن زيد قال: خطبنا رسول 

اللهn يوم الغدير فقال: ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ قالوا: بلى، فأخذ بيد علّي 

فقال: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 44

راجع: المعجم الكبير 5: 194 ح5066، عنه ابن كثير في جامع المسانيد 4: 398 ح2761.

بينا  العياشي بسنده عن جابر بن أرقم قال:  أمّا رواية جابر بن أرقم فقد رواها  ـ   3

نحن في مجلس لنا وأخي زيد بن أرقم يحدّثنا، إذ أقبل رجل على فرس عليه هيئة السفر، 

فسلمّ علينا ثم وقف فقال: أفيكم زيد بن أرقم؟ فقال زيد: أنا زيد بن أرقم فما تريد؟ فقال 

الرجل: أتدري من أين جئت؟ قال: لا، قال: من فسطاط مصر لأسألك عن حديث بلغني 

منك تذكره عن رسول اللهn، فقال له زيد: وما هو؟ قال: حديث غدير خم في ولاية علي 

 nوالرواية طويلة يشرح فيها زيد نزول آية التبليغ بعرفة وتأخير النبي Aبن أبي طالب

ذلك إلى الجحفة ونزوله بغدير خم وصعوده، على المنبر وخطبته حيث قال:n أيها الناس 

إنهّ نزل علّي عشيّة عرفة أمر ضقت به ذرعاً مخافة تكذيب أهل الإفك، حتى جاءني في هذا 

الموضع وعيد من ربّ إن لم أفعل، ألا وإنّ غير هائب لقوم ولا محاب لقرابتي، أيهّا الناس 

من أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: الله ورسوله، قال: اللهم اشهد، وأنت يا جبرئيل فاشهد ـ 

حتى قالها ثلاثاً ـ ثم أخذ بيد علّي بن أبي طالب ثم قال: اللهمّ من كنت مولاه فعلي مولاه، 

اللهمّ وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله ـ قالها ثلاثاً...

الحاكم  رواها  كما  ح37،   151  :37 البحار  عنه  ح89،   97  :2 العياشي  تفسير  راجع: 

الحسكاني بسنده عن العياشي في شواهد التنزيل 1: 356 ح368.

4 ـ أمّا رواية حبيب بن يزيد فهي ما رواها الشيخ الطوسي بسنده إلى ابن عقدة عن 

الحكم بن عُتبة وسلمة بن كهيل قال: حدّثنا حبيب ـ وكان إسكافاً في بني بدَّا، وأثنى عليه 

خيراً ـ أنهّ سمع زيد بن أرقم يقول: خطبنا رسول اللهn يوم غدير خم فقال: من كنت 

مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه.

راجع: الأمالي: 254 ح456، عنه البحار 37: 124 ح20، ونحوه في بشارة المصطفى لعماد 

الدين الطبري: 198، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 217 ح8707.

5 ـ أمّا رواية حبيب بن يسار وأبو ليلى مولى ابن سعيد، فهي ما رواها البزار بسنده 



45رواة حديث الغدير

عن عمارة الأحمر قال: أخبرني حبيب بن يزيد وأبو ليلى مولى فلان بن سعيد وحبيب بن 

يسار قالوا: كنّا مع زيد بن أرقم جلوساً، فجاءه رجل فجلس فقال: إنّ الناس قد أكثروا في 

هذين الرجلين: علي وعثمان، فأخبرني عنهما، قال: لا أحدّثك إلاّ بما شهدته ووعاه قلبي: 

ألستم  قال:  ثم  أهله  الله وأثنى عليه بما هو  فاستقبلنا بوجهه، فحمد    nالنبي خرج 

تعلمون أنّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ فأعادها علينا ثلاثاً كلّ ذلك نقول: بلى يا رسول 

الله، وعلّي ساكت، قال: قم يا علّي وأخذ بعضده أو بعضديه فرفعها أو فرفعهما فقال: 

من كنت مولاه فلي مولاه.

راجع: البحر الزخّار 10: 238 ح4334، ونور الدين الهيثمي في كشف الأستار عن زوائد 

البزار 3: 190 ح2540.

6 ـ أمّا رواية كثير البجلي فقد رواها ابن البطريق بسنده إلى الحسن بن كثير ]عن أبيه[ 

عن زيد بن أرقم بنحو ما مرّ آنفاً.

راجع: المستدرك المختار: 21، عنه البحار 37: 197 ح82.

7 ـ أمّا رواية أبي الطفيل عامر بن واثلة، فقد رويت بألفاظ مختلفة، رواها البلاذري 

بسنده عن زيد بلفظ: كنّا مع النبيn في حجة الوداع، فلمّ كنّا بغدير خم أمر بدوحات 

فقممن ثم قام فقال: كأنّ قد دعيت فأجبت إنّ الله مولاي وأنا مولى كل مؤمن، وأنا تارك 

فيكم ما إن تمسّكتم به لم تضلوّا: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، وإنهّما لن يفترقا حتى يردا 

علّي الحوض. ثمّ أخذ بيد علّي فقال: من كنت وليّه فهذا وليّه، اللهم وال من والاه، وعاد 

من عاداه. قال: قلت لزيد: أنت سمعت هذا من رسول اللهn؟ قال: ما كان في الدوحات 

أحد إلاّ وقد رأى بعينه وسمع بأذنه ذلك.

راجع: أنساب الأشراف 2: 356، ونحوه السنن الكبرى للنسائي 5: 45 ح8148، والخصائص 

112 ح78، وشرح مشكل الآثار 5: 18 ح1765، وطرق حديث من كنت مولاه للذهبي: 64 

ح65 والبداية والنهاية لابن كثير 5: 209، وكمال الدين للصدوق: 238 ح55، عنه البحار 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 46

37: 137 ح25، والسنة لابن أبي عاصم: 630 ح1555، والشريعة للآجري 3: 351 ح1765.

وروي بلفظ: »من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه« عند الآجري 

في الشريعة 3: 218 ح1581، والمستدرك للحاكم 3: 109، عنه السيوطي في جمع الجوامع 5: 400 

ح15582، والهندي في كنز العمال 1: 187 ح953، وفي المناقب للخوارزمي: 154 ح182، والطبراني 

في المعجم الكبير 5: 166 ح4969 و4970، والمناقب للكوفي 2: 435 ح919.

وبلفظ: »يا أيهّا الناس إنّ تارك فيكم أمرين لن تضلوّا إذا اتبعتموهما: كتاب الله وأهل 

بيتي عترتي، ثم قال: أتعلمون أنّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ ـ ثلاث مراّت ـ فقال الناس: 

نعم، فقال رسول اللهn: من كنت مولاه فإنّ علياً مولاه. انظر: تاريخ دمشق 42: 215 

ح71،   69 للذهبي:  مولاه  كنت  من  وطرق حديث   ،109  :3 للحاكم  والمستدرك  ح8702، 

والأمالي الخميسية للشجري 1: 145 ح6.

كما وردت بتفصيل أكثر في كلّ من مناقب الإمام أمير المؤمنين للكوفي 2: 375 ح849، 

عنه  ح4971،   166  :5 للطبراني  الكبير  والمعجم  ح157،   466 الإمامي:  للطبري  والمسترشد 

الهيثمي في مجمع الزوائد 9: 163، والسيوطي في جمع الجوامع 3: 241 ح8396.

8 ـ أمّا رواية عبد الله بن باقِل فقد رواها محمد بن سليمان الكوفي بسنده عن عبد 

الله بن باقِل الكندي قال: كنت جالساً عند زيد بن أرقم، فجاء رجل على بغلة قمراء، فقال: 

أنت صاحب رسول اللهn؟ فقال: أنا زيد، فأعادها عليه ثلاث مراّت فلم يزد على أنهّ قال: 

أنا زيد، فقال الرجل: كنت مع النبيn  يوم غدير خم؟ قال: نعم، قال: فما سمعته يقول 

في علّي؟ قال: أمر بدوحات كنّ في الوادي فقممن أو كُنسن، ثم صلّ ركعتين أخفّ فيهما 

القيام والركوع والسجود والقعود، ثم خطب خطبة خفيفة، فقال: أيهّا الناس ألست أولى 

بالمؤمنين من أنفسهم؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: فأخذ بيد علي فرفعها فقال: من كنت 

وليّه فهذا وليّه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه. فقال له الرجل: أنت سمعته؟ فقال: 

والله ما بالدوحات أحد إلاّ سمع بأذنيه ورأى بعينيه.



47رواة حديث الغدير

راجع مناقب الإمام أمير المؤمنين 2: 400 ح876، ونحوه الأمالي الخميسية للشجري 1: 

145 ح6.

9 ـ أمّا حديث عطيّة العوفي، فقد رواه أحمد بن حنبل بسنده عن عطية قال: أتيت 

زيد بن أرقم فقلت له: إنّ ختناً لي حدّثني عنك بحديث في شأن علّي يوم غدير خم، فأنا 

أحب أن أسمعه منك. فقال: إنكّم معشر أهل العراق فيكم ما فيكم، فقلت له: ليس عليك 

منّي شيء، فقال: نعم، كنّا بالجحفة فخرج رسول اللهn إلينا ظهراً وهو آخذ بعضد علّي، 

فقال: أيهّا النّاس ألستم تعلمون أنّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ قالوا: بلى، قال: فمن كنت 

مولاه فعلي مولاه، قال: فقلت له: هل قال: اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه؟ قال: إنّا 

أخبرك كما سمعت.

جامع  عنه  ح992،   586  :2 الصحابة  وفضائل  ح19279،   29  :32 أحمد  مسند  راجع: 

المسانيد لابن كثير 4: 419 ح2799، كما رواه ابن عساكر عن طريق أحمد في تاريخ دمشق 

42: 217 ح8706، والسيوطي عن تهذيب الآثار للطبري في جمع الجوامع 16: 234 ح7775، 

الشريعة 3: 218 ح1580  المناقب 2: 386 ح860، والآجري في  الكوفي في  باختصار  ونحوه 

ولفظه: »من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه«. كما رواه الطبراني 

في المعجم الكبير 5: 195 ح5069، 5070، والذهبي في طرق حديث من كنت مولاه: 71 ح74.

كما روي عنه بلفظ: »من كنت مولاه فعلي مولاه« فقط في مناقب الإمام أمير المؤمنين 

للطبراني 5: 195 ح5071، وذكر  الكبير  للكوفي 2: 400 ح877، و2: 446 ح935، والمعجم 

أخبار أصبهان لأبي نعُيم الأصبهاني 1: 235، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 217 ح8705، 

و42: 216 ح8704.

10 ـ أمّا رواية أبي هارون العبدي عُمارة بن جوين، فقد رواها الطبراني بسنده عن خلف 

بن خليفة قال: سمعت أبا هارون يذكر عن زيد بن أرقم أنّ النبيn قال يوم غدير خم: 

من كنت مولاه فعلّي مولاه.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 48

راجع: المعجم الكبير 5: 204 ح5096، وفي المعجم الكبير أيضاً 5: 204 ح5097 عن أبي 

هارون العبدي عن رجل عن زيد، وفيه إضافة: »اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه«.

11 ـ أمّا رواية عمرو بن عبد الله السبيعي فهي ما رواها ابن عساكر بسنده عن ابن 

عقدة، عن زيد بن أرقم قال: قال رسول اللهn لعلّي: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم 

وانصر من نصره،  أبغضه،  وأبغض من  أحبّه،  وأحبّ من  عاداه،  وعاد من  والاه،  وال من 

واخذل من خذله.

راجع: تاريخ دمشق 42: 218 ح8713، وفي السنة لابن أبي عاصم: 593 ح1375 عن 

شريك بلفظ: قلت لأبي إسحاق: أسمعت عن زيد بن أرقم؟ قال: نعم، يريد: من كنت مولاه.

ابن أبي عاصم بسنده بلفظ:  أمّا رواية أبي الضحى مسلم بن صُبيح فقد رواها  ـ   12

من كنت مولاه فعلي مولاه. وعند ابن المغازلي بلفظ: من كنت مولاه فعلي وليّه أو مولاه.

راجع: السنة: 592 ح1371، المناقب: 19 ح25، وتاريخ دمشق 42: 218 ح8709.

أمّا محمد بن سليمان الكوفي فقد رواه بلفظ: »اللهمّ من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم 

وال من والاه، وعاد من عاداه«. المناقب 2: 416 ح897، وكذلك عند الطبراني في المعجم 

الكبير 5: 170 ح4983 و4984، عنه ابن كثير في جامع المسانيد 4: 446 ح2849.

وبهذه الألفاظ أو قريب منها ورد في بغية الطلب في تاريخ حلب لابن العديم الحلبي 

6: 2933، وجمع الجوامع للسيوطي 16: 234 ح7776، وكنز العمال للمتقي الهندي 13: 

105 ح39344.

بسنده عن  بن حنبل  أحمد  رواها  فقد  البصري  الله ميمون  عبد  أبي  رواية  أمّا  ـ   13

ميمون قال: قال زيد بن أرقم وأنا أسمع: نزلنا مع رسول اللهn بواد يقال له وادي خم، 

فأمر بالصلاة فصلاهّا بهجير، قال: فخطبنا وظلُلّ لرسول اللهn بثوب على شجرة سمرة 

من الشمس، فقال: ألستم تعلمون، أو ألستم تشهدون أنّ أولى بكلّ مؤمن من نفسه؟ قالوا: 

بلى، قال: فمن كنت مولاه فإنّ علياً مولاه، اللهم عاد من عاداه، ووال من والاه.



49رواة حديث الغدير

راجع: مسند أحمد 32: 73 ح19325، وفضائل الصحابة 2: 597 ح1017، عنه الهيثمي 

 429  :4 المسانيد  جامع  كثير في  وابن  371 ح3661،   :3 المسند  زوائد  في  المقصد  غاية  في 

ح2816، ورواه أيضاً ابن عساكر بسنده عن أحمد في تاريخ دمشق 42: 218 ح8712، وابن 

البطريق في العمدة: 92 ح114، وابن كثير في البداية والنهاية 5: 212 كما روى نحو البزار في 

البحر الزخّار 10: 233 ح4327، والطبّراني في المعجم الكبير 5: 202 ح5092.

وفي لفظ آخر عند أحمد بن حنبل هكذا: إنّ رسول اللهn  قال: ألست أولى بالمؤمنين 

من أنفسهم؟ قالوا: بلى، قال: من كنت مولاه فعلّي مولاه. قال ميمون: فحدّثني بعض القوم 

عن زيد أنّ رسول اللهn قال: اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه.

انظر: مسند أحمد 32: 75 ح19328، وعنه في تاريخ دمشق 42: 218 ح8710 و8711، 

ونحوه الشريعة للآجري 3: 217 ح1578، وطرق حديث من كنت مولاه للذهبي: 66 ح66، 

وسنن النسائي 5: 131 ح8469، والمناقب للكوفي 2: 396 ح873.

14 ـ أمّا رواية نفُيع بن الحارث فقد رواها عماد الدين الطبري بسنده عن أبي داود 

نفُيع قال: قلت لابن عمر: ألا أحدّثك بحديث حدّثنيه زيد بن أرقم؟ قال: بلى، قلت: أخبرني 

زيد أنهّ سمع رسول اللهn يقول يوم الغدير: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من 

والاه، وعاد من عاداه. قال ]ابن عمرو:[ أنا رأيت رسول اللهn أخذ بيد علي حتى رأيت 

بياض إبطيهما، ورسول اللهn يقول: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهمّ وال من والاه، وعاد 

من عاداه. قال: قلت: أسمع ذلك أبو بكر وعمر؟ قال: إي والله لقد سمعا.

راجع: بشارة المصطفى: 285 ح5.

ابن أبي عاصم بسنده عنه عن زيد عن  أمّا رواية يحيى بن جعدة فقد رواها  ـ   15 

النبي n قال: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: السنة: 591 ح1364، والكامل لابن عدي 6: 82 رقم 1615، والمناقب للكوفي 2: 

381 ح855، وفوائد أبي بكر البزار 1: 157 ح118، وتاريخ دمشق 42: 217 ح8708.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 50

أمّا عند الطبراني ففيه تفصيل أكثر حيث روى بسنده عن يحى عن زيد قال: خرجنا مع 

رسول اللهn حتى انتهينا إلى غدير خم أمر بدوح فكُسح في يوم ما أتى علينا يوم كان أشدّ 

حراًّ منه، فحمد الله وأثنى عليه وقال: يا أيهّا الناس إنهّ لم يبُعث نبيّ قط إلاّ عاش نصف 

ما عاش الذي كان قبله، وإنّ أوشك أن أدعى فأجيب، وإنّ تارك فيكم ما لن تضلوّا بعده: 

كتاب الله. ثم قام وأخذ بيد علّي فقال: يا أيهّا الناس من أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: الله 

ورسوله أعلم، قال: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: المعجم الكبير 5: 171 ح4986، والمناقب للكوفي 2: 440 ح925، والبداية والنهاية 

لابن كثير 5: 212، والمستدرك للحاكم 3: 533، والمحيط بأصول الإمامة لأبي الحسن الديلمي 

الزيدي: 175، وشرح الأخبار للقاضي النعمان 2: 99 ح21.

16 ـ أمّا رواية يزيد بن حيّان فقد رواها أصحاب السنن والمسانيد، وهي المتضمّنة على 

رواية حديث الثقلين بلفظ: »أذكركم الله في أهل بيتي« قاله الرسول الأكرمn في غدير 

خم، ولم يرد ذكر لحديث الغدير إطلاقاً.

17 ـ أمّا رواية يزيد بن شريك، فقد رواها أسلم بن سهل الواسطي بسنده عن زيد قال: 

قال رسول اللهn: من كنت وليّه فعلّي وليّه.

راجع: تاريخ واسط: 171.

18 ـ أمّا رواية أبي عبد الله الشيباني فقد رواها ابن عساكر بسنده عن أبي يعلى الموصلي 

عن أبي عبد الله الشامي ]أو الشيباني[ قال: بينا أنا جالس عند زيد بن أرقم وهو جالس في 

مجلس بني الأرقم، فجاءه رجل من مراد على بغلة فقال: في القوم زيد؟ فقال القوم: نعم 

هذا زيد، فقال: أنشدك الله الذي لا إله إلاّ هو هل سمعت رسول اللهn يقول: من كنت 

مولاه فإنّ علياً مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه؟ قال: نعم.

راجع: تاريخ دمشق 42: 216 ح8703، وتخريج الأحاديث للزيلعي 2: 239، رقم 681، 

وجامع المسانيد لابن كثير 4: 524 ح2973، والمعجم الكبير 5: 193 ح5065.



51رواة حديث الغدير

19 ـ أمّا رواية أبي عبد الله الغَنَوي، فقد رواها الحسن بن رشيق المصري بسنده عنه 

عن زيد قال: سمعت النبيn يقول: ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ قالوا: بلى، قال: 

من كنت مولاه فإنّ علياً مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه.

رواه الخلعي في فوائده: 134 عن الحسن بن رشيق.

20 ـ أمّا رواية أبي ليلى الحضرمي، فقد رواها ابن أبي عاصم عنه عن زيد قال: خرج 

علينا رسول اللهn فقال: ألست أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: بلى، فقال: من كنت مولاه 

فعلّي مولاه.

راجع: السنة: 592 ح1369، والمعجم الكبير للطبراني 5: 195 ح5068، وأطراف الغرائب 

والأفراد للمقدسي 1: 394 ح2131.

21 ـ أمّا رواية أبي ليلى الكندي فقد رواها أحمد بن جعفر القطيعي بسنده عنه أنهّ قال: 

سمعت زيد بن أرقم يقول ونحن ننتظر جنازة، فسأله رجل من القوم فقال: أبا عامر أسمعت 

رسول اللهn يقول يوم غدير خم لعلّي: من كنت مولاه فعلّي مولاه؟ قال: نعم، قال أبو ليلى: 

فقلت لزيد بن أرقم: قالها رسول اللهn؟ قال: نعم، قد قالها له أربع مراّت، فقال: نعم.

راجع: فضائل الصحابة 2: 613 ح1048.

22 ـ أمّا رواية ابن امرأة زيد بن أرقم فقد رواها السرقسطي، وهي المتضمّنة حديثاً 

طويلاً قال فيه رسول اللهn  عقيب حديث الثقلين بعد ما أخذ بيد علّيA: من كنت 

مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه.

راجع: الدلائل 1: 152 رقم 73 ـ 74، والمجازات النبوية للشريف الرضي: 212 ح176، 

والمناقب لابن المغازلي: 16 ح23، والعمدة لابن البطريق: 104 ح140.

43 ـ زيد بن ثابت بن الضحّاك، أبو سعيد الأنصاري:

فقد روى ابن عقدة بسنده عن أبي صالح عن زيد بن ثابت قال: قال رسول اللهn يوم 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 52

غدير خم: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه ]وعاد من عاداه[.

راجع: حديث الولاية: 69 ح47، وتخريج الأحاديث للزيلعي 2: 239 رقم681، وطرق 

حديث من كنت مولاه للذهبي: 100 ح122.

44 ـ زيد بن حارثة بن شراحيل، أبو أسامة الكلبي:

فقد روى عنه ابن عقدة بسنده عن أبي الطفيل عن زيد بن حارثة قال: تناول رسول 

اللهn يد علّي بن أبي طالب وقال: »من كنت مولاه« الحديث.

راجع: حديث الولاية: 70 ح48، وتخريج الأحاديث للزيلعي 2: 242 رقم 681.

45 ـ زيد أو يزيد بن شراحيل الأنصاري:

ذكره السيد ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة ضمن من روى حديث 

الغدير.

:
[[[

46 ـ زيد بن صوحان بن حُجر، أبو سلمان العبدي الكوفي

روى الكشي بسنده عن الإمام الصادقA أنّ زيد بن صوحان لما أصيب يوم الجمل 

جاءه علّيA، وجلس عند رأسه وترحّم عليه، إلى أن قال زيد: والله ما قاتلت معك على 

اللهn يقول: من  النبيn تقول: سمعت رسول  جهالة، ولكنّي سمعت أمّ سلمة زوج 

كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من 

خذله، فكرهت والله أن أخذلك فيخذلني الله.

 188 :32 البحار  عنه   ،79 والاختصاص:  1: 284 ح119،  الرجال  معرفة  إختيار  راجع: 

ح139، وتأويل الآيات الظاهرة للاسترآبادي 2: 553 ح5.

]]]ـ اختلفوا في صحبته، والأكثر على أنهّ صحابي.



53رواة حديث الغدير

47 ـ زيد بن عبد الله:

ذكره السيد ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة ضمن من روى حديث الغدير.

48 ـ سعد بن جنادة العوفي الأنصاري:

روى حديثه ابن عقدة، انُظر: حديث الولاية: 71 ح49 وتخريج الأحاديث للزيلعي 2: 

243 رقم 681.

49 ـ سعد بن أبي وقاص مالك بن اهُيب، أبو إسحاق القرشي الزهري:

يروي عنه:

1 ـ أيمن القرشي.

2 ـ الحارث بن مالك أو الحارث بن ثعلبة.

3 ـ خَيْثمة بن عبد الرحمن الكوفي.

4 ـ ربيعة بن عمرو الجُرشي.

5 ـ سعيد بن المسيب المدني.

6 ـ سُليم بن قيس الهلالي.

7 ـ عائشة بنت سعد بن أبي وقاّص.

8 ـ عامر بن سعد بن أبي وقاّص.

9 ـ عبد الرحمن بن سابط المكي.

10 ـ عبد الرحمن بن أبي ليلى الأنصاري.

11 ـ عبد الله بن عباس.

12 ـ مصعب بن سعد بن أبي وقاّص.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 54

13 ـ أبو بكر بن خالد القضاعي.

14 ـ ومِنْ غيرهم.

1 ـ أمّا رواية عائشة بنت سعد فقد رواها ابن أبي عاصم بسنده عنها عن أبيها قال: 

سمعت رسول اللهn يقول يوم الجحفة وأخذ بيد علّي، فخطب فحمد الله وأثنى عليه 

ثم قال: أيهّا الناس إنّ وليكم. قالوا: صدقت يا رسول الله، وأخذ بيد علي فرفعها فقال: هذا 

ولييّ والمؤدّي عنّي.

راجع: السنة: 551 ح1189، نحوه البداية والنهاية لابن كثير 5: 212 عن الطبري وفيه 

الله موالٍ من والاه، ومعادٍ من عاداه«، ونحوه في السنن الكبرى للنسائي 5:  تكملة: »إنّ 

107 ح8397.

وفي لفظ النسائي: ألستم تعلمون أنّ أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: نعم صدقت يا رسول 

الله يوالي من والاه،  الله، ثم أخذ بيد علي فرفعها فقال: من كنت وليّه فهذا وليّه، وإنّ 

ويعادي من عاداه.

راجع: السنن الكبرى 5: 134 ح8480، وفي شرح مشكل الآثار 5: 21 ح1768، ونحوه 

باختلاف البحر الزخّار للبزار 4: 41 ح1203.

وفي لفظ آخر عند النسائي بسنده عنها عن أبيها قال: كنّا مع رسول اللهn بطريق مكة 

، فلمّ بلغ غدير خم وقف الناس ثم ردّ من مضى ولحقه من تخلفّ، فلمّ 
[[[

وهو متوجّه إليها

اجتمع الناس إليه قال: أيهّا الناس هل بلغّت؟ قالوا: نعم، قال: اللهم اشهد ـ ثلاث مراّت 

يقولها ـ ثم قال: أيهّا الناس من وليّكم؟ قالوا: الله ورسوله ـ ثلاثاً. ثم أخذ بيد علي فأقامه 

ثم قال: من كان الله ورسوله وليّه فهذا وليهّ، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه.

]]]ـ هذا وهم من الراوي، إذ إنّ المتفق عليه أنّ حديث الغدير كان في منصرف رسول اللهn من مكة إلى المدينة 

بعد حجة الوداع.



55رواة حديث الغدير

راجع: السنن الكبرى 5: 135 ح8481، وشرح مشكل الآثار للطحاوي 9: 181 ح6491، 

والأحاديث المختارة لضياء المقدسي 3: 213 ح1014، ومناقب الإمام أمير المؤمنين للكوفي 

1: 444 ح344، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 223 ح8720، وفرائد السمطين للجويني 

1: 70 ح37.

2 ـ أمّا رواية عامر بن سعد فقد رواها النسائي بسنده عنه وعن عائشة أخته بلفظ: هذا 

ولييّ والمؤدّي عنّي ،وال الله من والاه، وعاد من عاداه.

راجع: السنن المبرى 5: 134 ح8479، والخصائص: 137 ح94، وطرق حديث من كنت 

مولاه للذهبي: 57 ـ 60 ح53 ـ 55، والمحيط بأصول الإمامة للديلمي الزيدي: 177.

وقد رواه ابن كليب الشاشي بسنده عن عامر عن أبيه بلفظ: أما والله إنّ لأعرف علياً 

وما قال له رسول اللهn، أشهد لقال لعلّي يوم غدير خم ونحن قعود معه، فأخذ بضبعه 

ثم قام به، ثم قال: أيهّا الناس من مولاكم؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: من كنت مولاه 

فعلي مولاه، اللهم عاد من عاداه، ووال من والاه.

راجع: مسند الشاشي 1: 165 ح106، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 114 ح8476، 

وتاريخ الإسلام للذهبي 2: 355، وفضائل الخلفاء الراشدين لأبي نعُيم الأصبهاني: 30 ح17.

3 ـ أمّا رواية مصعب بن سعد نقد رواها الذهبي قائلاً: ويرُوى عن الحكم بن عُتبة 

عن مصعب عن أبيه أنّ النبيn قال: من كنت مولاه. الحديث. ويرُوى عن حصين بن 

مُخاريق عن أبي حيان التيمي عن مُجمّع بن سمعان التيمي عن مصعب بن سعد، ويرُوى 

عن موسى الجهني عن مصعب نحوه.

راجع: طرق حديث من كنت مولاه: 61 ـ 62 ح57 و58 و60.

4 ـ أمّا رواية الحارث بن مالك فقد رواها ابن أبي عاصم بسنده عنه عن سعد قال: قال 

رسول اللهn: من كنت مولاه فعلي مولاه.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 56

راجع: السنة: 593 ح1376.

أتيت مكة  الحارث بن مالك قال:  الشاشي بسنده عن  ابن كليب  وفي لفظ آخر عند 

فلقيت سعد بن أبي وقاّص فقلت له: هل سمعت لعلي منقبة؟ قال: شهدت له أربعاً لأن 

يكون لي واحدة منهنّ أحبّ إلّي من الدنيا أعمّر فيها مثل عمر نوح... الرابعة: يوم غدير 

خم قام رسولn فأبلغ، ثم قال: يا أيهّا الناس ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ ـ ثلاث 

مرات ـ قالوا: بلى، قال: ادن يا علّي، فرفع يده ورفع رسول اللهn يده حتى نظرت إلى 

بياض إبطيه فقال: من كنت مولاه فعلي مولاه، حتى قالها ثلاث مرات...

راجع: مسند ابن كليب الشاشي 1: 126 ح63، ونحوه باختلاف بشارة المصطفى لعماد 

الدين الطبري: 315 ح28، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 116 ح8483، وكفاية الطالب 

للكنجي: 219، وطرق حديث من كنت مولاه للذهبي: 62 ح61، والخصال للصدوق: 311 

ح87، عنه البحار 40: 9 ح22 ،الأمالي للمفيد: 55 ح2، عنه البحار 40: 39 ح75.

5 ـ أمّا رواية سُليم بن قيس فقد وردت في كتابه حيث قال: لقيت سعد بن أبي وقاص 

وقلت له: إنّ سمعت علياAً يقول: سمعت رسول اللهn يقول: اتقوا فتنة الاخُينس، 

أن  أعوذ بك  إنّ  اللهمّ  الحق وأهله. فقال سعد:  فإنهّ يدعو إلى خذلان  فتنة سعد،  اتقوا 

أبغض علياً أو يبُغضني أو أقاتل علياً أو يقاتلني، أو أعادي علياً أو يعاديني، إنّ علياً كانت 

له خصال لم تكن لأحد من الناس مثلها:... وأعظم من ذلك يا أخا بني هلال يوم غدير خم، 

أخذ رسول اللهn بيده وأنا أنظر إليه رافعاً عضديه فقال: ألست أولى بكم من أنفسكم؟ 

فقالوا: بلى، قال: فمن كنت مولاه فعلي مولاه، اللهمّ وال من والاه، وعاد من عاداه، ليبلغّ 

الشاهد الغائب.

ح243   561 الفضائل:  في  جبرئيل  بن  شاذان  عنه  ح55،   887  :2 سليم  كتاب  راجع: 

والروضة: 138 ح122، والمجلسي في البحار 42: 155 ح23.



57رواة حديث الغدير

6 ـ أمّا رواية خيثمة بن عبد الرحمن فقد رواها الحاكم النيسابوري بسنده عنه قال: 

سمعت سعد بن مالك وقال له رجل: إنّ علياً يقع فيك أنكّ تخلفّت عنه، فقال سعد: والله 

إنهّ لرأي رأيته وأخطأ رأيي، إنّ علي بن أبي طالب أعطي ثلاثاً لأن أكون أعطيت إحداهنّ 

أحبّ إلّي من الدنيا وما فيها: لقد قال له رسول اللهn يوم غدير خم بعد حمد الله والثناء 

عليه: هل تعلمون أنّ أولى بالمؤمنين؟ قلنا: نعم، قال: اللهمّ من كنت مولاه فعلي مولاه، وال 

من والاه، وعاد من عاداه.

راجع المستدرك 3: 115، وتخريج الأحاديث للزيلعي 2: 235 رقم 681، ونحوه تاريخ 

دمشق لابن عساكر 42: 118 ح8488، وطرق حديث من كنت مولاه للذهبي: 54 ـ 55 

ح50 ـ 51.

7 ـ أمّا رواية عبد الرحمن بن سابط فقد رواها ابن أبي شيبة بسنده عنه عن سعد قال: 

قدم معاوية في بعض حجّاته فأتاه سعد، فذكروا علياً فنال منه معاوية، فغضب سعد فقال: 

اللهn يقول له ثلاث خصال لأن تكون لي خصلة منها  تقول هذا لرجل سمعت رسول 

أحبّ إلّي من الدنيا وما فيها: سمعت رسول اللهn يقول: من كنت مولاه فعلي مولاه...

راجع: المصنّف 17: 101 ح32741، والسنّة لابن أبي عاصم: 596 ح1387، والأحاديث 

وتاريخ  1: 45 ح121،  ماجة  ابن  3: 207 ح1008، ونحوه سنن  المقدسي  للضياء  المختارة 

دمشق لابن عساكر 42: 116 ح8481، والبداية والنهاية لابن كثير 7: 353، وطرق حديث 

من كنت مولاه للذهبي: 55 ـ 57 ح52، والسنن الكبرى للنسائي 5: 108 ح8399 مختصراً، 

وفوائد الخلعي: 118.

8 ـ أمّا رواية عبد الرحمن بن أبي ليلى فقد رواها أبو نعُيم الأصبهاني بسنده عنه عن 

سعد قال: قال رسول اللهn في علّي بن أبي طالب ثلاث خصال: لأعطيّن الراية غداً رجلاً 

يحبّ الله ورسوله، وحديث الطير، وحديث غدير خم.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 58

راجع: حلية الأولياء 4: 356 رقم 278، عنه المستدرك المختار لابن البطريق: 18.

9 ـ أمّا رواية ربيعة الجُرشي فقد رواها ابن أبي عاصم بسنده عن ربيعة قال: ذكُر علّي 

عند معاوية وعنده سعد بن أبي وقاّص، فقال له سعد: أيذُكر علّي عندك؟ إنّ له لمناقب أربع 

لأن يكون لي واحدة منهنّ أحبّ إلّي من كذا وكذا ـ ذكر حُمر النعم ـ: قوله: لأعطيّن الراية، 

وقوله: بمنزلة هارون من موسى، وقوله: من كنت مولاه، ونسي سفيان الرابعة.

راجع: السنة: 596 ح1386، والأحاديث المختارة للمقدسي 3: 151 ح948، والعمدة لابن 

البطريق: 97 ح128، والخصال للصدوق: 210 ح34، عنه البحار 40: 9 ح20.

10 ـ أمّا رواية أيمن القرشي فقد رواها النسائي بسنده عن عبد الواحد بن أيمن عن أبيه 

أنّ سعداً قال: قال رسول اللهn : من كنت مولاه فعلّي مولاه.

ح1359،   591 عاصم:  أبي  لابن  السنة  ونحوه  ح8468،   131  :5 الكبرى  السنن  راجع: 

والأحاديث المختارة لضياء المقدسي 3: 139 ح937.

عليه  قال: قدم معاوية مكة فدخل  إلى سعد  النسائي  بسنده عن  الذهبي  رواية  وفي 

سعد، فأجلسه معه على السرير، ثم قال لأهل الشام: هذا صديق لعلي؟ فقالوا: من علّي؟ 

فبكى سعد، فقال: ما يبكيك؟ قال:تذكر رجلاً من أصحاب النبيn من المهاجرين ولا أقدر 

أن أغيّ، وقد سمعت رسول اللهn ]حين أراد المسير[ إلى تبوك أو غيره وخلفه علّي... وكان 

علّي في غُزاة فأتى بريدة فقال: يا رسول الله إنّ علياً فعل كذا وكذا، فقال: يا بريدة أحق ما 

تقول أم من موجدة؟ قال: من موجدة، قال: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: طرق حديث من كنت مولاه: 60 ـ 61 ح56.

11 ـ أما رواية عبد الله بن عباس فقد رواها الشيخ الطوسي بسنده بنحو ما مرّ آنفاً، 

وفيه شكوى رجل عن علّيA لماّ كان معه في اليمن، فأجابه النبيn: ألا تعلم أنّ أولى 

بالمؤمنين من أنفسهم؟ قال: بلى، قال: فمن كنت مولاه فعلي مولاه.



59رواة حديث الغدير

الرسالة  ونحوه  ح507،   217  :33 البحار  عنه  ح1243،   598 الطوسي:  أمالي  راجع: 

الموضحة: 11.

12 ـ أمّا رواية أبي بكر بن خالد فقد رواها الضياء المقدسي بسنده إلى ابن أبي عاصم 

عن أبي بكر بن خالد قال: أتيت سعد بن مالك بالمدينة فقال: إنكّم تسبوّن عليا؟ً قال: قلت: 

قد فعلنا، قال: لعلكّ سببته؟ فقلت: معاذ الله، قال: فلا تسبّه فلو وضع المنشار على مفرق 

رأسي ما سببته أبداً بعدما سمعت رسول اللهn ما سمعت: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: الأحاديث المختارة 3: 273 ح1078، ونحوه بدون ذكر الحديث: المصنّف لابن 

أبي شيبة 17: 631 ح32785، والسنة لابن أبي عاصم: 590 ح1352، والسنن الكبرى للنسائي 

5: 133 ح8477، وتلخيص المتشابه للخطيب 1: 337 رقم 451، وتاريخ دمشق لابن عساكر 

42: 412، ومسند أبي يعلى الموصلي 2: 74 ح777.

13 ـ أمّا رواية سعيد بن المسيّب فقد رواها ابن عقدة بسنده عنه قال: قلت لسعد بن 

أبي وقاّص: إنّ أريد أن أسألك عن شيء وإنّ أتقّيك، قال: سل عمّ بدا لك فإنّا أنا عمّك، قال: 

قلت: مقام رسول اللهn يوم غدير خم؟ قال: نعم قام فينا بالظهيرة، فأخذ بيد علّي بن 

أبي طالب وقال: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه. فقال أبو 

بكر وعمر: أمسيت يا ابن أبي طالب مولى كلّ مؤمن ومؤمنة.

راجع: حديث الولاية: 76 ح54، عنه زين الفتى للعاصمي 2: 263 ح472، وكفاية الطالب 

البحار 104: 116، وطرق  الحلّ لبني زهرة، كما في  الكبيرة للعلامّة  للكنجي: 12، والإجازة 

حديث من كنت مولاه: 12 ح1، وقدح في رواته، وتخريج الأحاديث للزيلعي 2: 235 رقم 681.

14 ـ وأخيراً روى البلاذري بسنده عن هشام بن السائب الكلبي عن عوانة عن أبيه قال: 

قال سعد بن أبي وقاّص لمعاوية في كلام جرى: قاتلت علياً وقد علمت أنهّ أحقّ بالأمر منك. 

فقال معاوية: ولم ذاك؟ قال: لأنّ رسول اللهn يقول: »من كنت مولاه فعلّي مولاه، اللهم 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 60

وال من والاه، وعاد من عاداه« ولفضله في نفسه وسابقته. قال: فما كنت قطّ أصغر في 

عيني منك الآن، قال سعد: ولم؟ قال: لتركك نصرته وقعودك عنه، وقد علمت هذا من أمره.

راجع: أنساب الأشراف 5: 87.

50 ـ سعيد بن سعد بن عبادة الخزرجي الأنصاري:

ذكره السيد ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة ضمن من روى حديث الغدير.

51 ـ سلمان الفارسي أبو عبد الله:

يروي عنه:

1 ـ عبد الله بن عباس.

2 ـ أبو عقيل.

3 ـ المسعودي يرفعه إلى سلمان.

4 ـ زاذان.

1 ـ أمّا رواية ابن عباس فقد رواها محمد بن سليمان الكوفي بسنده عنه قال: قال رسول 

اللهn: ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ قالوا: بلى، قال: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: مناقب الإمام أمير المؤمنين 2: 413 ح895.

2 ـ أمّا رواية أبي عقيل فقد رواها ابن عقدة بسنده، وعنه الذهبي في طرق حديث 

 :2 الأحاديث  الزيلعي في تخريج  أيضاً  96 ح114، وقد ضعّفه، ورواها  من كنت مولاه: 

241 رقم 681.

3 ـ أمّا رواية المسعودي مرفوعة إلى سلمان فهي ما رواها الشيخ الصدوق بسنده قال: مرّ 

إبليس لعنه الله بنفر يتناولون أمير المؤمنينA فوقف أمامهم، فقال القوم: من الذي وقف 

أمامنا؟ فقال: أبو مُرةّ، فقالوا: يا أبا مرةّ أما تسمع كلامنا؟ فقال: سوءة لكم تسبّون مولاكم 



61رواة حديث الغدير

علّي بن أبي طالب؟! فقالوا: من أين علمت أنهّ مولانا؟ فقال: من قول نبيّكم: من كنت مولاه 

فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله...

راجع علل الشرائع: 143 ح9، والأمالي: 427 ح565، عنه البحار 39: 162 ح1.

4 ـ أمّا رواية زاذان فقد رواها المظفّر بن جعفر بسنده عن سلمان في حكاية الأعرابي 

الذي لم يتمكّن من حضور حجة الوداع لمرضه، ثمّ أدرك النبيn بعدها، فسأله أن يعلمّه 

مناسكه في العام القابل، فأشار النبيn إلى دنوّ وفاته وأمره بالرجوع إلى عليA، فقال 

الأعرابي: فإنّ حجيج قومي ممّن شهد ذلك معك، أخبرونا أنكّ قمت بعلّي بعد قفولك من 

الحج، ووقفته بالشجرات من خم، افترضت على المسلمين أكتعين محبّته وطاعته، وأوجبت 

عليهم جميعاً ولايته، وقد أكثروا علينا في ذلك، فنبّئنا يا نبيّ الله أذلك فريضة علينا من 

الأرض لما أدّته الرحم والصهر لعلّي منك، أم افترضه وأوجبه من السماء؟ قال: بل الله افترض 

ولايته على أهل السماوات وأهل الأرض جميعاً، قال: فإنّ راض ومسلمّ لله ورسوله...

راجع: الرسالة الموضحة: 34، ونحوهخ مختصراً تأويل الآيات الظاهرة 2: 869 ح7، عنه 

البحار 40: 54 ح89، وانظر أيضاً الدر النظيم لابن أبي حاتم الشامي: 321، وشرح الأخبار 

للقاضي النعمان 1: 221 ح207.

52 ـ سلمة بن عمرو بن سنان الأكوع ]سلمة بن الأكوع[ أبو مسلم الأسلمي:

روي حديثه ابن عقدة، ورواه عنه الزيلعي في تخريج الأحاديث 2: 239 رقم681.

53 ـ سمرة بن جُندب بن هلال، أبو سعيد الفزادي:

يروي عنه:

1 ـ الحسن البصري.

2 ـ ابنه مطرفّ بن سمرة بن جندب.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 62

1 ـ أمّا رواية الحسن البصري فقد رواها أبو الفضل ابن القيسراني المقدسي بسنده عن 

سمرة عن النبيn أنهّ قال: من كنت وليّه فعلّي وليّه.

راجع: أطراف الغرائب والأفراد 1: 402 ح2184.

2 ـ أمّا رواية ابنه فقد رواها ابن عساكر بسنده عن ابن عقدة عن مطرفّ عن أبيه 

قال: قال رسول اللهn يوم غدير خم: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، 

وعاد من عاداه.

راجع: تاريخ دمشق 42: 230 ح8732، وتخريج الأحاديث للزيلعي 2: 239 رقم 681.

54 ـ سهل بن حنيف بن واهب، أبو ثابت الأوسي الأنصاري:

عدّه ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

55ـ سهل بن سعد بن مالك، أبوالعباس الساعدي الخزرجي الأنصاري:

عدّه ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

56 ـ الصدي بن عجلان بن وهب، أبو أمامة الباهلي:

عدّه ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

لمي: 57 ـ ضُميرة السُّ

عدّه ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

58 ـ طلحة بن عبيد الله بن عثمان، أبو محمد القرشي التيمي:

روى العاصمي بسنده عنه أنّ النبيn قال: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: زين الفتى 2: 263 ح473، وفي تاريخ دمشق لا بن عساكر 42: 223 ح8721 

بلفظ: »علّي مولى من كنت مولاه«.



63رواة حديث الغدير

59 ـ عامر بن عُمير النُميري العامري الأنصاري:

2: 243 رقم  للزيلعي  الأحاديث  تخريج  الغدير، كما في  ابن عقدة حديث  عنه  روى 

681، والإصابة لابن حجر العسقلاني 3: 592 رقم 4414، وأسد الغابة لابن الأثير 3: 133 

رقم 2720.

مري: 60 ـ عامر بن ليلى بن ضَمرة الغِفاري الضَّ

 nروى حديثه ابن عقدة بسنده عنه وعن حذيفة بن أسيد قالا: لماّ صدر رسول الله

من حجة الوداع ـ ولم يحجّ غيرها ـ أقبل حتى إذا كان بالجحفة نهى عن سمرات بالبطحاء 

متقاربات لا ينزلوا تحتهنّ، حتى إذا نزل القوم وأخذوا منازلهم سواهنّ أرسل إليهنّ فقُمّ 

ما تحتهنّ وشذّبن عن رؤوس القوم، حتى إذا نودي للصلاة غدا إليهنّ فصلّ تحتهنّ، ثم 

انصرف إلى الناس وذلك يوم غدير خم، وخم من الجحفة وله بها مسجد معروف، فقال: 

أيهّا الناس إنهّ قد نبّأني اللطيف الخبير أنهّ لن يعمّر نبيّ إلاّ نصف عمر الذي يليه من قبله، 

وإنّ لأظنّ أن أدُعى فأجُيب، وإنّ مسؤول وأنتم مسؤولون هل بلغّت فما أنتم قائلون؟ 

قالوا: نقول: قد بلغّت وجهدت ونصحت فجزاك الله خيراً. قال: ألستم تشهدون أن لا إله 

إلاّ الله، وأنّ محمداً عبده ورسوله وأنّ جنّته حقّ، وأنّ ناره حقّ، والبعث بعد الموت حقّ( 

قالوا: بلى نشهد، فقال: اللهم أشهد، ثم قال: أيهّا الناس ألا تسمعون؟ ألا فإنّ الله مولاي وأنا 

أولى بكم من أنفسكم، ألا ومن كنت مولاه فهذا مولاه. وأخذ بيد علي فرفعها حتى عرفه 

القوم أجمعون، ثم قال: اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه...

في  الأثير  وابن   ،681 رقم   243  :2 الأحاديث  تخريج  في  الزيلعي  عقدة  ابن  عن  رواه 

اسُد الغابة 3:136 رقم 2729 و2730، والسخاوي في استجلاب ارتقاء الغُرف 1: 353 ح77، 

والسمهودي في جواهر العقدين 2: 83، كما أشار إليه ابن كثير في جامع المسانيد 7: 46 

ح4772، وابن حجر العسقلاني في الإصابة 3:597 رقم 4424 و4425.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 64

61 ـ عامر بن واثلة بن عبد الله، أبو الطفيل الكناني الليثي:

عدّه ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

62 ـ العباس بن عبد المطلب بن هاشم، أبو الفضل القرشي الهاشمي:

روى حديثه الزيلعي عن ابن عقدة بسنده قال: قال رسول اللهn: من كنت مولاه 

فعلّي مولاه.

راجع: تخريج الأحاديث 2: 238 رقم 681، وطرق حديث من كنت مولاه للذهبي: 63 

ح63 وقد ضعّفه.

63 ـ عبد الرحمن بن صخر، أبو هريرة الدوسي:

روى روايته الخطيب البغدادي بسنده عن شهر بن حوشب عن أبي هريرة قال: من 

صام يوم ثمان عشرة من ذي الحجة كُتب له صيام ستين شهراً، وهو يوم غدير خمّ لماّ أخذ 

النبيn بيد علّي بن أبي طالب فقال: ألست ولّي المؤمنين؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: 

من كنت مولاه فعلّي مولاه. فقال عمر بن الخطاب: بخ بخ لك يا ابن أبي طالب أصبحت 

.Oأكَمَلتُ لَكُمۡ دِينَكُمP :مولاي ومولى كلّ مسلم، فأنزل الله

راجع: تاريخ بغداد 9: 222 رقم 4345، وعن الخطيب في تاريخ دمشق 42: 232.

ونحوه أو قريب منه عند عماد الدين الطبري في بشارة المصطفى: 157 ح119، عنه 

البحار 95: 321 ح4، والحاكم الحسكاني في شواهد التنزيل عن طريق ابن شاهين 1: 200 

ح210، والخوارزمي في المناقب: 156 ح184 عن طريق الحاكم النيسابوري، ولذلك الجويني 

في فرائد السمطين 1: 77 ح44. كما رواه الشيخ الصدوق في الأمالي: 5 ح2، عنه البحار 37: 

108 ح1، والعاصمي في زين الفتى 2: 265 ح474، والشجري في الأمالي الخميسيّة 1: 42، 

وابن المغازلي في المناقب: 18 ح24، وابن البطريق في العمدة: 106 ح141 عن ابن المغازلي، 



65رواة حديث الغدير

كما روي عنه بأسانيد مختلفة بلفظ: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد 

من عاداه.

راجع: المصنّف لابن أبي شيبة 17: 111 ح32755، مسند أبي يعلى الموصلي 11: 307 

ح6423، تاريخ دمشق لابن عساكر 42: 232 ح8723، البداية والنهاية لابن كثير 5: 213، 

الخميسية  الأمالي  2: 394 ح870،  للكوفي  المناقب  للبزار 17: 102 ح9659،  الزخّار  البحر 

للشجري 1: 146، الغارات للثقفي 2: 656، المعجم الأوسط للطبراني 2: 68 ح1115، مجمع 

الزوائد للهيثمي 9: 105.

64 ـ عبد الرحمن بن عبد الرب الأنصاري:

أورده ابن كثير عن ابن عقدة ضمن الذين شهدوا لأمير المؤمنينA بسماع حديث 

الغدير، يوم ناشدهم في الرحبة.

راجع: جامع المسانيد والسنن 8: 351 ح6040.

65 ـ عبد الرحمن بن عوف بن عبد عوف، أبو محمد القرشي الزهري:

عدّه ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

66 ـ عبد الرحمن بن مُدلج:

أورده ابن كثير عن ابن عقدة فيمن كتم الشهادة حين المناشدة فأصابته آفة.

راجع: جامع المسانيد 8: 446 ح6183.

67 ـ عبد الرحمن بن يعمر بن عوف الديلي:

روى حديثه الزيلعي نقلاً عن ابن عقدة.

راجع: تخريج الأحاديث 2: 242 رقم 681.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 66

68 ـ عبد الله بن بُديل بن ورقاء الخزاعي:

كان فيمن شهد لأمير المؤمنينA بسماع الحديث يوم مناشدة الرحبة.

69 ـ عبد الله بن بُسر بن أبي بُسر، أبو صفوان المازني:

عدّه ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

70 ـ عبد الله بن ثابت بن الفاكه الخَطْمي الأنصاري:

عدّه ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

71 ـ عبد الله بن جعفر بن أبي طالب:

يروي عنه:

1 ـ ابنه إسماعيل بن عبد الله بن جعفر.

2 ـ سُليم بن قيس.

1 ـ أمّا رواية ابنه إسماعيل فقد رواها الزيلعي بسنده عن ابن عقدة عن إسماعيل بن 

عبد الله بن جعفر عن أبيه قال: خطب رسول اللهn يوم غدير خم فقال: من كنت مولاه...

راجع: تخريج الأحاديث 2: 239 رقم 681.

2 ـ أمّا رواية سليم فقد رواها في كتابه قال: حدّثني عبد الله بن جعفر بن أبي طالب 

قال: كنت عند معاوية... قلت:... يا معاوية إنّ سمعت رسول اللهn يقول وهو على المنبر 

وأنا بين يديه، وعمر بن أبي سلمة، وأسامة بن زيد، وسعد بن أبي وقاّص، وسلمان الفارسي، 

وأبو ذر، والمقداد، والزبير بن العوام وهو يقول: ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ فقلنا: 

بلى يا رسول الله، قال: أليس أزواجي أمّهاتكم؟ قلنا: بلى يا رسول الله، قال: من كنت مولاه 

فعلي مولاه ـ وضرب بيديه على منكب عليA ـ اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، 



67رواة حديث الغدير

أيهّا الناس أنا أولى بالمؤمنين من أنفسهم ليس لهم معي أمر، وعلي من بعدي أولى بالمؤمنين 

من أنفسهم ليس لهم معه أمر...

راجع: كتاب سليم: 834 ح42، عنه البحار 33: 265 ح534، وانظر :الدر النظيم:496، 

والاحتجاج2: 56 ح155، وذكر مقطعاً منه الكليني في الكافي1: 529 ح4، والنعماني في الغيبة: 

95 ح27، والطوسي في الغيبة: 137 ح101، وعلي بن الحسين بن بابويه في الإمامة والتبصرة: 

110 ح97، والشيخ الصدوق في عيون أخبار الرضاA  1: 38 ح8، وغيرها.

72 ـ عبد الله بن ربيعة:

عدّه الخوارزمي فيمن روى حديث الغدير.

راجع: مقتل الحسينA  1: 81 ح35.

73 ـ عبدالله بن عباس بن عبد المطلب أبو العباس القرشي الهاشمي:

يروي عنه:

.A1 ـ الإمام الباقر

2 ـ باذام أبو صالح الكلبي.

3 ـ سعيد بن جبير الأسدي.

4 ـ طارق بن شهاب البجلي.

5 ـ عباية بن ربعي الكوفي.

6 ـ عبد الله بن جعفر الهاشمي.

7 ـ عطاء بن أبي رَباح المكي.

8 ـ علي بن عبد الله بن عباس المدني.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 68

9 ـ عمرو بن ميمون الأودي.

10 ـ ميمون الكندي.

11 ـ يحيى بن مُنقذ الشامي.

12 ـ وغيرهم.

1 ـ أمّا رواية الإمام الباقرA فقد رواها ابن عقدة بسنده قال: عن جعفر بن محمد 

عن أبيه عن ابن عباس قال: نظر علّي في وجوه الناس فقال: إنّ لأخو رسول اللهn ووزيره، 

ولقد علمتم أنّ أوّلكم إسلاماً، ولقد رأيتم يوم غدير خم ووقفته معي ورفعه بيدي.

راجع: حديث الولاية: 107 ح94، عنه طرق حديث من كنت مولاه للذهبي: 23 ح12 

وضعّفه بأنّ الإمام الباقرA لم يلق ابن عباس، ولكن كلامه هذا غير صحيح لأنّ الإمام 

الباقرA أدرك ابن عباس اثني عشر عاماً.

 ،154  :1 الغمة  كشف  في  والإربلي  ح154   111 المناقب:  في  المغازلي  ابن  أيضاً  ورواه 

والخزاعي في الأربعين: 61 ح20.

2 ـ أمّا رواية عمرو بن ميمون فقد رواها أحمد بن حنبل بسنده عنه قال: إنّ لجالس 

إلى ابن عباس إذ أتاه تسعة رهط فقالوا: يا ابن عباس إمّا أن تقوم معنا وإمّا أن تخلونا يا 

هؤلاء قال: فقال ابن عباس: بل أقوم معكم. قال: وهو يومئذ صحيح قبل أن يعمى، قال: 

فابتدؤوا فتحدّثوا فلا ندري ما قالوا: قال: فجاء ينفض ثوبه ويقول: أف وتف، وقعوا في رجل 

له عشر:... وقال: من كنت مولاه فإنّ مولاه علي...

راجع: مسند أحمد 5: 178 ح3061 و3062، وفضائل الصحابة 2: 682 ح1168، عنه 

مجمع الزوائد للهيثمي9: 119، ورواه بطريق أحمد الحاكم النيسابوري في المستدرك 3: 132 

وصحّحه وتابعه الذهبي على تصحيحه، والخوارزمي في المناقب: 125 ح140. والجويني في 

فرائد السمطين 1: 327 ح255، وابن عساكر في تاريخ دمشق 42: 101، والكنجي في كفاية 



69رواة حديث الغدير

 :5 للنسائي  الكبرى  المختارة 13: 26 ح32، والسنن  الأحاديث  الطالب: 179، والمقدسي في 

الشريعة 3:  النعمان في شرح الأخبار 2: 299 ح618، والآجري في  112 ح8409، والقاضي 

193 ح1546، وفي 3: 220 ح1585 بلفظ: »من كنت وليّه فعلّي وليّه، اللهم وال من والاه، 

وعاد من عاداه«، وفرات الكوفي في تفسيره: 420 ح558، والطبراني في المعجم الكبير 12: 77 

ح12593، والبلاذري في أنساب الأشراف 2: 355.

3 ـ أمّا رواية طارق بن شهاب فقد رواها أبو علي الصفار بسنده بنحو ما مرّ.

الدلائل  وتوضيح  ح37،   87 الصفّار[:  ]أمالي  المؤمنين  أمير  فضائل  في  الأربعون  راجع: 

للإيجي الشافعي: 324 ح912.

4 ـ أمّا رواية عباية بن ربعي فقد رواها الشيخ الصدوق بسنده في حديث طويل إلى أن 

قال: ثم أخذn بيدي علي بن أبي طالب فرفعهما حتى نظر الناس إلى بياض إبطيهما ولم 

يرَُ قبل ذلك، ثم قال: أيهّا الناس إنّ الله تبارك وتعالى مولاي، وأنا مولى المؤمنين، فمن كنت 

مولاه فعلّي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله...

1: 157 ح17،  الظاهرة  الآيات  تأويل  الاسترآبادي في  عنه  الأمالي: 435 ح576،  راجع: 

والمجلسي في البحار 37: 109 ح3، ونحوه في شواهد التنزيل للحسكاني 1: 256 ح250.

سُليم في كتابه قال:  الله بن جعفر بن أبي طالب عنه فقد رواها  أمّا رواية عبد  ـ   5

حدّثني عبد الله بن جعفر بن أبي طالب قال: كنت عند معاوية ومعنا الحسن والحسين، 

وعنده عبد الله بن العباس والفضل بن العباس ]إلى أن قال:[ فأقبل ابن عباس على معاوية 

فقال:... ونبيّناn قد نصب لأمّته أفضل الناس وأولاهم وخيرهم بغدير خم وفي غير موطن، 

واحتجّ عليهم به وأمرهم بطاعته، وأخبرهم أنهّ منه بمنزلة هارون من موسى، وأنهّ ولي كلّ 

مؤمن بعده، وأنّ كل من كان هو وليّه فعلّي وليّه، ومن كان هو أولى به من نفسه فعلي 

أولى به من نفسه...



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 70

راجع: كتاب سليم: 842 ح42، عنه الاحتجاج للطبرسي 2: 60 ح155، والبحار 33: 269 

ح534، والدرّ النظيم: 498.

قال:  بسنده عنه  الحسكاني  الحاكم  فقد رواها  الكلبي  باذام  أبي صالح  رواية  أما  ـ   6

وقوله: Pبَلِّغۡ مَآ أنُزِلَ إِليَكOَ نزلت في علّي، أمر رسول الله أن يبلغّ فيه، فأخذ بيد علّي 

وقال: من كنت مولاه فعلّي مولاه...

راجع: شواهد التنزيل 1: 239 ح240، وتفسير الثعلبي 4: 92، والعمدة لابن البطريق: 

الدين  لعماد  المصطفى  وبشارة  ح6،   145  :1 للشجري  الخميسيّة  والأمالي  ح134،   100

 :37 البحار  عنه  331 ح152   :1 تفسيره  العياشي في  إليها  أشار  كما  372 ح13،  الطبري: 

139 ح31.

 :n7 ـ أمّا رواية سعيد بن جبير فقد رواها ابن عساكر بسنده عنه قال: قال رسول الله

علّي بن أبي طالب مولى من كنت مولاه.

ح5598،   346 للسيوطي:  الصغير  والجامع  ح8729،   229  :42 دمشق  تاريخ  راجع: 

وصحيح الجامع الصغير للألباني 2: 753 ح4089 وصحّحه، وطرق حديث من كنت مولاه 

للذهبي: 84 ح91 وقال:حديث منكر.

8 ـ أمّا رواية عطاء بن أبي رباح فهي ما رواها عماد الدين الطبري بسنده عنه قال: قال 

رسول اللهn: من كنت مولاه فعلّي مولاه، وعلّي ولّي من كنت وليّه.

راجع: بشارة المصطفى: 235 ح10، عنه المجلسي في البحار 37: 222 ح92.

وورد بلفظ: »الله ربي ولا إمارة لي معه، وأنا رسول ربي ولا إمارة معي، وعلّي ولّي من 

كنت وليّه ولا إمارة معه«.

راجع: معاني الأخبار للصدوق 66 ح4، عنه المجلسي في البحار 37: 224 ح99، ورواه 

أيضاً: الكراجكي في كنز الفوائد: 154، ابن شهرآشوب في المناقب 3: 51 عن الثعلبي.



71رواة حديث الغدير

 n9 ـ أمّا رواية ميمون الكندي فقد رواها ابن عقدة بسنده عنه قال: أخذ رسول الله

بيد علّي يوم غدير خم وقال: من كنت مولاه...

راجع: تخريج الأحاديث والآثار للزيلعي 2: 238 رقم 681.

10 ـ أمّا رواية علي بن عبد الله بن عباس فقد رواها الخطيب البغدادي بسنده عنه 

قال: إنّ رسول اللهn قال: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: تاريخ بغداد 12: 343 رقم 6785، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 188 ح8641.

11 ـ أمّا رواية يحيى بن منقذ فهي ما رواها الطبري الإمامي الكبير بسنده عنه قال: 

سمعت ابن عباس يقول: أمر الله تعالى نبيهn بإظهار ولاية عليA فقال: يا رب، الناس 

حديث عهد بالجاهليّة، ومتى أفعل قال الناس فعل بابن عمّه كذا وكذا. فلمّ قضى حجه رجع 

بِّكَۖ وَإنِ  حتى إذا كان بغدير خم أنزل الله جلّ وعزّ: Pيَٰأٓيَُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغۡ مَآ أنُزِلَ إلِيَكَ مِن رَّ

لَّمۡ تفَعَلۡ فَمَ بَلَّغتَ رسَِالَتَهُۚۥ وَٱللَّهُ يَعصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسOِۗ فنادى الصلاة جامعة، فاجتمعوا 

فخرج رسول الله ومعه علّي فقال: يا أيهّا الناس ألستم تزعمون أنّ مولى كلّ مؤمن ومؤمنة؟ 

قالوا: بلى، قال: من كنت مولاه فعلّي مولاه، اللهمّ وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من 

نصره، واخذل من خذله، وأعن من أعانه، وأبغض من أبغضه، وأحبّ من أحبّه...

راجع: المسترشد: 469 ح161، وسعد السعود لابن طاوس: 152 رقم 80. وكشف الغمة 

للإربلي 1: 567، عنه البحار 37: 177 ح64.

12 ـ وأخيراً ما رواه ابن طاوس من عدّة طرق بأسانيد متصلة عن عبدالله ابن عباس 

أنهّ قال: لماّ خرج النبيn في حجة الوداع فنزل الجحفة أتاه جبرئيلA فأمره أن يقوم 

بعلّيA، فقالn : أيهّا الناس ألستم تزعمون أنّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ قالوا: بلى 

يا رسول الله، قال: فمن كنت مولاه فهذا علّي مولاه، اللهم وال من والاه...

راجع الطرائف: 121 ح184، والإقبال 2: 244، عنه البحار 37: 130.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 72

74 ـ أبو بكر عبد الله بن أبي قحافة:

عدّه ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

75 ـ عبدالله بن أبي أوفى علقمة بن خالد، أبوإبراهيم الخزاعي الأسلمي:

يروي عنه:

1 ـ عطية بن سعد بن جُنادة الكوفي.

2 ـ عُمارة بن المضُّرب الكوفي.

3 ـ عمر بن قيس الماصِ الكوفي.

1 ـ أمّا رواية عطيّة بن سعد فقد رواها ابن المغازلي بسنده عن عطيّة قال: رأيت ابن أبي 

أوفى وهو في دهليز له بعد ما ذهب بصره، فسألته عن حديث فقال: إنكّم يا أهل الكوفة 

أيّ  قال:  عار،  منّي  ليس عليك  إنّ لست منهم،  الله  قال: قلت: أصلحك  فيكم،  ما  فيكم 

حديث؟ قال: قلت: حديث علّي يوم غدير خم. فقال: خرج علينا رسول اللهn في حجته 

يوم غدير خم وهو آخذ بعضد علّي فقال: يا أيهّا الناس ألستم تعلمون أنّ أولى بالمؤمنين 

من أنفسهم؟ قالوا: بلى، قال: فمن كنت مولاه فهذا مولاه.

ح154،   110 العمدة:  في  البطريق  ابن  عنه  ح34،   23 المغازلي:  لابن  المناقب  راجع: 

والسيد ابن طاوس في الطرائف: 145، والمجلسي في البحار 37: 185 ح70.

تخريج  في  الزيلعي  عنه  ونقله  بسنده،  عقدة  ابن  رواها  فقد  عمارة  رواية  أمّا  ـ   2

الأحاديث 2: 242 رقم 681.

أمّا رواية عمر بن قيس فقد رواها الحاكم الحسكاني بسنده عن عمر بن قيس  ـ   3

 nالله بن أبي أوفى قال: سمعت رسول الله الماصر قال: سمعت جدّي قال: حدّثنا عبد 

بِّكَۖ وَإنِ لَّم  أنُزِلَ إِليَكَ مِن رَّ يقول يوم غدير خم، وتلا هذه الآية Pيَٰأٓيَُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغ مَآ 



73رواة حديث الغدير

تفَعَل فَمَ بَلَّغتَ رسَِالَتَهOُ ثم رفع يديه حتى يرى بياض إبطيه، ثم قال: ألا من كنت مولاه 

فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه. ثم قال: اللهم اشهد.

راجع: شواهد التنزيل 1: 252 ح247.

76 ـ عبدالله بن عمر بن الخطاب، أبو عبدالرحمن العدوي القرشي:

يروي عنه:

1 ـ الحسن البصري.

2 ـ ابنه سالم بن عبد الله بن عمر.

3 ـ مولاه عبد الله بن دينار.

4 ـ عطيّة بن سعد بن جُنادة.

بيعي: 5 ـ نفُيع بن الحارث أبو داود السَّ

1 ـ أمّا رواية الحسن البصري فقد رواها أبو الفضل ابن القيسراني المقدسي بسنده عن 

الدارقطني عنه قال: إنّ رسول اللهn خطب فقال: من كنت مولاه...

راجع: أطراف الغرائب والأفراد 1: 514 ح2926.

2 ـ أمّا رواية سالم فقد رواها البخاري بسنده عن جميل بن عامر أنّ سالماً حدّثه سمع 

من سمع النبيn يقول يوم غديرخم: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: التاريخ الكبير 1: 375 رقم 1191، وقال: في إسناده نظر، ونحوه السنة لابن أبي 

عاصم: 590 ح1357، ورواه الطبري بزيادة: »اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه« انظر: 

طرق حديث من كنت مولاه للذهبي: 91 ح105 والبداية والنهاية 5: 213، والبحر الزخار 

للبزار 12: 286 ح6103، وتخريج الأحاديث للزيلعي 2: 239 رقم 681.

عبد  فيها  قال  الخوارج،  وبعض  عمر  ابن  بين  محاورة جرت  النعمان  القاضي  وروى 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 74

ما  فكُسح  هناك  بشجرات  فأمر  الغدير،  يوم   nرسول الله مع  شهدت  عمر:  بن  الله 

تحتهنّ وسمعته يقول: أيهّا الناس ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ فأجبناه كلنّا: بلى 

الله، فأخذ يده فوضعها على يد علي بن أبي طالبA ثم رفعها حتى رأينا  يا رسول 

بياض إبطيهما، ثم قال: من كنت مولاه فهذا علي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من 

عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله.

راجع: شرح الأخبار 1: 100 ح24.

3 ـ أما رواية عبد الله بن دينار فقد رواها ابن القيسراني بسنده عن الدارقطني.

راجع: أطراف الغرائب والأفراد 1: 534 ح3056.

رسول  قال  أنهّ  عمر  ابن  عن  الطبراني  عن  الزيلعي  رواها  فقد  عطيّة  رواية  أمّا  ـ   4 

اللهn: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه.

راجع: تخريج الأحاديث 2: 236 رقم 681، ومجمع البحرين للهيثمي 9: 106، والكامل 

لابن عَديّ 5: 33 رقم 1204، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 236.

البصري بسنده عن أبي داود  المفجّع  نفُيع فقد رواها محمد بن أحمد  أمّا رواية  ـ   5

السبيعي قال: حججت فمررت بالمدينة، فدخلت على عبد الله بن عمر بن الخطاب فقلت: 

أصلحك الله يا أبا عبد الرحمن إنّ أريد أن أعرض عليك حديثاً سمعته من البراء بن عازب 

وأنس بن مالك يحدّثان في غدير خم عن رسول اللهn قال: حججنا مع رسول اللهn حجة 

الوداع، فلمّ انصرف مرّ بنا بالجحفة، فلمّ انتهى إلى الغدير أمر بشجرات أو سمرات فقممنا 

أنّ بضعة لحم  الظهيرة، ولو   ]...[ الحرّ  بالصلاة جامعة، وكان يوماً شديد  نادى  تحتها، ثم 

طرُحت على الأرض لنضجت، ولقد همّ كلّ إنسان منّا مجلسه حتى أخذنا أرديتنا فوضعناها 

تحتنا، ثم قام رسول اللهn خطيباً فقال: أيهّا الناس ألستم تشهدون أن لا إله إلاّ الله، وأنّ 

محمد رسول الله؟ فقال القوم: نعم، فقال رسول اللهn: بحق شهدتم؟ ثم قال: أيهّا الناس 



75رواة حديث الغدير

من أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: اللهم أنت، قال: فإنّ الله تبارك وتعالى يقول: Pٱلنَّبِيُّ أوَلَٰ 

أوَلَٰ بِبَعضٖ فِ كِتَٰبِ ٱللَّهِ  تُهُم وَأوُْلوُاْ ٱلأرَحَامِ بَعضُهُمۡ  هَٰ أمَُّ جُهُۥٓ  بِٱلمؤُمِنِيَن مِن أنَفُسِهِمۖ وَأزَوَٰ

جِرِينOَ أأقررتم؟ قالوا: نعم، حتى كرّرها عليهم سبع مراّت، ثم قال: اللهم  مِنَ ٱلمؤُمِنِيَن وَٱلمهَُٰ

اشهد، ثم قال: قم يا علّي، فأخذ بيده فرفعها حتى نظرنا إلى بياض إبطيهما، ثم قال: أيهّا 

الناس من كنت مولاه فعلّي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، 

واخذل من خذله، أأقررتم؟ قالوا: نعم. حتى كرّرها عليهم سبع مراّت، ثم قال: اللهم اشهد.

فقلت: يا أبا عبدالرحمن هل شهد أبو بكر وعمر وسمعا من رسول اللهn هذا الكلام؟ 

قال: إي والله، إي والله، إي والله.

راجع: شرح قصيدة الأشباه: 21.

77 ـ عبد الله بن فضالة المزني:

ذكره ابن عقدة في كتاب الموالاة.

راجع: الإصابة لابن حجر العسقلاني 4: 207 رقم 4886.

78 ـ عبد الله بن مسعود بن غافل، أبو عبد الرحمن الهذلي:

يروي عنه:

1 ـ شقيق بن سلمة أبو وائل الكوفي.

2 ـ النّزاّل بن سبرة الكوفي.

1 ـ أمّا رواية شقيق فقد رواها ابن عَدي بسنده عنه قال: رأيت النبي أخذ بيد علي 

وهو يقول: الله ولييّ وأنا وليّك، ومعاد من عاداك، ومسالم من سالمك.

راجع: الكامل3: 215 رقم 712، و6: 369 رقم1851، ونحوه تاريخ دمشق لابن عساكر 

42: 238 ح8745، وميزان الاعتدال للذهبي 4: 150 رقم 8674، والمعجم الأوسط للطبراني 3: 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 76

100 ح2204، والمناقب لابن المغازلي: 277 ح323، وطرق حديث من كنت مولاه للذهبي: 

89 ح101 و102.

ورواه الآجري بلفظ: هذا ولييّ وأنا وليّه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، فقد 

واليت من والاه، وعاديت من عاداه.

راجع: الشريعة 3: 220 ح1584.

2 ـ أمّا ما رواه النزال بن سبرة فقد ذكره الذهبي بسنده بلفظ: أيهّا الناس إنّ أعهد 

إليكم عهداً فمن خالفة فعليه ما حُمّل: إنّ علياً ابن عمّي... وهو مولى من كنت مولاه.

راجع: طرق حديث من كنت مولاه: 89 ح103 وضعّفه.

79 ـ عبد الله بن يامبيل أو يامين:

روى ابن الاثير الجزري روايته بسنده قال: سمعت رسول اللهn يقول: من كنت مولاه 

فعلّي مولاه.

راجع: أسد الغابة 3: 412 ح3249، الإصابة لابن حجر العسقلاني 4: 266 رقم 5035، 

وطرق حديث من كنت مولاه للذهبي: 101 ح123.

80 ـ عبيد بن عازب بن الحارث الأنصاري:

عدّه السيد ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

81 ـ عثمان بن حنيف بن واهب، أبو عمرو الأوسي الأنصاري:

ذكره ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير، راجع الأنوار النعمانية للجزائري 1: 126.

82 ـ عثمان بن عفّان بن أبي العاص بن أميّة، أبو عمرو القرشي الأموي:

عدّه السيد ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.



77رواة حديث الغدير

83 ـ عَدي بن حاتم بن عبد الله، أبو طريف الطائي:

فقد ورد خبره في حديث طويل يذكر حضوره عند معاوية... إلى أن يقول لمعاوية: أما كان 

رسول اللهn أقامه علماً يوم حجّة الوداع، ونادى عليه يوم غدير خم: ألا من كنت مولاه 

فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، واخذل من خذله، وانصر من نصره...

انظر: أخبار الوافدين من الرجال: 19 ـ 24.

84 ـ عروة بن أبي الجعد الأزدي البارقي:

ذكره ابن شهرآشوب في المناقب 3: 25 فيمن روى حديث الغدير.

85 ـ عطيّة بن بُسر المازني:

ذكره السيد ابن طاوس في الطرائف: 139 عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

86 ـ عقبة بن عامر بن عبس، أبو حمّد الجهني:

ذكره السيد ابن طاوس في الطرائف: 139 عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

87 ـ عقبة بن عمرو بن ثعلبة، أبو مسعود البدري:

ذكره ابن شهرآشوب في المناقب 3: 25 فيمن روى حديث الغدير.

88 ـ عمار بن ياسر بن عامر، أبو اليقظان العَنْسي:

روى نصر بن مزاحم بسنده خبر ما جرى بين عمار وعمرو بن العاص قبل وقعة صفين، 

حيث قال عمّر له فيما قال: أيهّا الأبتر ألست تعلم أنّ رسول اللهn قال لعلي: من كنت 

مولاه فعلّي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره ، واخذل من خذله...

 ،124 الخطبة:   16  :8 النهج  الحديد في شرح  أبي  ابن  عنه   ،332 وقعة صفين:  راجع: 

والمجلسي في البحار 33: 27 ح380.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 78

وروى ابن عقدة أيضاً بسنده عن أبي نوح الحميري أنهّ قال: سمعت عمّر بن ياسر قال: 

سمعت رسول اللهn يوم غدير يقول: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، 

وعاد من عاداه.

راجع: تهذيب الكمال للمِزيّ 33: 283 رقم 7345، وتخريج الأحاديث للزيلعي 2: 240 

رقم 681.

89 ـ عمر بن الخطاب بن نفَُيل، أبو حفص القرشي العَدَوي:

يروي عنه:

1 ـ ابنه عبد الله.

2 ـ أبو هريرة.

1 ـ أمّا رواية عبد الله فقد رواها الذهبي بسنده عن عبد الله بن عمر قال: حدّثني 

أبي أنهّ سمع رسول اللهn يقول: أيهّا النّاس ألست أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: اللهم 

نعم، قال: يا علي قم، فأخذ بيده فقال: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، 

وعاد من عاداه.

راجع: طرق حديث من كنت مولاه: 15 ح3.

2 ـ أمّا رواية أبي هريرة فقد رواها ابن عقدة بسنده عنه أنّ النبيn قال لعلي: من 

كنت مولاه فعلي مولاه.

 234  :42 دمشق  وتاريخ   ،163 رقم   316  :1 الدبيثي  لابن  بغداد  تاريخ  ذيل  راجع: 

وطرق  ح151،   110 البطريق:  لابن  والعمدة  ح31،   22 المغازلي:  لابن  والمناقب  ح8740، 

حديث من كنت مولاه للذهبي: 14 ح2.

90 ـ عمر بن أبي سلمة عبد الله بن عبد الأسد، أبو حفص القرشي المخزومي:



79رواة حديث الغدير

تقدّمت روايته مع أخيه سلمة بن أبي سلمة.

91 ـ عمران بن حُصين بن عُبيد، أبو نجُيد الخزاعي:

روى الحر العاملي عن الشيخ الصدوق بسنده عنه أنّ النبيn أمر أبا بكر وعمر أن 

يسلمّا على علّي بن أبي طالب بإمرة المؤمنين، فقالا: من الله ورسوله؟ فقال: من الله ورسوله. 

فقاما فسلمّا، ثم أمر جماعة أخرى، ثم قال: إنكّم سألتموني من وليكّم بعدي وقد أخبرتكم، 

إلى أن قال: فأخذ بيد علي يوم غدير خم وقال: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: إثبات الهداة 2: 173 ح803.

كما روي عن عمران في شكاية قوم من عليA بلفظ: دعوا عليّاً دعو عليّاً دعوا عليّاً 

ـ ثلاثاً ـ فإنّ عليّاً منّي وأنا منه، وهو ولّي كلّ مؤمن بعدي.

راجع: الأمالي في آثار الصحابة لعبد الرزاق الصنعاني: 79 ح109، ومسند أحمد 33: 154 

ح19928، والسنن الكبرى للنسائي 5: 45 ح8146، والمستدرك للحاكم النيسابوري 3: 110 

وصحّحه ووافقه الذهبي.

92 ـ عمرو بن حُريت بن عمرو، أبو سعيد القرشي المخزومي:

ذكره ابن شهرآشوب في المناقب 3: 25 فيمن روى حديث الغدير.

93 ـ عمرو بن الحمق بن الكاهن الخزاعي:

ذكره السيد ابن طاوس في الطرائف: 139 عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

همي: 94 ـ عمرو بن العاص بن وائل، أبو عبد الله القرشي السَّ

روى الخوارزمي بسنده كتاب عمرو بن العاص جواباً عن كتاب معاوية لماّ دعاه إلى 

قتال عليA حيث ورد فيه: ويحك يا معاوية أما علمت أنّ أبا الحسن بذل نفسه بين 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 80

يدي رسول اللهn... وقد قال فيه يوم غدير خم: ألا من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم 

وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله...

راجع: المناقب للخوارزمي: 199، عنه كشف الغمة للإربلي 1: 455، والبحار 33: 52 

ح395، ونحوه تذكرة الخواص لسبط ابن الجوزي 1: 404.

وفي نصّ آخر رواه ابن قتيبة أنّ رجلاً من همدان يقال له: برُدْ قدم على معاوية، فسمع 

عمراً يقع في علّي، فقال له: يا عمرو إنّ أشياخنا سمعوا رسول اللهn يقول: »من كنت 

أنهّ ليس أحد من  مولاه فعلّي مولاه« فحقّ ذلك أم باطل؟ فقال عمرو: حقّ وأنا أزيدك 

صحابة رسول اللهn له مناقب مثل مناقب علّي ففزع الفتى، فقال عمرو: يا ابن أخي 

إنهّ أفسدها بأمره في عثمان.

راجع: الإمامة والسياسة 1: 129.

95 ـ عمرو بن مُحْصِن، أبو عمرة الأنصاري:

ذكره السيد ابن طاوس في الطرائف: 139 عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

96 ـ قيس بن سعد بن عبادة، أبو عبد الله الخزرجي الأنصاري:

روى سُليم بن قيس محاورة جرت بين قيس وبين معاوية لما جاء للحج، قال قيس فيما 

قال من مدحه لأمير المؤمنينA: والذي نصبه رسول اللهn بغدير خم فقال: من كنت 

أولى به من نفسه فعلّي أولى به من نفسه...

راجع: كتاب سُليم: 777 ـ 781، عنه البحار 33: 173 ـ 176 ح456.

97 ـ قيس بن عائذ أبو كاهل الأحمسي البجلي:

ذكره ابن شهرآشوب في المناقب 3: 25 فيمن روى حديث الغدير.

98 ـ قيس بن عاصم بن سنان، أبو علي التميمي السعدي المنقري:



81رواة حديث الغدير

ذكره ابن شهرآشوب في المناقب 3: 25 فيمن روى حديث الغدير.

99 ـ كعب بن عُجرة بن أميّة، أبو محمد السالمي الأنصاري:

روى الشيخ الطوسي بسنده عن عمرو بن ميمون أنهّ رأى جماعة من الصحابة فيهم 

 nوهو صاحب يوم غدير خم، إذ نوّه رسول الله ...:Aكعب بن عُجرة قالوا في علي

باسمه، وألزم امُّته ولايته، وعرفّهم بخطره، وبيّ لهم مكانه فقال: أيهّا الناس من أولى بكم 

من أنفسكم؟ قالوا: الله ورسوله، قال: فمن كنت مولاه فهذا علّي مولاه...

راجع: الأمالي: 558 ح1172، عنه البحار 40: 69 ح104.

100 ـ مالك بن الحويرث أبو سليمان الليثي:

روى الآجري بسنده عنه أنهّ قال: قال رسول اللهn: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: الشريعة 3: 215 ح1574، وتخريج الأحاديث للزيلعي 2: 242 رقم 681، والمعجم 

الكبير للطبراني 19: 291 ح646، ومجمع الزوائد للهيثمي 9: 106 وقال: رجاله وثقوا، وابن 

عَديّ في الكامل 6: 381 رقم 1865، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 235 ح8741.

101 ـ مالك بن التيّهان بن مالك، أبو الهيثم الأنصاري:

تقدّم عنه أنّ معاوية لما سمع قول النبيn يوم الغدير اتكأ على المغيرة بن شعبة، أو 

قام يتمطىّ وخرج مغضباً وهو يقول: لا نصدّق محمداً على مقالته...

102 ـ المغيرة بن شعبة بن أبي عامر أبو عيسى الثقفي:

كسابقه.

103 ـ المقداد بن عمرو بن ثعلبة، أبو مَعْبد الكندي البهراني:

عدّه ابن شهرآشوب في المناقب 3: 25 فيمن روى حديث الغدير.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 82

104 ـ ناجية بن عمرو الخزاعي:

كسابقه.

105 ـ نضلة بن عُبيدة أبو برزة الأسلمي:

كسابقه.

106 ـ النعمان بن عجلان بن النعمان الزرفي الأنصاري:

كسابقه.

107 ـ هاشم بن عتبة بن أبي وقّاص، أبو عمرو القرشي الزهري المرقال:

ذكره السيد ابن طاوس في الطرائف: 139 عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

:n108 ـ هلال بن الحارث، أبو الحمراء خادم النبي

روى القاضي النعمان بسنده عن عمر المرادي وقد كان خارجياً، فالتقى بأبي الحمراء 

وذكر له أنّ النبيn أمره أن يجمع ناساً من العرب والعجم والقبط والأحباش، ثم قال 

لهم: أتشهدون أنّ مولى المؤمنين وأولى بهم من أنفسهم؟ قالوا: نعم، قال: من كنت مولاه 

فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله...

راجع: شرح الأخبار 1: 198 ح163.

109 ـ وحشي بن حرب، أبو دَسَمَة الحبشي:

ذكره السيد ابن طاوس في الطرائف: 139 عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

110 ـ وهب بن عبد الله بن مسلم، أبو جُحيفة السواني الغامري:

كسابقه.



83رواة حديث الغدير

111 ـ يسار، أبو ليلى الأنصاري:

كسابقه.

112 ـ يعلى بن مُرةّ بن وهب، أبو المرازم الثقفي:

فعلي  مولاه  كنت  من  يقول:   nالنبي سمعت  قال:  بسنده  عقدة  ابن  عنه  روى 

مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه. فلمّ قدم علّي الكوفة نشد الناس من سمع 

...nذلك من رسول الله

راجع: حديث المناشدة.

113 ـ أبو جُنيدة بن جُندع بن عمرو المازني:

روى ابن الأثير بسنده عن أبي عُنفوانة المازني قال: سمعت أبا جُنيدة بن جُندع بن عمرو 

بن مازن قال: سمعت النبيn  يقول: من كذب علّي متعمّداً فليتبوأ مقعده من النار.

وسمعته وإلاّ صمّتا يقول وقد انصرف من حجّة الوداع، فلمّ نزل غدير خم قام في الناس 

خطيباً وأخذ بيد علّي وقال: من كنت وليّه فهذا وليّه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه...

راجع: أسد الغابة 1: 572 رقم 812، وجامع المسانيد لابن كثير 3: 162 ح1709.

114 ـ أبو زينب بن عوف الأنصاري:

روى له ابن كثير مرفوعاً: من كنت مولاه فهذا مولاه.

راجع: جامع المسانيد 14: 90 ح11689.

115 ـ أبو سعيد الخُدري سعد بن مالك بن سنان الأنصاري:

يروي عنه:

1 ـ سهم بن حُصين الأسدي.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 84

2 ـ عطيّة بن سعد العَوْفي.

3 ـ عُمارة بن جُوين أبو هارون العبدي.

الكوفي بسنده عنه قال: قال رسول  أمّا رواية عطيّة فقد رواها محمد بن سليمان  ـ   1 

اللهn: أيهّا الناس هل منكم إلاّ وله خاصّة أو خالصة من أهله، ألا من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: مناقب الإمام أمير المؤمنين 2: 408 ح889.

وورد في المناقب لابن المغازلي بسنده عنه بلفظ: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال 

من والاه، وعاد من عاداه.

راجع: المناقب: 20 ح26.

2 ـ أمّا رواية عُمارة بن جوين فقد رواها محمد بن سليمان الكوفي بسنده عنه قال: 

قال رسول اللهn من كنت مولاه فعلّي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر 

من نصره، واخذل من خذله.

راجع: مناقب الإمام أمير المؤمنين 2: 365 ح841.

3 ـ أمّا رواية سهم بن حُصين فقد رواها البخاري بسنده عنه قال: قدمت مكة أنا وعبد 

الله بن علقمة ـ قال ابن شريك: وكان ابن علقمة سبّاباً لعلي ـ فقلت: هل لك في هذا؟ 

يعني أبا سعيد الخدري؟ ]قال: نعم فأتيناه[ فقلت: هل سمعت لعلّي منقبة؟ قال: نعم. 

فإذا حدّثتك فسل المهاجرين والأنصار وقريشاً: قام النبيn يوم غدير خم فأبلغ فقال: 

ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ ادن يا علّي، فدنا فرفع يده ورفع النبيn  يده، حتى 

نظرت إلى بياض إبطيه فقال: من كنت مولاه فعلي مولاه...

راجع: التاريخ الكبير 4: 193 رقم 2458، الأمالي للطوسي: 247 ح433، عنه البحار 37: 

123 ح19، وفي تاريخ دمشق 42: 228.

116 ـ أبو فضالة الأنصاري:



85رواة حديث الغدير

ذكره ابن طاوس في الطرائف: 139 نقلاً عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

117 ـ أبو قتادة الحارث بن ربعي الأنصاري:

ذكره ابن شهرآشوب في المناقب 35: 25 فيمن روى حديث الغدير.

118 ـ أبو قدامة الأنصاري:

كسابقه.

119 ـ أبو ليلى الأنصاري الملقّب بالأيسر:

روى محمد بن عمر الجعابي بسنده عن عبد الرحمن بن أبي ليلى قال: قال أبي: دفع 

له، وأوقفه يوم غدير خم  الراية يوم خيبر إلى علّي بن أبي طالبA ففتح   nالنبي

فأعلم الناس أنهّ مولى كلّ مؤمن ومؤمنة.

راجع: الأمالي للطوسي: 351 ح726، عنه البحار 28: 45 ح8، وكشف الغمّة 2: 52.

120 ـ أسماء بنت عميس الخثعميّة:

ذكرها السيد ابن طاوس في الطرائف: 139 عن ابن عقدة فيمن روى حديث الغدير.

121 ـ عائشة بنت أبي بكر:

كسابقه.

122 ـ فاختة بنت أبي طالب أمّ هاني:

كسابقه.

123 ـ فاطمة بنت حمزة بن عبد المطلب:

كسابقه.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 86

124 ـ أمّ سلمة هند القرشية المخزومية:

 nروى الزيلعي بسنده عن ابن عقدة عنها سلام الله عليها أنهّا قالت: أخذ رسول الله

بيد علّي يوم غدير خم فرفعها حتى رأينا بياض إبطه، فقال: من كنت مولاه فعلّي مولاه، ثم 

قال: أيهّا الناس إنّ مخلفّ فيكم الثقلين...

راجع: تخريج الأحاديث 2: 244 رقم 681، واستجلاء ارتقاء الغرف للسخاوي 1: 363 

ح92، وجواهر العقدين للسمهودي 2: 88، ووسيلة المآل للحضرمي: 329.



سند حديث الغدير 

 ،Aيعدّ حديث الغدير من أهم ما استدلتّ به الشيعة لإثبات إمامة أمير المؤمنين

وللعلماء طرق عدّة لإثبات صحته سنداً نوجزها فيما يأتي:

1 ـ العلم الضروري:

ذكر علماؤنا أنّ المطالبة بتصحيح خبر الغدير تعنّت، وذلك لظهوره وانتشاره بحيث 

 nالرسول غزوات  بتصحيح  كالمطالب  إلاّ  بتصحيحه  المطالب  وما  كالضروري،  أصبح 

الأسانيد  الى  وصحته  ثبوته  في  يحتاج  لا  وهذا  وأخباره،  وأحواله  والمشهورة،  الظاهرة 

المتصلة، إذ هو من قبيل الامُور الظاهرة التي نقلها الناس قرناً بعد قرن بغير إسناد معيّ 

.
[[[

وطريق مخصوص

قال الكراجكي )ت449(: »ألا ترى الى وقعة بدر وحنين، وحرب الجمل وصفين، كيف 

لا يفتقر في العلم بصحّة شيء من ذلك الى سماع إسناد، ولا اعتبار أسماء الرجال، لظهوره 

المغني، وانتشاره الكافي، ونقل الناس له قرناً بعد قرن بغير إسناد، حتى عمّت المعرفة به 

واشترك الكلّ في ذكره، وقد جرى خبر يوم الغدير هذا المجرى، واختلط في الذكر والنقل بما 

.
[[[

وصفنا، فلا حجّة في صحّته أوضح من هذا«

ثمّ إنّ الفخر الرازي )ت606( قدح في هذا الدليل وقال: »أما دعواهم العلم الضروري 

مع  وغزواته  محمد9  بوجود  كالعلم  بصحّته  العلم  ليس  أنهّ  نعلم  لأناّ  فمكابرة،  بصحّته 

]]]ـ انظر: الشافي للمرتضى 2: 261 ـ 262، والذخيرة: 443، وتقريب المعارف لأبي الصلاح: 205.

]]]ـ كنز الفوائد للكراجكي 2: 85.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 88

.
[[[

الكفّار وفتحه لمكة وغير ذلك من المتواترات«

الرازي قائلاً: »قوله: هذه مكابرة إذ ليس  البحراني )ت699( شبهة  وقد ردّ ابن ميثم 

العلم له كوجود مكة وغيرها من المتواترات، قلنا: عندنا أنهّ كذلك، فأمّا عندكم فإن زعمتم 

أنهّ لم يحصل لكم العلم به أصلاً فلم يضرنّا ذلك، وغير ممتنع أن يحصل لكم العلم للعلةّ 

التي ذكرناها، وهو اعتقادكم لما ينافي موجب الخبر، وإن زعمتم أنّ العلم به حاصل لكن 

بينه وبين المتواترات تفاوت، فقد سلمّتم أنهّ متواتر، وأمّا التفاوت فغير ضارّ لأنّ العلوم 

.
[[[

الضروريةّ مختلفة بالأشدّية والأضعفيّة«

وأجاب البياضي )ت877( بنحو آخر حيث قال: »اعترض المخالف بمنع صحّة الحديث، 

ودعوى العلم الضروري به ممنوعة لمخالفتنا، قلنا: قد شرط المرتضى في قبول الضروري عدم 

سبق شبهة تمنع من اعتقاده، وهو حقّ، فإنّ اعتقاد أحد الضدّين يمنع من اعتقاد الآخر، 

الوقائع  بينه وبين  الفرق  قالوا: نجد  الشبهة فمنعته من ذلك،  قلبه  والمخالف تمكّنت في 

.
[[[

العظام، قلنا: يجوز التفاوت في الضرورياّت«

السيد دلدار علي )ت 1235( عن شبهة الرازي قائلاً: »لاشكّ أنّ كلّ  وقد اجاب أيضاً 

من تأمّل وأنصف في كثرة طرق الحديث واشتهاره بين الخاصّة والعامّة مع وفور الدواعي 

الحديث،  العلم الضروري بصحّة هذا  له  النقل، يحصل  الصوارف عن  الكتمان، وكثرة  الى 

كيف وقد يحصل للمسلمين القطع واليقين في كثير من الأمور الدينية التي هي أدون مرتبة 

من  الأشهاد  رؤوس  على  بها  والتحدّي  التحدّي  كآيات  الحديث،  هذا  من  التواتر  باب  في 

الكفّار وأعداء الدين، مع وجود الدواعي الى المعارضة وعدم وجود الموانع، وهكذا صدور 

المعجزات ونحو ذلك، مع أنّ الكفّار كافةّ ينكرون ذلك كلهّ، ويدّعون أنّ أهل الإسلام كلهّم 

]]]ـ نهاية العقول للفخر الرازي: 382 خ.

]]]ـ النجاة في القيامة لابن ميثم: 125.

]]]ـ الصراط المستقيم للبياضي 1: 306.



89سند حديث الغدير

تواطؤوا على الكذب واختراع هذه الأخبار، لأنّ كلهّم من أرباب الأغراض والدواعي الى وضع 

تلك الأخبار، كما إنّ أهل الإسلام يدعون كذلك في باب الأخبار المخصوصة بأهل المذاهب 

الفاسدة من اليهود والصابئين وعبدة النيران والأوثان وسائر المشركين، فكيف يسوغ لمسلم 

منصف أن ينكر التفاوت بين العلمين، فعلى تقدير التسليم يكون حاله كحال التفاوت بين 

البديهيّين، فإنهّ قد يكون أحدهما أجلى من الآخر، كيف ولو لم يكن الأمر كذلك يلزم إهمال 

.
[[[

كثير من المتواترات«

نعم ربّا يقال: إنّ العلم به لو كان كذلك لاشترك في الوقوف على تفاصيله ومعرفته 

جميع الناس: العام والخاص، والحال أنهّ ليس كذلك، قلنا: »إنّ العلم به إنّا يحصل للمخالط 

المتأمل للآثار دون البعيد عنهما، كأمثاله من المعلومات التي يعلم بها من خالط العلماء 

وتأمّل النقل، ولا يحصل للمعرض، كتفصيل ما جرى في بدر وأحُد، والجمل وصفين، وتبوك 

وحجة الوداع، وكون الركوع والسجود والطواف والوقوف بعرفة من أركان الصلاة والحج، 

وتعلقّ فرض الزكاة بأنواع التسعة، وإيجاب تعمّد الأكل والشرب والجماع في الصوم بالقضاء 

والكفارة، الى باقي أحكام هذه العبادات المعلوم ضرورة من دينهn وجوبها، مع وجود 

بينهم من  البدو والسواد جاهلين بجميعها أو معظمها لتشاغلهم بما  العامّة وقطاّن  أكثر 

المعايش والأغراض الدنيويةّ...وإن كان جهل هؤلاء الحاصل فيهم لتشاغلهم عن مخالطة 

العلماء وإعراضهم عن سماع النقل والفتيا غير قادح في عموم العلم بما اتفق العلماء عليه، 

وعلم من دينهn  من الشرعيات، لم يقدح جهل العوام وطغام الناس بخبري تبوك والغدير 

.
[[[

في ثبوتهما وعموم العلم بهما«

وهناك شبهة أخُرى ذكرها أبو الصلاح الحلبي )ت447( وردّها، قال: »وليس لأحد أن 

يقول: فإذا كان العلم بخبري تبوك والغدير عامّاً، فلم فزع أكثر سلفكم الى إيراد الأسانيد 

]]]ـ عماد الإسلام للسيد دلدار علي 4: 217 خ، عبقات الأنوار لمير حامد حسين 2: 7 ـ 8.

]]]ـ تقريب المعارف لإبي الصلاح الحلبي: 206 ـ 207.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 90

بهما وإثبات طريق النقل لهما؟ وأيّ حاجة فيما عمّ العلم به كبدر وحنين الى ترتيب نقل؟

الله عنهم لم يعوّلوا في إثبات هذين الخبرين إلاّ  لأنّ العلماء من سلفنا وخلفنا رضي 

على ما ذكرناه، وإنّا نبهّوا في الاستدلال على الطريق وصِفة التواتر تأكيداً للحجّة وتنبيهاً 

للمعرض على الطريق التي يعمّ العلم بتأمّلها، وجروا في ذلك مجرى من يسأل بيان العلم 

بصفة حجّة النبيn هل في قِران أو إفراد أو تمتعّ؟ وأعيان المخلفّين عن غزاة تبوك؟ وهل 

كانت ذات حرب أم لا؟ وبقتل حمزة بن عبد المطلب )رضي الله عنه( يوم أحُد دون غيره؟ 

وطرق  السيرة  أصحاب  كتب  الى  الإشارة  الى  فزعه  في  ببدر؟  والوليد  وشيبة  عتبة  وبقتل 

الناقلين، لذلك لا يجد مندوحة عنه، إذ هو الطريق الذي منه لحق التفصيل بالجمل في 

عموم العلم، ولذلك يجد كلّ من لم يخالط العلماء ويسمع الأخبار ويتأمّل الآثار من العوام 

وأهل السواد والأعراب وأشباههم لا يعلم شيئاً من ذلك، ولا يكون التنبيه لهم على طريق 

العلم بما نقله الرواة وأصحاب السير من تفاصيل ما جرى قادحاً في عموم العلم بها لكل 

متأمّل للآثار.

الناقلين، والمشير الى صفات  الله عنهم على طرق  كذلك حال المنبّه من شيوخنا رضي 

المتواترين بخبري تبوك والغدير للمعرض عن سماع ذلك ليس بقادح فيما بينّاه من عموم 

العلم بهما للمتأمّلين، على أنّ بإيراد ما نقله أصحاب الحديث من الخاصّة والعامّة حصل 

بها لكل سامع، وكيف يكون  العلم  للمغازي حصل  الرواة  بنقل  العلم بهما، كما  للسامع 

.
[[[

التنبيه على طريق عموم العلم بالمنقول قادحاً فيه لولا الغفلة«

2 ـ الإجماع:

مّما يدلّ على صحّة الحديث إجماع علماء المسلمين على صدوره، قال السيد المرتضى 

)ت 436(: »وما نعلم أنّ فرقة من فرق الأمُّة ردّت هذا الخبر واعتقدت بطلانه وامتنعت 

]]]ـ تقريب المعارف للحلبي: 208 ـ 209.



91سند حديث الغدير

عندنا وعند مخالفينا، وإن اختلفنا في  إلاّ حقّاً  من قبوله، وما تجمع الأمُّة عليه لا يكون 

.
[[[

العلةّ والاستدلال«

وقال أبو الصلاح الحلبي )ت447(: »ولذلك لا نجد أحداً من علماء القبلة قديماً وحديثاً 

ينكرهما، ولا يقف في صحّتهما، كما لا يشكّ في شيء من الأحكام المجمع عليها، وإن خالف 

.
[[[

في المراد بهما«

وقال ابن ميثم )ت699(: »إنّ الأمُّة أجمعت على نقله، وإجماعهم على مذهب الخصم 

إمامتهم،  به  ليثبتوا  ينقلونه  بأسرهم  الشيعة  فلأنّ  صحّته  على  أجمعت  أنهّا  أمّا  حجة، 

.
[[[

والخصم ينقله ليثبت فضيلته، فوجب أن يكون مجمعاً على صحّته«

وقد انبرى هنا بعض متكلمّي أهل السنة للقدح في دعوى الإجماع، واستدّلوا على ذلك 

بأربع أدلةّ:

1 ـ قال الفخر الرازي )ت606( عند ردّه على الشيعة في دعوى الإجماع: »تدّعي أنّ كلّ 

الأمُّة قبلوه قبول القطع أو قبول الظنّ؟ الأوّل ممنوع وهو نفس المطلوب، والثاني مسلمّ 

.
[[[

وهو لا ينفعكم في مطلوبكم«

قلنا: لا طائل تحت هذه الشبهة سوى تنميق الألفاظ وتزويقها، لأنّ الذي قبله قطع 

بصحّته وصدوره، ولا فرق بين قبول القطع وقبول الظنّ، ذلك أنّ الذي قبله إن كان مراده 

إما قاطع وإما غير قاطع، فإن كان قاطعاً  النبيn، فهو هنا  السند وصدوره عن  صحّة 

فهو المطلوب، وإن كان غير قاطع فمعناه عدم حكمه بصحّته، وهذا لا يقدح في الإجماع ـ 

كما سنذكره لاحقاً ـ وأمّا إذا كان مراده القطع بالمدلول فالشيعة قطعت بكونه نصّاً، وأهل 

]]]ـ الشافي للمرتضى 2: 262، وانظر: كنز الفوائد للكراجكي 2: 86، تمهيد الأصول للطوسي: 394.

]]]ـ تقريب المعارف للحلبي: 207.

]]]ـ النجاة في القيامة لابن ميثم: 110.

]]]ـ الأربعين للرازي: 298.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 92

القطع وقبول الظن،  للتفرقة بين قبول  الفضل، ولا معنى  السنة قطعوا بكونه دليلاً على 

إلاّ أن يريد أنّ دخول التأويل في فهم مدلوله يخرجه من القطع الى الظن، فهذا أيضاً لا 

ينفعه، إذ إنّ الآيات المتشابهة مع القطع بصدورها باتت معركة الآراء، وهذا لم يخرجها عن 

القطيعة وصحّة الصدور، غاية ما هنالك لابد من قبول أقرب التأويلات بالقياس الى اللّغة 

والعرف والقرائن الداخليّة والخارجيّة، فلا معنى حينئذ لقول الرازي: »الثاني مسلمّ وهو لا 

ينفعكم في مطلوبكم« بل ينفعنا من حيث ثبوت الحديث سنداً، والقطع بصدوره يقيناً.

2 ـ تمسّك الفخر الرازي بشبهة أخُرى إذ زعم أنّ انشغال الأمُّة بتأويل الحديث والمناقشة 

فيه لا يكون دليلاً على صحته، قال: »وليس كلّ ما لا يكون صحّته يقينيّة للامُّة فإنهّم لا 

يقبلونها، بل أكثر الأخبار التي قبلوها وعملوا بها واجتهدوا في معرفة معانيها غير مقطوعة 

الصحّة، فثبت بهذا أنهّ لا يلزم من عدم ردّ الأمُّة لهذا الحديث وانشغالهم بحمله تارة على 

.
[[[

الإمامة وتارة على الفضيلة، قطعهم بصحّته«

إذا  الأمُّة  أكثر  أنّ  وذلك  نسلمّ،  »لا  قائلاً:  )ت699(  البحراني  ميثم  ابن  عليه  ردّ  وقد 

اعتقدوا بأسرهم، مخالفهم ومؤالفهم، صحّته خصوصاً، وفي المخالفين لما يتضمّنه هذا الخبر 

ذلك  بعد  ثم  له  تسليم  فيه  يكون  أن  فيستحيل  مقتضاه،  إنكار  في  المعاندة  شديد  من 

.
[[[

يتعسّف في صرفه عن ظاهره الى تأويلات نادرة لا تسمن ولا تغني من جوع«

وقد أشار السيد المرتضى )ت436(فيما قبل الى نحو هذا الشبهة وردّها بقوله: »ليس 

يجوز أن يتأوّل أحد من المتكلمّين خبراً يعتقد بطلانه أو يشك في صحّته، إلاّ بعد أن يبيّ 

نجد مخالفي  يقتضي صحّته، ولم  ما  فقد  أو على  الخبر  ذلك من حاله ويدلّ على بطلان 

الشيعة في ماض ولا مستقبل يستعملون في تأويل خبر الغدير الاّ ما يستعمله المتقبلّ، لأناّ 

لا نعلم أحداً منهم يعتدّ بمثله قدّم الكلام في إبطاله والدفع له أمام تأويله، ولو كانوا أو 

]]]ـ نهاية العقول للفخر الرازي: 383 خ.

]]]ـ النجاة في القيامة لابن ميثم: 127.



93سند حديث الغدير

بعضهم يعتقدون بطلانه أو يشكّون في صحّته لوجب مع ما نعلمه من توفرّ دواعيهم الى 

ردّ احتجاج الشيعة، وحرصهم على دفع ما يجعلونه الذريعة الى تثبيته أن يظهر عنهم دفعه 

سالفاً وآنفاً، ويشيع الكلام منهم في دفع الخبر كما شاع كلامهم في تأويله، لأنّ دفعه أسهل 

.
[[[

من تأويله، أو أقوى في إبطال التعلقّ به، وأنفى للشبهة«

الحديث  هذا  ينقلوا  لم  الحديث  أصحاب  من  كثيراً  »إنّ  أيضاً  الرازي  الفخر  قال  ـ   3

.
[[[

كالبخاري ومسلم والواقدي وابن اسحاق«

فنقول في الجواب:

أوّلاً: إنّ عدم إخراج هؤلاء الأربعة لهذا الحديث لا يقدح فيه بل هو قدح فيهم، إذ 

أهملوا حديثاً اجتمعت الأمُّة على نقله وتصحيحه وروايته، ورووا أحاديث أخُر لا تصل الى 

رتبته، بل هي الى الوضع أقرب.

ثانياً: »كون شخص أو شخصين أهملا حديثاً لم يلزم منه سقوط ذلك الحديث وكذبه، 

فإنهّ لو نقل كلّ الرواة كلّ الأخبار كما وقعت عن رسول اللهn لما وقع بين الناس خلاف 

في خبر قط، ومعلوم أنّ الخلاف في الأخبار أكثر من أن يحصى، ثم الحامل لهم على الإهمال 

إمّا عدم الوصول الى التزكية، أو لاعتقادهم عدم صحّته لشبهة عندهم، أو لعدم اعتقادهم 

.
[[[

لصحّته، أو لتوقفّهم في رواته، حتى أنّ تاركيه لو صرحّوا بفساده لم يلزم فساده«

ثالثاً: قال ابن حجر )ت852( في فتح الباري في ردّ من شكّ في معجزة شقّ القمر بأنّ أهل 

التنجيم لم يذكروه: »وأمّا من سأل عن السبب في كون أهل التنجيم لم يذكروه، فجوابه إنهّ لم 

ينقل عن أحد منهم أنهّ نفاه، وهذا كاف، فإنّ الحجّة فيمن أثبت لا فيمن لم يوجد منه صريح 

]]]ـ الشافي للمرتضى 2: 262 ـ 263، تلخيص الشافي للطوسي 2: 170.

 ،181 :5 الأفكار  أبكار  الآمدي ت631 في  من  كلّ  الشبهة  وذكر هذه  خ،  للرازي: 382  للفخر  العقول  نهاية  ]]]ـ 

والتفتازاني ت793 في شرح المقاصد 5: 274، والجرجاني ت816 في شرح المواقف 8: 361، والقوشجي ت879 في الشرح 

التجريد: 369، وقد أشار السيد المرتضى ت436 الى هذه الشبهة في الشافي 2: 263 وردّها.

]]]ـ النجاة في القيامة لابن ميثم: 125، الصراط المستقيم للبياضي 1: 306 ملخّصاً.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 94

.
[[[

النفي، حتى أنّ من وجد منه صريح النفي، يقدّم عليه من وجد منه صريح الإثبات«

عدم ذكر البخاري ومسلم:

العامة  الأجوبة  من  مرّ  ما  الى  مضافاً  ـ  فنقول  يروياه  لم  ومسلم  البخاري  كون  أما 

)ت405(  النيسابوري  الحاكم  فهذا  الصحيحين،  في  تنحصر  لا  الصحيحة  الروايات  إنّ  ـ 

أحدهما،  أو شرط  وأثبت صحّتها على شرطهما  الأحاديث،  من  كثيراً  عليهما  استدرك  قد 

ووافقه الذهبي على كثير منها، قال الحاكم في مقدمة كتابه: »لم يحكما ـ يعني البخاري 

ومسلم ـ ولا واحد منهما بأنهّ لم يصحّ من الحديث غير ما أخرجاه، وقد نبغ في عصرنا 

هذا جماعة من المبتدعة يشمتون برواة الآثار بأنّ جميع ما يصحّ عندكم من الحديث 

لا يبلغ عشرة آلاف حديث، وهذه الأسانيد المجموعة المشتملة على ألف جزء أو أقلّ أو 

.
[[[

أكثر منه كلهّا سقيمة غير صحيحة«

وقد ردّ النووي )ت 676( على الدار قطني في إلزامه على الشيخين ترك كثير من الصحيح: 

عنهما  بل صحّ  الصحيح،  استيعاب  يلتزما  لم  فإنهّما  الحقيقة،  في  بلازم  ليس  الإلزام  »هذا 

تصريحهما بأنهّما لم يستوعباه، وإنّا قصدا جمع جمل من الصحيح، كما يقصد المصنّف في 

.
[[[

الفقه جمع جملة من مسائله«

الدار  وإلزام  كتابيهما،  في  الصحيح  كلّ  يستوعبا  »لم   :)733 )ت  الكناني  القاضي  وقال 

قطني وغيره لهما أحاديث على شرطهما لم يخرجاها ليس بلازم لهما في الحقيقة، لأنهّما لم 

يلتزما استيعاب الصحيح، بل جملة منه أو ما يسدّ مسدّه من غيره منه، قال البخاري: ما 

أدخلت في كتاب الجامع الاّ ما صحّ، وتركت من الصحاح لحال الطول، وقال مسلم: ليس 

كلّ شيء عندي صحيح وضعته هاهنا، وإنّا وضعت ما أجمعوا عليه، ولعلّ مراده ما فيه 

]]]ـ فتح الباري لابن حجر 7: 147، عنه العبقات، حديث الغدير 6: 37.

]]]ـ المستدرك على الصحيحين للحاكم النيسابوري 1: 41،

]]]ـ شرح صحيح مسلم للنووي 1: 24، عنه العبقات، حديث الغدير 2: 270.



95سند حديث الغدير

شرائط الصحيح المجمع عليه عنده لا إجماعهم على وجودها في كل حديث منه، أو أراد 

ما أجمعوا عليه في علمه متناً أو إسناداً وإن اختلفوا في توثيق بعض رواته، فانّ فيه جملة 

.
[[[

أحاديث مختلف فيها متناً أو إسناداً...«

وقد قال ابن القيمّ )ت 751( في مسألة وقوع الطلاق بكلمة واحدة، ردّاً على من تمسّك 

بأنّ البخاري لم يرو الحديث ورواه مسلم فقط، قائلاً: »ما ضّر ذلك الحديث انفراد مسلم 

به شيئاً، ثم هل تقبلون أنتم أو أحد مثل هذا في كلّ حديث ينفرد به مسلم عن البخاري، 

وهل قال البخاري قط أنّ كل حديث لم أدخله في كتابي فهو باطل أو ليس بحجّة أو ضعيف، 

وكم قد احتجّ البخاري بأحاديث خارج الصحيح وليس لها ذكر في صحيحه، وكم صحّح من 

.
[[[

حديث خارج عن صحيحه«

ثم إنهّ كم من حديث صحيح رواه البخاري ومسلم في صحيحهما، ومع هذا قد طعن 

من  الحفّاظ  كسائر  ـ  الغدير  لحديث  روايتهما  فرض  فعلى  السنة،  أهل  علماء  بعض  فيه 

أصحاب الصحاح والسنن والمسانيد ـ لكان لطعن الحاقدين فيه مجال واسع.

وإليك بعض النماذج مّما ورد في الصحيحين وردّه أو ناقش فيه ـ سنداً أو متناً أو كليهما 

ـ أهل السنة:

من تلك الموارد حديث تأخّر عليA عن بيعة أبي بكر لستة أشهر وجميع بني هاشم 

، ولكن مع هذا ضعّفه البيهقي، قال ابن حجر العسقلاني )ت852( 
[[[

الوارد في الصحيحين

في فتح الباري: »أما ما وقع في مسلم عن الزهري أنّ رجلاً قال: لم يبايع علي أبا بكر حتى 

.
[[[

ماتت فاطمة، قال: ولا أحد من بني هاشم، فقد ضعّفه البيهقي بأنّ الزهري لم يسنده...«

]]]ـ المنهل الروي في علم اصول حديث النبي ص : 6، عنه العبقات، حديث الغدير 2: 270.

]]]ـ زاد المعاد لابن القيم 4: 60، عنه العبقات، حديث الغدير 2: 272 ـ 273.

]]]ـ صحيح البخاري 3: 46 غزوة خيبر، صحيح مسلم 5: 154 كتاب الجهاد.

]]]ـ فتح الباري لابن حجر 7: 379.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 96

وقد قال المولوي حيدر علي الفيض آبادي الهندي بعد ذكر التأويلات والأقوال المختلفة 

حول هذا الحديث: »يلوح من كتب المحدّثين ـ بعد التنقيب والتحقيق ـ بوضوح أنّ في 

صحّة بعض روايات صحيح البخاري كلاماً، وكذلك في بعض روايات صحيح مسلم، وقلنا فيما 

سبق أنّ هذه الروايات التي باتت مثار القيل والقال عند أهل الحديث، تكون بمثابة أقل 

.
[[[

القليل، وهي في الصحيح الثاني أكثر«

في  ومسلم  البخاري  في صحيح  الموجود  القرطاس  حديث  أيضاً  آبادي  الفيض  ردّ  كما 

تصريحاً  صّرح  ثم  أيضاً،  الآمدي  الى  بوضعه  القول  بل  تضعيفه  ونسب  مكان،  من  أكثر 

خطيراً حيث قال: »ينُقل عن شيوخ المحدّثين أنهّ يظهر بعد الفحص ضعف )210( رواية 

.
[[[

في الصحيحين، تفردّ البخاري بثمانين رواية، وتفردّ مسلم بمائة، واشتركا في ثلاثين رواية«

وقد  غالبها في مسلم،  المنتقدة  »المواضع  السنة:  منهاج  تيمية )ت 728( في  ابن  قال 

المنتقد، والصحيح  ـ فيها، وطائفة قوّت قول  للبخاري ومسلم  ـ يعني  انتصر طائفة لهما 

التربة يوم السبت،  الله  التفصيل، فإنّ فيهما مواضع منتقدة بلاريب، مثل حديث: خلق 

.
[[[

وحديث صلاة الكسوف بثلاث ركوعات وأكثر«

ومع هذا فإنّ الكتابين نفسيهما مطعون فيهما، ويوجد كلام حول تقديمهما على غيرهما، 

قال الحافظ الأدفوي )ت 749( الذي أثنى عليه ابن حجر في الدرر الكامنة 1: 535 كثيراً، 

قال في ردّ ابن الصلاح في تلقي الأمُّة كتابي البخاري ومسلم بالقبول: »إنّ قول الشيخ أبي 

عمرو بن الصلاح: إنّ الأمُّة تلقّت الكتابين بالقبول، إن أراد كلّ الأمُّة فلا يخفى فساده لك، 

إذ الكتابان إنّا صنّفا في المائة الثالثة بعد عصر الصحابة والتابعين، وتابعيّ التابعين، وأئمة 

المذاهب المتبعة، ورؤوس حفّاظ الأخبار، ونقّاد الآثار المتكلمّين في الطرق والرجال المميّزين 

]]]ـ إزالة الغين: 582، عنه العبقات، حديث الغدير 2: 303.

]]]ـ المصدر نفسه 593، عنه العبقات، حديث الغدير 2: 310.

]]]ـ منهاج السنة لابن تيمية 7: 215، 5: 101.



97سند حديث الغدير

الامُّة، فلا  الكتابين، فهم بعض  بعد  الذين وجدوا  بالامُّة  أراد  الصحيح والسقيم، وإن  بين 

أراد كلّ حديث  إن  لهم... ثم  العصمة  الامُّة وثبوت  تلقّي  قرّره من  الذي  يستقيم دليله 

فيهما تلُقّي بالقبول من الناس كافةّ فغير مستقيم، فقد تكلمّ من الحفّاظ في أحاديث فيهما: 

فتكلمّ الدار قطني في أحاديث وعللّها، وتكلمّ ابن حزم في أحاديث كحديث شريك في الإسراء 

قال إنهّ خلط، ووقع في الصحيحين أحاديث متعارضة لا يمكن الجمع بينهما، والقطع لا يقع 

التعارض فيه.

وقد اتفق البخاري ومسلم على إخراج حديث محمد بن بشار بندار وأكثرا من الاحتجاج 

بحديثه، وتكلمّ فيه غير واحد من الحفّاظ أئمة الجرح والتعديل، ونسب الى الكذب، وحلف 

عمرو بن علي الفلاس شيخ البخاري أنّ بندار يكذب في حديثه عن يحيى، وتكلمّ فيه أبو 

موسى، وقال علي بن المديني في الحديث الذي رواه في السجود: هذا كذب... ـ الى أن قال: 

.
[[[

ـ وأمثال ذلك يستغرق أوراقاً، فتلك الأحاديث عندهما ولم يتلقّوها بالقبول«

كما أنّ الحافظ أبا زرعة )ت 264 أو 268( قد طعن في مسلم وصحيحه، فقد قال في 

 وفي مورد آخر قال لما 
[[[

حقّه: »هذا ليس له عقل، لو دارى محمد بن يحيى لصار رجلاً«

 ،
[[[

ذكر عنده صحيح مسلم: »هؤلاء قوم أرادوا التقدّم قبل أوانه، فعملوا شيئاً يتسوّقون به«

وأبو زرعة هذا هو الذي قال في حقّه إسحاق بن راهويه: »كل حديث لا يعرفه أبو زرعة 

.
[[[

ليس له أصل«

، وكذلك قدحه 
[[[

أما البخاري فلم يسلم من القدح أيضاً، فقد قدحه أبو زرعة وأبوحاتم

]]]ـ الإمتاع في أحكام السماع للأدفوي: 209، الفصل العاشر في الكلام على الآلات، عنه العبقات حديث الغدير 2: 

333 ـ 335.

]]]ـ سير أعلام النبلاء للذهبي 12: 281.

]]]ـ ميزان الاعتدال للذهبي 1: 126، تهذيب الكمال للمزي 1: 419.

]]]ـ سير أعلام النبلاء للذهبي 13: 71.

]]]ـ أشار الى ذلك الذهبي في المغني 2: 268، وأيضاً في طبقات السبكي 1: 190 وفيض القدير للمناوي 1: 10.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 98

قال  ، كما 
[[[

القرآن أبداه في مسألة  لما  الذهلي، وأشار الى عدم مجالسته  محمد بن يحيى 

«، وقال: »...
[[[

أيضاً: »قد أظهر هذا البخاري قول اللفظيّة، واللفظيّة عندي شّر من الجهمية

وصنّف في ذلك كتاب )أفعال العباد( مجلدّ، فأنكر عليه طائفة ما فهموا مرامه كالذهلي 

.
[[[

وأبي زرعة وأبي حاتم وأبي بكر الأعين وغيرهم«

ومن الطريف أنّ الرازي الذي قدح في حديث الغدير لعدم رواية البخاري ومسلم له، 

وجعل هذا ذريعة لردّ الحديث، نسى موقفه هذا وقال في كتابه الآخر )مناقب الشافعي( 

ردّاً على من ضعّف الشافعي لعدم رواية البخاري ومسلم عنه قائلاً: »الرابع: إنّ البخاري 

ومسلماً ما رويا عنه، ولولا أنهّ كان ضعيفاً في الرواية لرويا عنه كما رويا عن سائر المحدّثين، 

ثم قال في الجواب: إنّ البخاري روى عن أقوام ما روى عنهم مسلم، ومسلماً روى عن أقوام 

لم يرو عنهم البخاري، فدلّ على أنهّما إن تركا الرواية عن رجل لم يوجب ذلك قدحاً فيه... 

.
[[[

وترك الرواية لا يدلّ على الجرح«

فتلخّص مّما مضى أنّ عدم رواية البخاري ومسلم لحديث الغدير لا يدلّ على قدح في 

الحديث لا من قريب ولا من بعيد، مضافاً الى أنّ شيوخ البخاري ومسلم قد رويا حديث 

.
[[[

الغدير بأسانيد صحاح وحسان، وقد سرد أسماءهم العلامّة الأميني في الغدير، فراجعه

عدم نقل الواقدي وابن اسحاق:

أمّا عدم نقل الواقدي لحديث الغدير، فلا يضرنّا أيضاً، إذ ليس هو من أئمةّ الحديث 

والحفّاظ الذين يشار إليهم بالبنان، وبعد ما أثبتنا أنّ عدم رواية البخاري ومسلم للحديث 

الى أنّ الواقدي نفسه  غير قادح فيه، فعدم القدح لعدم رواية الواقدي إياّه أولى، مضافاً 

]]]ـ سير أعلام النبلاء للذهبي: 12: 456، فتح الباري لابن حجر 1: 492.

]]]ـ سير أعلام النبلاء للذهبي 12: 459.

]]]ـ المصدر نفسه 12: 460.

]]]ـ مناقب الشافعي للرازي: 148، عنه العبقات، حديث الغدير 2: 335.

]]]ـ الغدير للعلّامة الأميني 1: 580.



99سند حديث الغدير

مقدوح ومتهم عند أهل السنة، ومن الطريف أنّ الشيعة عندما تستشهد برواية الواقدي 

في مطاعن الخلفاء، يجيب أهل السنة بأنهّ ضعيف وكذّاب ومدلسّ، ولكن هنا قد أصبح 

عدم روايته دليلاً على القدح في حديث الغدير.

وكذلك جوابنا في عدم رواية إبن إسحاق أيضاً، ولكن مع هذا فإنّ ابن إسحاق قد أشار 

الى الحديث وذكر سببه، وذلك فيما رواه ابن كثير وغيره في بعثة اليمن وشكاية الصحابة 

.
[[[

 Aمن علي

4 ـ قال الفخر الرازي )ت 606(: »بل الجاحظ وابن أبي داود السجستاني وأبو حاتم 

 وأضاف ابن تيمية )ت 
[[[

الرازي وغيرهم من أئمة الدين قدحوا فيه واستدلوّا على فساده«

728( الى هذه القائمة أسماء أخر حيث قال: »فنقل عن البخاري وإبراهيم الحربي وطائفة 

.
[[[

من أهل العلم بالحديث أنهّم طعنوا فيه وضعّفوه«

فنقول في الجواب:

أوّلاً: ليست هذه الشبهة بالشيء الجديد، فقد طرحت قبل الرازي بقرون، وقد أشار 

اليها السيد المرتضى )رحمه الله( )ت 436( في الشافي وردّها، حيث قال: »أوّل ما نقوله إنهّ 

لا معتبر في باب الإجماع بشذوذ كلّ شاذ عنه، بل الواجب أن يعلم أنّ الذي خرج عنه مّمن 

يعتبر قول مثله في الإجماع، ثم يعلم أنّ الإجماع لم يتقدّم خلافه، فابن أبي داود والجاحظ 

لو صرحّا بالخلاف لسقط خلافهما بما ذكرناه من الإجماع خصوصاً بالذي لا شبهة فيه من 

.
[[[

تقدّم الإجماع وفقد الخلاف وقد سبقهما ثم تأخّر عنهما«

]]]ـ البداية والنهاية 5: 214.

]]]ـ نهاية العقول للرازي: 382 خ، وتبعه الآمدي في أبكار الأفكار 5: 181، والجرجاني في شرح المواقف 8: 361، 

والزعبي في البينات في الرد على أباطيل المراجعات 2: 150.

]]]ـ منهاج السنة لابن تيمية 7: 319، واقتضاء الصراط المستقيم: 418، المقدسي رسالة في الردّ على الرافضة:219، 

القفاري في أصول مذهب الشيعة 2: 309.

]]]ـ الشافي للمرتضى 2: 263 ـ 264، تلخيص الشافي للطوسي 2: 170، وتمهيد الأصول: 394.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 100

ثانياً: إنّ قدح الجاحظ لو ثبت لا يضّر، لأنّ »طريقته المشتهرة في تصنيفاته المختلفة، 

وأقواله المتضادّة المتناقضة، وتأليفاته القبيحة في اللعّب والخلاعة، وأنواع السخف والمجانة 

الذي لا يرتضيه لنفسه ذو عقل وديانة، يمنع من الالتفات الى ما يحكيه، ويوجب التهمة 

.
[[[

له فيما ينفرد به ويأتيه«

النواصب المبغضين لأمير المؤمنينA، قال ابن تيمية )ت 728(:  أنهّ من  الى  مضافاً 

»نعم مع معاوية طائفة كثيرة من المروانية وغيرهم كالذين قاتلوا معه وأتباعهم بعدهم، 

أو  كانوا ظالمين  ومن معه  مصيباً، وإنّ علياً  الحق مجتهداً  قتاله على  إنهّ كان في  يقولون 

صنّفه  الذي  المروانية  كتاب  مثل  مصنّفات  ذلك  في  لهم  صنّف  وقد  مخطئين،  مجتهدين 

.
[[[

الجاحظ«

القدح في الحديث لم يثبت، قال  ابن أبي داود السجستاني من  إنّ ما نسب الى  ثالثاً: 

السيد المرتضى )ت 436(: »إنّ ابن أبي داود لم ينكر الخبر، وإنّا أنكر كون المسجد الذي 

، وأضاف أبو صلاح الحلبي )ت 447( قوله: »إنّ المضاف الى السجستاني 
[[[

بغدير خم متقدّماً«

من ذلك موقوف على حكاية الطبري مع ما بينهما من الملاحاة والشنآن، وقد أكذب الطبري 

في حكايته عنه، وصّرح بأنهّ لم ينكر الخبر وإنّا أنكر أن يكون المسجد بغدير خم متقدّماً، 

.
[[[

وصنّف كتاباً معروفاً يعتذر فيه مّما قرفه به الطبري ويتبرأّ منه«

مضافاً إلى أنّ ـ والده ـ أبا داود قد روى الحديث، كما في كتاب الخصائص للنسائي حيث 

، وكفانا الوالد مؤنة الابن حيث كذّبه، قال: »ابن عدي، 
[[[

روى حديث المناشدة عن أبي داود

أنبأ علي بن عبدالله الداهري، سمعت أحمد بن محمد بن عمرو كركره، سمعت علي بن 

]]]ـ كنز الفوائد للكراجكي 2: 87.

]]]ـ منهاج السنة لابن تيمية 2: 207، عنه العبقات، حديث الغدير 3: 86.

]]]ـ الشافي للمرتضى 2: 264، تلخيص الشافي للطوسي 2: 173، تمهيد الاصول: 394، المنقذ من التقليد للحمصي 2: 335.

]]]ـ تقريب المعارف لإبي الصلاح الحلبي: 207 ـ 208.

]]]ـ الخصائص للنسائي: 17.



101سند حديث الغدير

الحسين بن الجنيد، سمعت أبا داود يقول: ابني عبدالله كذّاب، قال ابن صاعد: كفانا ما 

، وكذلك قال إبراهيم الأصفهاني: أبوبكر بن أبي داود كذّاب، وقال أبو القاسم 
[[[

قال فيه أبوه«

، فلا ضير إذاً في قدحه بلغ ما بلغ.
[[[

البغوي لابن أبي داود: أنت عندي والله منسلح من العلم

رابعاً: أما أبو حاتم الرازي وقدحه في حديث الغدير فلا يضّر أيضاً، وذلك أنّ أبا حاتم 

باعتراف أهل السنة كان متعنّتاً في الرجال، قال الذهبي في سير أعلام النبلاء: »إذا وثقّ أبو 

حاتم رجلاً فتمسّك بقوله فإنهّ لا يوثقّ إلاّ رجلاً صحيح الحديث، وإذا ليّ رجلاً أو قال 

فيه لا يحتج به، فتوقفّ حتى ترى ما قال غيره فيه، فإن وثقّه أحد فلا تبِن على تجريح 

أبي حاتم فإنهّ متعنّت في الرجال، قد قال في طائفة من رجال الصحيح ليس بحجة، ليس 

.
[[[

بقويّ أو نحو ذلك«

وقال أيضاً: »يعجبني كثيراً أبو زرعة في الجرح والتعديل يبين عليه الورع والخبرة، بخلاف 

، فكيف بعد هذا نعتمد على جرحه وقدحه في الحديث إن 
[[[

رفيقه أبي حاتم فإنهّ جراّح«

ثبت ذلك عنه.

خامساً: أمّا كون البخاري وإبراهيم الحربي قدحا في حديث الغدير، فلم نسمعه إلاّ من 

ابن تيمية ولم يسبقه أحد فيما نعلم، ومع هذا فهو ادعاء صرف لم يقم عليه دليلاً، ولم يذكر 

المصدر حتى يرجع اليه ويرى سبب القدح، فلا عبرة إذ به إذا هو مجرد ادعاء ومكابرة، أمّا 

طعن ابن حزم فسنجيب عليه في ذكر طرق الحديث.

سادساً وأخيراً: إنّ قدح القادحين لا يقاوم من صّرح بصحّة الحديث وتواتره من الحفّاظ 

أصحاب السنن والمسانيد، و» القول الشاذ لو أثرّ في الإجماع، وكذلك الرأي المستحدث لو 

]]]ـ سير أعلام النبلاء للذهبي 13: 228.

]]]ـ م ن.

]]]ـ سير أعلام النبلاء للذهبي 13: 260.

]]]ـ م ن 13: 81.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 102

.
[[[

أبطل مقدّم الاتفاق، لم يصحّ الاحتجاج بالاجماع، ولا يثبت التعويل على اتفاق«

مضافاً الى القاعدة المقرّرة عند القوم من تقديم المثبت على النافي، قال ابن حجر )ت 

852( في مقام الدفاع عن صحّة شق القمر أمام المنكرين له: »إنّ الحجة فيمن أثبت لا 

فيمن لم يوجد منه صريح النفي، حتى أنّ من وجد منه صريح النفي يقدّم عليه من وجد 

الخلاف  الى  بالنسبة  القاري  العيني )ت 855( في عمدة  قال  ، وكما 
[[[

الاثبات« منه صريح 

القائم بين من أثبت صلاة النبيn في جوف الكعبة وبين من نفاها، قال: »ومن الأجوبة 

.
[[[

أنّ القاعدة تقديم المثبت على النافي«

.
[[[

وكذلك قال المناوي )ت 1031(: »القاعدة عند التعارض تقديم المثبت«

إذا عرفت هذا فثبوت حديث الغدير والإجماع عليه مّما لا يؤثر فيه طعن الطاعنين 

للأدلةّ التي ذكرناها، فيبقى الإجماع على حاله من غير خدشة.

3 ـ التصريح بتواتر الحديث:

وسيأتي الحديث عنه لاحقاً.

4 ـ التصريح بتصحيح الحديث:

صّرح كثير من علماء السنة بصحّة حديث الغدير، وفيما يأتي نشير إلى أهمّ العلماء:

1 ـ ابن ماجة )ت 273( أورده في سننه 1: 45 ح 121، وهو وإن لم يصّرح بتصحيحه 

ولكن يعدّ كتابه من الصحاح الستة عند أهل السنة.

2 ـ الترمذي )ت 279( في سننه 5: 297 ح 3797، وقال: حديث حسن غريب، وكتابه 

]]]ـ كنز الفوائد للكراجكي 3: 87.

]]]ـ فتح الباري 7: 142.

]]]ـ عمدة القاري للعيني 9: 245.

]]]ـ فيض القدير للمناوي 5: 134.



103سند حديث الغدير

أيضاً من الصحاح الستة عند أهل السنة.

3 ـ الطحاوي )ت 321( في مشكل الآثار 2: 308 قال بعد ما روى حديث جابر: صحيح 

الإسناد لا طعن لأحد في رواته.

4 ـ ابن حبان )ت 354( في صحيحه 15: 376.

5 ـ الحاكم النيسابوري )ت 405( في المستدرك 3: 109، صححه على شرط الشيخين.

في  المغازلي  ابن  تصحيحه  نقل   )5 )ق  الأصفهاني  محمد  بن  الفضل  القاسم  أبو  ـ   6

المناقب: 27 ح 39.

المؤاخاة والراية  القرطبي )ت 463( رواه في الاستيعاب مع حديث  البر  ابن عبد  ـ   7

.
[[[

وقال: هذه كلها آثار ثابتة

8 ـ ابن المغازلي )ت 483( في المناقب: 27 نقل تصحيح الأصفهاني وارتضاه.

.
[[[

9 ـ سبط ابن الجوزي )ت 654( في تذكرة الخواص، صحّح رواية أحمد عن البراء بن عازب

10 ـ أبو عبدالله الكنجي الشافعي )ت 658( قال في كفاية الطالب بعد رواية الحديث 

.
[[[

بعدّة الطرق: »وانضمام هذه الأسانيد بعضها الى بعض حجّة في صحّة النقل«

.
[[[

11 ـ أبو المكارم السمناني )ت 736( قال بعد روايته: »وهذا الحديث متفّق على صحّته«

12 ـ الحافظ الذهبي )ت 748( قال في سير أعلام النبلاء في ترجمة الطبري 14: 276: 

جمع حديث غدير خم في أربعة أجزاء رأيت شطره فبهرني سعة رواته وجزمت بوقوع ذلك.

13 ـ الحافظ ابن كثير )ت 774( صحّح كثيراً من طرقه في البداية والنهاية 5: 228 ـ 234، 

7: 333 ـ 337، السيرة النبوية 4: 414 ـ 425.

]]]ـ الاستيعاب: رقم 1855، عنه الغدير للأميني 1: 454.

]]]ـ تذكرة الخواص: 29 ـ 30، عنه الغدير للأميني 1: 546.

]]]ـ كفاية الطالب: 64، عنه الغدير للأميني 1: 547.

]]]ـ العروة لأهل الخلوة: 422، عنه الغدير للأميني 1: 548.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 104

أحمد  برواية  طرقه  من  كثيراً  ج9 صحّح  الزوائد  مجمع  في   )807 )ت  الهيثمي  ـ   14

والطبراني وغيرهما.

15 ـ إبن حجر العسقلاني )ت 852( قال في فتح الباري 7: 60 وكثير من أسانيدها صحاح 

وحسان.

16 ـ أبو العباس القسطلاني )ت 923( قال بعد ذكر كثرة طرقه: »وكثير من أسانيدها 

.
[[[

صحاح وحسان«

17 ـ ابن حجر الهيثمي )ت 973( في الصواعق المحرقّة 1: 106 وقال: حديث صحيح 

لا مرية فيه.

5: 568 هذا حديث  المشكاة  المرقاة شرح  قال في  القاري )ت 1014(  ملا علي  ـ   18

صحيح لا مرية فيه.

19 ـ المناوي )ت 1031( في فيض القدير 6: 218 نقل تصحيح الهيثمي وارتضاه.

20 ـ الحلبي )ت 1044( في السيرة الحلبية 3: 274 قال: هذا حديث صحيح ورد بأسانيد 

صحاح وحسان، ولا التفات لمن قدح في صحّته كأبي داود وأبي حاتم الرازي، وقول بعضهم 

إنّ زيادة: »أللّهم وال من والاه« الى آخره موضوعة مردود ، فقد ورد ذلك من طرق صحّح 

الذهبي كثيراً منها«.

21 ـ الشيـخ أحمـد بن باكثير المكي )ت 1047( قـال: »وهذا حـديث صحيح لا مرية 

فيه ولا شك ينافيه، وروي عن الجمّ الغفير من الصحابة، وشاع واشتهر، وناهيك بمجمع 

.
[[[

حجة الوداع«

.
[[[

22 ـ أبو عبدالله الزرقاني المالكي )ت 1122( في شرح المواهب صحح طريق الطبراني

]]]ـ المواهب اللدنية 3: 365، عنه الغدير للأميني 1: 552.

]]]ـ وسيلة المال: 117، 118، عنه الغدير للأميني 1: 557.

]]]ـ شرح المواهب 7: 13، عنه الغدير للأميني 1: 563.



105سند حديث الغدير

23 ـ البدخشاني )ت 1126( في مفتاح النجاة قال: حديث صحيح مشهور )عنه العبقات، 

حديث الغدير 1: 50(.

24 ـ الأمير الصنعاني )ت 1182( في التنوير شرح الجامع الصغير 10: 387 نقل تصحيح 

الهيثمي وارتضاه.

25 ـ الألباني )ت 1420( في سلسلة الأحاديث الصحيحة 4: 330 رقم1750 حيث صحّح 

كثيراً من طرقه برواية أحمد والنسائي والطبراني وغيرهم، ثم قال: »كان الدافع لتحرير الكلام 

على الحديث، وبيان صحّته أننّي رأيت شيخ الإسلام ابن تيمية قد ضعّف الشطر الأوّل من 

تقديري من  الناتجة في  مبالغاته  أنهّ كذب، وهذا من  الشطر الآخر فزعم  الحديث، وأما 

تسّرعة في تضعيف الأحاديث قبل أن يجمع طرقها ويدققّ النظر فيها«.

إذا عرفت هذا فلا عبرة لما قاله ابن حزم )ت 456(: »أمّا )من كنت مولاه فعلّي مولاه( 

، وكذلك لا عبرة بتضعيف ابن تيمية ومن حذا حذوه 
[[[

فلا يصحّ من طريق الثقات أصلاً«

بتصريح إمام السلفية في الجرح والتعديل العلامّة الألباني.

5 ـ طرق الحديث ورواته:

يشهد كثرة طرق حديث الغدير ورواته على صحّته، وسيأتي بيانه.

6 ـ المناشدة بالحديث:

يشهد لصحّته مناشدة أمير المؤمنينA واحتجاجه بالحديث، واعتراف الجم الغفير 

من الصحابة بذلك.

7 ـ الشعراء:

يستدلّ لإثبات صحّته أيضاً بما نظمه الشعراء من القرن الأوّل إلى يومنا هذا.

]]]ـ الفصل في الملل والأهواء والنحل 3: 71.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 106

8 ـ الكتب المؤلفّة:

يشهد لصحّته أيضاً ما ألفّه كبار الحفّاظ والمحدّثين أمثال الطبري، ابن عقدة والذهبي 

في خصوص حديث الغدير.

بهذه الأدلةّ الثمانية نثبت صحّة صدور حديث الغدير وتواتره أيضاً، ولا مجال للطعن 

فيه إلاّ لمن أراد أن يكابر وينكر الواضحات والمسلمّات.



طرق حديث الغدير

الغدير بكثرة طرقه ورواته في كلّ طبقة، مّما يدللّ على شأنه العظيم  يعُرف حديث 

واهتمام الحفّاظ والمحدّثين بروايته وجمع طرقه.

فقد روى ابن المغازلي )ت 483( عن أبي القاسم الفضل بن محمد بن عبدالله الأصفهاني 

أنهّ قال: »قد روى حديث غدير خم عن رسول اللهn نحو من مائة نفس منهم العشرة، 

.
[[[

وهو حديث ثابت لا أعرف له علةّ، تفردّ عليA بهذه الفضيلة ليس يشركه فيها أحد«

قال ابن شهر آشوب )ت 588( في المناقب: »العلماء مطبقون على قبول هذا الخبر، 

وإنّا وقع الخلاف في تأويله، ذكره: محمد بن إسحاق، وأحمد البلاذري، ومسلم بن الحجاج، 

الدار قطني، وأبو بكر بن مردويه، وابن شاهين، وأبو  وأبو نعيم الأصفهاني، وأبو الحسن 

بكر الباقلاني، وأبو المعالي الجويني، وأبو إسحاق الثعلبي، وأبو سعد الخركوشي، وأبو المظفر 

السمعاني، وأبو بكر بن شيبة، وعلي بن الجعد، وشعبة، والأعمش، وابن عياش، وابن الثلاج، 

والشعبي، والزهري، والأقليشي، وابن البيع، وابن ماجة، وابن عبد ربه، والألكاني، وأبو يعلى 

الموصلي من عدّة طرق، وأحمد بن حنبل من أربعين طريقاً، وابن بطة من ثلاث وعشرين 

طريقاً، وابن جرير الطبري من نيف وسبعين طريقاً في كتاب الولاية، وأبو العباس ابن عقدة 

من مائة وخمس طرق، وأبو بكر الجعابي من مائة وخمس وعشرين طريقاً.

وقد صنّف علي بن هلال المهلبي كتاب الغدير، وأحمد بن محمد بن سعد كتاب من 

الخبر وطرقهم، واستخرج منصور  فيه رواة هذا  روى غدير خم، ومسعود الشجري كتاباً 

اللاني الرازي في كتابه أسماء رواتها على حروف المعجم.

]]]ـ المناقب لابن المغازلي: 37 ح 39.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 108

وذكر عن الصاحب الكافي أنهّ قال: روى لنا قصّة غدير خم القاضي أبو بكر الجعابي عن 

أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلّي، وطلحة، والزبير، والحسن والحسين، وعبدالله بن جعفر، 

وعباس بن عبد المطلب، وعبد الله بن عباس، وأبوذر، وسلمان وعبد الله بن عمر، وعبد 

الرحمن، وأبو قتادة، وزيد بن أرقم، وجرير بن حميد، وعدي بن حاتم، وعبد الله بن أنيس، 

والبراء بن عازب، وأبو أيوب، وأبو برزة الأسلمي، وسهل بن حنيف، وسمرة بن جندب، وأبو 

الهيثم، وعبد الله بن ثابت الأنصاري، وسلمة بن الأكوع، والخدري، وعقبة بن عامر، وأبو 

رافع، وكعب بن عجرة، وحذيفة بن اليمان، وأبو مسعود البدري، وحذيفة بن أسيد، وزيد 

بن ثابت، وسعد بن عبادة، وخزيمة بن ثابت، وحباب بن عتبة، وجندب بن سفيان، وعمر 

بن أبي سلمة، وقيس بن سعد، وعبادة بن الصامت، وأبو زينب، وأبو ليلى، وعبد الله بن 

ربيعة، وأسُامة بن زيد، وسعد بن جنادة، وخباب بن سمرة، ويعلى بن مرة، وابن قدامة 

والنعمان  ثابت،  بن  الوليد، وحسان  بن  وأبو كاهل، وخالد  بن عميرة،  الأنصاري، وناجية 

بن عجلان، وأبو رفاعة، وعمرو بن الحمق، وعبد الله بن يعمر، ومالك بن الحويرث، وأبو 

الحمراء، وضمرة بن الحبيب، ووحشي بن حرب، وعروة بن أبي الجعد، وعامر بن النميري، 

وبشير بن عبد المنذر، ورفاعة بن عبد المنذر، وثابت بن وديعة، وعمرو بن حريث، وقيس 

بن عاصم، وعبد الأعلى بن عدي، وعثمان بن حنيف، وابُّي بن كعب.

ومن النساء: فاطمة الزهراءB، وعائشة، وأمُ سلمة، وأمُ هاني، وفاطمة بنت حمزة،...

وذكره عمر بن أبي ربيعة في مفاخرته، وذكره حسان في شعره.

وفي رواية عن الباقرA قال: لما قال النبيn يوم الغدير بين ألف وثلاثمائة رجل: 

)من كنت مولاه فعلّي مولاه( الخبر. الصادق: نعطي حقوق الناس بشهادة شاهدين، وما 

.
[[[

أعُطي أمير المؤمنين حقّه بشهادة عشرة آلاف نفس، يعني الغدير«

ونقل ابن جبر )ق 7( عن ابن شهر آشوب أيضاً قوله: »سمعت أبا علي العطار الهمداني 

]]]ـ المناقب لإبن شهر آشوب 3: 33 ـ 35.



109طرق حديث الغدير

آشوب:  شهر  جدّي  وقال  قال:  طريقاً،  وخمسين  مائتي  على  الحديث  هذا  أروي  يقول: 

فيه  صحّاف  يد  في  ببغداد  مجلدّاً  شاهدت  ويقول:  يتعجّب  الجويني  المعالي  أبا  سمعت 

روايات هذا الخبر مكتوباً عليه: المجلدّة الثامنة والعشرون من طرق قوله: )من كنت مولاه 

.
[[[

فعلي مولاه( ويتلوه المجلدّة التاسعة والعشرون«

وقال السيد ابن طاوس )ت 664( في الإقبال: »فمن ذلك ما صنّفه أبو سعد مسعود من 

ناصر السجستاني المخالف لأهل البيت في عقيدته، المتفق عند أهل المعرفة به على صحّة ما 

يرويه لأهل البيت وأمانته، صنّف كتاباً سمّه كتاب الدراية في حديث الولاية، وهو سبعة 

عشر جزءاً، روى فيه حديث نص النبيn  بتلك المناقب والمراتب على مولانا علي بن أبي 

طالبA عن مائة وعشرين نفساً من الصحابة.. ومن ذلك ما رواه أبو القاسم عبيد الله 

.
بن عبد الله الحسكاني في كتاب سمّه كتاب دعاء الهداة إلى أداء حق الموالاة...« ]]]

وقد أضاف في الطرائف: »وممّن صنّف تفصيل ما حقّقناه أبو العبّاس أحمد بن محمّد 

بن سعيد الهمداني الحافظ المعروف بابن عقدة وهو ثقة عند أرباب المذاهب، وجعل ذلك 

كتاباً محرّراً سمّه »حديث الولاية« وذكر الأخبار عن النبيn  بذلك، وأسماء الرواة من 

الصحابة، والكتاب عندي وعليه خط الشيخ العالم الرباّني أبي جعفر الطوسي وجماعة من 

شيوخ الإسلام لا يخفى صحّة ما تضمّنه على أهل الأفهام، وقد أثنى على ابن عقدة الخطيب 

صاحب تاريخ بغداد وزكّاه.

الصلاة  عليه  علّي  على  النبي  ونصّ  الغدير  يوم  عنهم حديث  روي  من  أسماء  وهذه 

والسلام والتحية والإكرام بالخلافة، وإظهار ذلك عند الكافةّ، ومنهم من هنّأه بذلك:

 ،Aأبو بكر عبدالله بن عثمان، عمر بن الخطاّب، عثمان بن عفّان، علي بن أبي طالب

طلحة بن عبيدالله، الزبير بن العوام، عبد الرحمان بن عوف، سعيد بن مالك، العبّاس بن 

]]]ـ نهج الإيمان لابن جبر: 133.

]]]ـ الإقبال لإبن طاوس 2: 239.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 110

 ،Aأبي طالب بن  بن علي  الحسين   ،Aأبي طالب بن  بن علي  الحسن  المطلّب،  عبد 

عبدالله بن عبّاس، عبدالله بن جعفر بن أبي طالب، عبدالله بن مسعود، عمّر بن ياسر، أبو 

ذر جندب بن جنادة الغفاري، سلمان الفارسي، أسعد بن زرارة الأنصاري، خزيمة بن ثابت 

الأنصاري، أبو أيوب خالد بن زيد الأنصاري، سهل بن حنيف الأنصاري، حذيفة بن اليمان، 

عبدالله بن عمر بن الخطاّب، البراء بن عمر بن عازب الأنصاري، رفاعة بن رافع، سمرة بن 

جندب، سلمة بن الأكوع الأسلمي، زيد بن ثابت الأنصاري، أبو ليلى الأنصاري، أبو قدامة 

الأنصاري، سهل بن سعد الأنصاري.

عدي بن حاتم الطائي، ثابت بن زيد بن وديعة، كعب بن عجرة الأنصاري، أبو الهيثم 

الكندي،  بن عمرو  المقداد  الزهري،  وقاّص  أبي  بن  عتبة  بن  الأنصاري، هاشم  التيهان  بن 

عمر بن أبي سلمة، عبدالله بن أبي عبدالأسد المخزومي، عمران بن حصين الخزاعي، ويزيد 

برزة نضلة بن  أبو  الدوسي،  أبو هريرة  الأنصاري،  الخصيب الأسلمي، جبلة بن عمرو  بن 

عتبة الأسلمي، أبو سعيد الخدري، جابر بن عبدالله الأنصاري، حريز بن عبدالله، زيد بن 

بن  بن عمرو  أبو عمرة   ،nالله رسول  مولى  رافع  أبو  الأنصاري،  أرقم  بن  زيد  عبدالله، 

محصن الأنصاري، أنس بن مالك الأنصاري، ناجية بن عمرو الخزاعي، أبو زينب بن عوف 

الأنصاري، يعلى بن مرةّ الثقفي.

سعيد بن سعد بن عبدالله الأنصاري، حذيفة بن أسيد، أبو شريحة الغفاري، عمرو بن 

الحمق الخزاعي، زيد بن حارثة الأنصاري، ثابت بن وديعة الأنصاري، مالك بن حويرث أبو 

السلولي،  ثابت الأنصاري، جيش بن جنادة  السواني، عبدالله بن  سليمان، جابر بن سمرة 

ضميرة الأسدي، عبدالله بن عازب الأنصاري، عبدالله بن أبي أوفى الأسلمي، يزيد بن شراحيل 

الأنصاري، عبدالله بن بشير المازني، النعمان بن العجلان الأنصاري، عبد الرحمان بن يعمر 

الديلمي، أبو حمزة خادم رسول اللهn، أبو الفضالة الأنصاري، عطية بن بشير المازني، عامر 

بن ليلى الغفاري، أبو الطفيل عامر بن وائلة الكناني، عبد الرحمان بن عبد رب الأنصاري، 

حسّان بن ثابت الأنصاري، سعد بن جنادة العوفي.



111طرق حديث الغدير

عامر  بن  عقبة  العرني،  جوين  بن  حبة  ياميل،  بن  عبدالله  النميري،  عمير  بن  عامر 

النسوي،  ابو جحيفة وهب بن عبدالله  الخزاعي،  أبو شريح  الشاعر،  أبو ذؤيب  الجهني، 

أبو امامة الصدي بن عجلان الباهلي، عامر بن ليلى بن جندب بن سفيان الغفلي البجلي، 

أسامة بن زيد بن حارثة الكلبي، وحشي بن حرب، قيس بن ثابت بن شماس الأنصاري، عبد 

 ، nبنت رسول الله Bالرحمان بن مديح، حبيب بن بديل بن ورقاء الخزاعي، فاطمة

عائشة بنت أبي بكر، أم سلمة أم المؤمنين، أم هاني بنت أبي طالب، فاطمة بنت حمزة بن 

عبد المطلّب، أسماء بنت عميس الخثعميّة.

ثمّ ذكر ابن عقدة ثمانية وعشرين رجلا من الصحابة لم يذكرهم ولم يذكر أسماءهم أيضاً...

وقد روى الحديث في ذلك محمد بن جرير الطبري صاحب التاريخ من خمس وسبعين 

طريقاً، وأفرد له كتاباً سمّه »حديث الولاية«، ورواه أيضاً أبو عباس أحمد بن محمد بن 

سعيد المعروف بابن عقدة بخبر يوم الغدير من مائة وخمس طرق وأفرد له كتاباً سمّه 

»حديث الولاية«، وتقدّم تسمية من روى عنهم، وذكر محمد بن الحسن الطوسي في كتاب 

الاقتصاد وغيره أن قد روى خبر الغدير غير المذكورين من مائة وخمس وعشرين طريقاً، 

ابن  الفقيه  ورواه  طريقاً،  من خمسة عشر  أكثر  مسنده  في  حنبل  بن  أحمد  أيضاً  ورواه 

.
[[[

المغازلي الشافعي في كتابه أكثر من اثني عشر طريقاً«

وقال السيد جمال الدين أحمد بن موسى بن طاوس )ت673( في بناء المقالة الفاطمية 

في نقض الرسالة العثمانية: »ورواه ابن مردويه من طرق كثيرة جداً وهو مّمن لا يتهم على 

نفسه، وأهل نحلته هو أحد الحفّاظ، فمّما روى فيه عن عمر الإقرار له بأنه مولاه، فربما 

كانت رواية ابن مردويه خمس كراريس زائداً فناقصاً.

ورويت في بعض أسفاري يقول من رويت عنه: عمي روى عنه، نقل شيخ المحدّثين 

وأحد أئمة المسلمين أحمد بن حنبل من ست طرق، ومن الجمع بين الصحاح الستة لرزين 

السنن، ومن صحيح  كتاب  السجستاني وهو  داود  أبي  الحرمين من صحيح  إمام  العبدري 

]]]ـ الطرائف لابن طاوس 1: 212 ـ 215.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 112

الترمذي عن أبي سريحة وزيد بن أرقم، ونقله الدار قطني في جامعه عن عمر بن الخطاب 

من طريقين.

وعن ابن عباس من طريق آخر، وعن عدي بن ثابت من طريق واحد.

وساقه الإمام الحافظ النسائي في كتابه »خصائص أمير المؤمنينA«من تسع طرق، عن 

زيد بن يثيع من طريقين، وعن زيد بن أرقم من طريقين، وعن البراء بن عازب من طريق 

واحد، وعن ابن حصين من طريق عبد الله بن عمر.

وساقه أبو جعفر محمد بن جرير الطبري صاحب »التفسير« و» التاريخ الكبير« من 

خمسة وسبعين طريقاً.

ورواه أبو بكر الجويني من مائة وخمسة وعشرين طريقاً.

ابن عبدة رواه من مائة وخمس طرق.

اللهn منهم  نفر من أصحاب رسول  مائة  يرويه عن  بكر بن مردويه  أبو  الحافظ 

نساء خمس.

الحافظ أبو العلاء الهمداني يقول: أنا أرويه عن مائتين وثلاثين طريقاً، ونقله مسلم بن 

الحجاج ومسلم بن الهيثم النيسابوري.

ورواه أبو نعيم الحافظ في كتابه حلية الأولياء.

نقله الفقيه العدل، أبو الحسن علي بن خمارويه الشافعي الواسطي من اثنين وسبعين 

طريقاً، منهم نساء ست، منهم: )فاطمة بنت رسول اللهn وعائشة بنت أبي بكر )الصديق(، 

وفاطمة بنت حمزة بن عبد المطلب، وأمُ سلمة زوجة النبيn، وأمُ هاني بنت أبي طالب، 

وأسماء بنت عميس الخثعمية.

ورواه أبو العباس أحمد بن عقدة من مائة طريق.

قال الفقيه برهان الدين حجة الإسلام أبو جعفر محمد بن علي الحمداني القزويني: 



113طرق حديث الغدير

فيها  يذكر  مجلدّة  بيده  شاباً  بالكوفة  شاهدت  يقول:  حنيفة  أبي  أصحاب  بعض  سمعت 

 :Aروايات هذا الكتاب مكتوب عليه »المجلدّة الثامنة والعشرون« من طريق خبر قوله

.
[[[

»من كنت مولاه فعلي مولاه« ويتلوه في المجلدّة التاسعة: أخبرني«

قال الذهبي )ت 748( في سير أعلام النبلاء في ترجمة الطبري: »وجمع طرق حديث 

.
[[[

غدير خم في أربعة أجزاء، رأيت شطره فبهرني سعة رواياته وجزمت بوقوع ذلك«

وقال ابن حجر )ت 852( في فتح الباري: »أما حديث من كنت مولاه فعلي مولاه، فقد 

أخرجه الترمذي والنسائي، وهو كثير الطرق جداً، وقد استوعبها ابن عقدة في كتاب مفرد، 

.
[[[

وكثير من أسانيدها صحاح وحسان«

والنسائي وأحمد  كالترمذي  الصواعق: »وقد أخرجه جماعة  الهيثمي )ت973( في  وقال 

وطرقه كثيرة جداً، ومن ثم رواه ستة عشر صحابياً، وفي رواية أحمد أنهّ سمعه من النبي

n  ثلاثون صحابياً، وشهدوا به لعليA لما نوزع أياّم خلافته، وكثير من أسانيدها صحاح 

، وتبعه الحلبي )ت 1044( في السيرة الحلبية أيضاً.
[[[

وحسان، ولا التفات لمن قدح في صحته...«

وقال العجلوني )ت1162( في كشف الخفاء: »رواه الطبراني وأحمد والضياء في المختارة 

.
عن زيد بن أرقم وعلي وثلاثين من الصحابة...« ]]]

بكثرة طرقه ورواته،  المنبئ  السنّة،  أعلام  الغدير من  بتواتر حديث  فضلاً عمّن صّرح 

وفيهم من يصّرح بذلك.

إذا عرفت هذا فأيّ مجال يبقي للاصغاء الى كلام ابن حزم )ت 456( القائل: »أما من 

.
[[[

كنت مولاه فعلّي مولاه، فلا يصحّ من طريق الثقات أصلا«

]]]ـ بناء المقالة الفاطمية لأحمد بن طاووس: 299 ـ 302.

]]]ـ سير أعلام النبلاء للذهبي 14: 276.

]]]ـ فتح الباري لابن حجر 7: 60.

]]]ـ الصواعق المحرقة 1: 106 ـ 107.

]]]ـ كشف الخفاء للعجلوني: 324 رقم 2591.

]]]ـ الفصل لابن حزم 3: 71.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 114

أو كلام الجويني )ت 478( في غياث الامُم: »هذا اللفظ وما عداه وسواه نقله معدودون 

.
[[[

من الرواة وهم عرضة الزلل والخطل والهفوات«

وإن تعجب فاعجب من الزيلعي )ت 762( إذ قال في نصب الراية: »كم من حديث 

كثرت رواته، وتعدّدت طرقه، وهو حديث ضعيف كحديث الطير وحديث الحاجم والمحجوم 

.
[[[

وحديث من كنت مولاه فعلي مولاه، بل قد لا يزيد الحديث كثرة الطرق إلاّ ضعفاً«

طرق  جمع  في  فائدة  وأيّ  للسنة،  تبقى  قيمة  فأيّ  هكذا،  تعالج  القضايا  كانت  فإذا 

بغية  لها  والمتابعات  الشواهد  وذكر  تمحيصها  ومحاولة  والمسانيد  الصحاح  في  الأحاديث 

تصحيح قدر أكبر من السنة النبويةّ، فهنيئاً لأهل السنة ـ المتحمّسين في الدفاع عن السنة 

ـ هكذا تصريحات.

أتعب نفسه وأجهد فكره في  ما  أتحفنا بعد  الغباء »السالوس« حين  وأعجب منه في 

الى  ونسُب  ألُفّ  أنهّ  إمّا  الولاية  كتاب  »إنّ  الإمامة:  أثر  كتابه  فقال في  والتنقيب،  البحث 

الطبري زوراً وانتصاراً للمذهب، وإمّا أنّ الطبري جمع ما وجده عن الولاية بغير نظر إلى 

.
[[[

مصادر الروايات، وفي كلتا الحالتين لا وزن له ولا يبيّ رأي الطبري«

وهذا كلام لا يعبأ به بعد ما عرفت من أئمة القوم من الحفّاظ والمحدّثين أنّ كثيراً من 

طرقه تشتمل على روايات صحاح وحسان، حتىّ أنّ الحافظ ابن كثير )ت774( مع تعصّبه 

وعناده أشار الى وجود روايات صحيحة في كتاب الطبري بجنب الروايات الضعيفة، فقال: 

»واعتنى بأمر هذا الحديث أبو جعفر محمد بن جرير الطبري صاحب التفسير والتاريخ، 

.
[[[

فجمع فيه مجلدّين أورد فيهما طرقه وألفاظه، وساق الغثّ والسمين والصحيح والسقيم«

]]]ـ غياث الامم للجويني: 28.

]]]ـ نصب الراية للزيلعي 1: 483، عنه تحفة الأحوذي للمباركفوري 3: 137.

]]]ـ أثر الإمامة، السالوس: 91.

]]]ـ البداية والنهاية لابن كثير 5: 228، والسيرة النبوية 4: 414.



تواتر حديث الغدير

حديث الغدير من الأحاديث المتواترة وقد ثبت بإجماع المسلمين، وأصبح في الضرورة 

كغزوات  لإثباتها  ومؤونة  إسناد  الى  تحتاج  لا  التي  الواضحة  الأخبار  كسائر   والوضوح 

الرسول n المشهورة، وسائر الواجبات والمحرمات.

والحديث المتواتر هو الحديث الذي يرويه كثير من الرواة بحيث يستحيل معه احتمال 

التواطؤ على الكذب، قال ابن حجر العسقلاني )ت 852(: »ومن أحسن ما يقرّر به كون 

المتواتر موجوداً وجود كثرة في الأحاديث، أنّ الكتب المشهورة المتداولة بأيدي أهل العلم 

شرقاً وغرباً المقطوع عندهم بصحّة نسبتها الى مصنّفيها، اذا اجتمعت على إخراج حديث، 

وتعدّدت طرقه تعدّداً تحيل العادة تواطؤهم على الكذب، أفاد العلم اليقيني بصحّة نسبته 

.
[[[

الى قائله«

وهذا ما ينطبق تماماً على حديث الغدير لكثرة طرقه ورواته والكتب المؤلفّة حوله.

وهذا الحديث عند الشيعة متواتر مقطوع على صدوره وقد أطبقت كتب الإمامية في 

التصريح بذلك، قال السيد المرتضى )ت 436(: »وبعد فالشيعة الإمامية تتواتر خلفاً عن 

سلف بهذا الخبر، وأكثر رواة أصحاب الحديث يرويه بالأسانيد المتصلة، وجميع أصحاب 

السير نقلوه، ومصنّفو صحيح الأحاديث ذكروه، فقد شارك هذا الحديث الأخبار الظاهرة 

المتصلة  بالأسانيد  نقله  يعتبر في  لا  الأخبار على ضربين: فضرب  لأنّ  لها،  ليس  بما  واستبدّ 

الأسانيد، وخبر  اتصال  فيه  يعتبر  الآخر  والضرب  العظام،  والحوادث  البلدان  كالأخبار عن 

الغدير قد حصل فيه الوجهان، وكمل له الطريقان، وأيضاً فإنّ علماء الأمُة مطبقون على 

]]]ـ نقله عنه السيوطي في اتمام الدراية: 54، راجع العبقات، حديث الغدير 6: 35.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 116

.
[[[

قبوله، وإنّا اختلفوا في تأويله«

وقال الشيخ الطوسي )ت 460(: »الذي يدلّ على صحّة الخبر ما تواترت به الشيعة عن 

النبيn وقد رواه أيضاً من مخالفيهم من إن لم يزيدوا على حدّ التواتر لم ينقصوا عنه، 

لأنهّ ليس في الشرع خبر اتفق أهل النقل على أنهّ متواتر به نقل كنقل هذا الخبر.. فإن لم 

.
[[[

يكن مع ذلك متواتراً، فليس ها هنا خبر متواتر به«

قال ابن البطريق )ت 600( بعد ما أشار الى طرق الطبري وابن عقدة: »وهذا قد تجاوز 

حدّ التواتر فلا يوجد خبر قط نقل من طرق بقدر هذه الطرق، فيجب أن يكون أصلاً متبعاً 

.
[[[

وطريقاً مهيعاً«

قال ابن جبر )ق 7(: »وروي أنّ يوم الغدير لعلي بن أبي طالبA ستون ألف شاهد، 

وقيل ستة وثمانون ألف شاهد، ومعلوم أنّ اولئك من الأماكن المتفرقة والأمصار المتباعدة، 

كل شهد ذلك المحفل العظيم من رسول اللهn واذا بلغ الخبر دون هذا المبلغ خرج عن 

حكم أخبار الآحاد، وانتظم في سلك المتواترات، ووجب العمل عليه والانقياد له، والجاحد 

.
[[[

له كالجاحد للبلدان والوقائع المشهورة التي لا يرتاب فيها أحد من العقلاء«

هذا عندنا، أما عند علماء السنة فقد صّرح بتواتره كثير من الأعلام، نوردهم فيما يأتي:

.
[[[

1 ـ الإسكافي )ت 220( في المعيار والموازنة قال: »حديث الغدير المتواتر بين المسلمين«

2 ـ شمس الدين الذهبي )ت 748( قال بعد رواية الحديث: »هذا حديث حسن عال 

، وقال ابن كثير )ت 774( نقلًا عن الذهبي: »قال: وصدر الحديث 
[[[

جداً، ومتنه فمتواتر«

]]]ـ الذخيرة للمرتضى: 443.

]]]ـ تمهيد الأصول للطوسي: 393.

]]]ـ العمدة لابن البطريق: 112.

]]]ـ نهج الإيمان لابن جبر: 122، 123، ونحوه الصراط المستقيم للبياضي 1: 313.

]]]ـ المعيار والموازنة: 210.

]]]ـ سير أعلام النبلاء 8: 334.



117تواتر حديث الغدير

.
[[[

متواتر أتيقّن أنّ رسول اللهn قاله، وأما: »أللّهم وال من والاه« فزيادة قوية الإسناد«

3 ـ الحافظ ابن كثير )ت 774( نقل تواتر الحديث عن شيخه الذهبي وارتضاه إذ لم 

يعلقّ عليه بشيء.

4 ـ الحافظ ابن الجزري )ت 833( قال في أسنى المطالب: »هذا الحديث حسن ]أي 

حديث المناشدة برواية ابن أبي ليلى[، من هذا الوجه، صحيح من وجوه كثيرة، تواتر عن 

الجم  عن  الغفير  الجم  رواه   nالنبي عن  أيضاً  متواتر  وهو   Aعلي المؤمنين  أمير 

.
[[[

الغفيرة، ولا عبرة بمن حاول تضعيفه مّمن لا اطلاع له في هذا العلم«

5 ـ جلال الدين السيوطي )ت 911( أورده في الأزهار المتناثرة في الأخبار المتواترة.

6 ـ المتقي الهندي )ت 975( لخّص فيه كتاب الأزهار للسيوطي وسمّه »قطف الأزهار« 

وأورد فيه حديث الغدير.

7 ـ جمال الدين عبد الرحمن الشيرازي النيشابوري )ت 1000( أورده في كتاب الأربعين 

.
[[[

وصّرح بتواتره

.
[[[

8 ـ ملا علي القاري )ت 1014( نقل تواتره عن بعض الحفّاظ، وصّرح هو بصحته

.
[[[

9 ـ المناوي )ت 1031( في فيض القدير نقل التواتر عن السيوطي وارتضاه

10 ـ ضياء الدين المقبلي )ت 1108( قال: »فمجموعها يفيد التواتر المعنوي وشواهدها 

.
[[[

لا تحصر... فإن كان مثل هذا معلوماً و الاّ فما في الدنيا معلوم«

]]]ـ البداية والنهاية 5: 234.

]]]ـ أسنى المطالب: 3، عنه العبقات، حديث الغدير 1: 172.

]]]ـ الأربعين: 11، عنه العبقات، حديث الغدير، 1: 224.

]]]ـ المرقاة شرح المشكاة 10: 464 ح 6091.

]]]ـ فيض القدير للمناوي 6: 218 ح 9000.

]]]ـ الأبحاث المسدّدة في الفنون المتعدّدة: 122، عنه العبقات، حديث الغدير 1: 229 ـ 231.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 118

.
[[[

11 ـ السيد ابن حمزة الحراني )ت. 112( نقل في كتابه البيان والتعريف تواتر السيوطي

.
[[[

12 ـ أبو عبد الله الزرقاني )ت 1122( ذكر تواتره في شرح المواهب

13 ـ العجلوني )ت 1162( قال بعد ذكر روايته عن الطبراني وأحمد وغيرهما: فالحديث 

.
[[[

متواتر أو مشهور

الفاخرة من  الحنفي الدمشقي )ت 1171( عدّه في الصلاة  العمادي  الشام  14 مفتي 

.
[[[

الأحاديث المتواترة

15 ـ محمد بن اسماعيل اليماني )ت 1182( قال في الروضة الندية: »وحديث الغدير 

.
[[[

متواتر عند أكثر أئمة الحديث«

.
[[[

16 ـ محمود الآلوسي )ت 1270( نقل تواتر الذهبي وارتضاه

17 ـ الألباني )ت 1420( قال: »إنّ حديث الترجمة حديث صحيح بشطريه، بل الأوّل 

.
[[[

منه متواتر عنه كما يظهر لمن تتبع أسانيده وطرقه«

.
[[[

18 ـ شهاب الدين الغماري، قال: فتواتر عن النبيn من رواية ستين شخصاً

19 ـ عبد الله العموري في كتابه: المقالات السنية في كشف ضلالات أحمد بن تيمية، ردّ 

.
[[[

على ابن تيمية وأثبت تواتر الحديث

]]]ـ البيان والتعريف 2: 136، 230، عنه الغدير للأميني 1: 563.

]]]ـ شرح المواهب 7: 13، عنه الغدير للأميني 1: 563.

]]]ـ كشف الخفاء للعجلوني: 324.

]]]ـ الصلاة الفاخرة: 49 عنه الغدير للأميني 1: 566.

]]]ـ الروضة الندية شرح التحفة العلوية: 67، عنه العبقات، حديث الغدير 1: 229 ـ 231.

]]]ـ روح المعاني 5: 195.

]]]ـ سلسلة الأحاديث الصحيحة 4: 343.

]]]ـ تشنيف الآذان: 77.

]]]ـ المقالات السنية: 360 ـ 361.



119تواتر حديث الغدير

إذا عرفت هذا فاعلم أنّ جمعاً من متكلمّي أهل السنة لماّ ضاق بهم الخناق في إنكار 

أمثال  بأنّ  أخبار الآحاد، محتجين  تواتره وجعلوه من  بنفي  الغدير، تمسّكوا  أصل حديث 

البخاري ومسلم لم يروياه، وكذلك قد قدح فيه أمثال ابن أبي داود السجستاني وأبي حاتم 

الرازي وابن حزم وغيرهم.

قال التفنازاني )ت 793(: »والجواب منع تواتر الخبر، فإنّ ذلك من مكابرات الشيعة، 

كالبخاري  منهم  المحقّقون  ينقله  ولم  الحديث،  أهل  من  كثير  صحته  في  قدح  وقد  كيف 

.
[[[

ومسلم والواقدي...«

 ،
[[[

للاحتمالات« منكر  ثم هو  الآحاد  أخبار  من  »قلنا: هذا  الجويني )ت 478(:  وقال 

، وكذلك الآمدي )ت 
[[[

»إنهّ خبر واحد« الأربعين:  الرازي )ت 606( في  الفخر  قال  وكذلك 

، وغيرهم، وقد تجاوز ابن حجر الهيتمي )ت 973( الحدّ 
[[[

، والقوشجي )ت 879(
[[[

)631

وزعم تناقض الشيعة في استدلالها بحديث الغدير حيث قال: »إنّ فرق الشيعة اتفقوا على 

اعتبار التواتر فيما يستدلّ به على الإمامة، وقد علم نفيه لما مرّ من الخلاف في صحّة هذا 

الحديث، بل الطاعنون في صحّته جماعة من أئمة الحديث وعدوله المرجوع اليهم فيه...

فهذا الحديث مع كونه آحاداً مختلف في صحّته، فكيف ساغ لهم أن يخالفوا ما اتفقوا عليه 

.
[[[

من اشتراط التواتر في أحاديث الإمامة، ويحتجّون بذلك، ما هذا الاّ تناقض قبيح«

ونقول في الجواب: قد ذكرنا في سند الحديث الإجابة على هذه الشبهات، ونضيف هنا:

أوّلاً: كفانا تصريح كثير من علماء أهل السنة ومحدّثيهم الذين هم مدار العلم والعمل 

]]]ـ شرح المقاصد 5: 274.

]]]ـ الإرشاد للجويني: 355.

]]]ـ الأربعين: 298.

]]]ـ أبكار الأفكار 5: 181.

]]]ـ شرح تجريد العقائد: 369.

]]]ـ الصواعق المحرقة 1: 107، عنه السيرة الحلبية 3: 275 ملخّصاً.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 120

في هكذا موارد، دون المتكلمّين الذين يغلب عليهم الجدل وإنكار الواضحات للتغلبّ في 

الشيخ  علقّ  وقد  مرّ،  كما  ورواته  طرقه  وكثرة  الحديث  بتواتر  فهؤلاء صرحّوا  المناظرات، 

الطوسي )ت 460( قائلاً: »وليس في شيء من أخبار الشريعة ما نقل هذا النقل، فإن لم يكن 

.
[[[

هذا متواتراً فليس ها هنا خبر متواتر«

ثانياً: لم يذكر العلماء في شروط تواتر الخبر كونه خالياً من القدح، وأن يكون متواتراً 

عند جميع الناس كافة بحيث لا يشذّ عنه أحد، كيف وقد حكموا بتواتر كثير من الأخبار 

لروايته من قبل رواة لا يتجاوزون أصابع اليد، فهذا ابن حزم يثبت تواتر منع بيع الماء عن 

.
[[[

أربعة من الصحابة ويقول: »فهؤلاء أربعة من الصحابة، فهو نقل تواتر لا تحلّ مخالفته«

ثالثاً: لقد تواترت الأمُّة الإسلامية على كون المعوذتين من القرآن، وقد قدح في هذا التواتر ابن 

مسعود حيث ذهب الى عدم كونهما من القرآن، ولم يجعل العلماء قدحه هذا محلاًّ بالتواتر.

ليلقي  الشيخين  تواتر فضائل  أخُرى وزعم  الرازي )ت 606( شبهة  الفخر  ألقى  ولقد 

التنافي والتساقط، فقال في نهاية العقول: »أمّا دعواكم تواتر هذا الخبر فمخالفوكم أيضاً 

يدّعون تواتر الأخبار الدالةّ على فضائل الشيخين...« فردّه ابن ميثم )ت 699( قائلاً: »أمّا ما 

كان من تلك الأخبار مستلزم صحّة إمامتهما، أو قادحاً فيما علمناه بالضرورة في حق علي

A فنحن نجزم بعدم صحّته لاستحالة أن يتكلمّ النبيn بكلامين متنافيين، وما لم يكن 

كذلك من الأخبار الدالةّ على فضيلة لهما من خارج، فنحن لا نمنع أن يقول النبيn  في 

حق أحد كلاماً يستميل به قلبه، فتتأكّد فيه محبة الإيمان ورسوخه، بعد ثبوت صحّة ذلك 

.
[[[

النقل على وجهه«

إمّا لأجل  الشيعة  رواية  »تعويلكم على  قال:  الشيعة حيث  تواتر  الرازي في  قدح  ثم 

]]]ـ المفصح في الإمامة ضمن رسائل الشيخ الطوسي: 134.

]]]ـ المحلّ لابن حزم 9: 7، عنه العبقات، حديث الغدير 6: 19.

]]]ـ النجاة في القيامة لابن ميثم: 126.



121تواتر حديث الغدير

كثرتهم أو لأجل إجماعهم، والأول باطل لأنهّم ما بلغوا في الزمن الأوّل حدّ التواتر« فردّه ابن 

ميثم قائلاً: »إنّ مثل هذا الخبر لا يختصّ بنقله الشيعة فقط حتى لا تكون كثرتهم تفيد 

العلم، سلمّنا أنّ الشيعة هم الناقلون فقط، لكن لم قلتم أنهّم لم يبلغوا في الكثرة الى حدّ 

التواتر؟ وظاهر أنهّم لم يزالوا بالغين الى حدّ التواتر، سلمّنا لكنّ العلم التواتري لا يتوقفّ 

على الكثرة، فإنّ المخبر الواحد مع انضمام القرائن اليه قد يفيد خبره العلم، فليس من شرط 

.
[[[

التواتر تحقّق الكثرة دائماً«

وأخيراً فقد شدّد علماء أهل السنة النكير على من ردّ حديثاً، نقل عن أحمد بن حنبل 

، وعنه أيضاً قال: »بلغ ابن 
[[[

أنهّ قال: »من ردّ حديث رسول اللهn فهو على شفا هلكة«

أبي ذئب أنّ مالكاً لا يأخذ بحديث »البيّعان بالخيار« فقال: يستتاب فإن تاب وإلاّ ضربت 

.
[[[

عنقه، قال أحمد: ومالك لم يردّ الحديث لكن تأوّله«

فإذا كان حكم ردّ الآحاد هذا، فما هو حكم ردّ خبر الغدير المتواتر؟!

]]]ـ م ن: 126.

]]]ـ سير أعلام النبلاء للذهبي 11: 297.

]]]ـ م ن 7: 142.



شهود الغدير

كانت حجّة الوداع أوّل حجة حجّها رسول اللهn وآخرها، وقد أذّن بالناس قبل ذلك 

لينالوا هذا  الحج، فامتثل لذلك المسلمون وخرجوا  ليعلمّهم مناسك  الخروج  وحثهّم على 

الشرف العظيم، ويتعلمّوا مناسك حجّهم.

وقد اختلفت الروايات في عدد من خرج مع رسول اللهn  من المدينة، ومن التحق به 

في أثناء الطريق، وبتبعه من شهد بعد حجّة الوداع غدير خم، ولا مبّرر لهذا الخلاف الشاسع 

سوى عدم وجود آليات العدّ والفرز آنذاك، بل كل راو ذكر العدد الذي خمّنه، أو رآه في 

كان العدد عند الخروج من المدينة أقلّ منه عندما كان في منتصف  فترات مختلفة، مثلاً 

الطريق، وكذلك عندما وصلn إلى مكّة، وكذلك عندما حجّ وطاف، وكذلك عند رجوعه، 

فالأعداد تختلف اختلافاً كبيراً في هذه المراحل والحالات.

ويمكن تقسيم الروايات الواردة ضمن ثلاث طوائف:

الطائفة الأولى: التصريح بالكثرة:

روى الذهبي عن الإمام الصادق أنهّ قال: أذّن رسول اللهn  بالحج فاجتمع في المدينة 

.
[[[

بشر كثير

وعن ابن حبان في ثقاته: ثمّ إنّ النبيn أراد أن يحجّ حجّة الوداع فأذّن في الناس أنهّ 

.)
[[[( nخارج فقدم المدينة بشر كثير كلهّم يلتمس أن ياتمّ برسول الله

وفي رواية عن الإمام الصادقA: فعلم به من حضر المدينة وأهل العوالي والأعراب، 

.
[[[

 nفاجتمعوا فحج رسول الله

]]]ـ تاريخ الإسلام المغازي: 701.

]]]ـ كتاب الثقات 2: 124، الطبقات لابن سعد 2: 172، نهاية الإرب للنويري 17: 371، المغازي للواقدي 2: 1088.

]]]ـ الكافي للكليني 4: 245.



123شهود الغدير

وقال الفيروزآبادي: لماّ عزمn على الحج أعلم أصحابه بذلك فاستعدوا للسفر بأجمعهم، 

ووصل الخبر إلى القرى والضياع القريبة من المدينة، فتجهّز المسلمون بأجمعهم نحو المدينة، 

.
[[[

وفي حال المسير إلى مكّة تلاحق الناس من كلّ الأطراف حتى تجاوزوا الحصر والعد...

.
[[[

وفي رواية جابر: خرجنا مع رسول اللهn مهليّن بالحج معنا النساء والولدان...

الطائفة الثانية: ذكر القبائل وبعض الأشخاص:

روى الآجري عن جابر قال: كنّا بالجحفة بغدير خم إذ خرج إلينا رسول اللهn من خباء 

أو فسطاط، فقال بيده ثلاث مرات: هلم هلم هلم، وثمَّ ناس من خزاعة ومزينة وجهينة 

.
[[[

وأسلم وغفّار...

يقال له غدير خم، فنادى الصلاة جامعة،  وفي رواية جرير بن عبد الله: فبلغنا مكاناً 

.
[[[

فاجتمعنا المهاجرون والأنصار

وفي رواية حبة بن جوين: إنّ قوماً من الأنصار قالوا: سمعنا رسول اللهn يقول يوم 

غدير خم: »من كنت مولاه...« فيهم جبلة بن عمرو، وسهل بن حنيف، وعثمان بن حنيف 

.
[[[

في جماعة من الأنصار

وفي رواية حذيفة بن اليمان: كنت والله جالساً بين يدي رسول اللهn وقد نزل بنا 

.
[[[

غدير خم، وقد غُصّ المجلس بالمهاجرين والأنصار

وأخيراً لم يقتصر الحضور على المسلمين، بل شهد تلك الوقعة حتى بعض المشركين، فهذا 

مسلم بن كيسان الكوفي يروي عن حبة بن جوين حادثة الغدير، ويقول حبّة في آخره: وأنا 

.
[[[

يومئد مشرك

]]]ـ سفر السعادة: 70.

]]]ـ صحيح مسلم 2: 721 ح138، المصنّف لابن أبي شيبة 4: 324 ح1، ممّ يدلّ على الاستنفار العام.

]]]ـ الشريعة 3: 216 ح1577.

]]]ـ المعجم الكبير للطبراني 2: 357 ح2505.

]]]ـ تخريج الأحاديث للزيلعي 2: 240 رقم 681.

]]]ـ تفسير فرات الكوفي: 516 ح675.

]]]ـ أسد الغابة 1: 6669 رقم 1031.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 124

وقد أجاب علاء الدين مغلطاي عن إشكال ابن الأثير بأنهّ لم يحجّ آنذاك مشرك، قائلاً: إن 

صحّ السند بذلك إليه، لا يمنع أن يكون حضر ذلك وهو غير متلبس بالحج إمّا في عهد أو ما 

.
[[[

أشبهه، أو يكون ماراً في الطريق فسمح ذلك فقطعه، والله أعلم

الطائفة الثالثة: ذكر العدد:

وهو مختلف تماماً بين القلةّ القليلة، والكثرة الكثيرة، وإليك بعض ذلك:

1 ـ 1300 شخصاً، ففي رواية عن الإمام الباقرA: لماّ قال النبيn يوم غدير خم بين 

.
[[[

ألف وثلاثمائة رجل: من كنت مولاه فعلّي مولاه...

فهو إن صحّ يدلّ على الملتفّين حول المنبر آنذاك.

2 ـ عشرة آلاف، روى العياشي عن الإمام الصادقA أنهّ قال: العجب يا أبا حفص لما 

لقي علي بن أبي طالب، إنهّ كان له عشرة آلاف شاهد لم يقدر على أخذ حقّه، والرجل يأخذ 

حقّه بشاهدين، إنّ رسول اللهn خرج من المدينة حاجّاً ومعه خمسة آلاف، ورجع من 

.
[[[

مكّة وقد شيّعه خمسة آلاف من أهل مكة

3 ـ سبعة عشر ألفاً، ففي جامع الأخبار: وقد شيّعهn  من مكّة اثنا عشر ألف رجل من 

.
[[[

اليمن، وخمسة آلاف رجل من المدينة

4 ـ أربعون ألفاً، ذكر المقريزي في وصف خطبة النبيn  بعرفة: فإنهّ شهد الخطبة نحواً 

.
[[[

. وأشار إليه أيضاً الحلبي في سيرته بعنوان قيل
[[[

من أربعين ألفاً

5 ـ ستون ألفاً، قال ابن جبر: وروي أنّ يوم الغدير لعلي بن أبي طالبA ستون ألف 

.
[[[

شاهد

]]]ـ اكمال تهذيب الكمال 3: 351 رقم 1144.

]]]ـ المناقب لابن شهر آشوب 3: 26، البحار 37: 158.

]]]ـ تفسير العياشي 1: 332، البحار 37: 140 ح33.

]]]ـ جامع الأخبار: 47، البحار 37: 165 ح42.

]]]ـ إمتاع الأسماع 2: 112.

]]]ـ السيرة الحلبية 3: 308.

]]]ـ نهج الإيمان: 122.



125شهود الغدير

6 ـ سبعون ألفاً، ففي الاحتجاج: وبلغ من حجّ مع رسول اللهn من أهل المدينة وأهل 

الأطراف والأعراب سبعين ألف إنسان أو يزيدون على نحو عدد أصحاب موسى السبعين ألفاً 

 nالذين أخذ عليهم بيعة هارون فنكثوا واتبعوا السامريّ والعجل، وكذلك أخذ رسول الله

.
[[[

البيعة لعليA بالخلافة على نحو عدد أصحاب موسىA السبعين ألفاً، فنكثوا البيعة

.
[[[

7 ـ ستة وثمانون ألفاً، قال ابن جبر في ذكر شهود الغدير: وقيل ستة وثمانون ألف شاهد

.
[[[

8 ـ تسعون ألفاً، أشار إليه الحلبي في سيرته بعنوان قيل، وكذلك ابن فهد المكي

.
[[[

9 ـ مائة ألف وأربعة عشر ألفاً، ذكره الحلبي في السيرة بعنوان قيل، وكذلك ابن فهد المكي

10 ـ مائة وعشرون ألفاً، ذكر هذا العدد كلّ من السبط ابن الجوزي في تذكرة الخواص، 

.
[[[

والحلبي في سيرته، وابن فهد المكي في اتحاف الورى

جدري  أصابهم  الناس  أنّ  معقل  أمّ  رواية  على  اعتماداً  المؤرخّين  بعض  ذكر  وقد  هذا 

 أو حصبة قبل الحج، فلم يتمكّن كثير منهم من الخروج مع النبيn، قال ابن حزم: ثم

.
[[[

أمرn بالخروج، فأصاب الناس جدري أو حصبة منعت من شاء الله أن يمنع من الحج معه

وقال الحلبي: وعند خروجهn للحج أصاب الناس بالمدينة جُدري ـ بضمّ الجيم وفتح 

.
[[[ nالدال، وبفتحها ـ أو حصبة منعت كثيراً من الناس من الحج

مع  الحج  من  بعضهم  منعت  حصبة  أو  جدري  فأصابهم  المكي:  فهد  ابن  لفظ   وفي 

.
[[[

 nالنبي

]]]ـ الاحتجاج للطبرسي 1: 134، كما أشار إلى العدد الحلبي في سيرته 3: 308.

]]]ـ نهج الإيمان: 122.

]]]ـ السيرة الحلبية 3: 308، اتحاف الورى بأخبار أمّ القرى 1: 568.

]]]ـ السيرة الحلبية 3: 308، اتحاف الورى 1: 568.

]]]ـ تذكرة الخواص: 30، السيرة الحلبيّة 3: 308، اتحاف الورى 1: 568.

]]]ـ حجّة الوداع لابن حزم: 34، 51.

]]]ـ السيرة الحلبية 3: 308.

]]]ـ اتحاف الورى بأخبار أمّ القرى 1: 568.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 126

لحجّة   nالله تهيّأ رسول  لماّ  أم معقل حيث قالت:  ما روي عن  لدى هؤلاء  والمعتمد 

الوداع أمر الناس بالخروج معه أصابتهم هذه القرحة: الجدري أو الحصبة، قالت: فدخل 

.
[[[

علينا ما شاء الله أن يدخل لمرض أبي معقل ومرضت معه

وفيه أوّلاً: إنهّا لم تذكر عدد المصابين، بل اكتفت بذكر مرض زوجها ومرضها، فمن أين 

استنبط المؤرخّون أنّ كثيراً من الصحابة لم يحج.

ثانياً: لو كان الخبر مضبوطاً لذكره أصحاب الصحاح والمسانيد والتواريخ المعتنية بذكر 

جزئيات سيرة النبيn والصحابة، مع بعض التفصيل من حيث ذكر عدد المصابين، أو ذكر 

بعض المعروفين منهم.

ثالثاً: توجد رواية أم معقل في باقي السنن والمسانيد من دون ذكر تعميم المرض، بل 

تذكر أم معقل أنّ المرض أصاب زوجها فقط، ففي سنن أبي داود: »وأصابنا مرض وهلك أبو 

.
[[[

معقل«

وعليه نستنتج أنّ المرض كان جزئيّاً ولم يصب إلاّ بيت امُّ معقل، وأنّ كثيراً من المسلمين ـ 

 Aًمع قطع النظر عن العدد ـ قد حضروا حجّة الوداع، وشهدوا حادثة الغدير، وبايعوا عليّا

بالولاية والإمامة، ولكن تخلوّا عنها فيما بعد لأسباب مختلفة ذكرناها في دلالة الحديث، قسم 

ردّ الشبهات.

]]]ـ حجة الوداع لابن حزم: 34: 51.

]]]ـ سنن أبي داود: 306 ح1989.



الكتب المؤلّفة في حديث الغدير

هناك كثير من الحفّاظ والمحدّثين قديماً وحديثاً، خرجّوا حديث الغدير ورووه في كتبهم، 

وقد عدّهم العلامّة الأميني )رحمه الله( )ت 1390( في كتابه الغدير الجزء الأوّل، ونحن 

المتقدّمين،  الغدير، وجمع طرقه ورواته من  تأليفاً مستقلاً في حديث  أفرد  هنا نذكر من 

وهم كما يأتي:

1 ـ محمد بن جرير الطبري )ت 310( جمع طرق حديث الغدير في كتاب مستقلّ سمّه 

كتاب الولاية أو »الردّ على الحرقوصيّة«، وقد أشار الى كتاب الطبري هذا أو رآه ونقل عنه 

كلّ من السيّد ابن طاووس )ت 664( والذهبي )ت 748( وابن كثير )ت 774( في البداية 

والنهاية والسيرة النبوية.

الطبري  جرير  بن  محمد  رواه  ما  ذلك  »ومن  الله(:  )رحمه  طاووس  ابن  السيدّ  قال 

يوم  فيه حديث  روى  الحرقوصيّة،  على  الردّ  كتاب  وسمّه  صنّفه  الكبير،  التاريخ  صاحب 

الغدير، وما نصّ النبيn على عليA بالولاية والمقام الكبير، وروى ذلك من خمس 

.
[[[

وسبعين طريقاً«

الطبري صاحب  جرير  بن  محمد  الغدير  يوم  حديث  روى  »وقد  الطرائف:  في  وقال 

التاريخ من خمس وسبعين طريقاً، وأفرد له كتاباً سمّه الولاية، ورأيت في بعض ما صنّفه 

الطبري في صحّة خبر يوم الغدير أنّ اسم كتابه الردّ على الحرقوصيّة يعني الحنبليّة، لانّ 

أحمد بن حنبل من ولد حرقوص بن زهير الخارجي، وقيل: إنّا سمّه الطبري بهذا الأسم لأنّ 

.
[[[

البربهاري الحنبلي تعرضّ للطعن في شيء مّما يتعلقّ بخبر يوم غدير خم«

وقال ياقوت الحموي )ت 626( في ترجمة الطبري: »وكان قد قال بعض الشيوخ ببغداد 

]]]ـ الإقبال لابن طاووس 2: 239.

]]]ـ عنه عبقات الأنوار، حديث الغدير 1: 124.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 128

بتكذيب غدير خم، وقال: إنّ علي بن أبي طالب كان باليمن في الوقت الذي كان رسول الله

n  بغدير خم، وقال هذا الإنسان في قصيدة مزدوجة يصف بلداً بلداً ومنزلاً منزلاً أبياتاً 

يلوح فيها الى معنى حديث غدير خم فقال:

كم قائل فيه بروز جم ثمّ مررنـا بغـدير خـــم  	 	

على علّي والنبــيّ الأمُي

وبلغ أبا جعفر ذلك فابتدأ بالكلام من فضائل علي بن أبي طالب، وذكر طرق حديث 

.
خم، فكثر الناس لاستماع ذلك...« ]]]

ومّمن ذكر كتاب الطبري ورآه وكان سبباً في تصديقه لحديث الغدير، الحافظ الذهبي 

)ت 748( حيث قال في سير أعلام النبلاء في ترجمة الطبري: »وجمع طرق حديث غدير خم 

.
[[[

في أربعة أجزاء، رأيت شطره فبهرني سعة رواياته وجزمت بوقوع ذلك«

ورآه أيضاً الحافظ ابن كثير )ت 774( حيث قال: »وقد رأيت له كتاباً جمع فيه أحاديث 

، وقال أيضاً: »وقد اعتنى بأمر هذا الحديث أبو جعفر محمد 
[[[

غدير خم في مجلدّين ضخمين«

بن جرير الطبري صاحب التفسير والتاريخ، فجمع فيه مجلدّين أورد فيهما طرقه وألفاظه، 

.
وساق الغثّ والسمين والصحيح والسقيم على ما جرت به عادة كثير من المحدّثين...« ]]]

وقال الحافظ ابن حجر العسقلاني )ت 852(: وقد جمعه ابن جرير الطبري في مؤلفّ 

.
[[[

فيه أضعاف من ذكر«

إذا عرفت هذا فاعجب من السالوس حيث قال: »إنّ كتاب الولاية إما أنهّ ألُفّ ونسُب 

]]]ـ معجم الُأدباء 18: 84.

]]]ـ سير أعلام النبلاء 14: 276، وفي تذكرة الحفاظ 2: 713 وقال: فاندهشت له ولكثرة تلك الطرق.

]]]ـ البداية والنهاية 11: 167 ترجمة الطبري.

]]]ـ م ن 5: 228، السيرة النبوية 4: 414، عنه الآلوسي في روح المعاني 5: 195.

]]]ـ تهذيب التهذيب 7: 297 رقم 566.



129الكتب المؤلفة في حديث الغدير

الولاية بغير نظر  الطبري جمع ما وجده عن  أنّ  للمذهب، وإما  انتصاراً  الطبري زوراً  الى 

، فانظر الى أتباع 
[[[

الى مصادر الروايات، وفي كلتا الحالتين لا وزن له ولا يبيّ رأي الطبري«

المدرسة السلفيّة كيف يتمسّكون بكلّ حشيش لردّ فضائل أمير المؤمنينA، حيث يروق 

لهم بكل سهولة ليس ردّ الشيعة فقط، بل ردّ كبار محدّثيهم وحفّاظهم الذين عليهم مدار 

العلم والعمل في مدرسة أهل السنة، كلّ ذلك حذراً من أن تثبت لأمير المؤمنينA فضيلة.

العباس ابن عقدة )ت 332(، وقد صنّف كتاباً مستقلاًّ في  2 ـ أحمد بن محمد أبو 

السيد  الحفّاظ والمحدّثين، وكانت نسخة منه عند  الغدير، وذكر كتابه عدّة من  حديث 

عقدة  ابن  ذكرهم  الذين  الرواة  أسماء  وذكر  عنه  روى  حيث   )664 )ت  طاووس  ابن 

الغدير. لحديث 

بن  أحمد  العباس  أبو  حقّقناه:  ما  تفصيل  صنّف  »ومّمن   :; طاوس  ابن  السيد  قال 

سعيد الهمداني الحافظ المعروف بابن عقدة، وهو ثقة عند أرباب المذاهب، وجعل ذلك 

الرواة من  بذلك، وأسماء   nالنبي الولاية، وذكر الأخبار عن  كتاباً محرّراً سمّه حديث 

الصحابة، والكتاب عندي وعليه خط الشيخ العالم الرباني أبي جعفر الطوسي وجماعة من 

شيوخ الإسلام لا يخفى صحّة ما تضمّنه على أهل الأفهام، وقد أثنى على ابن عقدة الخطيب 

صاحب تاريخ بغداد وزكّاه.

:...Aعلى علي nوهذه أسماء من روى عنهم حديث يوم الغدير ونصّ النبي

1 ـ أبو بكر عبد الله بن عثمان.

2 ـ عمر بن الخطاب.

3 ـ عثمان بن عفان.

.A4 ـ علي بن أبي طالب

5 ـ طلحة بن عبيد الله.

]]]ـ أثر الإمامة للسالوس: 91.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 130

6 ـ الزبير بن العوام.

7 ـ عبد الرحمن بن عوف.

8 ـ سعيد بن مالك.

9 ـ العباس بن عبد المطلب.

.A10 ـ الحسن بن علي بن أبي طالب

.A11 ـ الحسين بن علي بن أبي طالب

12 ـ عبد الله بن عباس.

13 ـ عبد الله بن جعفر بن أبي طالب.

14 ـ عبد الله بن مسعود.

15 ـ عمار بن ياسر.

16 ـ أبوذر جندب بن جنادة الغفاري.

17 ـ سلمان الفارسي.

18 ـ أسعد بن زرارة الأنصاري.

19 ـ خزيمة بن ثابت الأنصاري.

20 ـ أبو أيوب خالد بن زيد الأنصاري.

21 ـ سهل بن حنيف الأنصاري.

22 ـ حذيفة بن اليمان.

23 ـ عبد الله بن عمر بن الخطاب.

24 ـ البراء بن عازب الأنصاري.

25 ـ رفاعة بن رافع.

26 ـ سمرة بن جندب.



131الكتب المؤلفة في حديث الغدير

27 ـ سلمة بن الأكوع الأسلمي.

28 ـ زيد بن ثابت الأنصاري.

29 ـ أبو ليلى الأنصاري.

30 ـ أبو قدامة الأنصاري.

31 ـ سهل بن سعد الأنصاري.

32 ـ عدي بن حاتم الطائي.

33 ـ ثابت بن زيد بن وديعة.

34 ـ كعب بن عجرة الأنصاري.

35 ـ أبو الهيثم بن التيهان الأنصاري.

36 ـ هاشم بن عتبة بن أبي وقاص الزهري.

37 ـ المقداد بن عمرو الكندي.

38 ـ عمر بن أبي سلمة.

39 ـ عبد الله بن أبي عبد الأسد المخزومي.

40 ـ عمران بن حصين الخزاعي.

41 ـ يزيد بن الخصيب الأسلمي.

42 ـ أبو هريرة الدوسي.

43 ـ أبو برزة نضلة بن عتبة الأسلمي.

44 ـ أبو سعيد الخدري.

45 ـ جابر بن عبدالله الأنصاري.

46 ـ حريز بن عبدالله.

47 ـ زيد بن عبدالله.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 132

48 ـ زيد بن أرقم الأنصاري.

.n49 ـ أبو رافع مولى رسول الله

50 ـ أبو عمرة بن عمرو بن محصن الأنصاري.

51 ـ أنس بن مالك الأنصاري.

52 ـ ناجية بن عمرو الخزاعي.

53 ـ أبو زينب بن عوف الأنصاري.

54 ـ يعلى بن مرة الثقفي.

55 ـ سعيد بن سعد بن عبادة الأنصاري.

56 ـ حذيفة بن أسيد.

57 ـ أبو شريحة الغفاري.

58 ـ عمرو بن الحمق الخزاعي.

59 ـ زيد بن حارثة الأنصاري.

60 ـ ثابت بن وديعة الأنصاري.

61 ـ مالك بن حويرث أبو سليمان.

62 ـ جابر بن سمرة السواني.

63 ـ عبد الله بن ثابت الأنصاري

64 ـ جيش بن جنادة السلولي.

65 ـ ضميرة الأسدي.

66 ـ عبد الله بن عازب الأنصاري.

67 ـ عبد الله بن أبي أوفى الأسلمي.

68 ـ يزيد بن شراحيل الأنصاري.

69 ـ عبد الله بن بشير المازني.



133الكتب المؤلفة في حديث الغدير

70 ـ النعمان بن العجلان الأنصاري.

71 ـ عبد الرحمن بن يعمر الديلمي.

.n72 ـ أبو حمزة خادم رسول الله

73 ـ أبو الفضالة الأنصاري.

74 ـ عطية بن بشير المازني.

75 ـ عامر بن ليلى الغفاري.

76 ـ أبو الطفيل عامر بن واثلة الكناني.

77 ـ عبد الرحمن بن عبد رب الأنصاري.

78 ـ حسان بن ثابت الأنصاري.

79 ـ سعد بن جنابة العوفي.

80 ـ عامر بن عمير النميري.

81 ـ عبد الله بن ياميل.

82 ـ حبة بن جوين العرني.

83 ـ عقبة بن عامر الجهني.

84 ـ أبو ذؤيب الشاعر.

85 ـ أبو شريح الخزاعي.

86 ـ أبو جحيفة وهب بن عبد الله النسوي.

87 ـ أبو امامة الصدي بن عجلان الباهلي.

88 ـ عامر بن ليلى بن جندب بن سفيان الغفلي البجلي.

89 ـ اسامة بن زيد بن حارثة الكلبي.

90 ـ وحشي بن حرب.

91 ـ قيس بن ثابت بن شماس الأنصاري.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 134

92 ـ عبد الرحمن بن مديح.

93 ـ حبيب بن بديل بن ورقاء الخزاعي.

.n94 ـ فاطمة بنت رسول الله

95 ـ عائشة بنت أبي بكر.

96 ـ أمُ سلمة أمُ المؤمنين.

97 ـ أمُ هاني بنت أبي طالب.

98 ـ فاطمة بنت حمزة بن عبد المطلب.

99 ـ أسماء بنت عميس الخثعميّة.

.
[[[

ثم ذكر ابن عقدة ثمانية وعشرين رجلاً من الصحابة لم يذكرهم ولم يذكر أسماءهم أيضاً

وقال ابن حجر العسقلاني )ت 852( في فتح الباري: »وأما حديث من كنت مولاه فعلي 

مولاه، فقد أخرجه الترمذي والنسائي، وهو كثير الطرق جداً، وقد استوعبها ابن عقدة في 

، كما قال في تهذيب التهذيب: »واعتنى 
[[[

كتاب مفرد، وكثير من أسانيدها صحاح وحسان«

.
[[[

بجمع طرقه أبو العباس ابن عقدة، فأخرجه من حديث سبعين صحابياً أو أكثر«

3 ـ أبو طالب عبيد الله بن أحمد بن زيد الأنباري الواسطي )ت 356(، وله كتاب طرق 

.
[[[

حديث الغدير، ذكره له النجاشي في فهرسته

4 ـ أبو غالب أحمد بن محمد بن محمد الزراري )ت 368(، له جزء في خطبة الغدير، 

.
[[[

نصّ عليه هو بنفسه في رسالته في آل أعين

5 ـ أبو المفضّل محمد بن عبد الله بن المطلب الشيباني )ت 372(، له كتاب من روى 

]]]ـ الطرائف لابن طاوس 1: 212 ـ 215، والإقبال 2: 239 ملخّصاً، كما أشار الى كتاب ابن عقدة كل من ابن شهر 

آشوب في المناقب 3: 34، وابن البطريق في العمدة: 112، وابن جبر في نهج الإيمان 133 ـ 134، وغيرهم من علمائنا.

]]]ـ فتح الباري 7: 60.

]]]ـ تهذيب التهذيب 7: 297 رقم 566.

]]]ـ رجال النجاشي: 232 رقم 617، عنه الغدير للأميني 1: 317.

]]]ـ رسالة أبي غالب الزراري: 180، عنه الغدير للأميني 1: 317.



135الكتب المؤلفة في حديث الغدير

.
[[[

حديث غدير خم، ذكره له النجاشي

6 ـ الحافظ علي بن عمر الدار القطني )ت 385(، قال الكنجي الشافعي: جمع الحافظ 

.
[[[

الدار قطني طرقه في جزء

7 ـ الشيخ محسن بن الحسين بن أحمد النيشابوري الخزاعي، له كتاب بيان حديث 
[[[

الغدير، ذكره له الشيخ منتجب الدين في فهرسته

8 ـ أبو عبد الله الحسين بن عبيد الله بن إبراهيم الغضائري )ت 411(، له كتاب يوم 

.
[[[

الغدير، ذكره له النجاشي في فهرسته

9 ـ علي بن عبد الرحمن بن عيسى بن عروة بن الجراح القناني )ت 413(، له كتاب 

.
[[[

طرق خبر الولاية، عدّه النجاشي من تأليفه في فهرسته

10 ـ الحافظ أبو سعيد مسعود بن ناصر بن أبي زيد السجستاني )ت 477( له كتاب 

.
[[[

الدراية في حديث الولاية، ذكره ابن شهر آشوب في المناقب، والسيد ابن طاوس في الإقبال

11 ـ الحافظ شمس الدين الذهبي )ت 748( له كتاب طرق حديث الولاية، قال هو في 

كتابه تذكره الحفّاظ: »أما حديث )من كنت مولاه( فله طرق جيّدة، وقد أفردت ذلك أيضاً 

.
)أي أفرده بمصنف مستقل(« ]]]

12 ـ قال أحمد بن طاوس )ت 673(: »قال الفقيه برهان الدين حجّة الإسلام أبو جعفر 

محمد بن علي الحمداني القزويني: سمعت بعض أصحاب أبي حنيفة يقول: شهدت بالكوفة 

شاباً بيده مجلدّة فيها روايات هذا الكتاب مكتوب عليه »المجلدّة الثامنة والعشرون« من 

]]]ـ رجال النجاشي: 396 رقم 1059، عنه الغدير للأميني 1: 317.

]]]ـ كفاية الطالب: 60، عنه الغدير للأميني 1: 317.

]]]ـ الفهرست: 156 رقم 360، عنه الغدير للأميني 1: 317.

]]]ـ م ن: 69 رقم 166، عنه الغدير للأميني 1: 318.

]]]ـ رجال النجاشي: 269 رقم 706، عنه الغدير للأميني 1: 318.

]]]ـ المناقب لابن شهر آشوب 3: 340، والإقبال 2: 239.

]]]ـ تذكره الحفاظ 3: 1042 رقم 962.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 136

.
[[[

طريق خبر قوله A: من كنت مولاه فعلي مولاه، ويتلوه في المجلدّة التاسعة: أخبرني«

ويظهر أنّ هذا الكتاب هو الذي رآه أبو المعالي الجويني ببغداد، فقد قال ابن شهر آشوب 

)ت 588(: »قال جدّي شهر آشوب: سمعت أبا المعالي الجويني يتعجّب ويقول: شاهدت 

مجلدّاً ببغداد في يد صحّاف فيه روايات هذا الخبر مكتوباً عليه: المجلدّة الثامنة والعشرون 

.
[[[

من طرق قوله: »من كنت مولاه فعلي مولاه« ويتلوه المجلدّة التاسعة والعشرون«

يراجع للمزيد: ببليو غرافية حديث الغدير.

وإذا عرفت هذا فلا حاجة لنا الى ردّ ابن حزم )ت 456( القائل: »أمّا )من كنت مولاه فعلي 

، أو ما ذكره الجويني )ت 478( من قوله: »هذا 
[[[

مولاه( فلا يصحّ من طريق الثقات اصلاً«

.
[[[

اللّفظ وما عداه وسواه نقله معدودون من الرواة، وهم عرضة الزلل والخطل والهفوات«

وما نقله المقدسي )ت 888( عن الشيخ مجد الدين الفيروز آبادي حيث قال: »إنهّ لا 

.
[[[

يصح من طريق الثقات أصلاً والزيادة التي ألحقوها بها كذب«

وكفانا في الردّ عليهم ما قاله ابن حجر الهيثمي )ت 973( في الصواعق من قوله: »إنهّ 

حديث صحيح لا مرية فيه...وكثير من أسانيدها صحاح وحسان، ولا التفات لمن قدح في 

، وتبعه الحلبي )ت 1044( حيث قال: »هذا حديث صحيح ورد بأسانيد صحاح 
[[[

صحّته«

.
[[[

وحسان، ولا التفات لمن قدح في صحته كأبي داود وأبي حاتم الرازي«

]]]ـ بناء المقالة الفاطمية: 302.

ينابيع  القندوزي في  المستقيم 1: 301، وانظر  الصراط  والبياضي في  الإيمان: 133،  نهج  ابن جبر في  نقله عنه  ]]]ـ 

المودة 1: 34.

]]]ـ الفصل في الملل والأهواء والنحل لابن حزم 3: 71.

]]]ـ غياث الُأمم للجويني: 28.

]]]ـ رسالة في الرد على الرافضة: 213.

]]]ـ الصواعق المحرقة 1: 107.

]]]ـ السيرة الحلبية 3: 274.



خطبة الغدير]]]

خرج رسول اللهn في السنة العاشرة من الهجرة إلى الحج وهي حجة الوداع، ودعا 

الناس بالائتمام به ليعلمّهم مناسكهم، إذ كان يعلم بدنوّ رحيله.

روى الذهبي عن الإمام الصادق عن أبيه 8 عن جابر أنهّ قال: أذّن رسول اللهn في 

.
[[[

الناس بالحج فاجتمع في المدينة بشر كثير

وقال ابن حبان: ثم إنّ النبيn أراد أن يحجّ حجّة الوداع، فأذّن في الناس أنهّ خارج 

.
[[[

 nفقدم المدينة بشر كثير كلهّم يلتمس أن يأتمّ برسول الله

وقال الفيروزآبادي: لماّ عزمn على الحج أعلم أصحابه بذلك، فاستعدّوا للسفر بأجمعهم، 

ووصل الخبر إلى القرى والضياع القريبة من المدينة، فتجهّز المسلمون بأجمعهم نحو المدينة، 

.
[[[

وفي حال المسير إلى مكة تلاحق الناس من كلّ الأطراف حتى تجاوزوا الحصر والعدّ 

كان معه جموع لا يعلمها إلاّ الله تعالى، قيل: كانوا أربعين ألفاً، وقيل: كانوا سبعين 

ألفاً، وقيل: كانوا تسعين ألفاً، وقيل: كانوا مائة ألف وأربعة عشر ألفاً، وقيل: وعشرين ألفاً، 

.
[[[

وقيل: كانوا أكثر من ذلك«

 nوفي حجة الوداع هذه حدثت أعظم واقعة في التاريخ الإسلامي، حيث امُر النبي

بتبليغ ما إن لم يبلغّه بطلت رسالته، فقد نزل عليه الوحي قائلاً: ﴿ياَ أيَُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أنُزِلَ 

 وذيل الآية الدالّ 
[[[

بِّكَ وَإنِ لَّمْ تفَْعَلْ فَمَ بَلَّغْتَ رسَِالَتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ﴾ إِلَيْكَ مِن رَّ

]]]ـ أنا مدين في هذا المدخل إلى ما كتبه فضيلة الشيخ أمير تقدمي في كتابه القيّم »نور الأمير في تثبيت خطبة 

الغدير«.

]]]ـ تاريخ الإسلام المغازي: 701.

]]]ـ كتاب الثقات 2:124، ونحوه الطبقات لابن سعد 2:172، نهاية الأرب للنويرى 17:371.

]]]ـ سفر السعادة: 70.

]]]ـ السيرة الحلبية 3:308، ونحوه اتحاف الورى لابن فهد المكي 1:568.

]]]ـ المائدة: 67.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 138

على حفظ الله تعالى لنبيّهn من الناس يدلّ بصراحة على أهميّة الموضوع وخطورته.

قوله  نزل  الرسالة،  لخط  امتداد  وأنهّ   ،Aإمامة علي  nالله بلغّ رسول  ما  وبعد 

.
[[[

تعالى: ﴿الْيَوْمَ أكَْمَلتُْ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأتَْمَْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسِْلامََ دِيناً﴾

منها  كثيرة،  امُوراً   nالله فيها رسول  ذكر  الآيتين خطبةٌ عظيمة  تخللّت هاتين  وقد 

 حديث الغدير، وحديث الثقلين. قال ابن كثير )ت774(: »فصل في إيراد الحديث الدالّ على 

أنهAّ خطب بمكان بين مكة والمدينة مرجعه من حجة الوداع قريب من الجحفة يقال 

له غدير خم، فبيّ فيها فضل علي بن أبي طالب، وبراءة عرضه مما كان تكلمّ فيه بعض من 

كان معه بأرض اليمن...فخطب خطبة عظيمة في اليوم الثامن عشر من ذي الحجة عامئذ، 

أشياء، وذكر من فضل علي وأمانته  فبيّ  بغدير خم تحت شجرة هناك  يوم الأحد  وكان 

.
[[[

وعدله وقربه إليه ما أزاح به ما كان في نفوس كثير من الناس منه«

يلُاحظ على هذا المقطع:

جعل ابن كثير في صدر كلامه سبب الحديث ما تكلمّ به بعض من كان معه في اليمن، 

ثم يقول: خطبn خطبة عظيمة فبيّ فيها أشياء، وهذا يناقض الحصر الذي ذكره في 

 Aصدر كلامه من اختصاص سبب الخطبة بحديث الشكوى لما صدر من أمير المؤمنين

اخُرى غير  أمور  النبيn إلى  يفيد تطرقّ  أشياء«  فيها  أنّ قوله: »فبيّ  اليمن، كما  بأرض 

حديث الغدير لا يروق ابن كثير التحدّث عنها. كما أنّ قوله: »وذكر من فضل علي وأمانته« 

يفيد أنّ تلك الأشياء التي أخفاها ابن كثير غير هذه الموارد، مضافاً إلى أنهّا امُور إضافية على 

أصل حديث الغدير، وقد أهمل نصّها ابن كثير حاله حال غيره من المحدّثين.

الخطبة  هذه  نصوص  أين  المطهّرة:  بالسّنة  المهتمّين  المحدّثين  نسأل  أن  حقّنا  ومن 

العظيمة التي ألقاها النبيn في تلك المناسبة وبتلك الحالة؟! ولماذا لم يبق منها في تراث 

أهل السنة سوى حديث الغدير، مع تشكيك بعضهم في صدره وذيله؟!

عابرة،  إشارة  الخطبة  إلى هذه  السنة تشير  أهل  هذا، وقد وردت روايات كثيرة عند 

]]]ـ المائدة: 3.

]]]ـ البداية والنهاية 5:228.



139خطبة الغدير

، وفي لفظ آخر: 
فقد ذكرها زيد بن أرقم حيث قال: خطبنا رسول اللهn يوم غدير خم ]]]

. وفي لفظ آخر: قام فينا رسول اللهn بواد بين مكة 
[[[

خطبنا رسول اللهn يوم الغدير

.
[[[

والمدينة يدُعى خمًّ خطيباً

.
[[[

وعن حذيفة قال: إنّ رسول اللهn خطب بغدير تحت شجرات

وعن أبي رافع قال: لما نزل رسول اللهn غدير خم بمصدره من حجة الوداع قام خطيباً 

.
[[[

بالناس

.
وعن أبي هريرة قال: نظرت إلى رسول اللهn وهو قائم يخطب وعلي إلى جنبه ]]]

.
[[[

وعن عمرو ذي مرّ وزيد بن أرقم قالا: خطب رسول اللهn يوم غدير خم

وعن عائشة بنت سعد عن أبيها قالت: سمعت رسول اللهn يقول يوم الجحفة وأخذ 

.
بيد علّي فخطب فحمد الله وأثنى عليه ]]]

أمر  خم  بغدير  كان  إذا  حتى  حجته  من   nالله رسول  رجع  قالت:  هاني  امُ  وعن 

.
[[[

بدوحات فقممن، ثم قام خطيباً بالهاجرة

.
[[1[

وعن أبي جنيدة جندع بن عمرو بن مازن قال: فلمّ نزل غدير خم قام في الناس خطيباً

]]]ـ تاريخ دمشق لابن عساكر 42:217 ح8707، تاريخ الإسلام للذهبي عهد الخلفاء: 632، وقال: وله طرق اخُرى 

ساقها الحافظ ابن عساكر في ترجمة علّي يصدّق بعضها بعضاً.

]]]ـ المعجم الكبير للطبراني 5:194 ح5066.

]]]ـ كنز العمال للمتقي الهندي 13:641 ح37621، مشكاة المصابيح 3:1732 ح6131.

]]]ـ كنز العمال للمتقي 1:188 ح958، جواهر العقدين للسمهودي، القسم الثاني 78، المعجم الكبير للطبراني 3:180 

ح3053.

]]]ـ وسيلة المآل: 111، استجلاب ارتقاء الغرف، الورقة 20.

.Aـ أنساب الأشراف للبلاذري: 22 ح45 ترجمة الإمام علي[[[

]]]ـ المعجم الكبير للطبراني 5:192 ح5059.

]]]ـ السنة لابن أبي عاصم: 551 ح1189.

]]]ـ وسيلة المآل: 112.

]1]]ـ أسد الغاية 1:572 رقم812.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 140

وقد أشار إليها ابن كثير كما مرّ، والحلبي حيث قال: لماّ وصلn إلى محلّ بين مكة 

.
[[[

والمدينة يقال له غدير خم بقرب رابغ جمع الصحابة وخطبهم خطبة

.
[[[

وقال الجزري بعد رواية الحديث: وذلك في خطبة خطبها النبيn في حقّه

.
[[[

وقال اليعقوبي: وقام خطيباً وأخذ بيد علي بن أبي طالب

وقال الحموي نقلاً عن الحازمي أنّ خمًّ واد بين مكة والمدينة عند الجحفة، به غدير 

.
[[[

 nعنده خطب رسول الله

وقال ابن دريد: وخم غدير معروف، وهو الموضع الذي قام فيه رسول اللهn خطيباً 

.
[[[

 Aبفضل أمير المؤمنين علي بن أبي طالب

وقال الزمخشري: ليلة الغدير معظمّة عند الشيعة محياة فيهم بالتهجّد، وهي الليّلة 

.
[[[

التي خطب فيها رسول اللهn بغدير خم على أقتاب الإبل

وقال الثعالبي: ليلة الغدير هي الليلة التي خطب رسول اللهn في غدها بغدير خم 

.
[[[

على أقتاب الابل

وقال البدخشاني بعد رواية الحديث: قاله بغدير خم حين خطب تحت شجرات بسند 

.
[[[

صحيح عن أبي الطفيل عن حذيفة بن اليمان، وهذه الخطبة طويلة

ومن المعلوم أنّ التكلمّ بكلمات يسيرة ـ بحسب ما رووه ـ لا يقال له خطبة، فالخطبة لها 

مقدمة ونهاية يتخللّها امُور كثيرة تتناسب مع سبب التوقفّ في تلك المنطقة وعلى تلك الحالة، 

سيّما إذا نظرنا إلى ما رواه زيد بن أرقم حيث قال: أمر رسول اللهn  بالشجرات فقمّ ما 

]]]ـ السيرة الحلبية 3:308.

]]]ـ أسنى المطالب: 48.

]]]ـ تاريخ اليعقوبي 2:112.

]]]ـ معجم البلدان 2:445.

]]]ـ جمهرة اللغة 1:108.

]]]ـ ربيع الأبرار 1:84.

]]]ـ ثمار القلوب 636 رقم 1086.

]]]ـ تحفة المحبين 163ـ164 مخطوط.



141خطبة الغدير

.
[[[

تحتها ورشُّ ثم خطبنا، فوالله ما من شيء يكون إلى أن تقوم الساعة إلاّ وقد أخبرنا به يومئذ

نعم وردت هذه الخطبة في مصادرنا عن الإمام الباقرA، وزيد بن أرقم، وحذيفة بن 

اليمان، وقد رواها كلٌّ من السيد ابن طاوس في كتاب اليقين والإقبال والتحصين، والطبرسي 

في الاحتجاج، والفتال النيسابوري في روضة الواعظين، والبياضي في الصراط المستقيم، وعلي 

بن يوسف الحلّ في العدد القوية، والشيخ جمال الدين الرازي في نزهة الكرام، وإليك نصّها 

ملفّقاً عن هذه المصادر:

عن علقمة بن محمد الحضرمي، عن أبي جعفر محمّد بن عليA قال: حجّ رسول 

اللهn من المدينة وقد بلغّ جميعَ الشرايع قومه غيَر الحجّ والولاية; فأتاه جبرئيل فقال: 

أنبيائي ولا رسولاً من  نبيّاً من  الله يقُرؤك السلام ويقول لك: »إنّ لم أقبض  إنّ  يا محمّد، 

رسلي إلاّ من بعد كمال ديني وتمام حجّتي ، وقد بقي عليك من ذلك فريضتان ممّ يحتاج 

أن تبلغّ قومك: فريضةُ الحج وفريضةُ الولاية والخلافةِ من بعدك; فإنّ لم أخلُ أرضي من 

، وليحجّ معك من  حجّة ولن أخليهَا أبداً«; وإنّ الله عزّ وجلّ يأمرك أن تبلغ قومك الحجَّ

استطاع السبيل من أهل الحضر والأطراف والأعراب، فتعلمّهم من حجّهم مثل ما علمّتهم 

من صلاتهم وزكاتهم وصيامهم، وتوُقفهم من ذلك على مثل الذي أوقفتهم عليه من جميع 

ما بلغّتهم من الشرايع.

فنادى منادي رسول اللهn: إنّ رسول الله يريد الحجّ، وأن يعلمّكم من ذلك مثل الذي 

علمّكم من شرايع دينكم ويوقفكم من ذلك على مثل ما أوقفكم.

قال: فخرج رسول اللهn وخرج معه ناس وصَفّوا له لينظروا ما يصنع، وكان جميع 

أو يزيدون، على نحو  ألفاً  اللهn من أهل المدينة والأعراب سبعين  من حجّ مع رسول 

عدد أصحاب موسى السبعين ألفاً الذين أخذ عليهم بيعة هارون فنكثوا واتبّعوا السامريّ 

البيعة لعلّيA بالخلافة على نحو عدد أصحاب   nالله  والعجل، وكذلك أخذ رسول 

موسىA سبعين ألفاً، فنكثوا البيعة واتبّعوا العجل والسّامري، سنةً بسنة ومثلاً بمثل لم 

يخرم منه شيءٌ.

]]]ـ المعجم الكبير للطبراني 5:212 ح6128، مجمع الزوائد للهيثمي 9:105 وقال: فيه حبيب بن خلّاد ولم أعرفه، بقية 

رجاله ثقات، ورواه البزار وفيه ميمون أبو عبد الله البصيري وثقّه ابن حبان وضعّفه جماعة.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 142

واتصّلت التلبيةُ ما بين مكّة والمدينة; فلمّ وقف رسول اللهn بالموقف أتاه جبرئيل

A عن أمر الله عزّ وجلّ فقال: يا محمّد، إنّ الله يقرأ عليك السّلام ويقول لك: »إنهّ قد 

دنا أجلكُ ومدّتكُ، وإنّ أستقدمك على ما لابدّ منه ولا عنه محيص، فاعهد عهدك وتقدّم في 

وصيّتك، واعمد إلى ما عندك من العلم، وميراث علوم الأنبياء من قبلك، والسّلاح والتابوت، 

وجميع ما عندك من آيات الأنبياء، فسلمّه إلى وصيّك وخليفتك من بعدك حجّتي البالغة 

د عهدَك وميثاقكَ وبيعتهَ، وذكّرهم ما  للنّاس وجَدِّ على خلقي علي بن أبي طالب، فأقمه 

الولاية  من  إليهم  عهدت  الذي  وعهدي  به،  واثقتهم  الذي  وميثاقي  بيعتي  من  الذّرّ  في 

لمولاهم ومولى كلّ مؤمن ومؤمنة علي بن أبي طالب; فإنّ لم أقبض نبيّاً بعد إكمال ديني 

وإتمام نعمتي بولاية أوليائي ومعاداة أعدائي، وذلك كمال توحيدي وتمام نعمتي على خلقي 

 باتبّاع وليّي، وطاعتهُ طاعتي; وذلك أنّ لا أترك أرضي بغير قيمّ ليكونَ حجّةً لي على خلقي

 بولاية وليّي 
[[[

فـ ﴿ْيَوْمَ أكَْمَلتُْ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأتَْمَْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسِْلامََ دِيناً﴾

، عبدي ووصيِّ نبييّ والخليفةِ من بعده، وحجّتي البالغة على  ومولى كلّ مؤمن ومؤمنة عليٍّ

خلقي; مقرونةٌ طاعتهُ بطاعة محمّد نبيّي، ومقرونةٌ طاعته مع طاعة محمّد بطاعتي، من 

أطاعه أطاعني ومن عصاه عصاني; جعلته علماً بيني وبين خلقي، ومن عرفه كان مؤمناً ومن 

أنكره كان كافراً ومن أشرك ببيعته كان مشركاً; من لقيني بولايته دخل الجنّة ومن لقيني 

بعداوته دخل النّار; فأقم ـ يا محمّد ـ عليّاً عَلمَاً وخذ عليهم البيعةَ، وجَدّد عهدي وميثاقي 

.» لهم الذي واثقتهم عليه، فإنّ قابضك إلّي ومُستقدِمك عَلََّ

قال; فخشي رسول اللهn قومَه وأهلَ النفاق والشقاق بأن يتفرقّوا ويرجعوا جاهليةً 

وسأل  البغضاء،  من   Aلعلّي أنفسهم  ذلك  على  تنطوي  وما  عداوتهم،  من  عرف   لمِا 

جبرئيلA أن يسأل ربَّه العصمة من النّاس، وانتظر أن يأتيه جبرئيل بالعصمة من الناس 

من الله عزّ وجلّ; فأخّر ذلك إلى أن بلغ مسجد الخيف، فأتاه جبرئيل في مسجد الخيف فأمره 

أن يعهد عهده ويقيم عليّاAً علماً للناس، ولم يأته بالعصمة من الله تعالى بالذي أراد، 

حتىّ إذا أتى »كُراعَ الغميمِ« بين مكة والمدينة، فأتاه جبرئيل فأمره بالذي أتاه به من قبل ولم 

]]]ـ المائدة: 3.



143خطبة الغدير

يأته بالعصمة.فقال: »يا جبرئيل، إنّ أخشى قومي يكذّبوني ولا يقبلون قولي في علّي« !

« قبل الجحفة بثلاثة أميال أتاه جبرئيل ـ على خمس ساعات  فدفع حتىّ بلغ »غديرَ خُمٍّ

مضت من النهار ـ بالزجر والانتهار والعصمة من الناس، فقال: يا محمّد، إنّ الله عزّ وجلّ 

يقُرئك السّلام ويقول لك:

بِّكَ وَإنِ لَّمْ تفَْعَلْ فَمَ بَلَّغْتَ رسَِالَتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ  ﴿يَا أيَُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أنُزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّ

.
[[[

مِنَ النَّاسِ﴾

فكان أوّلهم قرُبَ الجحفة، فأمره أن يرَدَُّ من تقدّم منهم، ويحبسَ من تأخّر عنهم في ذلك 

المكان، وأن يقُيمه للناس ويبَُلِّغَهم ما أنزل في علّيA، وأخبره أن قد عصمه الله من النّاس.

فأمر رسول اللهn ـ  عند ما جاءته العصمة ـ مناديهَ ينادي في النّاس: الصلاة جامعة; 

، وأن ينُصب  وتنحّى إلى ذلك الموضع ـ وفيه سَلمَات ـ فأمر رسول اللهn أن يقَُمَّ ما تحتهنَّ

له أحجار كهيئة المنبر ليشرف على الناس فرجع أوائل الناس واحتبس أواخرهم.

:
[[[

فقام رسول اللهn فوق تلك الأحجار فقال

دِهِ وَدَنا في تفََرُّدِهِ وَجَلَّ في سُلطْانِهِ وَعَظُمَ في ارَْكانِهِ، وَاحَاطَ بِكُلِّ  الَْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذي عَلا في توََحُّ

لَمْ يَزَلْ، مَحْموداً لا يَزالُ  شَء عِلْماً وَهُوَ في مَكانِهِ وَقَهَرَ جَميعَ الْخَلْقِ بِقُدْرَتهِِ وَبُرهْانِهِ، حَميداً 

)وَمَجيداً لايَزولُ، وَمُبْدِئاً وَمُعيداً وَكُلُّ أمَْر إِلَيْهِ يَعُودُ(.

رَبُّ  سُبُّوحٌ،  وسٌ  قُدُّ وَالسّماواتِ،  الارََْضيَن  وَجَبّارُ  الْمَدْحُوّاتِ  وَداحِي  الْمَسْمُوكاتِ  بارِئُ 

لٌ عَلى جَميعِ مَنْ بَرَأهَُ، مُتَطَوِّلٌ عَلى جَميعِ مَنْ أنَشَْأهَُ. الْمَلائكَةِ وَالرُّوحِ، مُتَفَضِّ

يَلْحَظُ كُلَّ عَيْ وَالْعُيُونُ لا ترَاهُ.

كَريمٌ حَليمٌ ذُو أنَات، قَدْ وَسِعَ كُلَّ شَء رَحْمَتُهُ وَمَنَّ عَلَيْهِمْ بِنِعْمَتِهِ.

]]]ـ المائدة: 67.

]]]ـ »اليقين باختصاص مولانا عليA بإمرة المؤمنين« 343ـ346 الباب 127، وقال في صدره: فيما نذكره عن هذا 

أحمد بن محمّد الطبري المعروف بالخليلي من روايته للكتاب الذي أشرنا إليه في حديث يوم الغدير وتسمية مولانا 

عليA فيه مراراً بلفظ »أمير المؤمنين« نرويه برجالهم الذين ينقلون لهم ما ينقلونه من حرامهم وحلالهم، والدرك 

فيما نذكره عليهم، وفيه ذكر المهديA وتعظيم دولته; »الاحتجاج« 1 / 133 ـ 138 ح32; »روضة الواعظين« 

89ـ90.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 144

وا مِنْ عَذابِهِ. لا يَعْجَلُ بِانتِْقامِهِ، وَلا يُبادِرُ إِلَيْهِمْ بِاَ اسْتَحَقُّ

مائِرَ، وَلَمْ تخَْفَ عَلَيْهِ الَْمَكْنوناتُ ولا اشْتَبَهَتْ عَلَيْهِ الْخَفِيّاتُ. ائِرَ وَعَلِمَ الضَّ قَدْ فَهِمَ السَّ

ةُ في كُلِّ شَء والقُدْرَةُ عَلى كُلِّ شَء وَلَيْسَ  لَهُ الاحِْاطَةُ بِكُلِّ شَء، والغَلَبَةُ على كُلِّ شَء والقُوَّ

مِثْلَهُ شَءٌ.

ءِ حيَن لا شَءَ دائمٌ حَي وَقائمٌ بِالْقِسْطِ، لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ الْعَزيزُ الْحَكيمُ. وَهُوَ مُنْشِئُ الشَّ

جَلَّ عَنْ أنَْ تدُْركَِهُ الابَْصْارُ وَهُوَ يُدْركُِ الابَْصْارَ وَهُوَ اللَّطيفُ الْخَبيرُ.

لا يَلْحَقُ أحََدٌ وَصْفَهُ مِنْ مُعايَنَة، وَلا يَجِدُ أحََدٌ كيَْفَ هُوَ مِنْ سِ وَعَلانِيَة إِلاّ بِا دَلَّ عَزَّ وَجَلَّ 

عَلى نفَْسِهِ.

هْرَ قُدْسُهُ، وَالَّذي يَغْشَ الابََْدَ نوُرُهُ، وَالَّذي يُنْفِذُ أمَْرهَُ بِلا مُشاوَرَةِ  وَأشَْهَدُ أنََّهُ الله ألَّذي مَلأَ الدَّ

مُشير وَلا مَعَهُ شَيكٌ في تقَْديرهِِ وَلا يُعاوَنُ في تدَْبيرهِِ.

رَ مَا ابْتَدَعَ عَلى غَيِْ مِثال، وَخَلَقَ ما خَلَقَ بِلا مَعُونةَ مِنْ أحََد وَلا تكََلُّف وَلاَ احْتِيال. صَوَّ

أنَشَْأهَا فَكانتَْ وَبَرَأهَا فَبانتَْ.

نيعَةِ، الْعَدْلُ الَّذي لا يَجُوُر، وَالاْكَْرمَُ  نْعَةَ، الَْحَسَنُ الصَّ فَهُوَ الله الَّذي لا إِلاهَ إِلاَّ هُو المتُْقِنُ الصَّ

الَّذي ترَجِْعُ إِلَيْهِ الامُُْورُ.

كُلُّ شَء  وَاسْتَسْلَمَ  لِعِزَّتهِِ،  كُلُّ شَء  وَذَلَّ  لِعَظَمَتِهِ،  كُلُّ شَء  توَاضَعَ  الَّذي  الله  أنََّهُ  وَأشَْهَدُ 

لِقُدْرَتهِِ، وَخَضَعَ كُلُّ شَء لِهَيْبَتِهِ.

مْسِ وَالْقَمَرِ، كُلٌّ يَجْري لاجََِل مُسَمّي. رُ الشَّ مَلِكُ الامَْْلاكِ وَمُفَلِّكُ الافَْْلاكِ وَمُسَخِّ

رُ النَّهارَ على الَّليْلِ يَطْلُبُهُ حَثيثاً. رُ الَّليْلَ على النَّهارِ وَيُكَوِّ يُكَوِّ

قاصِمُ كُلِّ جَبّار عَنيد وَمُهْلِكُ كُلِّ شَيْطان مَريد.

لَمْ يَكُنْ لَهُ ضِدٌّ وَلا مَعَهُ نِدٌّ أحََدٌ صَمَدٌ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفْواً أحََدٌ.

إلاهٌ واحِدٌ وَرَبٌّ ماجِدٌ يَشاءُ فَيُمْضي، وَيرُيدُ فَيَقْضي، وَيَعْلَمُ فَيُحْصي، وَيُيتُ وَيُحْيي، وَيُفْقِرُ 

وَيُغْني، وَيضُْحِكُ وَيُبْكي، )وَيُدْني وَيُقْصي( وَيَنَْعُ وَيُعْطي، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، بِيَدِهِ الْخَيُْ وَهُوَ 

على كُلِّ شَء قَديرٌ.



145خطبة الغدير

يُولجُِ الَّليْلَ فِ النَّهارِ وَيُولجُِ النَّهارَ في الَّليْلِ، لا إِلهَ إلِاّ هُوَ الْعَزيزُ الْغَفّارُ.

عاءِ وَمُجْزِلُ الْعَطاءِ، مُحْصِ الانَْفْاسِ وَرَبُّ الْجِنَّةِ وَالنّاسِ، الَّذي لا يُشْكِلُ عَلَيْهِ  مُسْتَجيبُ الدُّ

، وَلا يُضجِرهُُ صُاخُ الْمُسْتَصْخِيَن وَلا يُبْمُِهُ إِلحْاحُ الْمُلِحّيَن. شٌَ

الَعْاصِمُ للِصّالِحيَن، وَالْمُوَفِّقُ لِلْمُفْلحِيَن، وَمَوْلَ الْمُؤْمِنيَن وَرَبُّ الْعالَميَن.

الَّذِي اسْتَحَقَّ مِنْ كُلِّ مَنْ خَلَقَ أنَْ يشَْكُرهَُ وَيَحْمَدَهُ )عَلي كُلِّ حال(.

ةِ وَالرَّخاءِ، وَأوُمِنُ بِهِ وَبِلَائكَتِهِ وكُتُبِهِ وَرسُُلِهِ. دَّ اّءِ وَالشِّ اّءِ والضَّ أحَْمَدُهُ كَثيراً وَأشَْكُرهُُ دائماً على السَّ

أسَْمَعُ لامَِْرهِِ وَاطُيعُ وَأبُادِرُ إلى كُلِّ ما يَرضْاهُ وَأسَْتَسْلِمُ لِما قَضاهُ، رَغْبَةً في طاعَتِهِ وَخَوْفاً مِنْ 

عُقُوبَتِهِ، لأنَّهُ الله الَّذي لا يُؤْمَنُ مَكْرهُُ وَلا يُخافُ جَورُهُ.

بُوبِيَّةِ، وَأؤَُدّي ما أوَْحي بِهِ إِلَ حَذَراً مِنْ أنَْ لا  وَأقُِرُّ لَهُ على نفَْسي بِالْعُبُودِيَّةِ وَأشَْهَدُ لَهُ بِالرُّ

أفَْعَلَ فَتَحِلَّ بي مِنْهُ قارِعَةٌ لا يَدْفَعُها عَنّي أحََدٌ وَإنِْ عَظُمَتْ حيلَتُهُ وَصَفَتْ خُلَّتُهُ ـ لا إلِهَ إِلاَّ هُوَ ـ 

لانََِّهُ قَدْ أعَْلَمَني أِّن إنِْ لَمْ أبَُلِّغْ ما أنَزَْلَ إِلَ )في حَقِّ عَلِ( فَما بَلَّغْتُ رسِالَتَهُ، وَقَدْ ضَمِنَ لي تبَاركََ 

وَتعَالَ الْعِصْمَةَ )مِنَ النّاسِ( وَهُوَ الله الْكافِ الكَْريمُ.

فَأوَْحي إلَِ: ﴿بِسْمِ الله الرَّحْمانِ الرَّحيمِ، يا أيَُهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ ما أنُزِْلَ إلَِيْكَ مِنْ رَبِّكَ ـ في عَلِ 

يعَْني فِ الخِْلافَةَِ لعَِلِ بنِْ أبَي طالبِ ـ وَإنِْ لَمْ تفَْعَلْ فَما بَلَّغْتَ رسِالَتَهُ وَالله يَعْصِمُكَ مِنَ النّاسِ﴾.

ُ لكَُمْ سَبَبَ هذِهِ الآيَةِ: إنَِّ  تُْ في تبَْليغِ ما أنَزَْلَ الله تعَالى إِلَ، وَأنَاَ أبَُِّي مَعاشَِ النّاسِ، ما قَصَّ

لامُ ـ أنَْ أقَُومَ في هذَا الْمَشْهَدِ فَأعُْلِمَ  لامِ رَبّ ـ وَهُو السَّ جَبْئيلَ هَبَطَ إِلَ مِراراً ثلَاثاً يَأمُْرُني عَنِ السَّ

تي( وَالإمِامُ مِنْ بَعْدي،  كُلَّ أبَْيَضَ وَأسَْوَدَ: أنََّ عَلِ بْنَ أبَي طالِب أخَي وَوَصِيّي وَخَليفَتي )عَلي أمَُّ

الَّذي مَحَلُّهُ مِنّي مَحَلُّ هارُونَ مِنْ مُوسي إلِاَّ أنََّهُ لا نبَِي بَعْدي وَهُوَ وَلِيُّكُمْ بَعْدَ الله وَرَسُولهِِ.

ا وَلِيُّكُمُ الله وَرَسُولُهُ وَالَّذينَ  وَقَدْ أنَزَْلَ الله تبَاركََ وَتعَالى عَلَ بِذلِكَ آيَةً مِنْ كِتابِهِ )هِي(: ﴿إنَِّ

لاةَ  كاةَ وَهُمْ راكِعُونَ﴾، وَعَلِ بْنُ أبَي طالِب الَّذي أقَامَ الصَّ لاةَ وَيُؤْتونَ الزَّ آمَنُوا الَّذينَ يقُيمُونَ الصَّ

كاةَ وَهُوَ راكِعٌ يُريدُ الله عَزَّ وَجَلَّ في كُلِّ حال. وَآتَ الزَّ

بِقِلَّةِ  لامَ( عَنْ تبَْليغِ ذلِكَ إلِيْكُمْ ـ أيَُّهَا النّاسُ ـ لِعِلْمي  وَسَألَتُْ جَبْئَيلَ أنَْ يَسْتَعْفِي لِ )السَّ

الْمُتَّقيَن وَكَثْةَِ الْمُنافِقيَن وَإدِغالِ اللائّميَن وَحِيَلِ الْمُسْتَهْزئِيَن بِالإسِْلامِ، الَّذينَ وَصَفَهُمُ الله في كِتابِهِ 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 146

بِأنََّهُمْ يَقُولوُنَ بِألَْسِنَتِهِمْ ما لَيْسَ في قُلوبِهِمْ، وَيَحْسَبُونهَُ هَيِّناً وَهُوَ عِنْدَ الله عَظيمٌ.

وني أذُُناً وَزَعَمُوا أِّن كذَلِكَ لِكَثْةَِ مُلازمََتِهِ إِيّي وَإِقْبالي عَلَيْهِ  وَكَثْةَِ أذَاهُمْ لي غَيَْ مَرَّة حتّى سَمَّ

)وَهَواهُ وَقَبُولهِِ مِنِّي( حتّى أنَزَْلَ الله عَزَّ وَجَلَّ في ذلِكَ ﴿وَمِنْهُمُ الَّذينَ يُؤْذونَ النَّبِي وَيقَولونَ هُوَ 

أذُُنٌ، قُلْ أذُُنُ ـ )عَلَ الَّذينَ يزَعُْمونَ أنََّهُ أذُُنٌ( ـ خَيْ لكَُمْ، يُؤْمِنُ بِالله وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنيَن﴾ الآيَةُ.

يْتُ وَأنَْ أوُْمِئَ إِلَيْهِمْ بِأعَْيانهِِمْ لأوَْمَأتُْ وَأنَْ  ي الْقائليَن بِذلِكَ بِأسَْمائهِمْ لَسَمَّ وَلَوْ شِئْتُ أنَْ أسَُمِّ

أدَُلَّ عَلَيْهِمُ لَدَ�للَتُْ، وَلكِنِّي وَالله في أمُورهِمْ قَدْ تكََرَّمْتُ.

أيَُّهَا  ﴿يا  ثمَُّ تلا:  عَلِ(،  إِلَ )في حَقِّ  الله  أنَزَْلَ  أبَُلِّغَ ما  أنَْ  إلِاّ  مِنّي  الله  يَرضَْ  وَكُلُّ ذلِكَ لا 

الرَّسُولُ بَلِّغْ ما أنُزِْلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ـ في حَقِّ عَلِ ـ وَانْ لَمْ تفَْعَلْ فَما بَلَّغْتَ رسِالَتَهُ وَالله يَعْصِمُكَ 

مِنَ النّاسِ﴾.

فَاعْلَمُوا مَعاشَِ النّاسِ )ذلِكَ فيهِ وَافْهَموهُ وَاعْلَمُوا( أنََّ الله قَدْ نصََبَهُ لَكُمْ وَلِيّاً وَإمِاماً فَرضََ 

وَعَلَ   ، وَالْحاضِِ الْبادي  وَعَلَ  بِإِحْسان،  لَهُمْ  التّابِعيَن  وَعَلَ  وَالانَْصْارِ  الْمُهاجِرينَ  على  طاعَتَهُ 

د. غيرِ وَالكَْبيرِ، وَعَلَ الابَْْيَضِ وَالأسَْوَدِ، وَعَلي كُلِّ مُوَحِّ الْعَجَمِي وَالْعَرَبي، وَالْحُرِّ وَالْمَمْلوكِ وَالصَّ

قَهُ، فَقَدْ غَفَرَ  ماض حُكْمُهُ، جاز قَوْلُهُ، نافِذٌ أمَْرهُُ، مَلعْونٌ مَنْ خالَفَهُ، مَرحْومٌ مَنْ تبَِعَهُ وَصَدَّ

الله لَهُ وَلِمَنْ سَمِعَ مِنْهُ وَأطَاعَ لَهُ.

مَعاشَِ النّاسِ، إنَِّهُ آخِرُ مَقام أقَُومُهُ في هذا الْمَشْهَدِ، فَاسْمَعوا وَأطَيعوا وَانقْادوا لأمْرِ )الله( رَبِّكُمْ، 

فَإنَِّ الله عَزَّ وَجَلَّ هُوَ مَوْلاكُمْ وَإلِهُكُمْ، ثمَُّ مِنْ دونِهِ رسَولُهُ وَنبَِيُهُ الْمُخاطِبُ لكَُمْ، ثمَُّ مِنْ بَعْدي عَلي 

يَّتي مِنْ وُلْدِهِ إلى يَوْم تلَْقَوْنَ الله وَرسَولَهُ. وَلِيُّكُمْ وَإمِامُكُمْ بِأمَْرِ الله رَبِّكُمْ، ثمَُّ الإمِامَةُ في ذُرِّ

لا حَلالَ إِلاّ ما أحََلَّهُ الله وَرَسُولُهُ وَهُمْ، وَلا حَرامَ إِلاّ ما حَرَّمَهُ الله )عَلَيْكُمْ( وَرَسُولُهُ وَهُمْ، 

وَالله عَزَّ وَجَلَّ عَرَّفَنِي الْحَلالَ وَالْحَرامَ وَأنَاَ أفَْضَيْتُ بِا عَلَّمَني رَِّب مِنْ كِتابِهِ وَحَلالِهِ وَحَرامِهِ إِلَيْهِ.

لوُهُ(. مَعاشَِ النّاسِ، )فَضِّ

ما مِنْ عِلْم إِلاَّ وَقَدْ أحَْصاهُ الله فِ، وَكُلُّ عِلْم عُلِّمْتُ فَقَدْ أحَْصَيْتُهُ في إمِامِ الْمُتَّقيَن، وَما مِنْ 

عِلْم إِلّا وَقَدْ عَلَّمْتُهُ عَلِيّاً، وَهُوَ الإمِامُ الْمُبيُن )الَّذي ذَكَرهَُ الله في سُورَةِ يس: )وَكُلَّ شَء أحَْصَيْناهُ 

في إمِام مُبين(.



147خطبة الغدير

مَعاشَِ النَّاسِ، لا تضَِلُّوا عَنْهُ وَلا تنَْفِرُوا مِنْهُ، وَلا تسَْتَنْكِفُوا عَنْ وِلايَتِهِ، فَهُوَ الَّذي يَهدي إلى 

الْحَقِّ وَيَعْمَلُ بِهِ، وَيُزهِْقُ البْاطِلَ وَيَنْهي عَنْهُ، وَلا تأَخُْذُهُ فِ الله لَوْمَةُ لائِم.

لُ مَنْ آمَنَ بِالله وَرَسُولهِِ )لَمْ يَسْبِقْهُ إلى الايْمانِ بي أحََدٌ(، وَالَّذي فَدي رَسُولَ الله بِنَفْسِهِ،  أوََّ

وَالَّذي كانَ مَعَ رَسُولِ الله وَلا أحََدَ يَعْبُدُ الله مَعَ رَسُولهِِ مِنَ الرِّجالِ غَيْهُُ.

لُ مَنْ عَبَدَالله مَعي. لُ النّاسِ صَلاةً وَأوََّ )أوََّ

أمََرتْهُُ عَنِ الله أنَْ ينَامَ في مَضْجَعي، فَفَعَلَ فادِياً لي بِنَفْسِهِ(.

لَهُ الله، وَاقْبَلوُهُ فَقَدْ نصََبَهُ الله. لوُهُ فَقَدْ فَضَّ مَعاشَِ النّاسِ، فَضِّ

مَعاشَِ النّاسِ، إنَِّهُ إمِامٌ مِنَ الله، وَلَنْ يَتُوبَ الله على أحََد أنَكَْرَ وِلايَتَهُ وَلَنْ يَغْفِرَ لَهُ، حَتْماً على 

هورِ. بَهُ عَذاباً نكُْراً أبََدَا الآبادِ وَدَهْرَ الدُّ الله أنَْ يَفْعَلَ ذلِكَ بِنَْ خالَفَ أمَْرهَُ وَأنَْ يُعَذِّ

فَاحْذَرُوا أنَْ تخُالفِوهُ.

تْ لِلْكافِرينَ. فَتَصْلوُا ناراً وَقودُهَا النَّاسُ وَالْحِجارَةُ أعُِدَّ

لوُنَ مِنَ النَّبِيِّيَن وَالْمُرسَْليَن، وَأنَاَ ـ )وَالله( ـ خاتمَُ الانَْبِْياءِ  َ الاْوََّ مَعاشَِ النّاسِ، بي ـ وَالله ـ بَشَّ

ماواتِ وَالارََْضيَن. ةُ على جَميعِ المخلوقيَن مِنْ أهَْلِ السَّ وَالْمُرسَْليَن والْحُجَّ

فَمَنْ شَكَّ في ذلِكَ فَقَدْ كفََرَ كفُْرَ الْجاهِلِيَّةِ الأوُلي وَمَنْ شَكَّ في شَء مِنْ قَوْلي هذا فَقَدْ شَكَّ 

في كُلِّ ما أنُزِْلَ إِلَ، وَمَنْ شَكَّ في واحِد مِنَ الائَْمَّةِ فَقَدْ شَكَّ فِ الْكُلِّ مِنْهُمْ، وَالشَاكُّ فينا فِ النّارِ.

مَعاشَِ النّاسِ، حَبانِ الله عَزَّ وَجَلَّ بِهذِهِ الْفَضيلَةِ مَنّاً مِنْهُ عَلَ وَإحِْساناً مِنْهُ إِلَ وَلا إِلاهَ إِلاّ 

هُوَ، ألَا لَهُ الْحَمْدُ مِنِّي أبََدَ الآبِدينَ وَدَهْرَ الدّاهِرينَ وَعَلي كُلِّ حال.

زْقَ وَبَقِي الْخَلْقُ. لوُا عَلِيّاً فَإنَِّهُ أفَْضَلُ النَّاسِ بَعْدي مِنْ ذكََر وَأنُثْي ما أنَزْلََ الله الرِّ مَعاشَِ النّاسِ، فَضِّ

مَلْعُونٌ مَلْعُونٌ، مَغْضُوبٌ مَغْضُوبٌ مَنْ رَدَّ عَلَ قَوْلي هذا وَلَمْ يوُافِقْهُ.

وَلَمْ يَتَوَلَّهُ فَعَلَيْهِ لَعْنَتي  ني عَنِ الله تعَالى بِذلِكَ وَيَقُولُ: »مَنْ عادي عَلِيّاً  ألَا إنَِّ جَبْئيلَ خَبَّ

مَتْ لغَِد وَاتَّقُوا الله ـ أنَْ تخُالِفُوهُ فَتَزِلَّ قَدَمٌ بَعْدَ ثبُُوتهِا ـ إنَِّ الله  وَغَضَبي«، )وَلْتَنْظُرْ نفَْسٌ ما قَدَّ

خَبيرٌ بِا تعَْمَلوُنَ(.

نْ يخُالِفُهُ(:  مَعاشَِ النَّاسِ، إنَِّهُ جَنْبُ الله الَّذي ذَكَرَ في كِتابِهِ العَزيزِ، فَقالَ تعالى )مُخْبِاً عَمَّ



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 148

)أنَْ تقَُولَ نفَْسٌ يا حَسْتَا على ما فَرَّطْتُ في جَنْبِ الله(.

مَعاشَِ النّاسِ، تدََبَّرُوا الْقُرآْنَ وَافْهَمُوا آياتِهِ وَانظُْرُوا إلى مُحْكَماتِهِ وَلا تتََّبِعوا مُتَشابِهَهُ، فَوَالله 

َ لكَُمْ زواجِرهَُ وَلَنْ يُوضِحَ لكَُمْ تفَْسيرهَُ إِلاَّ الَّذي أنَاَ آخِذٌ بِيَدِهِ وَمُصْعِدُهُ إِلي وَشائلٌ بِعَضُدِهِ  لَنْ يُبَِّي

أخَي  أبَي طالِب  بْنُ  عَلِ  وَهُوَ  مَوْلاهُ،  عَلِ  فَهذا  مَوْلاهُ  كُنْتُ  مَنْ  أنََّ  وَمُعْلِمُكُمْ:  بِيَدَي(  )وَرافِعُهُ 

وَوَصِيّي، وَمُوالاتهُُ مِنَ الله عَزَّ وَجَلَّ أنَزَْلَها عَلَ.

الثِّقْلُ  وَالْقُرآْنُ  الاصَْْغَرُ،  الثِّقْلُ  هُمُ  صُلبِْهِ(  )مِنْ  وُلْدي  مِنْ  وَالطَّيِّبيَن  عَلِيّاً  إنَِّ  النّاسِ،  مَعاشَِ 

الاْكَْبَُ، فَكُلُّ واحِد مِنْهُما مُنْبِئٌ عَنْ صاحِبِهِ وَمُوافِقٌ لَهُ، لَنْ يَفْتَقِا حتّى يَردِا عَلََّ الْحَوْضَ.

ألَا إنَِّهُمْ أمَُناءُ الله في خَلْقِهِ وَحُكّامُهُ في أَرْضِهِ.

يتُْ. ألَا وَقَدْ أدََّ

ألَا وَقَدْ بَلَّغْتُ، ألَا وَقَدْ أسَْمَعْتُ، ألَا وَقَدْ أوَْضَحْتُ، ألَا وَإنَِّ الله عَزَّ وَجَلَّ قالَ وَأنَاَ قُلتُْ عَنِ 

، ألَا إنَِّهُ لا »أمَيرَ الْمُؤْمِنيَن« غَيَْ أخَي هذا، ألَا لا تحَِلُّ إمِْرةَُ الْمُؤْمِنيَن بَعْدي لاحََِد غَيْهِِ. الله عَزَّ وَجَلَّ

ثم قال: »أيهّا النَّاسُ، مَنْ اوَْلي بِكُمْ مِنْ انَفُْسِكُمْ؟ قالوا: الله وَرَسُولُهُ.

فَقالَ: ألَا من كُنْتُ مَوْلاهُ فَهذا عَليٌّ مَوْلاهُ، اللهمَّ والِ مَنْ والاهُ وَعادِ مَنْ عاداهُ وَانصُْْ مَنْ 

نصََهَُ واخْذُلْ مَنْ خَذَلَهُ.

تي عَلي مَنْ آمَنَ بي وَعَلي  مَعاشَِ النّاسِ، هذا عَلِ أخي وَوَصيي وَواعي عِلْمي، وَخَليفَتي في امَُّ

تفَْسيرِ كِتابِ الله عَزَّ وَجَلَّ وَالدّاعي إِلَيْهِ وَالْعامِلُ بِا يَرضْاهُ وَالمحاربُِ لأعْدائهِ وَالْمُوالي على طاعَتِهِ 

وَالنّاهي عَنْ مَعْصِيَتِهِ.

وَالقْاسِطيَن  النّاكِثيَن  وَقاتِلُ  الله،  مِنَ  الْهادي  وَالإمامُ  الْمُؤْمِنيَن  وَأمَيرُ  الله  رَسُولِ  خَليفَةُ  إنَِّهُ 

وَالمْارقِيَن بِأمَْرِ الله.

لُ الْقَوْلُ لَدَيّ(. يَقُولُ الله: )ما يُبَدَّ

بِأمَْركَِ يا رَبِّ أقَولُ: الََّلهُمَّ والِ مَنْ والاهُ وَعادِ مَنْ عاداهُ )وَانصُْْ مَنْ نصََهَُ وَاخْذُلْ مَنْ خَذَلَهُ( 

هُ. وَالْعَنْ مَنْ أنَكَْرهَُ وَاغْضِبْ على مَنْ جَحَدَ حَقَّ

يّاهُ لِهذَا الْيَوْمِ: ﴿الْيَوْمَ أكَْمَلتُْ  اللهمَّ إنَِّكَ أنَزَْلْتَ الآيَةَ في عَلِ وَلِيِّكَ عِنْدَ تبَْييِن ذلِكَ وَنصَْبِكَ إِ



149خطبة الغدير

لَكُمْ دينَكُمْ وَأتَْمَْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتي وَرَضيتُ لَكُمُ الإسِْلامَ ديناً﴾، ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَيَْ الإسِْلامِ ديناً فَلَنْ 

يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِ الآخِرةَِ مِنَ الْخاسِينَ﴾.

اللهمَّ إِِّن أشُْهِدُكَ أِّن قَدْ بَلَّغْتُ.

ا أكَْمَلَ الله عَزَّ وَجَلَّ دينَكُمْ بِإِمامَتِهِ. مَعاشَِ النّاسِ، إنَِّ

فَمَنْ لَمْ يَأتْمََّ بِهِ وَبِنَْ يَقُومُ مَقامَهُ مِنْ وُلدْي مِنْ صُلبِْهِ إلى يَوْمِ الْقِيامَةِ وَالْعَرضِْ على الله 

فُ  نيْا وَالآخِرةَِ﴾ وَفِ النّارِ هُمْ خالِدُونَ، ﴿لا يُخَفَّ عَزَّ وَجَلَّ فَأوُلئِكَ الَّذينَ حَبِطتَْ أعَْمالُهُمْ ﴿فِ الدُّ

عَنْهُمُ الْعَذابُ وَلا هُمْ يُنْظَرونَ﴾.

كُمْ عَلَ، وَالله عَزَّ وَجَلَّ  كُمْ بي وَأقَْرَبُكُمْ إِلَ وَأعََزُّ مَعاشَِ النّاسِ، هذا عَلِ، أنَصَْكُُمْ لي وَأحََقُّ

وَأنَاَ عَنْهُ راضِيانِ.

وَما نزََلَتْ آيَةُ رضِاً )في الْقُرآْنِ( إِلاّ فيهِ، وَلا خاطَبَ الله الَّذينَ آمَنُوا إِلاّ بَدَأ بِهِ، وَلا نزََلَتْ آيَةُ 

مَدْح فِ الْقُرآْنِ إِلاّ فيهِ، وَلا شَهِدَ الله بِالْجَنَّةِ في ﴿هَلْ أتَى على الإنسْانِ﴾ إِلاّ لَهُ، وَلا أنَزَْلَها في سِواهُ 

وَلا مَدَحَ بِها غَيْهَُ.

مَعاشَِ النّاسِ، هُوَ ناصُِ دينِ الله وَالْمُجادِلُ عَنْ رَسُولِ الله، وَهُوَ التَّقِي النَّقِي الْهادِي الْمَهْدِي.

نبَِيُّكُمْ خَيُْ نبَي وَوَصِيُّكُمْ خَيُْ وَصِ )وَبَنُوهُ خَيُْ الاْوَْصِياءِ(.

يَّتي مِنْ صُلْبِ )أمَيراِلْمُؤْمِنيَن( عَلِ. يَّةُ كُلِّ نبَِي مِنْ صُلبِْهِ، وَذُرِّ مَعاشَِ النّاسِ، ذُرِّ

مَعاشَِ النّاسِ، إنَِّ إِبْليسَ أخَْرَجَ آدَمَ مِنَ الْجَنَّةِ بِالْحَسَدِ، فَلا تحَْسُدُوهُ فَتَحْبِطَ أعَْمالكُُمْ وَتزَِلَّ 

، وكََيْفَ بِكُمْ وَأنَتُْمْ  أقَْدامُكُمْ، فَإنَِّ آدَمَ أهُْبِطَ إلى الارَْضِ بِخَطيئَة واحِدَة، وَهُوَ صَفْوَةُ الله عَزَّ وَجَلَّ

أنَتُْمْ وَمِنْكُمْ أعَْداءُ الله، ألَا وَإنَِّهُ لا يُبْغِضُ عَلِيّاً إلِاّ شَقِي، وَلا يوُالي عَلِيّاً إلِاَّ تقَِي، وَلا يُؤْمِنُ بِهِ إلِاّ 

مُؤْمِنٌ مُخْلِصٌ.

، إنَِّ الإنِسْانَ لَفي  وَفي عَلِ ـ وَالله ـ نزََلتَْ سُورَةُ الْعَصْ: ﴿بِسْمِ الله الرَّحْمانِ الرَّحيمِ، وَالْعَصِْ

بِْ(. خُسْ﴾، )إِلاّ عَليّاً الّذي آمَنَ وَرَضِ بِالْحَقِّ وَالصَّ

مَعاشَِ النّاسِ، قَدِ اسْتَشْهَدْتُ الله وَبَلَّغْتُكُمْ رسِالتَي وَما على الرَّسُولِ إِلاَّ الْبَلاغُ الْمُبيُن.

مَعاشَِ النّاسِ، ﴿اتَّقُوا الله حَقَّ تقُاتِهِ وَلا تَوتنَُّ إلِاّ وَأنَتُْمْ مُسْلِمُونَ﴾.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 150

ها  مَعاشَِ النّاسِ، ﴿آمِنُوا بِالله وَرَسُولهِِ وَالنَّورِ الَّذي أنُزِْلَ مَعَهُ مِنْ قَبْلِ أنَْ نطَْمِسَ وُجُوهاً فَنَدَُّ

بْتِ﴾. على أدَْبارهِا أوَْ نلَْعَنَهُمْ كَما لَعَنَّا أصَْحابَ السَّ

أمُِرتُْ  وَقَدْ  وَأنَسْابِهِمْ،  بِأسَْمائهِِمْ  أعَْرفُِهُمْ  أصَْحابي  مِنْ  قَوْماً  إِلاَّ  الآيَةِ  بِهذِهِ  عَني  ما  )بالله 

فْحِ عَنْهُمْ فَلْيَعْمَلْ كُلُّ امْرِئ على ما يَجِدُ لِعَلِ في قَلبِْهِ مِنَ الْحُبِّ وَالْبُغْضِ(. بِالصَّ

مَعاشَِ النّاسِ، النُّورُ مِنَ الله عَزَّ وَجَلَّ مَسْلوكٌ فِ ثمَُّ في عَلِ بْنِ أبَي طالِب، ثمَُّ فِ النَّسْلِ مِنْهُ 

ةً على  إلى الْقائِمِ الْمَهْدِي الَّذي يَأخُْذُ بِحَقِّ الله وَبِكُلِّ حَقّ هُوَ لنَا، لانََِّ الله عَزَّ وَجَلَّ قَدْ جَعَلَنا حُجَّ

ينَ وَالْمعُانِدينَ وَالمُْخالِفيَن وَالْخائنِيَن وَالآثِيَن وَالّظاَلِميَن وَالغْاصِبيَن مِنْ جَميعِ العْالَميَن. الْمُقَِّص

مَعاشَِ النّاسِ، أنُذِْرُكُمْ أنَّ رَسُولُ الله قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِ الرُّسُلُ، أفََإنِْ مِتُّ أوَْ قُتِلتُْ انقَْلَبْتُمْ 

على أعَْقابِكُمْ؟ وَمَنْ يَنْقَلِبْ على عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضَُّ الله شَيْئاً وَسَيَجْزِي الله الشّاكِرينَ )الصّابِرينَ(.

كْرِ، ثمَُّ مِنْ بَعْدِهِ وُلْدي مِنْ صُلبِْهِ. بِْ وَالشُّ ألَا وَإنَِّ عَلِيّاً هُوَ الْمَوْصُوفُ بِالصَّ

مَعاشَِ النّاسِ، لا تَنُُّوا عَلَ بِإِسْلامِكُمْ، بلَْ لا تَنُُّوا على الله فَيُحْبِطَ عَمَلَكُمْ وَيَسْخَطَ عَلَيْكُمْ 

وَيَبْتَلِيَكُمْ بِشُواظ مِنْ نار وَنحُاس، إنَِّ رَبَّكُمْ لبَِا الْمِرصْادِ.

مَعاشَِ النّاسِ، إنَِّهُ سَيَكُونُ مِنْ بَعْدي أئَمَّةٌ يَدْعُونَ إلى النّارِ وَيَوْمَ الْقِيامَةِ لايُنْصَونَ.

مَعاشَِ النّاسِ، إنَِّ الله وَأنَاَ برَيئانِ مِنْهُمْ.

ركِْ الاسَْْفَلِ مِنَ النّارِ وَلبَِئْسَ مَثْوَي  مَعاشَِ النّاسِ، إنَِّهُمْ وَأنَصْارَهُمْ وَأتَبْاعَهُمْ وَأشَْياعَهُمْ فِ الدَّ

ِينَ. الْمُتَكَِّب

حيفَةِ، فَلْيَنْظُرْ أحََدُكُمْ في صَحيفَتِهِ!! ألَا إنَِّهُمْ أصَْحابُ الصَّ

أمُِرتُ  ما  بَلَّغْتُ  وَقَدْ  الْقِيامَةِ(،  يَوْمِ  إلى  عَقِبي  )في  وَوِراثةًَ  إِمامَةً  أدََعُها  إِِّن  النّاسِ،  مَعاشَِ 

نْ شَهِدَ أوَْلَمْ يَشْهَدْ، وُلِدَ أوَْلَمْ يُولَدْ، فَلْيُبَلِّغِ  ةً على كُلِّ حاضِ وَغائب وَعَلي كُلِّ أحََد مِمَّ بِتَبْليغِهِ حُجَّ

الْحاضُِ الْغائِبَ وَالْوالِدُ الْوَلَدَ إلى يَوْمِ الْقِيامَةِ.

وَعِنْدَها  الْمُغْتَصبيَن(،  الغْاصِبيَن  الله  لَعَنَ  )ألَا  وَاغْتِصاباً،  مُلْكاً  بَعْدي  الإمِامَةَ  وَسَيَجْعَلوُنَ 

سَيَفْرُغُ لَكُمْ أيَُّهَا الثَّقَلانِ )مَنْ يَفْرَغُ( وَيُرسِْلُ عَلَيْكُما شُواظٌ مِنْ نار وَنحُاسٌ فَلا تنَْتَصِانِ.

لِيَذَرَكُمْ على ما أنَتُْمْ عَلَيْهِ حتّى يَيزَ الْخَبيثَ مِنَ  إنَِّ الله عَزَّ وَجَلَّ لَمْ يَكُنْ  مَعاشَِ النّاسِ، 



151خطبة الغدير

الطَّيِّبِ، وَما كانَ الله لِيُطْلِعَكُمْ على الْغَيْبِ.

مَعاشَِ النّاسِ، إنَِّهُ ما مِنْ قَرْيةَ إلِاّ وَالله مُهْلكُِها بِتَكْذيبِها قَبْلَ يَوْمِ الْقِيامَةِ وَمُمَلِّكُهَا الإمامَ 

قٌ وَعْدَهُ. الْمَهْدِي وَالله مُصَدِّ

ليَن، وَهُوَ مُهْلِكُ الآخِرينَ. ليَن، وَالله لَقَدْ أهَْلَكَ الاْوََّ مَعاشَِ النّاسِ، قَدْ ضَلَّ قَبْلَكُمْ أَكْثَُ الاْوََّ

ليَن، ثمَُّ نتُْبِعُهُمُ الآخِرينَ، كذلِكَ نفَْعَلُ بِالمجْرمِيَن، وَيْلٌ يَوْمَئِذ  قالَ الله تعَالى: ﴿ألََمْ نهُْلِكِ الاْوََّ

بيَن﴾. لِلْمُكَذِّ

مَعاشَِ النّاسِ، إنَِّ الله قَدْ أمََرَني وَنهَاني، وَقَدْ أمََرتُْ عَلِيّاً وَنهََيْتُهُ )بِأمَْرهِِ(.

ترَشُدُوا،  لِنَهْيِهِ  وَانتَْهُوا  تهَْتَدُوا  وَأطَيعُوهُ  تسَْلَمُوا  لأمِْرهِِ  فَاسْمَعُوا  لَدَيْهِ،  وَالنَّهُي  الامَْْرِ  فَعِلْمُ 

بُلُ عَنْ سَبيلِهِ. )وَصيروُا إلى مُرادِهِ( وَلا تتََفَرَّقْ بِكُمُ السُّ

مَعاشَِ النّاسِ، أنَاَ صِاطُ الله الْمُسْتَقيمُ الَّذي أمََرَكُمْ بِاتِّباعِهِ، ثمَُّ عَلِ مِنْ بَعْدي.

ثمَُّ وُلْدي مِنْ صُلبِْهِ أئََِّةُ )الْهُدى(، يَهْدونَ إلى الْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلونَ.

ثمَُّ قَرَأَ: »بِسْمِ الله الرَّحْمنِ الرَّحيمِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِ الْعالمَيَن... « إِلى آخِرهِا، وَقالَ: فِ نزََلتَْ 

تْ، أوُلئكَ أوَْليِاءُ الله الَّذينَ لا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاهُمْ  تْ وَإِيَّاهُمْ خَصَّ وَفيهِمْ )وَالله( نزََلتَْ، وَلَهُمْ عَمَّ

يَحْزنَونَ، ألَا إنَِّ حِزبَْ الله هُمُ الْغالِبُونَ.

ياطيِن يوحي بَعْضُهُمْ إلى بَعْض زُخْرفَُ الْقَوْلِ  فَهاءُ الْغاوُونَ إخِْوانُ الشَّ ألَا إنَِّ أعَْدائهَُمْ هُمُ السُّ

غُروراً.

: ﴿لاتجَِدُ قَوْماً يؤُمِنُونَ بِالله وَالْيَوْمِ  ألَا إنَِّ أوَْلِيائهَُمُ الَّذينَ ذَكَرهَُمُ الله في كِتابِهِ، فَقالَ عَزَّ وَجَلَّ

ونَ مَنْ حادَّ الله وَرَسُولَهُ وَلَوْ كانوُا آبائهَُمْ أوَْ أبَْنائهَُمْ أوَْ إخِْوانهَُمْ أوَْ عَشيرتَهَُمْ، أوُلئِكَ  الآخِرِ يوُادُّ

كَتَبَ في قُلوبِهِمُ الإيمانَ﴾ إلى آخِر الآيَةِ.

يَلبِْسُوا  وَلَمْ  آمَنُوا  ﴿الَّذينَ  فَقالَ:  وَجَلَّ  عَزَّ  الله  وَصَفَهُمُ  الَّذينَ  الْمُؤْمِنونَ  أوَْلِيائهَُمُ  إنَِّ  ألَا 

إيمانهَُمْ بِظُلْم أوُلئِكَ لَهُمُ الامَْْنُ وَهُمْ مُهْتَدونَ﴾.

﴿ألَا إنَِّ أوَْلِيائهَُمُ الَّذينَ آمَنُوا وَلَمْ يَرتْابوا﴾.

ألَا إنَِّ أوَْلِيائهَُمُ الَّذينَ يدْخُلونَ الْجَنَّةَ بِسَلام آمِنيَن، تتََلَقّاهُمُ الْمَلائِكَةُ بِالتَّسْليمِ يَقُولونَ: سَلامٌ 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 152

عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلوها خالِدينَ.

ألَا إنَِّ أوَْلِيائهَُمْ، لَهُمُ الْجَنَّةُ يُرْزقَونَ فيها بِغَيِْ حِساب.

ألَا إنَِّ أعَْدائهَُمُ الَّذينَ يَصْلَونَ سَعيراً.

ألَا إنَِّ أعَْدائهَُمُ الَّذينَ يَسْمَعونَ لِجَهَنَّمَ شَهيقاً وَهِي تفَورُ وَيَرَوْنَ لهَا زفَيراً.

ةٌ لَعَنَتْ أخُْتَها﴾ الآية. ألَا إنَِّ أعَْدائهَُمُ الَّذينَ قالَ الله فيهِمْ: ﴿كُلَّما دَخَلتَْ أمَُّ

يَأتكُِمْ  ألََمْ  سَألََهُمْ خَزنَتَُها  فَوْجٌ  ألُْقِي فيها  : ﴿كُلَّما  عَزَّ وَجَلَّ الله  الَّذينَ قالَ  أعَْدائهَُمُ  إنَِّ  ألَا 

بنْا وَقُلنا ما نزََّلَ الله مِنْ شَء إنِْ أنَتُْمْ إِلاّ في ضَلال كَبير﴾ إِلى  نذَيرٌ، قالوا بَلى قَدْ جاءَنا نذَيرٌ فَكَذَّ

عيرِ﴾. قَوله: ﴿ألَا فَسُحْقاً لَصْحَابِ السَّ

ألَا إنَِّ أوَْلِيائهَُمُ الَّذينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ، لَهُمْ مَغْفِرةٌَ وَأجَْرٌ كَبيرٌ.

عيرِ وَالاجَْْرِ الكَْبيرِ. مَعاشَِ النَاسِ، شَتّانَ ما بَيَْ السَّ

( مَنْ مَدَحَهُ الله وَأحََبَّهُ. هُ الله وَلَعَنَهُ، وَوَلِيُّنا )كُلُّ نا مَنْ ذَمَّ )مَعاشَِ النّاسِ(، عَدُوُّ

)مَعاشَِ النّاسِ(، ألَا وَإِنّ )أنَاَ( النَّذيرُ وَعَلِ الْبَشيرُ.

مَعاشَِ النّاسِ، ألَا وَإِِّن مُنْذِرٌ وَعَلِ هاد.

مَعاشَِ النّاس )ألَا( وَإِنّ نبَي وَعَلِ وَصِيّي.

)مَعاشَِ النّاسِ، ألَا وَإِِّن رَسولٌ وَعَلِ الإمامُ وَالْوَصِ مِنْ بَعْدي، وَالائََِّْةُ مِنْ بَعْدِهِ وُلْدُهُ.

ألَا وَإِنّ والِدُهُمْ وَهُمْ يَخْرجُونَ مِنْ صُلبِْهِ(.

ألَا إنَِّ خاتمََ الائَِْةَِ مِنَّا الْقائِمَ الْمَهْدِي.

ينِ. ألَا إنَِّهُ الظاّهِرُ على الدِّ

ألَا إنَِّهُ الْمُنْتَقِمُ مِنَ الظاّلِميَن.

ألَا إنَِّهُ فاتِحُ الْحُصُونِ وَهادِمُها.

كِْ وَهاديها. ألَا إنَِّهُ غالِبُ كُلِّ قَبيلةَ مِنْ أهَْلِ الشِّ

ألَا إنَِّهُ الْمُدْركُِ بِكُلِّ ثار لأوْليِاءِ الله.



153خطبة الغدير

ألَا إنَِّهُ النّاصُِ لِدينِ الله.

ألَا إنَِّهُ الغَْرّافُ مِنْ بَحْر عَميق.

ألَا إنَِّهُ يَسِمُ كُلَّ ذي فَضْل بِفَضْلِهِ وَكُلَّ ذي جَهْل بِجَهْلِهِ.

ألَا إنَِّهُ خِيَةَُ الله وَمُخْتارُهُ.

ألَا إنَِّهُ وارثُِ كُلِّ عِلْم وَالُمْحيطُ بِكُلِّ فَهْم.

ألَا إنَِّهُ المخْبُِ عَنْ رَبِّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَالْمُشَيِّدُ لأمْرِ آياتِهِ.

ديدُ. ألَا إنَِّهُ الرَّشيدُ السَّ

ضُ إِلَيْهِ. ألَا إنَِّهُ الْمُفَوَّ

َ بِهِ مَنْ سَلَفَ مِنَ الْقُرونِ بَيَْ يَدَيْهِ. ألَا إنَِّهُ قَدْ بَشَّ

ةَ بَعْدَهُ وَلا حَقَّ إِلاّ مَعَهُ وَلا نوُرَ إِلاّ عِنْدَهُ. ةً وَلا حُجَّ ألَا إنَِّهُ الْباقي حُجَّ

ألَا إنَِّهُ لا غالِبَ لَهُ وَلا مَنْصورَ عَلَيْهِ.

ألَا وَإنَِّهُ وَلِ الله في أَرْضِهِ، وَحَكَمُهُ في خَلْقِهِ، وَأمَينُهُ في سِِّهِ وَعلانِيَتِهِ.

مَعاشَِ النّاسِ، إِنّ قَدْ بَيَّنْتُ لَكُمْ وَأفَْهَمْتُكُمْ، وَهذا عَلِ يُفْهِمُكُمْ بَعْدي.

ألَا وَإِّن عِنْدَ انقِْضاءِ خُطْبَتي أدَْعُوكُمْ إلى مُصافَقَتي على بَيْعَتِهِ وَالإقِْرارِ بِهِ، ثمَُّ مُصافَقَتِهِ بَعْدي.

ألَا وَإِنَّ قَدْ بايَعْتُ الله وَعَلِ قَدْ بايَعَني.

. وَأنَاَ آخِذُكُمْ بِالْبَيْعَةِ لَهُ عَنِ الله عَزَّ وَجَلَّ

يَنْكُثُ على  ا  فَإنَِّ نكََثَ  فَمَنْ  أيَدْيهِمْ  فَوْقَ  الله  يَدُ  الله،  يبُايِعُونَ  ا  إنَِّ يبُايِعُونكََ  الَّذينَ  ﴿إنَِّ 

نفَْسِهِ، وَمَنْ أوَْفي بِا عاهَدَ عَلَيْهُ الله فَسَيُؤْتيهِ أجَْراً عَظيماً﴾.

مَعاشَِ النّاسِ، إنَِّ الْحَجَّ وَالْعُمْرةََ مِنْ شَعائرِ الله، ﴿فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أوَِ اعْتَمَرَ فَلا جُناحَ عَلَيْهِ 

فَ بِهِما﴾ الآيَة. أنَْ يَطَّوَّ

إِلاّ  عَنْهُ  تخََلَّفوا  وَلا  وَأبُْشِوا،  اسْتَغْنَوْا  إِلاَّ  بَيْت  أهَْلُ  وَرَدَهُ  الْبَيْتَ، فَما  وا  النّاسِ، حُجُّ مَعاشَِ 

بَتَوُا وَافْتَقَرُوا.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 154

مَعاشَِ النّاسِ، ما وَقَفَ بِالْمَوْقِفِ مُؤْمِنٌ إِلاَّ غَفَرَ الله لَهُ ما سَلَفَ مِنْ ذَنبِْهِ إِلى وَقْتِهِ ذلِكَ، فَإِذا 

تُهُ اسْتَأنْفََ عَمَلَهُ. انقَْضَتْ حَجَّ

مَعاشَِ النَّاسِ، الْحُجّاجُ مُعانوُنَ وَنفََقاتهُُمْ مُخَلَّفَةٌ عَلَيْهِمْ وَالله لايضُيعُ أجَْرَ الُمحْسِنيَن.

هِ، وَلا تنَْصَفُِوا عَنِ المْشَاهِدِ إِلاّ بِتَوْبَة وَإِقْلاع. وا الْبَيْتَ بِكَمالِ الدّينِ وَالتَّفَقُّ مَعاشَِ النّاسِ، حُجُّ

، فَإِنْ طالَ عَلَيْكُمُ الامََْدُ  كاةَ كَما أمََرَكُمُ الله عَزَّ وَجَلَّ لاةَ وَآتوُا الزَّ مَعاشَِ النّاسِ، أقَيمُوا الصَّ

ٌ لَكُمْ، الَّذي نصََبَهُ الله عَزَّ وَجَلَّ لَكُمْ بَعْدي أمَيَن خَلْقِهِ. تْمُْ أوَْ نسَِيتُمْ فَعَلِ وَلِيُّكُمْ وَمُبَِّي فَقَصَّ

يَّتي يُخْبِونكَُمْ بِا تسَْألَوُنَ عَنْهُ وَيُبَيِّنُونَ لكَُمْ ما  إنَِّهُ مِنِّي وَأنَاَ مِنْهُ، وَهُوَ وَمَنْ تخَْلُفُ مِنْ ذُرِّ

لا تعَْلَمُونَ.

ألَا إنَِّ الْحَلالَ وَالْحَرامَ أَكْثَُ مِنْ أنَْ أحُصِيَهُما وَأعَُرِّفَهُما فَآمُرَ بِالْحَلالِ وَانَهَي عَنِ الْحَرامِ في مَقام 

فْقَةَ لكَُمْ بِقَبُولِ ما جِئْتُ بِهِ عَنِ الله عَزَّ وَجَلَّ في عَلِ  واحِد، فَأمُِرتُْ أنَْ آخُذَ الْبَيْعَةَ مِنْكُمْ وَالصَّ

أميرِ الْمُؤْمِنيَن وَالأوَْصِياءِ مِنْ بَعْدِهِ الَّذينَ هُمْ مِنِّي وَمِنْهُ إمامَةٌ فيهِمْ قائِةٌَ، خاتِهُا الْمَهْدي إلى 

رُ وَيَقْضي. يَوْم يَلْقَي الله الَّذي يُقَدِّ

لْ. مَعاشَِ النّاسِ، وكَُلُّ حَلال دَ�للَْتُكُمْ عَلَيْهِ وكَُلُّ حَرام نهََيْتُكُمْ عَنْهُ فَإِّن لَمْ أرَْجِعْ عَنْ ذلِكَ وَلَمْ أبَُدِّ

وُهُ. لوُهُ وَلا تغَُِّي ألَا فَاذْكُرُوا ذلِكَ وَاحْفَظوُهُ وَتوَاصَوْا بِهِ، وَلا تبَُدِّ

كاةَ وَأمُْرُوا بِالْمَعْروفِ وَانهَْوْا عَنِ الْمُنْكَرِ. لاةَ وَآتوُا الزَّ دُ الْقَوْلَ: ألَا فَأقَيمُوا الصَّ ألَا وَإِِّن اجَُدِّ

ألَا وَإنَِّ رَأسَْ الامَْْرِ بِالْمَعْرُوفِ أنَْ تنَْتَهُوا إلى قَوْلي وَتبَُلِّغُوهُ مَنْ لَمْ يَحْضُْ وَتأَمُْروُهُ بِقَبُولهِِ عَنِّي 

وَتنَْهَوْهُ عَنْ مُخالَفَتِهِ، فَإِنَّهُ أمَْرٌ مِنَ الله عَزَّ وَجَلَّ وَمِنِّي.

وَلا أمَْرَ بِعَْروف وَلا نهَْي عَنْ مُنْكَر إِلاَّ مَعَ إِمام مَعْصوم.

وَمِنْهُ، حَيْثُ  إنَِّهُمْ مِنِّي  وَعَرَّفْتُكُمْ  وُلْدُهُ،  بَعْدِهِ  يُعَرِّفُكُمْ أنََّ الائََِّْةَ مِنْ  الْقُرآْنُ  مَعاشَِ النّاسِ، 

يَقُولُ الله في كِتابِهِ: ﴿وَجَعَلهَا كَلِمَةً باقِيَةً في عَقِبِهِ﴾.

كْتُمْ بِهِما«. وَقُلتُْ: »لَنْ تضَِلُّوا ما إنِْ تَسََّ

: ﴿إنَِّ زَلْزَلَةَ السّاعَةِ  مَعاشَِ النّاسِ، التَّقْوى، التَّقْوى، وَاحْذَرُوا السّاعَةَ كَما قالَ الله عَزَّ وَجَلَّ

شَءٌ عَظِيمٌ﴾.



155خطبة الغدير

وَالثَّوابَ  الْعالَميَن  رَبِّ  يَدَي  بَيَْ  وَالمحاسَبَةَ  وَالْمَوازينَ  وَالْحِسابَ  )وَالْمَعادَ(  الْمَماتَ  اذُْكُرُوا 

وَالْعِقابَ.

يِّئَةِ فَلَيْسَ لَهُ فِ الجِنانِ نصَيبٌ. فَمَنْ جاءَ بِالْحَسَنَةِ أثُيبَ عَلَيْها وَمَنْ جاءَ بِالسَّ

مَعاشَِ النّاسِ، إنَِّكُمْ أَكْثَُ مِنْ أنَْ تصُافِقُوني بِكَفّ واحِد في وَقْت واحِد، وَقَدْ أمََرَنِ الله عَزَّ وَجَلَّ 

دْتُ لِعَلِ أمَيراِلْمُؤْمنيَن، وَلِمَنْ جاءَ بَعْدَهُ مِنَ الائََِّْةِ مِنّي وَمِنْهُ،  أنَْ آخُذَ مِنْ ألَْسِنَتِكُمُ الإقْرارَ بِا عَقَّ

يَّتي مِنْ صُلبِْهِ. عَلي ما أعَْلَمْتُكُمْ أنََّ ذُرِّ

فَقُولُوا بِأجَْمَعِكُمْ: إنِاّ سامِعُونَ مُطيعُونَ راضُونَ مُنْقادُونَ لمِا بَلَّغْتَ عَنْ رَبِّنا وَرَبِّكَ في أمَْرِ 

إمِامِنا عَلِ أمَيراِلْمُؤْمِنيَن وَمَنْ وُلِدَ مِنْ صُلبِْهِ مِنَ الائََِّْةِ.

نبُايِعُكَ على ذلِكَ بِقُلوُبِنا وَأنَفُْسِنا وَألَْسِنَتِنا وَأيَدْينا.

على ذلِكَ نحَْيى وَعَلَيْهِ نَوتُ وَعَلَيْهِ نبُْعَثُ.

لُ، وَلا نشَُكُّ )وَلا نجَْحَدُ( وَلا نرَتْابُ، وَلا نرَجِْعُ عَنِ الْعَهْدِ وَلا ننَْقُضُ المْيثاقَ. ُ وَلا نبَُدِّ وَلا نغَُِّي

بَعْدَهُ،  وُلْدِهِ  مِنْ  يتِكَ  ذُرِّ مِنْ  ذَكَرتَْ  الَّذينَ  وَالائََِّْةِ  أمَيراِلْمؤْمِنيَن  عَلِ  الله في  بِوَعْظِ  وَعَظْتَنا 

الْحَسَنِ وَالْحُسَيِْ وَمَنْ نصََبَهُ الله بَعْدَهُما.

فَالْعَهْدُ وَالمْيثاقُ لَهُمْ مَأخُْوذٌ مِنَّا، مِنْ قُلُوبِنا وَأنَفُْسِنا وَألَْسِنَتِنا وَضَمائِرنِا وَأيَدْينا.

مَنْ أدَْرَكَها بِيَدِهِ وَإِلاَّ فَقَدْ أقََرَّ بِلِسانِهِ، وَلا نبَْتَغي بِذلِكَ بَدَلاً وَلايَرَي الله مِنْ أنَفُْسِنا حِوَلاً.

بِالله  وَكَفى  بِذلِكَ  الله  وَنشُْهِدُ  واهَالينا،  اوَْلادِنا  مِنْ  والقاصي  الّداني  عَنْكَ  ذلِكَ  نؤَُدّي  نحَْنُ 

شَهيداً وَأنَتَْ عَلَيْنا بِهِ شَهيدٌ«.

مَعاشَِ النّاسِ، ما تقَُولونَ؟ فَإنَِّ الله يَعْلَمُ كُلَّ صَوْت وَخافِيَةَ كُلِّ نفَْس، ﴿فَمَنِ اهْتَدى فَلِنَفْسِهِ 

ا يبُايِعُ الله، ﴿يَدُ الله فَوْقَ أيَدْيهِمْ﴾. ا يَضِلُّ عَلَيْها﴾، وَمَنْ بايَعَ فَإنَِّ وَمَنْ ضَلَّ فَإنَِّ

وَالائََِّْةَ  وَالْحُسَيَْ  وَالْحَسَنَ  أمَيراَلْمُؤْمِنيَن  عَلِيّاً  وَبايِعُوا  وَبايِعُوني  الله  فَبايِعُوا  النّاسِ،  مَعاشَِ 

نيْا وَالآخِرةَِ( كَلِمَةً باقِيَةً. )مِنْهُمْ فِ الدُّ

ا يَنْكثُُ على نفَْسِهِ وَمَنْ أوَْفي بِا عاهَدَ  يُهْلِكُ الله مَنْ غَدَرَ وَيَرحَْمُ مَنْ وَفي، ﴿وَمَنْ نكَثََ فَإِنَّ

عَلَيْهُ الله فَسَيُؤْتيهِ أجَْراً عَظيماً﴾.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 156

﴿سَمِعْنا  وَقُولُوا:  الْمُؤْمِنيَن،  بِإِمْرةَِ  عَلي  على  وَسَلِّمُوا  لكَُمْ  قُلْتُ  الَّذي  قُولُوا  النّاسِ،  مَعاشَِ 

وَأطََعْنا غُفْرانكََ رَبَّنا وَإِلَيْكَ الْمَصيرُ﴾، وَقُولوا: ﴿الَْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذي هَدانا لِهذا وَما كُنّا لِنَهْتَدِي لَوْلا 

أنَْ هَداناَ الله﴾ الآية.

مَعاشَِ النّاسِ، إنَِّ فَضائِلَ عَلي بْنِ أبَي طالِب عِنْدَ الله عَزَّ وَجَلَّ ـ وَقَدْ أنَزَْلَها فِ الْقُرآْنِ ـ أَكْثَُ 

قُوهُ. مِنْ أنَْ أحُْصِيَها في مَقام واحِد، فَمَنْ أنَبَْاكَُمْ بِها وَعَرفََها فَصَدِّ

مَعاشَِ النّاسِ، مَنْ يُطِعِ الله وَرَسُولَهُ وَعَلِيّاً وَالائَِْةََ الَّذينَ ذَكرتْهُُمْ فَقَدْ فازَ فَوْزاً عَظيماً.

هُمُ  أوُلئكَ  الْمُؤْمِنيَن  بِإِمْرةَِ  عَلَيْهِ  وَالتَّسْليمِ  وَمُوالاتِهِ  مُبايَعَتِهِ  إلى  السّابِقُونَ  النَّاسِ،  مَعاشَِ 

الفْائزُونَ في جَنّاتِ النَّعيمِ.

مَعاشَِ النّاسِ، قُولُوا ما يَرضَْ الله بِهِ عَنْكُمْ مِنَ الْقَوْلِ، فَإنِْ تكَْفُرُوا أنَتُْمْ وَمَنْ فِ الاْرَْضِ جَميعاً 

فَلَنْ يَضَُّ الله شَيْئاً.

لِلَّهِ  وَالْحَمْدُ  الْكافِرينَ،  يْتُ وَأمََرتُْ( وَاغْضِبْ على )الْجاحِدينَ(  أدََّ لِلْمُؤْمِنيَن )بِا  اغْفِرْ  اللهمَّ 

رَبِّ الْعالَميَن.



دلالة حديث الغدير

يتكوّن حديث الغدير من صدر ومتن وذيل، وكلّ هذه الفقرات تدلّ على الإمامة والولاية، 

وإليك بيانه:

لماّ انصرف رسول اللهn من حجة الوداع متوجّهاً إلى المدينة، نزل عليه الأمر الإلهي 

بتبليغ إمامة عليA مقترناً بالعصمة من الناس، فنزلn بغدير خم ـ منصرف الناس إلى 

 ـ ووصفها زيد بن أرقم 
[[[

بلادهم ـ وخطب الناس خطبة عظيمة ـ على حدّ تعبير ابن كثير

.
[[[

بقوله: »فو الله ما من شيء يكون إلى أن تقوم الساعة إلاّ وقد أخبرنا به يومئذ«

ومما قالn في خطبة الغدير قوله: ألست أولى بكم من أنفسكم، وفي لفظ آخر: أيهّا 

الناس من أولى بكم من أنفسكم. فلمّ أقرّوا بكونهn أولى بهم من أنفسهم قال: »من 

كنت مولاه فعلي مولاه«، ثم عقّبه بقوله: »اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من 

نصره، واخذل من خذله«.

أمير  إمامة  إثبات  في  الشيعة  أدلةّ  أهمّ  من  ـ 
[[[

ألفاظه باختلاف  ـ  المبارك  النص  هذا 

المؤمنينA بعد النبيn مباشرة، ففي معاني الأخبار للصدوق )ت381( بسنده عن أبي 

إسحاق قال: قلت لعلي بن الحسينA: ما معنى قول النبيn : »من كنت مولاه فعلي 

.
[[[

مولاه« قال: أخبرهم أنهّ الإمام بعده

وفي رواية اخُرى عن أبان بن تغلب قال: سألت أبا جعفر محمد بن علّي 8 عن قول 

]]]ـ البداية والنهاية 5:228.

]]]ـ المعجم الكبير للطبراني 5:212 ح5128، مجمع الزوائد للهيثمي 9:105 ووثقّ رجاله غير حبيب بن خلّاد حيث 

لم يعرفه.

]]]ـ يراجع رواة حديث الغدير.

]]]ـ معاني الأخبار: 65 ح1.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 158

النبيn: »من كنت مولاه فعلي مولاه« فقال: يا أبا سعيد تسأل عن مثل هذا، أعلمهم 

.
[[[

أنهّ يقوم فيهم مقامه

والتأويلات  والقال  القيل  إلى   : البيت  أهل  عن  التفسير  ورد  ما  بعد  نحتاج  لا  ونحن 

المختلفة، إذ هم عدل القرآن ومَن امُرنا بالتمسّك بهم، ولكن لتوضيح الأمر وردّ الشبهات 

العرفي،  وظهوره  وألفاظه  الحديث  سياق  بحسب  الأمر  تبيين  في  الخوض  من  لابد  المثارة 

وإليك بيانه:

1 ـ »ألست أولى بكم من أنفسكم«:

O والأولى 
[[[

قولهn هذا مأخوذ من قول الله تعالى: Pالنَّبِيُّ أوَْلَ بِالْمُؤْمِنِيَن مِنْ أنَفُسِهِمْ

النحّاس: »وحقيقة معنى الآية ـ والله جلّ وعزّ  هنا في الآية بمعنى الأولى بالتصرفّ. قال 

أعلم ـ أنّ النبيn إذا أمر بشيء أو نهى عنه، ثم خالفته النفس كان أمر النبيn ونهيه 

.
[[[

أولى بالاتباع من الناس« 

وقال الطبري: »يقول تعالى ذكره: النبي محمدn أولى بالمؤمنين، يقول: أحق بالمؤمنين 

به من أنفسهم أن يحكم بما يشاء من حكم فيجوز ذلك عليهم، كما حدّثني يونس قال: 

أخبرنا ابن وهب، قال :قال ابن زيد: Pالنَّبِيُّ أوَْلَ بِالْمُؤْمِنِيَن مِنْ أنَفُسِهِمOْ ـ كما أنت أولى 

.
[[[

بعبدك ـ ما قضى فيهم من أمر جاز...«

وقال البغوي: Pالنَّبِيُّ أوَْلَ بِالْمُؤْمِنِيَن مِنْ أنَفُسِهِمOْ يعني من بعضهم ببعض في نفوذ 

.
[[[

حكمه فيهم، ووجوب طاعته عليهم...« 

]]]ـ م ن: 66 ح2.

]]]ـ الأحزاب: 6.

]]]ـ معاني القرآن 5:325.

]]]ـ تفسير الطبري 21:146.

]]]ـ معالم التنزيل 3:507.



159دلالة حديث الغدير

وقال النسفي: »أي أحقّ بهم في كلّ شيء من امُور الدين والدنيا وحكمه أنفذ عليهم 

.
[[[

من حكمها، فعليهم أن يبذلوها دونه ويجعلوها فداءه« 

بِالْمُؤْمِنِيَنO في كلّ شيء من امُور الدين والدنيا »من  أوَْلَ  وقال الزمخشري: »Pالنَّبِيُّ 

أنفسهم« ولهذا أطلق ولم يقيّد، فيجب عليهم أن يكون أحب إليهم من أنفسهم، وحكمه 

أنفذ عليهم من حكمها، وحقّه آثر لديهم من حقوقها، وشفقتهم عليه أقدم من شفقتهم 

.
[[[

عليها، وأن يبذلوها دونه ويجعلوها فداءه...« 

وقال العيني في شرح قولهn: »ما من مؤمن إلاّ وأنا أولى به في الدنيا والآخرة« يعني 

ولم  أطلق  ولهذا  أنفسهم،  من  والآخرة  الدنيا  امُور  من  كل شيء  بالمؤمنين في  وأولى  أحق 

يعيّ، فيجب عليهم امتثال أوامره والاجتناب عن نواهيه. قوله: »اقرؤوا إن شئتم: Pالنَّبِيُّ 

أوَْلَ بِالْمُؤْمِنِيَن مِنْ أنَفُسِهِمOْ في معرض الاحتجاج لما قاله تنبيهاً لهم على أنّ هذا الذي قاله 

وحي غير متلو طابقه وحي متلو. وتكلمّ المفسّون في قوله تعالى: Pالنَّبِيُّ أوَْلَ بِالْمُؤْمِنِيَن مِنْ 

أنَفُسِهِمOْ وروي عن ابن عباس وعطاء: يعني إذا دعاهم النبي إلى شيء ودعتهم أنفسهم 

طاعة  يعني  مقاتل:  وعن  أنفسهم،  طاعة  من  بهم  أولى   nالنبي طاعة  كانت   إلى شيء، 

وإقامة  الأحكام  إمضاء  بهم في  أولى  إنهّ  وقيل:  لبعض،  بعضكم  أولى من طاعة   nالنبي

الحدود عليهم لما فيه من مصلحة الخلق والبعد عن الفساد، وقيل: لأنّ النبيn يدعوهم 

.
[[[

إلى ما فيه نجاتهم وأنفسهم تدعوهم إلى ما فيه هلاكهم...« 

هذه أقوال المفسّين وشّراح الحديث من أهل السنة تنصّ على أنّ المراد بالأولويةّ في 

الآية الكريمة هي الأولويةّ بالتصرفّ في امُور الناس وهو معنى الحاكميّة، هذا هو المعنى 

الظاهر والواضح والمتعارف عليه في بادئ النظر.

]]]ـ مدارك التنزيل وحقائق التأويل 3:297.

]]]ـ الكشاف 3:251.

]]]ـ عمدة القاري 12:235.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 160

وهو المراد من قولهn في حديث الغدير: »ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم«.

قال السيد المرتضى: »فأمّا الدليل على أنّ لفظة أولى تفيد معنى الإمامة، فهو أناّ نجد 

أهل اللغة لا يضعون هذا اللفظ إلاّ فيمن كان يملك تدبير ما وصف بأنهّ أولى به وتصريفه 

وينفذ فيه أمره ونهيه، ألا تراهم يقولون: السلطان أولى بإقامة الحدود من الرعيّة، وولد 

الميتّ أولى بميراثه من كثير من أقاربه، والزوج أولى بامرأته، والمولى أولى بعبده، ومرادهم 

في جميع ذلك ما ذكرناه، ولا خلاف بين المفسّين في أنّ قوله تعالى: Pالنَّبِيُّ أوَْلَ بِالْمُؤْمِنِيَن 

مِنْ أنَفُسِهِمOْ المراد به أنهّ أولى بتدبيرهم والقيام بأمُورهم من حيث وجبت طاعته عليهم، 

ونحن نعلم أنهّ لا يكون أولى بتدبير الخلق وأمرهم ونهيهم من كل أحد منهم إلاّ من كان 

.
[[[

إماماً لهم، مفترض الطاعة عليهم« 

إذا عرفت هذا فلا وجه لما ذكره عبد العزيز الدهلوي )ت1239( من حمل الأولوية 

 بل هو محض ادّعاء لا يبتني على اصُول علميّة.
[[[

في الآية والحديث على الأولويةّ بالمحبة،

وهناك محاولة اخُرى تمسّك بها بعض أهل السنة لماّ ضاق بهم الخناق، فذهبوا إلى نفي 

صدر الحديث، وأنهّ لم يرو متواتراً بل هو من الآحاد، والبعض الآخر تجرّأ وجعله موضوعاً 

لم يكن من أصل الحديث.

قال القاضي عبد الجبار )ت415(: »إنّ كثيراً من شيوخنا ينكر أن تكون هذه المقدمة 

ثابتة بالتواتر ويقول إنهّا من باب الآحاد، والثابت هو قولهA: من كنت مولاه...، وهو 

.
[[[

الذي كرّره أمير المؤمنين في مجـالس عدّة عنـد ذكر مناقبه«

قـال الفخـر الرازي )ت606( : »ثم إن سلمّنا صحة أصل الحديث، ولكن لا نسلمّ صحة 

تلك المقدمة، وهي قوله: »ألست أولى بكم من أنفسكم« بيانه: إنّ الطرق التي ذكرتموها 

]]]ـ الشافي 2:276ـ277، عنه البحار 37:245.

]]]ـ التحفة الاثني عشرية: 421، مختصر التحفة 161، وتبعه الآلوسي في روج المعاني 5:196، والنفحات القدسية: 

118، والزعبي في البينات 2:154.

]]]ـ المغني، القسم الأول من كتاب الإمامة: 151.



161دلالة حديث الغدير

أصل  روى  من  أكثر  فإنّ  المقدّمة،  منها في هذه  يوجد شيء  لم  الحديث  أصل  تصحيح  في 

التواتر فيها، ولا يمكن أيضاً دعوى إطباق  الحديث لم يرو تلك المقدّمة، فلا يمكن دعوى 

 الامُّة على قبولها، لأنّ من خالف الشيعة إنّا يروي أصل الحديث للاحتجاج به على فضيلة 

عليA ولا يروي هذه المقدمة، وأيضاً فلم يقل أحد أنّ علياً ذكرها يوم الشورى، فثبت 

أنهّ لم يحصل في هذه المقدمة شيء من الطرق التي يثبتون أصل الحديث بها، فلا يمكن 

.
[[[

إثبات هذه المقدمة« 

ونقول في الجواب:

أولاً: لم يكن دأب المحدّثين والرواة الأوائل على رواية جميع الخبر بحذافيره، بل كانوا 

يأخذون ويدعون من الحديث حسب الحاجة والمناسبة، مضافاً إلى الفجوة الزمنية الكبيرة 

بين صدور الحديث عن الرسول الأمينn وبين تدوين الحديث، ممّ أدّى إلى غياب كثير من 

القرائن الحالية والمقالية، زائداً النسيان والسهو الملازم للطبيعة البشرية.

فهذا زيد بن أرقم وهو مِنْ أكثر مَنْ روى حديث الغدير بألفاظ مختلفة، يقول ليزيد 

بن حيان وحصين بن سبرة لما سألاه أن يحدّثهم عن رسول اللهn: يا ابن أخي والله لقد 

كبرت سنّي وقدم عهدي، ونسيت بعض الذي كنت أعي من رسول اللهn ... ثم قال: قام 

رسول اللهn يوماً فينا خطيباً بماء يدعى خماً بين مكة والمدينة، فحمد الله وأثنى عليه 

. ثم ذكر حديث الثقلين.
[[[

ووعظ وذكر

مواعظ  إلى  يشر  ولم  الغدير  حديث  يذكر  ولم  الغدير،  واقعة  يذكر  أرقم  بن   فزيد 

النبيn وتذكيره، مع أنهّا ثابتة صحيحة وعدم ذكرها لا يخدش في صحتها وتواترها.

ثانياً: قال السيد المرتضى )ت436(: »ليس ينكر أن يكون بعض من روى خبر الغدير 

]]]ـ نهاية العقول: 383، وتبعه كل من الآمدي في أبكار الأفكار 5:181، والتفتازاني في شرح المقاصد 5:274، والجرجاني 

في شرح المواقف 9:361، والقوشجي في شرح التجريد: 369.

]]]ـ صحيح مسلم 7:123.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 162

لم يذكر المقدّمة، إلاّ أنّ من أغفلها ليس بأكثر ممّن ذكرها ولا يقاربه، وإنّا حصل الاخلال 

من  شاركهم  من  وأكثر  بمقدّمته،  الخبر  ينقلون  كلهّم  الشيعة  ونقلة  الرواة،  أحاد  من  بها 

رواة أصحاب الحديث أيضاً ينقلون المقدّمة، ومن تأمّل نقل الخبر وتصفّحه علم صحّة ما 

ذكرناه، وإذا صحّ فلا نكير في إغفال من أغفل المقدّمة، لأنّ الحجّة تقوم بنقل من نقلها بل 

.
[[[

ببعضهم« 

قال الكراجكي )ت449(: »أما المتواترون بالخبر فلم يوردوه إلاّ على كماله، ولا سطروه 

في كتبهم إلاّ بالتقرير الذي في أوّله. وكذلك رواه معظم أصحاب الحديث الذاكرين الأسانيد، 

ً منهم على  وإن كان منهم آحاد قد أغفلوا ذكر المقدّمة، فيحتمل أن يكون ذلك تعويلا 

العلم بالخبر فذكروا بعضه لأنهّ عندهم مشتهر، فإنّ الأصحاب كثيراً ما يقولون: فلان يروي 

عن رسول اللهn خبر كذا ويذكرون بعض لفظ الخبر اختصاراً، وفي الجملة فإنّ الآحاد 

.
[[[

المتفردون بنقل بعضه لا يعارض بهم المتواترين الناقلين لجميعه على كماله« 

ثالثاً: روى هذه المقدمة كثير من الحفّاظ في كتبهم، ففي مسند أحمد عن البراء بن 

. وفيه عن زيد بن أرقم 
[[[

عازب بلفظ: »ألستم تعلمون أنّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم« 

.
[[[

 وفيه عن أبي الطفيل بلفظ: »أتعلمون أنّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم« 
[[[

بنفس اللفظ،

. وفي 
[[[

وفي المستدرك للحاكم عن سعد بن مالك بلفظ: »هل تعلمون أنّ أولى بالمؤمنين« 

. وفي 
[[[

مسند أحمد عن عبد الرحمن بن أبي ليلى بلفظ: »ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم«

]]]ـ الشافي 2:267، تلخيص الشافي للطوسي 2:174.

]]]ـ كنز الفوائد 2:88ـ89.

]]]ـ مسند أحمد 4:281، المصنف لابن أبي شيبة 7:503 ح55.

]]]ـ م ن 4:368.

]]]ـ م ن: 4: 370، والمستدرك للحاكم 3:109 وصححه، كما صحح الهيثمي في مجمع الزوائد 9:104 السند وقال: 

رجاله رجال الصحيح غير فطر بن خليفة وهو ثقة.

]]]ـ المستدرك للحاكم 3:116.

]]]ـ مسند أحمد 1:119.



163دلالة حديث الغدير

. وفي هذا كفاية لمن اهتدى.
[[[

مجمع الزوائد عن زيد بن بثيغ بلفظ: »أليس أنا أولى بالمؤمنين«

أما عدم ذكر هذه المقدمة يوم الشورى فقد أجاب السيد المرتضى قائلاً:

»فأما إنشاد أمير المؤمنينA أهل الشورى، وخلوّه من ذكر المقدّمة، فلا يدلّ على 

على  بجميعه  الإقرار  يقتضي  بما  الخبر  من  قرّرهم   Aّلأنه صحّتها;  في  الشك  أو  نفيها 

أوّلها إلى آخرها، وجميع ما جرى  القصّة من  يذكر  أن  إلى  به  الاختصار، ولا حاجة  سبيل 

فيها، لظهورها ولأنّ الاعتراف بما اعترف به منها هو اعتراف بالكل، وهذه عادة الناس فيما 

يقرّرونه، ألا ترى أنّ أمير المؤمنين لما أن قرّرهم في ذلك المقام بخبر الطائر في جملة الفضائل 

والمناقب اقتصر على أن قال: »أفيكم رجل قال له رسول اللهn: »اللهم ابعث إلّي بأحبّ 

خلقك يأكل معي، غيري« ولم يذكر إهداء الطائر وما تأخّر عن هذا القول من كلام الرسول، 

وكذلك لما أن قرّرهم صلوات الله عليه بقول الرسولn فيه لما ندبه لفتح خيبر ذكر بعض 

القدر  اقتصرA على  وإنّا  فيها،  ما جرى  القصة وجميع  الكلام دون بعض، ولم يشرح 

.
[[[

المذكور اتكالاً على شهرة الأمر وأنّ في الاعتراف ببعضه اعترافاً بكلهّ« 

هذه  ذكر  بالكوفة،  الرحبة  في  أياّم خلافته  الثانية  مناشدته  عند   Aّأنه إلى  مضافاً 

من  حضر  من  له  فشهد  وذيلاً،  صدراً  الحديث  مجموع  على  الناس  واستشهد  المقدّمة 

.
[[[

الصحابة 

وهناك محاولة من قبل الباقلاني )ت403( تمسّك بها بعد أن لم يتمكّن من نفي المقدّمة، 

فقال: »إنّ ما أثبته لنفسه من كونه أولى بهم، ليس هو من معنى ما أوجبه لعلي سبيل، لأنهّ 

قال: »من كنت مولاه فعلي مولاه« فأوجب الموالاة لنفسه ولعلي، وأوجب لنفسه كونه أولى 

بهم منهم بأنفسهم، وليس معنى أولى من معنى مولى في شيء، لأنّ قوله مولى يحتمل في 

]]]ـ مجمع الزوائد للهيثمي 9:107 وحسّن إسناده.

]]]ـ الشافي 2:267ـ268، تلخيص الشافي للطوسي 2:175، كنز الفوائد للكراجكي 2:88.

]]]ـ يراجع: حديث المناشدة.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 164

اللغة وجوهاً ليس فيها معنى أولى، فلا يجب إذا عُقّب كلام بكلام ليس من معناه أن يكون 

معناهما واحداً، ألا ترون أنهّ لو قال: ألست نبيّكم والمخبر لكم بالوحي عن ربكم وناسخ 

شرائع من كان قبلكم ثم قال: فمن كنت مولاه فعلي مولاه، لم يوجب ذلك أن يكون قد أثبت 

لعلي من النبوة وتلقّي الوحي ونسخ الشرائع على لسانه ما أوجبه في أول الكلام لنفسه، ولا 

أمر باعتقاد ذلك فيه من حيث ثبت أنهّ ليس معنى نبي معنى مولى، فكذلك إذا ثبت أنهّ 

ليس معنى أولى معنى مولى، لم يجب أن يكون قد أثبت لعلّي ما أثبته لنفسه، وإنّا دخلت 

.
[[[

عليهم الشبهة من حيث ظنوا أنّ معنى مولى معنى أولى وأحق، وليس الأمر كذلك«

وأنت ترى أنهّ بنى استدلاله صدراً وذيلاً على عدم مجي مولى بمعنى أولى، وهذا مردود 

بشهادة الكتاب والسنة والأدب من مجي مولى بمعنى أولى وأحق، كما سيوافيك بيانه في: 

»المولى«.

ثم إنّ المثال الذي استشهد به لا يستقيم من حيث قواعد التمثيل، إذ ليس معنى مولى 

معنى النبوة كما ذكره الباقلاني، وهذا لا ينطبق على ما نحن فيه، إذ أنّ الأولى من معاني 

نبيكم  ألست   :  nقال لو  يشبه  فيه  اللغة، وما نحن  نصّ على ذلك أصحاب  المولى كما 

والمخبر لكم بالوحي عن ربكم وناسخ شرائع من كان قبلكم ثم قال: فمن كنت له كذلك 

فعلّي رسوله ـ وهذا افتراضٌ على سبيل الجدل وإن لم يكن صحيحاً ـ لكان الكلام مستقيماً 

لاحتواء كلمة الرسول معاني ومهام الإنباء عن الله تعالى والإخبار عنه بالوحي ونسخ شريعة 

موسى وعيسى. فكذلك لما صدّر كلامه بكونه أولى بهم من أنفسهم، ثم عقّبه بقوله: »فمن 

كنت مولاه...« كان معنى المولى والمراد منها هو معنى الأولوية بالتصرفّ.

وقد اخترع ابن تيمية )ت728( استدلالاً غريباً، حيث جعل أولوية النبيn بالمؤمنين 

من أنفسهم من مختصّاتهn  ولا يحق له أن يعطيها لغيره، قال: »وأما كونه أولى بهم من 

أنفسهم، فلا يثبت إلاّ من طرفهn وكونه أولى بكلّ مؤمن من نفسه من خصائص نبوّته، 

]]]ـ تمهيد الأوائل: 451.



165دلالة حديث الغدير

ولو قدُّر أنهّ نصّ على خليفة من بعده، لم يكن ذلك موجباً أن يكون أولى بكل مؤمن من 

امُّهاتهم...« وهذه مكابرة لا دليل عليها من قرآن وسنة  أنهّ لا يكون أزواجه  نفسه، كما 

وعرف، وما أسهل إلقاء الادعاءات الفارغة وجعلها من المسلمّات، فلو أراد الله تعالى وكذلك 

نبيّهn  نقل خصائص النبوّة من الأولوية بالتصرفّ وإمامة الناس إلى شخص آخر يقوم 

بالحفاظ على نهج النبوة سيما بعد ختمها، فأيّ ضير في ذلك، وهذا هو معنى الإمامة التي 

نقصدها ونثبتها لعلّيA وأولاده الأوصياء بحديث الغدير وغيره من الأدلةّ. ولا علاقة 

لهذا بكون أزواج النبيn امُّهات المؤمنين، حيث معناه حرمة التزوّج بهنّ بعد الرسول

n، وهي مسألة خاصّة ولا علاقة لهذا بمسألة الوصاية والإمامة التي هى امتداد للنبوّة.

وبعبارة اخُرى أنّ الأولوية بالتصرفّ من خصائص الحاكميّة، وختم النبوة وحرمة التزوّج 

من امُّهات المؤمنين من خصائص نبوّة النبيn، فالأوُلى لابد من انتقالها لاستمرار الحاكمية 

الإلهية، أما الثانية فلا تنتقل وتبقى من المختصّات، كيف وأنّ الخلفاء بعد الرسولn أثبتوا 

لأنفسهم هذه الأولوية، وتصرفّوا في الأموال والأنفس بحسب ما شاؤوا، فأخذوا فدك وغيرها 

وقتلوا مالك وغيره، أليس هذا هو معنى الأولوية بالتصرفّ؟!

2 ـ »فمن كنت مولاه فعلي مولاه«:

صدر  من  المتفرعة  الأولى  بمعنى  فيه  المولى  أنّ  على  الفقرة  بهذه  الاستدلال  يبتني 

الحديث، ولعلمائنا في إثبات ذلك عدّة أدلةّ نوجزها فيما يلي:

ألف ـ قرينة المقام:

قال العلامّة المجلسي )ت1111(: »هل يريب عاقل في أنّ نزول النبيn في زمان ومكان 

لم يكن نزول المسافر متعارفاً فيهما، حيث كان الهواء على ما روي في غاية الحرارة حتى 

كان الرجل يستظلّ بدابتّه، ويضع الرداء تحت قدميه من شدّة الرمضاء، والمكان مملوءاً 

من الأشواك، ثم صعوده على الأقتاب، والدعاء لأمير المؤمنين عليA على وجه يناسب 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 166

شأن الملوك والخلفاء وولاة العهد، لم يكن إلاّ لنزول الوحي الإيجابي الفوري في ذلك الوقت 

.
[[[

لاستدراك أمر عظيم الشأن جليل القدر، هو استخلافه والأمر بوجوب طاعته« 

وهذا لوحده ينفي إرادة سائر المعاني من كلمة )مولى( ويحصرها في الذي تقدّمها.

ب ـ الاستعمال الشرعي:

نقصد بالاستعمال الشرعي ما ورد في لسان الشرع: آيات وروايات، من مجيء كلمة مولى 

بمعنى أولى بحسب الاستعمال والقرائن، ولا نقصد بأنّ كل )مولى( وردت في لسان الشرع 

تعالى: اخُر، كقوله  استعمالها في معاني  علينا بما ورد من  ينُتقض  أولى حتى   تكون بمعنى 

 وإن ذهب البياضي )ت 877( إلى أنهّا بمعنى 
[[[

 Oُاتَّبَعُوه �للََّذِينَ  بِإِبْرَاهِيمَ  النَّاسِ  أوَْلَ  Pإنَِّ 

الأولى حيث قال: »ذلك لا ينافي ما قلناه إذ معناه: الذين اتبعوا إبراهيم أولى بالتصرفّ في 

.
[[[

خدمته دون غيرهم وكذا الآخران« 

ولذا قال السيد المرتضى )ت436( في مقام الرد على القاضي عبد الجبار )ت415( حيث 

استشهد بالقرآن لنقض مجي المولى بمعنى أولى: »فأمّا ما ذكره من الآيات مستشهداً به على 

أنّ المراد بلفظة مولى الموالاة في الدين، فإنّا يكون طاعناً على من أنكر احتمال اللفظة لهذا 

الوجه في جملة محتملاتها، فأمّا من أقرّ بذلك وذهب إلى أنّ المراد في خبر الغدير خلافه، 

فليس يكون ما ذكره صاحب الكتاب مفسداً لمذهبه، وكيف يكون كذلك وأكثر ما استشهد 

به أنّ لفظة مولى ارُيد بها معنى الموالاة فيما تلاه من القرآن، وذلك لا يحظر أن يراد بها 

.
[[[

خلاف الموالاة في الخبر« 

]]]ـ البحار 37:251.

]]]ـ آل عمران: 68.

]]]ـ الصراط المستقيم 1:309.

]]]ـ الشافي 2:289ـ290.



167دلالة حديث الغدير

على أية حال، فممّ استدلوّا به على مجي مولى بمعنى أولى قوله تعالى: (مَأوَْاكُمُ النَّارُ 

.
[[[

 أي أولى بكم 
[[[

هِيَ مَوْلاَكُمْ

نصّ على ذلك أئّة اللغة والتفسير المعتمد عليهم والمرجوع إليهم، منهم:

الكلبي )ت146( على ما ذكر الفخر الرازي في تفسيره 29:228.

والفراء )ت207( في معاني القرآن 3:134.

وأبو عبيدة معمّر بن المثنّى )ت210( في مجاز القرآن 2:254.

وعبد الله بن يحيى اليزيدي )ت237( في غريب القرآن وتفسيره: 371.

وعبد الله بن مسلم بن قتيبة )ت276( في تفسير غريب القرآن: 453.

والطبري )ت 310( في تفسيره 22:408.

والزجاج )ت311( في معاني القرآن وإعرابه 5:125 حيث قال: »هي أولى بكم لما أسلفتم 

من الذنوب، ومثل ذلك قول الشاعر:

فغدت كلا الفرجين تحسب أنهّ 	 مولى المخافــة خلفها وأمامها

ومنهم أيضاً: أبو عبيد الهروي )ت401( في الغريبين 6:2034 حيث قال: »قوله تعالى: 

Pذَلِكَ بِأنََّ اللَّهَ مَوْلَ الَّذِينَ آمَنُواO أي وليّهم والقائم بأمرهم، وكل من ولي عليك أمرك فهو 

الحديث: »من  بكم، وفي  أولى  أي هي   Oْمَوْلاَكُم هِيَ  النَّارُ  Pمَأوَْاكُمُ  تعالى:  مولاك. وقوله 

كنت مولاه فعلي مولاه« قال أبو العباس: أي من أحبني وتولاّني فليتولاهّ«. انظر كيف ناقض 

نفسه حيث أثبت في صدر كلامه مجي المولى بمعنى القائم بالأمر وبمعنى الأولى، ثمّ في ذيل 

كلامه صرف الحديث عن معناه الحقيقي لئلاّ يثبت الحق، وهذا لا يهمّنا وهو ديدنهم، 

والغرض اثبات مجي المولى بمعنى الأولى والقائم بالأمر، وقد ثبت.

]]]ـ الحديد: 15.

]]]ـ انظر: رسالة في معنى المولى للمفيد: 27، والشافي للمرتضى 2:269، وتقريب المعارف للحلبي: 214، وكنز الفوائد 

للكراجكى 2:89، وغيرها من المصادر الكلامية.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 168

الأولى إحدى معاني  الكشاف 4:64 حيث جعل  الزمخشري )ت538( في  أيضاً:  ومنهم 

المولى في الآية واستشهد ببيت لبيد الذي مرّ آنفاً.

وكذلك ابن الأنباري )ت577( في البيان في غريب إعراب القرآن 2:421ـ422 حيث جعل 

الأولى أيضامًن معاني المولى في الآية.

ومنهم ابن الجوزي )ت597( في تذكرة الأديب في تفسيرالغريب: 391.

والقرطبي )ت671( في الجامع لأحكام القرآن 17:248 حيث قال: »أي أولى بكم، والمولى 

من يتولّ مصالح الإنسان، ثم استعمل فيمن كان ملازماً للشيء، وقيل: تملك أمرهم...«.

الفرقان  ورغائب  القرآن  غريب  تفسير  في  )ت728(  النيسابوري  الدين  نظام  ومنهم 

6:256 حيث ذكر الأولى من معاني المولى في الآية.

وأبو حيان الأندلسي )ت745( في تحفة الأريب بما في القرآن من الغريب: 290 حيث 

قال: »والمولى: المعتِق والمعتقَ، أو الولي والأولى بالشيء، أو ابن العم والصهر«.

وأيضاً علي بن عثمان المارديني )ت750( في بهجة الأريب في بيان ما في كتاب الله من 

الغريب: 393.

ومنهم ابن كثير )ت774( في تفسيره 4:332 حيث قال: »أي هي أولى بكم من كلّ منزل 

على كفركم وارتيابكم وبئس المصير«.

ومنهم البيضاوي )ت791( في أنوار التنزيل 2:454 حيث جعل الأولى من معاني المولى 

واستشهد ببيت لبيد.

ومنهم ابن الملقن )ت804( في تفسير غريب القرآن: 449.

هذه أقوال أئمةّ اللغة والتفسير في مجي أولى بمعنى مولى، ولكن من الغريب ما ذهب 

إليه الفخرالرازي )ت606( من حمل هؤلاء الأئمة على التساهل تارةً، وتارة اخُرى اختراع 

قاعدة تحت عنوان أنّ هذا الذي قالوه معنى لا تفسير للفّظ، والسبب الوحيد في ذكر هذه 



169دلالة حديث الغدير

إمامة  )مولى( على  وكلمة  الغدير  بحديث  استدلالهم  الشيعة في  الردّ على  التمحّلات هو 

أمير المؤمنينA، فتمسّك القوم بكلّ رطب ويابس لردّ هذا المدعى وإن كان على خلاف 

القياس والأصول العلمية.

فهذا الرازي رغم اعترافه بمجي مولى بمعنى أولى عند أهل اللغة وغيرهم أمثال الكلبي 

، ولكن ردّ هذا كلهّ لأنهّ مستمسك 
[[[

 والأخفش وعلي بن عيسى
[[[

والزجاج والفراء وأبي عبيدة،

بإمامة علي  المرتضى لما تمسّك  الدقيقة لأنّ الشريف  نبّهنا على هذه  الشيعة، قال: »وإنّا 

بقولهA: »من كنت مولاه فعلي مولاه« قال: أحد معاني مولى معناه أولى، واحتج في ذلك 

بأقوال أئمة اللغة في تفسير هذه الآية بأنّ مولى معناه أولى... أمّا نحن فقد بيّنا بالدليل أنّ 

.
[[[

قول هؤلاء في هذا الموضع معنى لا تفسير وحينئذ يسقط الاستدلال به« 

نعم هذا هو السبب الحقيقي، ولذا قال في نهاية العقول: »أما الذي نقلوا عن أئمة 

اللغة أنّ المولى بمعنى الأولى، فلا حجة لهم وإنّا يبيّ ذلك بتقديم مقدمتين: إحداهما أنّ 

أمثال هذا النقل لا يصلح أن يحتج به في إثبات اللغة، فنقول: إنّ أبا عبيدة وإن قال في قوله 

تعالى: Pمَأوَْاكُمُ النَّارُ هِيَ مَوْلاَكُمOْ معناه هي أولى بكم، وذكر هذا أيضاً الأخفش والزجاج 

وعلي بن عيسى واستشهدوا ببيت لبيد، ولكن ذلك تساهل من هؤلاء الأئمةّ لا تحقيق، لأنّ 

الأكابر من النقلة مثل الخليل وأضرابه لم يذكروه، والأكثرون لم يذكروه إلاّ في تفسير هذه 

اللغة، وليس كلّ  الآية أو آية اخُرى مرسلاً غير مسند، ولم يذكروه في الكتب الأصلية من 

ما يذُكر في التفاسير كان ذلك لغة أصلية، ألا تراهم يفسّون اليمين بالقوة في قوله تعالى: 

ماوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهOِ والقلب بالعقل في قوله تعالى: Pلِمَن كَانَ لَهُ قَلْبOٌ مع أنّ  Pالسَّ َ

.
[[[

ذلك ليس لغة أصلية، فكذلك هنا« 

]]]ـ تفسير الرازي 29:228.

]]]ـ نهاية العقول: 384.

]]]ـ تفسير الرازي 29:227.

]]]ـ نهاية العقول: 384 خ.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 170

ونقول في الجواب:

أوّلاً: أيّ فرق ـ فيما نحن بصدد إثباته من مجيء مولى بمعنى أولى عند أئمة أهل اللغة 

ـ بين أن يكون أقوال هؤلاء الأئمة معنى أو تفسيراً ـ رغم أنهّم لم يصرحّوا بذلك بل ذكروا ما 

يناسب المقام من وجوه الآية، وعلى كلا الحالين يثبت مطلوبنا.

وإسقاطه  الرازي  استدلال  في  ما  )ت728(  النيسابوري  الدين  نظام  فطن  قد  ثانياً: 

.
[[[

لاستدلال المرتضى من وهن، فقال بعد نقل كلام الرازي: »في هذا الإسقاط بحث لا يخفى«

ثالثاً: قد تناقض الرازي في كلامه، فإنهّ تارة يقول: إنّ أئمةّ اللغّة وأكثر العلماء )حينما 

قال: والأكثرون لم يذكروه إلاّ في تفسير هذه الآية( ذهبوا إلى مجيء مولى بمعنى أولى، ثم 

يقول: إنّ الأكابر من النقلة لم يذكروه ،ولا يتمكن من الاستشهاد إلاّ بالخليل )ت175(، مع 

أنهّ قد طعن في مكان آخر بكتاب الخليل حيث قال: »أجلّ الكتب المصنّفة في النحو واللغة 

كتاب سيبويه وكتاب العين... أما كتاب العين فقد أطبق الجمهور من أهل اللغة على القدح 

. فرغم كون أئّمة اللغّة وأكثر العلماء ذهبوا إلى مجيء مولى بمعنى أولى، ورغم إطباق 
[[[

فيه«

جمهور أهل اللغة على القدح في كتاب الخليل، مع كل هذا لا يروق الرازي ذلك ويرميهم 

بالتساهل وعدم التحقيق، ولا أدري لماذا لا يرُمى الخليل بالتساهل وعدم التحقيق لعدم 

اتباعه أئمةّ اللغة؟! إن هو إلاّ تعصّب مذهبي أعمى أصاب الرازي ومن تبعه.

رابعاً: حتى لو صّرح الخليل بعدم مجيء مولى بمعنى أولى ـ وهو لم يصّرح بل لم يذكره 

ـ لا يعُتنى بتصريحه وهو واحد أمام أكثر أئمةّ اللغة المصرحّين بذلك لتقدّم المثبت على النافي 

بحسب القواعد المقرّرة عندهم.

خامساً: أمّا قوله: »والأكثرون لم يذكروه إلاّ في تفسير هذه الآية أو آية أخُرى« فهل يؤُخذ 

تفسير المفردات إلاّ من كتب اللغّة وبما يتناسب فحوى الآية وغيرها من القرائن، وهل قال 

]]]ـ تفسير غريب القرآن 6:256.

]]]ـ المحصول 1:210.



171دلالة حديث الغدير

أحدٌ من الناس أنّ كلّ ما جاء في القرآن من كلمة )مولى( فهو بمعنى أولى، حتى يعترض علينا 

بهذا الاعتراض؟! ثم إنهّ يكفي لنفي السالبة الكلية الموجبة الجزئية.

أنّ  العدم رأساً، ألا ترى  اللغة لا يدلّ على  النقل عن بعض أهل  سادساً: عدم وجود 

صاحب القاموس التزم بترقيم كلّ لغة أهملها الجوهري بالحمرة، وهذه كثيرة جدّاً، فيلزم 

على قولك أن لا يكون شيء من تلك اللغات صحيحة، وهكذا يذكر بعض أهل اللغة لبعض 

.
[[[

اللفظ معنى، ويذكر له بعض آخر معاني اخُر

سابعاً: ما ذهب إليه من ورود المجاز في تفسير اليمين والقلب، فنقول: اشتمال اللغة 

على الحقيقة والمجاز ظاهر، ومعلوم أنّ المجاز إنّا يصُار إليه عند تعذّر حمل الكلام على 

الحقيقة، وإلاّ فالأصل في الكلام الحقيقة. ثم إنّ المجاز الأصلي قد يشيع ويكثر استعماله 

حتى تصير الحقيقة اللغوية بالنسبة إليه مجازاً، وإذا كان كذلك فنقول: إنّ لفظة المولى وإن 

كانت مشتركة إلاّ أنّ أهل اللغة فهموا بحسب القرينة في هذا الخبر أنّ المراد من المولى هو 

الأولى بعد فهمهم أنهّ من جملة مسمياتهم اللغوية، فدعوى أنهّ ليس لغة أصلية استلزم 

أنهّ منقول، وهو معارض بما أنهّ خلاف الأصل، فتفسير هذه الآية أو غيرها إذن بحسب اللغة 

الأصلية، وأما تفسيرهم بغير اللغة الأصلية كاليمين وأمثاله، فذاك إنّا كان لاستعماله اليمين 

.
[[[

بمعنى الجارحة على الله تعالى، فلا جرم لما لم تصحّ الحقيقة للإرادة عدلوا إلى المجاز« 

ثم ذكر الرازي المقدّمة الثانية في بيان اشتقاق كلمة )و ل ي(، ولا علاقة له بما نحن 

فيه، ثم قال: »وإذا ثبتت هاتان المقدّمتان فلنشرع في التفصيل، قولـه: إنّ أبا عبيدة قال 

في قوله تعالى: Pمَأوَْاكُمُ النَّارُ هِيَ مَوْلاَكُمOْ معناه هي أولى بكم، قلنا: إنّ ذلك ليس حقيقة 

بوجهين: أحدهما أنّ ذلك يقتضي أن يكون للكفّار في الجنّة حقاً إلاّ أنّ النار أحق، لأنّ ذلك 

من لوازم أفعل التفضيل وأنهّ باطل، وثانيهما: لو كان الأمر كما اعتقدوا فى أنّ المولى ها هنا 

]]]ـ عماد الإسلام للسيد دلدار علي، كتاب الإمامة: 339 / حديث الغدير خ.

]]]ـ النجاة في القيامة لابن ميثم: 131ـ132.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 172

بمعنى الأولى، لقيل هي مولاتكم لأنّ استواء التذكير والتأنيث من خصائص أفعل التفضيل، 

ولما بطل ما قالواه فالواجب أن يجعل المولى هنا اسماً للمكان وهي موضع الولي، وعلى هذا 

التفسير لا يلزمنا ما ألزمناه عليهم، لأنّ اسم المكان إذا وقع خبراً للمؤنثّ لم يؤنثّ، تقول: 

.
[[[

المدينة منشأ النبيn  والبصرة منشأ الحسن، ولا تقول: منشأه، وهذا هو التحقيق« 

نقول في الجواب:

أوّلاً: لم يرد ذكر للمفضّل عليه في الآية، فمن أين زعم الرازي أنّ المفضّل عليه هو الجنة، 

لم لا يجوز أن يكون مراده تعالى أنّ النار بالكفّار أولى من كل شيء ـ كما هو ظاهر الإطلاق 

ـ وهذا لا يقتضي أن يكون كلّ شيء حتى الجنّة له حقاً بالكفّار، بل يكفي أن يكون البعض 

.
[[[

O فإنهّ أكبر مطلقاً سواء كان لكل شيء كبر أو لا كذلك، ألا ترى إلى قوله تعالى: Pاللّهِ أَكْبَُ

ثانياً: لو تنزلّنا عن ذلك فنقول: للكفّار في الجنة حق لكن فات عنهم بسبب عدم قبولهم 

، وقد أشار الرازي نفسه إلى نحو هذا في معرض كلامه عن كيفية وراثة المؤمنين للجنّة 
[[[

الإيمان

الجنة لهم فما  أنّ   حيث 
[[[

 Oَالْفِردَْوْس يَرثِوُنَ  الَّذِينَ  الْوَارثِوُنَ *  هُمُ  Pأوُْلَئِكَ  في قوله تعالى: 

معنى وراثتها، فقال: »إنهّ لا مكلفّ إلاّ أعدّ الله له في النار ما يستحقّه إن عصى، وفي الجنّة 

ما يستحقّه إن أطاع، وجعل لذلك علامة، فإذا آمن منهم البعض ولم يؤمن البعض صار منازل 

من لم يؤمن كالمنقول إلى المؤمنين، وصار مصيرهم إلى النار الذي لابد معها من حرمان الثواب 

. وبهذا المعنى يمكن أن يقال إنّ النار أولى بهم وأحق من الجنّة.
[[[

كموتهم...« 

أما ما ذكره من مسألة التذكير والتأنيث في: Pهِيَ مَوْلاَكُمOْ فنقول: أوّلاً بعد ما ثبت 

]]]ـ نهاية العقول: 385.

]]]ـ عماد الإسلام للسيد دلدار علي، كتاب الإمامة: 340 خ.

]]]ـ م ن.

]]]ـ المؤمنون: 10ـ11.

]]]ـ تفسير الرازي 23:82.



173دلالة حديث الغدير

المؤنثّ والمذكّر، فكذلك  فيها  لمبتدأ تساوى  أولى خبراً  فأينما كانت  المولى والأولى،  ترادف 

.
[[[

الحال في المولى

ثانياً: ثأنيث النّار لم يكن على الحقيقة بل هو مجاز، ولا يلزم تأنيث المؤنثّ المجازي، 

كما اعترف بذلك الرازي في تفسير قوله تعالى: )إنَِّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنْ الْمُحْسِنِيَن(حيث 

قال: »لقائل أن يقول: مقتضى علم الإعراب أن يقال: إنّ رحمة الله قريبة من المحسنين، فما 

السبب في حذف علامة التأنيث؟ ذكروا في الجواب عنه وجوهاً: الأوّل: إنّ الرحمة تأنيثها 

.
[[[

ليس بحقيقي، وما كان كذلك فإنهّ يجوز فيه التذكير والتأنيث عند أهل اللغة« 

 ،452 الأوائل:  تمهيد  في  )ت403(  الباقلاني  ذكرها  التي  الشبهات  سائر  تندفع  وبهذا 

والآمدي )ت631( في غاية المرام: 321 وأبكار الأفكار 5:182، والجرجاني )ت816( في شرح 

والدهلوي   ،1:108 المحرقة  الصواعق  في  )ت973(  الهيتمي  حجر  وابن   ،8:361 المواقف 

التحفة: 160  الاثني عشرية: 418، والآلوسي )ت1270( في مختصر  التحفة  )ت1239( في 

وتفسيره روح المعاني 5:195 وكتابه الآخر النفحات القدسية: 117، وإنّا ركّزنا على الفخر 

العقول، وبإبطال كلامه  الرازي لأنهّ أسهب الكلام حول الموضوع في تفسيره وكتابه نهاية 

تبطل سائر الشبه أيضاً.

شواهد اخُر:

ومن الشواهد الاخُرى في مجيء مولى بمعنى أولى قوله تعالى: Pوَلِكُلّ جَعَلْنَا مَوَالَِ مِمَّ 

، أي من كان أولى بالميراث وأحق.
[[[

...Oَترَكََ الْوَالِدَانِ وَالأقَْرَبوُن

وكذلك قولهn : »أيما امرأة نكحت بغير إذن مولاها« أي بغير إذن من هو أولى بها 

وأحق.

]]]ـ عبقات الأنوار، حديث الغدير 9:68.

]]]ـ تفسير الرازي 14:136، وانظر عبقات الأنوار، حديث الغدير 9:69ـ70.

]]]ـ النساء: 33.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 174

ج ـ الاستعمال اللغوي:

باب  من  معنى  ثلاثين  إلى  البعض  أوصلها  »مولى«  لكلمة  معان  عدّة  اللغة  أئمة  ذكر 

الاشتراك اللفظي ومن تلك المعاني الأولى، واستشهدوا لذلك ببيت لبيد:

فغدت كلا الفرجين تحسب أنهّ 	 مــولى المخافـة خلفها وأمامها

معناه: أولى بالمخافة خلفها وأمامها.

وقد صّرح بذلك كل من معمر بن المثنى )ت210( في مجاز القرآن 2:254، وعبد الله بن 

مسلم بن قتيبة )ت276( في غريب القرآن: 453 والزجاج )ت311( في معاني القرآن 5:125، 

وابن الأنباري )ت328( في الزاهر في معاني كلمات الناس: 97، والجوهري )ت393( في الصحاح 

6:2529، والثعلبي )ت427( في الكشف والبيان 9:239، والزمخشري )ت538( في الكشاف 

5:64، والبيضاوي )ت791( في أنوار التنزيل 5:187، وغيرهم الكثير ممن صّرح بذلك.

طبعاً نحن لا ندّعي أنّ كلّ من أورد هذا البيت من أئمةّ اللغة والتفسير فسّ المولى فيه 

 من أنّ الأصمعي ذهب إلى خلاف هذا 
[[[

بالأولى، وعليه فلا يرد علينا ما أورده الفخر الرازي

حيث نقُل عنه قولان في تفسير بيت لبيد ليس )الأولى( منها، مضافاً إلى أنّ الرازي نفسه 

إلى الخلاعة  قد طعن في الأصمعي في كتابه المحصول حيث قال: »الأصمعي كان منسوباً 

 ولكن يتمسّك بقوله هنا ويناقض نفسه.
[[[

ومشهوراً بأنهّ كان يزيد في اللغة ما لم يكن منها« 

واستشهدوا أيضاً لمجيء مولى بمعنى أولى بما قاله الأخطل في حق عبد الملك بن مروان:

أعفّ وأوفى مـن أبيـك وأمجــدافمـا وجــدت فيهــا قـريش لأمرها

غداة اختلاف الناس أكدى وأصلدافـأورى بزنديـه ولـو كــان غيره

وأحــرى قـريش أن تهُـاب وتحُمـدافأصبحت مـولاها مـن الناس كلّهم

فخاطبه بلفظ مولى وهو خليفة مطاع الأمر، فإنهّ ذكر أباه وأنّ قريشاً لم تجد غيره أولى 

]]]ـ نهاية العقول: 410 خ.

]]]ـ المحصول 1:212.



175دلالة حديث الغدير

بالخلافة، ثم تطرقّ إلى عبد الملك وذكر أنهّ أصبح بعد أبيه هو المولى والخليفة وأحق مَن 

يهُاب ويحُمد.

ثم إنّ أمثال حسان بن ثابت، وقيس بن سعد، والكميت بن زيد الأسدي فهموا من 

المولى في حديث الغدير معنى الإمامة والأولوية بالتصرفّ، قال حسان بعد واقعة الغدير 

مباشرة:

بخمّ وأسمع بالرسول مناديايناديهم يوم الغدير نبيّهم

فقالوا ولم يبدوا هناك التعاديافقال ومن مولاكم ووليكم

فلن تجدن منّا لك اليوم عاصياالهك مولانا وأنت نبيّنا

رضيتك من بعدي إماماً وهاديافقال له قم يا علي فإننّي

فكونوا له أنصار صدق مواليافمن كنت مولاه فهذا وليّه

وكن للّذي عادى علياً معادياهناك دعا اللهم وال وليّه

فقال له النبيn: »لاتزال يا حسّان مؤيدّاً بروح القدس ما نصرتنا بلسانك« فلولا أنّ 

النبي عليه وآله السلام أراد بما ذكره في ذلك المقام النص على إمامة أمير المؤمنينA على 

النبيn بالتأييد ومدحه من أجله  حسب ما صّرح به حسّان في هذا المقال، لما دعا له 

وأثنى عليه، ولو كان عليه وآله السلام عني غيره من أقسام المولى، لأنكر على حسان ولم 

يقرهّ على ما اعتقده فيه وبيّ له غلطه فيما حكاه، لأنهّ محال مع نصب الله تعالى نبيه 

للبيان أن يشهد بصحّة الباطل... وفي شهادتهA بصدق حسّان فيما حكاه، ونظمه الكلام 

بمدحه عليه، ودعائه له بالتأييد من أجله دليل على صحّة ما ذكرناه، وشاهد على أنّ المولى 

.
[[[

عبارة في اللغة عن الإمام لفهم حسّان والجماعة ذلك منها

وقال قيس بن سعد بن عبادة:

ـوانا أتـــى به الـــتنزيــلوعلــي إمامــنا وإمـــام لسـ

ه فهذا مولاه خطب جليليوم قال النبي من كنت مولا

]]]ـ أقسام المولى للشيخ المفيد: 35ـ36.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 176

حتم ما فيه قال وقيلإنّ ما قاله النبي على الامُّة

وفي هذا الشعر دليلان:

أحدهما: إنّ المولى يتضمّن الإمامة عند أهل اللسان، للاتفاق على فصاحة قيس، وأنهّ لا 

يجوز أن يعبّعن معنى ما لا يقع عليه من اللفظ عند أهل الفصاحة لاسيّما في النظم الذي 

يعتمد صاحبه فيه الفصاحة والبيان.

والثاني: إقرار أمير المؤمنينA قيسا وترك نكيره وهو ينشد بحضرته ويشهد بالإمامة 

له ويحتج به على الأعداء، وأمير المؤمنينA ممّن لا يقرّ على باطل ولا يمسك عن الإنكار، 

.
[[[

لاسيّما مع ارتفاع التقية عنه وتمكّنه من الإنكار

وقال كميت بن زيد:

أبان له الولاية لو اطُيعاويوم الدوح دوح غدير خم

فلم أر مثلها خطراً مبيعاولكن الرجال تبايعوها

المولى، وليس يجوز على  بالرئاسة من جهة  الغدير، ووصفه  الإمامة بخبر  له  فأوجب 

الكميت مع جلالته في اللغة والعربية وضع عبارة على معنى لم يوضع عليه قط في اللغة، 

.
[[[

ولا استعملها قبله فيه أحد من أهل العربية

معنى  في  المتعيّ  هو  كان  أولى،  بمعنى  مولى  مجيء  اللغوي  الاستعمال  في  ثبت  فإذا 

الحديث من بين سائر المعاني، قال السيد المرتضى )ت436(:

»قد علمنا أنّ النبيn أوجب لأمير المؤمنينA أمراً كان واجباً لا محالة، فيجب 

أن يعتبر ما يحتمله لفظة مولى من الأقسام، وما يصحّ منها كون النبيn مختصاً به وما لا 

يصحّ، وما يجوز أن يوجب لغيره في تلك الحال وما لا يجوز، وما يحتمله لفظ مولى ينقسم 

]]]ـ م ن: 36ـ37.

]]]ـ رسالة في معنى المولى للشيخ المفيد: 19، أقسام المولى: 41.



177دلالة حديث الغدير

إلى أقسام: منها ما لم يكنn عليه، ومنها ما كان عليه ومعلوم لكلّ أحد أنهAّ لم يرده، 

ومنها ما كان عليه ومعلوم بالدليل أنهّ لم يرده، ومنها ما كان حاصلاً لهn  ويجب أن 

يريده لبطلان سائر الأقسام واستحالة خلوّ كلامه من معنى وفائدة.

فالقسم الأوّل هو المعتق والحليف، لأنّ الحليف هو الذي ينضم إلى قبيلة أو عشيرة 

فيحالفها على نصرته والدفاع عنه، فيكون منتسباً إليها متعزّزاً بها، ولم يكن النبيn حليفاً 

لأحد على هذا الوجه.

والقسم الثاني ينقسم على قسمين: أحدهما معلوم أنهّ لم يرده لبطلانه في نفسه كالمعتق 

والمالك والجار والصهر والحليف والإمام إذا عُدّ من أقسام المولى، والآخر معلوم أنهّ لم يرده 

من حيث لم يكن فيه فائدة وكان ظاهراً شائعاً وهو ابن العم.

القسم الثالث الذي يعلم بالدليل أنهّ لم يرده وهو ولاية الدين والنصرة والمحبة أو ولاء 

المعتق، والدليل على أنهnّ لم يرد ذلك أنّ كل أحد يعلم من دينهn وجوب تولّ المؤمنين 

ونصرتهم وقد نطق الكتاب به، وليس يحسن أن يجمعهم على الصورة التي حكيت في تلك 

الحال ويعلمهم ما هم مضطرون إليه من دينه، وكذلك هم يعلمون أنّ ولاء العتق لبني 

العمّ قبل الشريعة وبعدها، فلم يبق إلاّ القسم الرابع الذي كان حاصلاً لهA ويجب أن 

يريده، وهو الأولى بتدبير الامُّة وأمرهم ونهيهم، وقد دللّنا على أنّ من كان بهذه الصفة فهو 

.
[[[

الإمام المفترض الطاعة«

وهناك طريقة اخُرى أشار إليها علماؤنا، وهي أنّ كلمة )مولى( لا تستعمل في أي موضع 

، لكنّه يفيد الأولى في كل موضع في شيء مخصوص بحسب ما 
[[[

من المواضع إلاّ بمعنى الأولى

يضاف إليه، فعليه يكون ابن العم مولى لأنهّ أولى بالاتحاد والمعاضدة مع ابن عمّه، والمعتق 

]]]ـ الشافي 2:280ـ281، وتبعه كلّ من جاء بعده.

]]]ـ راجع: رسالة أقسام المولى للمفيد: 29، تقريب المعارف للحلبي: 69، كنز الفوائد للكراجكي 2:91، المنقذ من 

التقليد للحمّصي 2:336، الصوارم المهرقة للشوشتري: 356، الغدير للأميني 1:649.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 178

مولى لأنهّ أولى بأن يعرف جميل من أعتقه، والعبد مولى لأنهّ أولى بالانقياد لمولاه، والمنعم 

عليه مولى لأنهّ أولى بشكر منعمه، والناصر مولى لأنهّ أولى بالنصرة، وهكذا باقي المعاني.

فثبت بما أسلفنا أنّ المولى في الحديث يكون بمعنى أولى بالتصرف وهو معنى الإمامة، 

ولكن بقي هنا ما ذكره الفخر الرازي )ت606( في مقام الردّ على استدلال الشيعة حيث 

قال: »لا نسلمّ أنّ لفظة المولى محتملة للأولى، والدليل عليه أمران: أوّلهما: أنّ )أفعل مِنْ( 

موضوع ليدلّ على معنى التفضيل، ومفعل موضوع ليدلّ على الحدثان أو الزمان أو المكان، 

ولم يذكر أحد من أئمة النحو واللغة أنّ مفعلاً قد يكون بمعنى أفعل التفضيل، وذلك يوجب 

امتناع إفادة المولى بمعنى الأولى. وثانيهما: إنّ المولى لو كان يجيء بمعنى الأولى لصحّ أن 

يقرن بأحدهما كل ما يصح قرنه بالآخر، لكنّه ليس كذلك، فامتنع كون المولى بمعنى الأولى.

بيان الشرطيّة: إنّ تصرفّ الواضع ليس إلاّ في وضع الألفاظ المفردة للمعاني المفردة، فأمّا 

ضمّ بعض تلك الألفاظ إلى البعض بعد صيرورة كلّ واحد منها موضوعاً لمعناه المفرد فذلك 

أمر عقلي، مثلاً إذا قلنا الإنسان حيوان، فإفادة لفظة الإنسان للحقيقة المخصوصة بالوضع 

بالوضع، فأمّا نسبة الحيوان إلى الإنسان  وإفادة لفظة الحيوان للحقيقة المخصوصة أيضاً 

بعد المساعدة على كون كلّ واحد من هذين اللفظين موضوعاً للمعنى المخصوص فذلك 

)مِن(  كانت موضوعة لمعنى ولفظ  إذا  الأولى  فلفظة  ثبت ذلك  وإذا  بالوضع،  بالعقل لا 

موضوعة لمعنى آخر، فصحّة دخول أحدهما على الآخر لا يكون بالوضع بل بالعقل، وإذا 

ثبت ذلك فلو كان المفهوم من لفظة الأولى بتمامه من غير زيادة ولا نقصان هو المفهوم 

من لفظة المولى، والعقل حكم بصحّة اقتران المفهوم من لفظة )مِن( بالمفهوم من لفظة 

الأولى، فوجب صحة اقترانه أيضاً بالمفهوم من لفظة المولى، لأنّ صحة ذلك الاقتران ليست 

ما يصحّ دخوله على أحدهما صحّ  ليس كل  إنهّ  بيانه:  بل من مفهوميهما،  اللفظتين  من 

دخوله على الآخر، إنهّ لا يقال: هو مولى من فلان كما يقال هو أولى من فلان، ويصح أن 

يقال هو مولى وهما موليان ولا يصحّ أن يقال هو أولى بدون من وهما أوليان، وتقول هو 



179دلالة حديث الغدير

مولى الرجل ومولى زيد ولا تقول هو أولى الرجل ولا أولى زيد، وتقول هما أولى رجلين وهم 

أولى الرجال ولا تقول هما مولى رجلين ولا هم مولى رجال، ويقال هو مولاه ومولاك ولا 

.
[[[

يقال هو أولاه ولا أولاك« 

فنقول في الجواب:

المكان،  أو  الزمان  أو  الحدث  على  ليدلّ  موضوع  )مولى(  مفعل  أنّ  الرازي  ذكر  أوّلاً: 

لزوم عدم جواز  عليه بمعنى  الأمر  الثلاثة، ولو صحّ هذا لانتقض  فحصر معانيه في هذه 

مجي مفعل بمعنى فاعل وفعيل أيضاً أي ناصر وحليف مع أنهّ لا يقول بذلك، بل يذهب 

هو وغيره إلى أنّ معنى المولى هنا بمعنى الناصر والمحب. إذاً كلامه هذا لا يصح من أساسه.

ثانياً: قوله إنّ أحداً من أئمة اللغة والنحو لم يذكر مجيء مفعل بمعنى أفعل، يردّه ما 

تعالى:  أولى في قوله  والتفسير والحديث بمجيء مولى بمعنى  اللغة  أئمة  مضى من تصريح 

Pأوَْاكُمُ النَّارُ هِيَ مَوْلاَكُمOْ، ولو لم يكن إلاّ تصريح شخص واحد لكفى في نقض كلامه إذ أنّ  َ

نقيض السالبة الكلية: الموجبة الجزئية، كما هو المقرّر في محلهّ. مضافاً إلى ما ذكره السيوطي 

في المزهر في معرفة الأفراد حيث قال لكفاية نقل واحد من أهل اللغة:

»وهو ما انفرد بروايته واحد من أهل اللغة ولم ينقله أحد غيره، وحكمه القبول إن كان 

.
[[[

المتفردّ به من أهل الضبط والاتقان« 

ثالثاً: وردت كثير من الاستعمالات في اللغة على خلاف القياس، ولم يحكم أحد ببطلانها، 

، فقد صّرح 
[[[

 Oٌيَأكُْلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافP :فمن ذلك كلمة )عجاف( جمع أعجف في قوله تعالى

أئمة اللغة أنّ جمع أفعل لا يأتي على فعال إلاّ في هذا المورد، قال الجوهري في الصحاح في 

]]]ـ نهاية العقول: 383-384 خ وكرّره في الأربعين 298، والتفسير 29:28، مختصراً، وتبعه على ذلك الآمدي في أبكار 

الأفكار 5:181، والجرجاني في شرح المواقف 8:361 ـ 362، وابن حجر الهيتمي في الصواعق 1:108، والدهلوي في 

التحفة الاثني عشرية: 417، والآلوسي في روح المعاني 5:195، والزعبي في البينات 2:153، وغيرهم.

]]]ـ راجع عبقات الأنوار، حديث الغدير 8:327.

]]]ـ يوسف: 43.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 180

عجف: »والجمع عجاف على غير قياس لأنّ أفعل وفعلاء لا يجمع على فعال«، ومنها طوالق 

جمع طلقة حيث لم يأت فواعل جمع فعلة في غير هذا المورد، قال السيوطي: »لم يأت فعلة 

على فواعل إلاّ في حرف واحد:
[[[

ليلــة طلــقـة لا حــر فيهـا ولا قــر 	 ولا ظلمـة وليــــال طوالـــق« 

وكذلك أربعاء حيث لم يأت لفظ مفرداً على وزنه سواه، قال السيوطي نقلاً عن سيبويه: 

»وكذلك أفعلاء لم يأت إلاّ في الجمع نحو أصدقاء وأنصباء إلاّ حرف واحد لا يعُرف غيره 

.
[[[

وهو يوم الأربعاء« 

وهذا كثير شائع مطردّ، وعليه فليكن مجيء مفعل بمعنى أفعل من هذا القبيل.

رابعاً: إنّ من يذكر الأولى في معاني المولى، وهم جماهير ممّن يحُتج بأقوالهم، لا يعنون 

أنهّ صفة له حتى ينُاقش بأنّ معنى التفضيل خارج عن مفاد )المولى( مزيد عليه فلا يتفقان، 

.
[[[

وإنّا يريدون أنهّ اسم لذلك المعنى، إذن فلا شيء يفتّ في عضدهم

خامساً: قوله: »إنّ المولى لو كان يجيء بمعنى الأولى لصحّ أن يقُرن بأحدهما كل ما يصحّ 

قرنه بالآخر، لكنّه ليس كذلك...« فنقول: لا نسلمّ أنّ كل لفظة ترادف الاخُرى، يصحّ أن 

.
[[[

يقُترن بها ما يقُترن بالاخُرى، فإنّ صحّة الاقتران من عوارض الألفاظ لا من عوارض المعاني

وهذا ما اعترف به الرازي نفسه في كتابه المحصول حيث قال بعدما استظهر لزوم صحّة 

إقامة كل واحد من المترادفين مقام الآخر: »والحق أنّ ذلك غير واجب، لأنّ صحة الضمّ قد 

تكون من عوارض الألفاظ، لأنّ المعنى الذي يعُبّ عنه في العربية بلفظ، يعُبّ عنه في الفارسية 

)من( وحدها  أبدلت صيغة  ولو  الكلام،  استقام  الدار  قلت خرجت من  فإذا  آخر،  بلفظ 

]]]ـ المزهر 2:54، عبقات الأنوار، حديث الغدير 8:310.

]]]ـ م ن 2:36، عبقات الأنوار، حديث الغدير 8:310.

]]]ـ الغدير للأميني 1:634.

]]]ـ الصراط المستقيم للبياضي 1:308.



181دلالة حديث الغدير

بمرادفها من الفارسية لم يجز، فهذا الامتناع ما جاء من قبل المعاني بل من قبل الألفاظ، وإذا 

.
[[[

عقل ذلك في لغتين فلم لا يجوز في لغة واحدة« 

ومن الغريب أنّ الفخر الرازي يجعل هذا هو القول الحق، ويشير إليه في نهاية تقرير 

هذه الشبهة في كتابه نهاية العقول حيث يقول: »وهذا الوجه فيه نظر مذكور في كتاب 

. وقد رأيت ما قال في المحصول، ومع هذا يتمسّك هنا بتقرير هذه الشبهة 
[[[

المحصول« 

بصفحتين مع تحشيد الأمثلة المتنوّعة الباطلة كلهّا باعترافه، ثم يأتي من تبعه واحتذى حذوه 

من أذنابه، ويقرّرون هذه الشبهة ويجعلونها أساس ردّ مجيء مولى بمعنى أولى، ويرسلونها 

إرسال المسلمّات اللغوية، مع أنّ رئيسهم يعترف بنفسه في نهاية العقول بأنّ هذا الوجه فيه 

نظر، ويصّرح في المحصول أنّ الحق عدم لزوم ذلك. سبحان الله ليس للعمى دواء.

سادساً: إنّ صحّة اقتران أحد المترادفين مكان الآخر ـ لو فرُض صحّته ـ يكون فيما لو لم 

يمنع منه مانع من قياس أو استعمال وما شاكل، وهنا منع منه الاستعمال حيث أنّ أفعل 

المترادفين  قيام أحد  )مِن( خاصة، وعليه  إلاّ حرف  الجر  التفضيل لا يصاحب من حروف 

مقام الآخر لا يكون على سبيل الكلية والعموم، فالمولى وإن كان مرادفاً للأولى، ولكن بما 

أنّ الاستعمال يمنع من مقارنة حرف )من( بالمولى، لذا لا يقال: »مولى من فلان« كما يقال: 

»أولى من فلان«، وهذا كلهّ راجع إلى الاستعمال، وأمثاله في اللغة كثير.

قال الرضي الاسترآبادي في شرح الكافية: »لا يتوهّم أنّ بين )علمت( و)عرفت( فرقاً 

زيداً  أنّ  قائم، وعرفت  زيداً  أنّ  فإنّ معنى علمت  بعضهم،  قال  المعنى كما  من حيث 

قائم واحد، إلاّ أنّ )عرف( لا ينصب جزئي الإسميّة كما ينصبها )علم( لا لفرق معنوي 

المعنى  المستاويين في  أحد  يخصّون  قد  فإنهّم  العرب،  اختيار  إلى  بل هو موكول  بينهما 

.
[[[

بحكم لفظي دون الآخر« 

]]]ـ المحصول 1:257.

]]]ـ نهاية العقول: 384 خ.

]]]ـ شرح الكافية للرضي 4:149.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 182

يقال دعا  له، ولا  يقال: صلّ عليه ودعا  الصلاة والدعاء بمعنى واحد ولكن  أنّ  كما 

المعرفة،  دون  مفعولين  إلى  يتعدّى  العلم  أنّ  مع  مترادفان  والمعرفة  العلم  وكذلك  عليه، 

وكذا يقال: إنكّ عالم ولا يقال: إنّ أنت عالم، وكما يقال: بصر بي ونظر إلّي ولا يقال: نظر 

بي، وكذلك يقال رأيته ولا يقال نظرته، مع ترادف النظر والرؤية والبصر بعضها مع بعض، 

كلّ ذلك لأجل الاستعمال.

إلى  الجمل  تراكيب  في  بعض  إلى  المفاهيم  ونسبة  الاقتران  الرازي صحة  جَعل  سابعاً: 

العقل لا الوضع، وهذا كلام ذو وجهين يكون صحيحاً من وجه وخطأ من وجه آخر، أمّا 

الصحيح فهو لزوم التناسب والتناسق المفهومي بين تراكيب الجمل عقلاً بمعنى عدم صحة 

الاقتران بين جملتين متناقضتين، فعليه يصحّ الإنسان حيوان ولا يصحّ: الإنسان حجر عقلاً، 

أمّا الوجه الآخر الذي حاول الرازي إثباته عبثاً باطل، إذ أنّ عدم الاستعمال لأحد المرادفين 

مكان الآخر لا دخل له بالعقل بل هو تابع إلى الاستعمال ـ كما مرّ ـ وإلاّ فلا استحالة عقلية 

في قولك: هو مولى من فلان أو هو أولى وهما أوليان، أو هو أولى الرجل وأولى زيد.

مع أنّ هذا ـ أي قوله أولى الرجل ـ قد استعمل في لسان الروايات، ففي صحيح البخاري 

وغيره من الصحاح والمسانيد عن ابن عباس عن رسول اللهn: »ألحقوا الفرائض بأهلها، 

.
[[[

فما بقي فهو لأولى رجل ذكر« 

قال العيني في شرحه: »وفي التلويح: قوله )فهو لأولى رجل( يريد إذا كان في الذكور من 

هو أولى من صاحبه بقرب أو بطن، فأمّا إذا استووا في التعدّد وأدلوا بالإناث والامُهات معاً 

.
[[[

كالأخوة وشبههم، فلم يقُصدوا بهذا الحديث لأنهّ ليس في البنين من هو أولى منهم...« 

وكذلك لا يصحّ كلام الرازي حيث قال: »ولا تقول هما مولى رجلين ولا هم مولى رجال« 

إذ لا استحالة عقليّة في ذلك كما قلنا، ويؤيدّ عدم الاستحالة العقلية صحة هذا الإطلاق في 

]]]ـ صحيح البخاري 8:6، صحيح مسلم 5:59، سنن الترمذي 3:283 وغيرها.

]]]ـ عمدة القاري 23: 237 ح2376.



183دلالة حديث الغدير

اللغة الفارسية حيث يقال: »فلان دو شخص مولاي فلان دو شخص أند، وآن چند شخص 

.
[[[

مولاي چند شخص فلا نند« إذ لو كانت الاستحالة عقلية لزم عدم صحة هذا الإطلاق

د ـ التفريع:

الثانية: »فمن كنت مولاه فعلي مولاه« على الجملة الأولى:  ونقصد به ترتبّ الجملة 

ابتنى  وقد  والدلالة،  المعنى  حيث  من  عليها  وابتناءها  أنفسكم«  من  بكم  أولى  »ألست 

استدلال علمائنا بهذا الحديث على هذا النحو من التقرير.

قال الشيخ الصدوق )ت381(: »فدلّ ذلك )أي صدر الحديث( على أنّ معنى »مولاه« 

هو أنهّ أولى بهم من أنفسهم; لأنّ المشهور في اللغة والعرف أنّ الرجل إذا قال لرجل: إنكّ 

أولى بي من نفسي، فقد جعله مطاعاً آمراً عليه ولا يجوز أن يعصيه، وأناّ لو أخذنا بيعة على 

رجل، وأقرّ بأناّ أولى به من نفسه، لم يكن له أن يخالفنا في شيء ممّ نأمره به، لأنهّ إن خالفنا 

بطل معنى إقراره بأناّّ أولى به من نفسه، ولأنّ العرب أيضاً إذا أمر منهم إنسان إنساناً بشيء 

وأخذه بالعمل به وكان له أن يعصيه فعصاه قال له: يا هذا أنا أولى بنفسي منك، إنّ لي أن 

أفعل بها ما ارُيد وليس ذلك لك منّي، فإذا كان قول الإنسان: »أنا أولى بنفسي منك« يوجب 

له أن يفعل بنفسه ما يشاء إذا كان في الحقيقة أولى بنفسه من غيره، وجب لمن هو أولى 

بنفسه منه أن يفعل به ما يشاء ولا يكون له أن يخالفه ولا يعصيه، إذا كان ذلك كذلك ثم 

قال النبيn: »ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم« فأقرّوا له بذلك، ثم قال متبعاً لقوله 

الأوّل بلا فصل: »فمن كنت مولاه فعلي مولاه« فقد علم أنّ قوله: »مولاه« عبارة عن المعنى 

.
[[[

الذي أقرّوا له بأنهّ أولى بهم من أنفسهم...« 

وأضاف قائلاً: »ونظير قول النبيn: »ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم« فلمّ أقرّوا له 

بذلك قال: »فمن كنت مولاه فعلي مولاه« قول رجل لجماعة: أليس هذا المتاع بيني وبينكم 

]]]ـ راجع عبقات الأنوار، حديث الغدير 9: 37 ـ 38.

]]]ـ معاني الأخبار: 69.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 184

نبيعه والربح بيننا نصفان والوضعية كذلك؟ فقالوا له: نعم، قال: فمن كنت شريكه فزيد 

شريكه. فقد أعلم أنّ ما عناه بقوله: فمن كنت شريكه، أنهّ انّا عنى به المعنى الذي قرّرهم 

به بدءاً من بيع المتاع واقتسام الربح والوضيعة، ثم جعل ذلك المعنى الذي هو الشركة لزيد 

بقوله: فزيد شريكه، وكذلك قول النبيn: »ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم« وإقرارهم 

له بذلك ثم قولهn: »فمن كنت مولاه فعلي مولاه« إنّا هو إعلام أنهّ عنى بقوله المعنى 

الذي أقرّوا به بدءاً، وكذلك جعله لعليA بقوله: »فعلي مولاه« كما جعل ذلك الرجل 

.
[[[

الشركة لزيد بقوله: فزيد شريكه، ولا فرق في ذلك« 

أنّ الشركة عبارة عن  بعد صفحات وكرّره قائلاً: »والعلةّ في ذلك  البيان وضوحاً  وزاد 

معنى قول القائل: »هذا المتاع بيننا نقسم الربح والوضعية« فلذلك صحّ بعد قول القائل: 

»فمن كنت شريكه فزيد شريكه« وكذلك صحّ بعد قول النبيn: ألست أولى بكم من 

أنفسكم »فمن كنت مولاه فعلي مولاه« لأنّ مولاه عبارة عن قوله: »ألست أولى بكم من 

أنفسكم« وإلاّ فمتى لم تكن اللفظة التي جاءت مع إلغاء الاوُلى عبارة عن المعنى الأوّل لم 

يكن الكلام منتظماً أبداً ولا مفهوماً ولا صواباً، بل يكون داخلاً في الهذيان، ومن أضاف ذلك 

إلى رسول اللهn كفر بالله العظيم، وإذا كانت لفظة »فمن كنت مولاه« تدلّ على من 

 كنت أولى به من نفسه على ما أرينا، وقد جعلها بعينها لعليA فقد جعل أن يكون 

.
[[[

 »Aأولى بالمؤمنين من أنفسهم، وذلك هو الطاعة لعلي Aعلي

واستدلّ الشيخ المفيد )ت413( بنحو آخر حيث قال: »فقرّرهمn على فرض طاعته 

عليهم بصريح الكلام، ثم عطف على اللفظ الخاص بما ينطوي على معناه، وجاء فيه بحرف 

العطف من الفاء التي لا يبتدأ بها الكلام، فدلّ ذلك على أنهّ الأولى دون ما سواه، لما ثبت 

من حكمته عليه وآله السلام وأراد به البيان، إذ لو لم يرد ذلك وأراد ما عداه، لكان مستأنفاً 

]]]ـ معاني الأخبار: 70.

]]]ـ م ن: 73.



185دلالة حديث الغدير

لمقال لا تعلقّ له بالمتقدّم جاعلاً لحرف العطف حرف الاستيناف، وهذا ما لا يقع إلاّ من 

ورسول  والإلغاز،  التعمية  إلى  قاصد  والآخر  والكلام،  باللغة  أحدهما جاهل  نفسين:   أحد 

اللهn يجلّ عن الوصفين وينزهّ عن النقص في الصفات.

وشيء آخر: لا يخلو رسول اللهn فيما يلفظ به من عبارة )مولى( من وجهين لا ثالث 

لهما على البيان، إما أن يكون مراده فيه المعنى الذي قرّر به الأنام من فرض الطاعة على ما 

ذكرناه، أو يكون أراد غيره من الأقسام. فإن كان مراده من ذلك فرض طاعته على الأنام، فهو 

الذي نذهب إليه وقد صحّت الإمامة لأمير المؤمنينA. وإن كان مراده سواه من الأقسام، 

فقد عبّ عن مراده بكلام يحتمل خلاف ما أراد، وليس في العقل دليل على ما أراد، وهذا ما 

لا يقع إلاّ من جاهل ناقص عاجز عن البيان أو متعمّد لإضلال المخاطبين عن الغرض وعدوله 

.
[[[

عن الأفهام، وقد أجلّ الله نبيّه عن هذين القسمين وأشباههما من النقص عن الكمال« 

واستدلّ السيد المرتضى )ت436( بنحو هذا حيث قال: »الوجه المعتمد في الاستدلال 

بخبر الغدير على النص، هو ما نرتبه فنقول: إنّ النبيn استخرج من امُّته بذلك المقام 

منكم  أولى  »ألست   :nبقوله ونهيه  أمره  بين  التصرفّ  ووجوب  طاعته،  بفرض  الاقرار 

التقرير، وهو جار  به  فالمراد  الاستفهام  كان مخرجه مخرج  وإن  القول  بأنفسكم« وهذا 

مجرى قوله تعالى: Pألََسْتَ بِرَبِّكُمOْ فلمّ أجابوه بالاعتراف والإقرار رفع بيد أمير المؤمنين

A وقال عاطفاً على ما تقدّم: »فمن كنت مولاه فعلي مولاه«... فأتىA بجملة يحتمل 

لفظها معنى الجملة الاوُلى التي قدّمها وإن كان محتملاً لغيره، فوجب أن يريد بها المعنى 

المتقدّم الذي قرّرهم به على مقتضى استعمال أهل اللغة وعرفهم في خطابهم، وإذا ثبت 

أنهnّ أراد ما ذكرناه من إيجابه كون أمير المؤمنينA أولى بالإمامة من أنفسهم، فقد 

أوجب له الإمامة، لأنهّ لا يكون أولى بهم من أنفسهم إلاّ فيما يقتضي فرض طاعته عليهم 

]]]ـ أقسام المولى: 1-2، ونحوه الكراجكي في كنز الفوائد 2:93.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 186

.
[[[

ونفوذ أمره ونهيه فيهم، ولن يكون كذلك إلاّ من كان إماماً« 

ثم قال: »وأمّا الذي يدلّ على أنّ المراد بلفظة مولى في خبر الغدير الأولى، فهو أنّ من 

عادة أهل اللسان في خطابهم إذا أوردوا جملة مصرحّة وعطفوا عليها بكلام محتمل لما تقدّم 

التصريح به ولغيره، لم يجز أن يريدوا بالمحتمل إلاّ المعنى الأوّل، يبيّ صحة ما ذكرناه أنّ 

أحدهم إذا قال مقبلاً على جماعة ومفهماً لهم وله عدّة عبيد: ألستم عارفين بعبدي فلان؟ 

ثم قال عاطفاً على كلامه: فاشهدوا أنّ عبدي حرّ لوجه الله تعالى، لم يجز أن يريد بقوله: 

عبدي، بعد أن قدّم ما قدّمه إلاّ العبد الذي سمّه في أوّل كلامه دون غيره من سائر عبيده، 

ومتى أراد سواه كان عندهم ملغّزاً خارجاً عن طريقة البيان، ويجري قوله :فاشهدوا أنّ عبدي 

حرّ، عند جميع أهل اللسان مجرى قوله: فاشهدوا أنّ عبدي فلاناً حرّ إذا كرّر مجرى تسميته 

.
[[[

وتعيينه، وهذه حال كل لفظ محتمل عطف على لفظ مفسّ على الوجه الذي صوّرناه« 

ولتقريب الفكرة يمكن أن نضرب مثالاً آخر، وهو أن يقال: إنّ لفظة الغدير تطلق على 

عدّة معان مختلفة ومتباينة ـ كلفظة المولى ـ فإنهّا تطُلق على الماء المستجمع في مكان، 

وعلى السيف، وعلى القطعة من النبات، وعلى التخلفّ عن مكان، فلو قال القائل: ألستم 

الغدير  رأى  فمن  عقيبه:  قال  بلى،  قالوا:  فلمّ  منه؟  شربنا  الذي  الماء  مستجمع  تعرفون 

فليتزوّد منه، فإنهّ لا ينصرف معنى الغدير إلى غير الغدير الذي هو مستجمع الماء من سائر 

المعاني، سيّما إذا اقترن الكلام بقرائن حالية ومقالية تدلّ على إرادة غدير الماء، وكذلك فيما 

نحن فيه من حديث الغدير من دون فرق، حيث تحمل لفظة المولى على معنى الأولى التي 

هي من معانيها والتي سبقتها بالكلام ، والتي تفرّعت عليها بفاء التفريع.

وذهب أبو الصلاح الحلبي )ت447( إلى أنّ استخدام أسلوب تقديم البيان على الإجمال 

الحلبي في تقريب المعارف: 214 ،والكراجكي  ]]]ـ الشافي 2:260ـ261، والذخيرة: 442، وتبعه كل من أبي الصلاح 

في كنز الفوائد 2:84ـ85، والطوسي في تمهيد الأصول: 393، 395، وتلخيص الشافي 2:167، والطبرسي في إعلام الورى 

1:327ـ328، والحمصي في المنقذ من التقليد 2:337ـ339.

]]]ـ الشافي 2:274.



187دلالة حديث الغدير

أبلغ في الخطاب، حيث قال: »اتفاق العلماء بالخطاب على أنّ تقديم البيان على المجمل 

وطريق المخاطبين على المراد به أبلغ في الإفهام من تأخيره، يوضح ذلك أنّ مواضعة المكلِّف 

سبحانه على معنى صلاة وزكاة قبل الخطاب بهما أبلغ في البيان من تأخير ذلك عليه، وأنّ 

قول القائل لمن يريد إفهامه: ألست عارفاً بأخي زيد الفقيه وداري الظاهرة بمحلةّ كذا؟ فإذا 

قال بلى، قال: فإنّ أخي ارتد وداري احترقت، أبلغ في الإبانة عن مراده من تأخير هذا البيان 

عن قوله: ارتد أخي واحترقت داري، لوقوع العلم بمقصوده مع الخطاب الأوّل في الحال 

وتراخيه مع الثاني، ولاختلاف العلماء فيما يتأخّر بيانه وهل هو بيان له أم لا؟ واتفاقهم على 

كون ما تقدّم بيانه مفيداً للعلم بالمراد حين يسمع المجمل.

أنهّ  على  متفقين  الخطاب  بأحكام  عارف  وكلّ  وخصومنا  وكنّا  هذا  تقرّر  وإذا 

بمولى  أردت  مولاه«  فعلي  مولاه  كنت  »من  قوله:  بعد  قال  لو  وآله  عليه  الله  صلوات 

إلاّ  جواباً  فيه  المخالف  يستحق  ولم  أولى،  مولى  بلفظة  إرادته  في  الشك  يحسن  لم  أولى، 

بعده  وإتيانه  الأوّل  على  التقرير  وآله  عليه  الله  صلوات  فتقديمه  غفلته،  على  التنبيه 

وليس  ذلك،  من  أوضحناه  ما  على  الأوّل  التقرير  من  مراده  بيان  في  أبلغ  بالمجمل 

الأوّل  وأنّ  الأوّل  على  مبني  الثاني  الكلام  أنّ  على  دلوّا  يقول:  بأن  الخطاب  عرف  لأحد 

بالأوّل  تعلقّه  يوجب  الثاني  الكلام  في  بالتعقيب  المختصّة  الفاء  دخول  لأنّ  له;  بيان 

دليل  المعاني  من  ولغيره  له  ـ  انفرد  لو  ـ  احتماله  مع  به  وتعلقّه  الوجوه،  أخصّ  على 

أولى  »ألست  بقوله:  متعلقّ  مولاه«  كنت  »فمن   :  nقوله لأنّ  له،  بياناً  كونه  على 

له،  بياناً  وكونه  عليه  لترتبه  مولى،  إرادة  يقتضي  به  وتعلقّه  العطف،  بمقتضى   بكم« 

له  والحكم  به  إلحاقه  فيجب  المجرى،  هذا  جار  مولاه«  »فعلي  ذلك:  إثر   Aوقوله

.
[[[

بمقتضاه« 

]]]ـ تقريب المعارف: 215ـ216.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 188

هـ ـ خلوّ الكلام من الفائدة:

من الامُور التي نستدلّ بها على مجيء المولى بمعنى الأولى بالتصرف والإمامة، خلوّ كلام 

رسول اللهn من الفائدة لو أراد المعاني الاخُر التي تحتملها لفظة )المولى(. وذلك لأنّ 

بعض المعاني لم يردها رسول اللهn ـ كما مرّ ـ من قبيل ابن العم والحليف والجار، والباقي 

كالنصرة والمحبة والموالاة لا داعي لذكرها في ذلك المحفل العظيم وبتلك الهيئة ـ كما مرّ ـ، 

وقد سبق من رسول اللهn فيما مضى التأكيد عليها مراراً وتكراراً، إمّا على نحو العموم 

 وما شاكل من عمومات القرآن 
[[[

مثل قوله تعالى: (وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أوَْلِيَاء بَعْض

مثل  الخصوص  نحو  على  وإمّا  المؤمنين،  بين  والتحابب  التوادد  لزوم  على  الحاثةّ  والسنة 

 قولهn كما رواه عليA حيث قال: »والذي فلق الحبة وبرأ النسمة، إنهّ لعهد النبي 

 Bلفاطمة nأو ما قاله .
[[[

الامُّيA أن لا يحبّني إلاّ مؤمن، ولايبغضني إلاّ منافق« 

وأعظمهم  علماً،  وأكثرهم  امُّتي سلماً،  أقدم  زوّجتك  أنّي  ترضين  ما  »أو  الأنام:  بين  وانتشر 

.
[[[

حلماً« 

أو ما ورد عنهn في قصة فتح خيبر من قوله: »لاعُطيّن الراية غداً رجلاً يفتح الله على 

يديه يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله، فبات الناس ليلتهم أيهّم يعُطى فغدوا كلهّم 

 وكان ذلك في السنة السابعة للهجرة.
[[[

يرجوه، فقال: أين علي...« 

أو ما ورد في حديث الطير من قولهn : »اللهم ائتني بأحبّ خلقك إليك يأكل معي 

.
[[[

هذا الطائر« 

]]]ـ التوبة: 71.

]]]ـ صحيح مسلم 1:61، سنن ابن ماجة 1:42 ح114، سنن الترمذي 5:306، السنة لابن أبي عاصم 584 ح1325.

]]]ـ مسند أحمد 5:26، المعجم الكبير للطبراني 20:230، مجمع الزوائد للهيثمي 9:114 وقال: رواه أحمد والطبراني 

برجال وثقّوا.

]]]ـ صحيح البخاري 4:20، صحيح مسلم 5:195.

الزوائد للهيثمي 9:126  ]]]ـ سنن الترمذي 5:300 ح3805، المستدرك للحاكم 3:130 وصحّحه، ونحوه في مجمع 

وقال: رواه البزار والطبراني باختصار ورجال الطبراني رجال الصحيح غير فطر بن خليفة وهو ثقة.



189دلالة حديث الغدير

أو ما ورد في حديث المنزلة من قولهn : »أنت منّي بمنزلة هارون من موسى إلاّ أنهّ لا 

 وكان هذا في السنة التاسعة للهجرة.
[[[

نبيّ بعدي« 

ولماّ اعترض معاوية على سعد بن أبي وقاص بعدم سبّ علّيA قال سعد: »أما ما 

ذكرت ثلاثاً قالهنّ له رسول اللهn  فلن أسبه، لأن تكون لي واحدة منهنّ أحب إلّي من 

 فذكر حديث المنزلة، وحديث الراية يوم خيبر، وآية المباهلة.
[[[

حمر النعم« 

 Aإلى غيرها من الروايات الخاصّة المنتشرة بين الناس في فضائل ومناقب أمير المؤمنين

ولزوم محبّته ومودّته ممّ لم يبق مجال للشك فيها; ولذلك قال أحمد بن حنبل، وإسماعيل 

القاضي، وأبو علي النيسابوري: »لم يرد في حق أحد من الصحابة بالأسانيد الجياد أكثر ما 

.
[[[

جاء في علي« 

وفي لفظ آخر لأحمد بن حنبل: »ما بلغنا عن أحد من الصحابة ما بلغنا عن علّي بن 

.
[[[

أبي طالب« 

فهذه كلهّا كانت على عهد رسول اللهn وبمرأى ومسمع الصحابة ممّ لا يبقى مجال 

لأدنى شك في لزوم نصرة أمير المؤمنينA ومحبته ومودّته، وهذا كان واضحاً جليّاً للصحابة 

المحدقين بالنبيn أجمع، وغيرهم الذين كانت تصل إليهم أخبار المدينة دوماً.

وعليه فلا مجال لحمل كلام النبيn يوم الغدير على ما كرّره وأوضحه سابقاً مراراً 

وتكراراً بما لا مزيد عليه، نعم إنهnّ أراد بيان شيء جديد وهو تبليغ إمامة أمير المؤمنين

أهل  الحديث عند  مفاد  مناقشة  الشبهات، عند  ردّ  بيان في قسم  مزيد  A، وسيأتيك 

السنة، فانتظره.

]]]ـ صحيح البخاري 5:129، صحيح مسلم 7:120.

]]]ـ صحيح مسلم 7:120، سنن الترمذي 5:301.

]]]ـ فتح الباري لابن حجر 7:57، تحفة الأحوذي للمباركفوري 10:144.

]]]ـ م ن 7:61.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 190

أما ما ذكره الرازي: »إن سلمّنا أنهّ لا يكون في ذلك فائدة جديدة، ولكن لم لا يجوز 

ذلك؟ أليس أنّ الشيعة يقولون إمامة عليA كانت ثابتة بالنصوص الجليّة من الكتاب 

والسنة، فإذا جاز ـ بعد سبق العلم بإمامته بالنصوص الجليّة ـ جمع الجموع لاثبات إمامته 

.
[[[

بهذا النص الخفي جداً، فلأن يجوز ذلك أيضاً فيما قلناه كان أولى« 

فجوابه: إنّ أمر الإمامة التي هي زعامة الدين والدنيا لا تقاس بأمر الفضائل والمناقب، 

إذ أنهّ يلزم تبليغ الأولى إلى أكبر عدد ممكن وفي مناسبات مختلفة وبألفاظ متفاوتة، بخلاف 

أمر الفضائل حيث لا يوجد فيها هكذا إلزام، بل ترد في موردها الخاص ولا تحتاج إلى تكرار 

وتذكار، ولا ضير لو فاتت عن الكثير بخلاف أمر الإمامة، ولذا نرى اهتمام النبيn لها منذ 

البداية حيث حديث الإنذار وإلى النهاية حيث حديث الدواة والكتف، ولذا قلنا أنّ المراد 

الناس بتلك  من حديث الغدير لو كان مجرد النصرة والمحبة، ما كان يقتضي الأمر جمع 

الحالة والصفة وبذلك المكان.

قال السيد دلدار علي ; )ت1235( في ردّ الرازي: »لا يخفى على كلّ عاقل عظمة أمر 

الإمامة وكون الشخص نائباً مناب النبيn وبمنزلته، فيليق أن يهتم كل اهتمام لتمشية 

ذلك، لاسيّما إذا كانت همّ الحاضرين مصروفة على خلاف مراد النبيn، ومن جملة ذلك 

التوكيد لتقرير الأمر وتكريره مراّت عديدة بأنواع مختلفة، ألا ترى أنّ نبوّة نبيّناn كان 

يكفي في ثبوتها بشارة الأنبياء السابقة، لكن جلالة الأمر وإفحام المعاندين اقتضت إقامة 

الأدلةّ العديدة من كون القرآن معجزاً بل كل سورة منه، وهكذا المعجزات الاخُر التي كانت 

تظهر تدريجاً على حسب اقتراح المنكرين ونحو ذلك، فحينئذ نقول: إنّ إمامة علي بن أبي 

اقتضت توكيد ذلك، لاسيّما  القدر  الغدير، لكن جلالة  ثابتة قبل يوم  طالب7 وإن كانت 

نظراً إلى أنّ النصوص الاخُر وإن كان العالمون بها بالغين مبلغ من تقوم بهم الحجة، لكن لم 

يكن الخلق الكثير عالمين بها، وكان المشككون فيها من حيث صيرورتها منسوخة أو بعدم 

]]]ـ نهاية العقول: 412 خ.



191دلالة حديث الغدير

وجودها رأساً، وبتأويل معناها متوافرين، فناسب أن ينص النبيn على خلافته في قرب 

.
[[[

الوفاة في مثل ذلك المجمع العظيم والزمان والمكان« 

3 ـ »اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه وانصر من نصره، واخذل من خذله«:

هذا هو الشق الأخير لحديث الغدير، ويتضمّن الدعاء لكلّ من والى علياً ونصره، كما 

يتضمّن الدعاء على من عاداه وخذله، وأهل السنة كعادتهم في التشكيك السندي والدلالي 

بكلّ ما تتمسّك به الشيعة لاثبات إمامة أمير المؤمنينA، شكّكوا في صحة هذه الزيادة 

تارة، وفي دلالتها تارة أخرى بعد العجز عن تضعيفها.

الجاحظ  هو  ـ  عليه  عثرنا  ما  بحسب  ـ  الدعاء  هذا  في  التشكيك  حاول  من  أوّل  إنّ 

)ت255( حيث قال في العثمانية: »إنّ الذين نقلوا أنّ النبيn قال: »من كنت مولاه فعلي 

مولاه« لم ينقلوا معه في الحديث: »اللهم وال من والاه وعاد من عاداه« وإنّا سمعنا هذه 

.
[[[

الزيادة من الشيع، ولم نجد له أصلاً في الحديث المحمول«

ثم لم نسمع تشكيكاً في هذه الفقرة من الحديث إلى أن جاء دور ابن تيمية )ت728( 

فشمّر ساعديه لإبطال هذا الدعاء في عدّة من كتبه، قال في منهاج السنة: »لكن حديث 

الموالاة قد رواه الترمذي وأحمد في مسنده عن النبيn أنهّ قال: »من كنت مولاه فعلي 

مولاه« وأما الزيادة وهي قوله: »اللهم وال من والاه وعاد من عاداه« الخ، فلا ريب أنهّ 

وأنهّ حدث  الأشقر،  عن حسين  سأله  العباس  أنّ  أحمد  عن  سننه  في  الأثرم  ونقل  كذب. 

بحديثين، أحدهما قوله لعلّي: إنكّ ستعرض على البراءة منّي فلا تبرأ. والآخر: اللهم وال من 

.
[[[

والاه وعادِ من عاداه، فأنكره أبو عبد الله جداً، ولم يشك أنّ هذين كذب« 

وقال أيضاً: »الوجه الخامس: إنّ هذا اللفظ وهو قوله: »اللهم وال من والاه وعاد من 

]]]ـ عماد الإسلام، كتاب الإمامة: 346.

]]]ـ العثمانية: 144.

]]]ـ منهاج السنة 7:319.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 192

عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله« كذب باتفاق أهل المعرفة بالحديث. الوجه 

أنهّ ليس من دعاء  الدعاء ليس بمجاب، فعُلم  النبيn مجاب. وهذا  إنّ دعاء  السادس: 

النبيn، فإنهّ من المعلوم أنهّ لما تولّ كان الصحابة وسائر المسلمين ثلاثة أصناف: صنف 

كانوا  الأولين  السابقين  وأكثر  وهذا،  هذا  عن  قعدوا  وصنف  قاتلوه،  وصنف  معه،  قاتلوا 

من القعود... ثم إنّ الذين قاتلوه لم يخذلوا بل ما زالوا منصورين يفتحون البلاد ويقتلون 

الكفّار... والعسكر الذين قاتلوا مع معاوية ما خذلوا قط، بل ولا في قتال علي. فكيف يكون 

النبيn قال: »اللهم اخذل من خذله وانصر من نصره« ]والذين قاتلوا معه لم ينصروا 

على هؤلاء بل الشيعة الذين يزعمون أنهّم مختصّون بعلي ما زالوا مخذولين مقهورين لا 

ينُصرون إلاّ مع غيرهم إما مسلمين وإما كفار، وهم يدّعون أنهّم أنصاره[ فأين نصر الله لمن 

.
[[[

نصره؟ وهذا وغيره ممّ يبيّ كذب هذا الحديث« 

وال من  اللهمّ  مولاه،  فعلي  مولاه  كنت  »من  قوله:  »وأما  الفتاوى:  وقال في مجموع 

والاه« الخ، فهذا ليس في شيء من الامُّهات إلاّ في الترمذي، وليس فيه إلاّ »من كنت مولاه 

فعلي مولاه« وأمّا الزيادة فليست في الحديث، وسئل عنها الإمام أحمد فقال: زيادة كوفية.

ولا ريب أنهّا كذب لوجوه:... قوله: »اللهم انصر من نصره« الخ، خلاف الواقع، قاتل 

معه أقوام يوم صفين فما انتصروا، وأقوام لم يقاتلوا فما خذلوا، كسعد الذي فتح العراق 

لم يقاتل معه، وكذلك أصحاب معاوية وبني امُّية الذين قاتلوه فتحوا كثيراً من بلاد الكفار 

ونصرهم الله. وكذلك قوله: »اللهم وال من والاه وعاد من عاداه« مخالف لأصل الإسلام، 

.
[[[

فإنّ القرآن قد بيّ أنّ المؤمنين إخوة مع قتالهم وبغي بعضهم على بعض« 

وقد تبع ابن تيمية من جاء بعده من أتباع المدرسة السلفية أمثال: المقدسي )ت888( 

في: رسالة في الرد على الرافضة: 217، والزعبي في البينات في ردّ أباطيل المراجعات 2:152، 

]]]ـ م ن 7: 55 ـ 59.

]]]ـ مجموع الفتاوى 4: 417.



193دلالة حديث الغدير

عشرية  الاثني  الشيعة  في  والعسّال  3:309ـ310،  الشيعة  مذهب  أصول  في  والقفاري 

ومنهجهم في تفسير القرآن: 423، وفيصل نور في الإمامة والنص: 566 وغيرهم.

ونقول في الجواب:

أولاً: الشطر الأوّل من هذا الدعاء: »اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه« مروي بطرق 

مختلفة، فقد رواه أحمد في المسند 1:114، وابن ماجة في السنن 1:43 ح116، والنسائي في 

فضائل الصحابة: 15، والحاكم في المستدرك 3:109 وصحّحه، والطبراني في المعجم الأوسط 

الزوائد 9:106; ورجال الأوسط وثقّوا، وابن أبي شيبة في  الهيثمي في مجمع  2:275 وقال 

الزيلعي طرقه في  بغداد 14:231، وخرّج  تاريخ  البغدادي في  والخطيب  المصنف 7:499، 

تخريج الأحاديث والآثار 2:235، وغيرهم.

مسنده  أحمد في  رواه  فقد  من خذله«،  واخذل  من نصره،  »وانصر  الثاني:  الشق  أما 

1:119، والطبراني في المعجم الكبير 4:17، 5:192 عنه الهيثمي في مجمع الزوائد 9:106 وقال: 

الغابة  رواه الطبراني ورجاله وثقوا، والنسائي في السنن الكبرى 6:136، وابن الأثير في أسد 

3:307، وابن كثير في البداية والنهاية 5:230 وقال: وكذلك رواه شعبة عن أبي إسحاق، وهذا 

إسناد جيّد، كما رواه الهيثمي في مجمع الزوائد 9:105 عن البزار وقال: رجاله رجال الصحيح 

غير فطر بن خليفة وهو ثقة.

ثانياً: قد صّرح أعلام القوم بصحّة هذه الزيادة، فقد روى أبو بكر بن عربي )ت543( 

حديث الغدير مع الدعاء ثم قال: »أمّا قوله: )وال من والاه( فكلام صحيح ودعوة مجابة 

. فهو يعترف بصحّته وإن حاول من خلاله الطعن 
[[[

وما يعُلم أحد عاداه إلاّ الرافضة...« 

على الشيعة.

وكذلك نقل ابن كثير )ت774( تصحيح الذهبي لهذه الزيادة حيث قال: »أمّا: »اللهم 

]]]ـ العواصم من القواصم: 149، 192.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 194

.
[[[

وال من والاه« فزيادة قوية الإسناد« 

قال ابن حجر الهيتمي )ت973( في الصواعق المحرقة: »وقول بعضهم إنّ زيادة )اللهم 

.
[[[

وال من والاه...( موضوعة مردود، فقد ورد ذلك من طرق صحّح الذهبي كثيراً منها« 

قال العجلوني )ت1162(: »من كنت مولاه فعلي مولاه« رواه الطبراني وأحمد والضياء 

في المختارة عن زيد بن أرقم وعلي وثلاثين من الصحابة بلفظ: »اللهم وال من والاه، وعاد 

.
[[[

من عاداه« فالحديث متواتر أو مشهور« 

وأخيراً قال الألباني )ت1420(: »إنّ حديث الترجمة حديث صحيح بشطريه، بل الأوّل 

منه متواتر عنهn كما يظهر لمن تتبع أسانيده وطرقه، أما قوله في الطريق الخامسة من 

حديث عليA: »وانصر من نصره واخذل من خذله« ففي ثبوته عندي وقفة لعدم ورود 

ما يجبر ضعفه، وكأنهّ رواية بالمعنى للشطر الآخر... إذا عرفت هذا فقد كان الدافع لتحرير 

الكلام على الحديث وبيان صحته أننّي رأيت شيخ الإسلام ابن تيمية قد ضعّف الشطر الأوّل 

من الحديث، وأمّا الشطر الآخر فزعم أنهّ كذب، وهذا من مبالغاته الناتجة في تقديري من 

.
[[[

تسّرعه في تضعيف الأحاديث قبل أن يجمع طرقها، ويدققّ النظر فيها« 

ويلاحظ على تضعيفه للشطر الثاني أنّ الهيثمي )ت807( في مجمع الزوائد 9:104 رواه 

عن البزار وقال: رجاله رجال الصحيح غير فطر بن خليفة وهو ثقة، مضافاً إلى أنهّ ثابت 

ومتواتر من الشيعة وهذا ما يكفينا.

الشطر  مختلفة  بدواعي  أهملوا  الرواة  أنّ  المشككين  لتشكيك  المساعد  السبب  ثالثاً: 

الثاني من ذيل الحديث، فالراوي كان يأخذ من الحديث ويترك بحسب الحاجة واقتضاء 

]]]ـ البداية والنهاية 5:234، السيرة النبوية 4:426، وكذلك في روح المعاني للآلوسي 5:195.

]]]ـ الصواعق المحرقة 1:107، عنه السيرة الحلبية 3:274.

]]]ـ كشف الخفاء: 324.

]]]ـ سلسلة الأحاديث الصحيحة: 4:343ـ344.



195دلالة حديث الغدير

امُور اخُرى سياسية أو اجتماعية، فهذا زيد بن أرقم يروي حديث  النسيان، أو  المقام أو 

 ،
[[[

، والمعجم الأوسط للطبراني
[[[

الغدير مصطحباً بالدعاء الوارد بعده كما هو في مسند أحمد

.
[[[

والسنن الكبرى للنسائي وفيه: »ما كان في الدوحات رجل إلاّ رآه بعينه وسمعه باذُنه« 

ثم نراه فيما بعد يبتر الدعاء ولم يروه، ففي مسند أحمد عن عطية العوفي قال: سألت 

زيد بن أرقم فقلت له: إنّ ختناً لي حدّثني عنك بحديث في شأن عليA يوم غدير خم، 

فأنا أحبّ أن أسمعه منك، فقال: إنكّم معشر أهل العراق فيكم ما فيكم، فقلت له: ليس 

عليك منّي بأس، فقال: نعم، كنّا بالجحفة فخرج رسول اللهn إلينا ظهراً وهو آخذ بعضد 

علي فقال: أيها الناس ألستم تعلمون أنّ أولى المؤمنين من أنفسهم؟ قالوا: بلى، قال: فمن 

كنت مولاه فعلّي مولاه. قال: فقلت له: هل قال »اللهم وال من والاه وعاد من عاداه« ؟ 

. فهو هنا لم يرو الذيل بأسباب ودواع خفيت علينا، وكم كان 
[[[

قال: إنّا أخبرك كما سمعت

للسياسة دور في بتر الأحاديث وتقليبها !!

رابعاً: أمّا ما ذكره ابن تيمية عن الأثرم وموّه تكذيب أحمد بن حنبل لذيل حديث 

الغدير، فصورته الصحيحة كما وردت عند العقيلي )ت322( وابن حجر )ت852( في ترجمة 

الحسين بن الحسن الأشقر، هكذا: »حدّثنا إبراهيم بن عبد الوهاب، حدّثنا أحمد بن محمد 

هانئ الأثرم، قال: قلت لأبي عبد الله )أحمد بن حنبل(: حسين الأشقر تحدّث عنه؟ قال: لم 

يكن عندي ممّن يكذب في الحديث، وذكُر عنه التشيع. فقال له العباس بن عبد العظيم: 

حدّث في أبي بكر وعمر، فقلت له: يا أبا عبد الله صنّف باباً فيه معايب أبي بكر وعمر، 

فقال: ما هذا بأهل أن يحُدّث عنه، فقال له العباس: حدّث بحديث فيه ذكر الجوالقين 

عن  وحدّث  العباس:  له  فقال  عنه،  يحُدّث  أن  بأهل  هو  ما  فقال:  وعمر،  بكر  أبا  يعني 

]]]ـ مسند أحمد 4:368.

]]]ـ المعجم الأوسط 2:275، ووثق الهيثمي رجاله في مجمع الزوائد 9:106.

]]]ـ سنن النسائي 5:45 ح8148.

]]]ـ مسند أحمد 4:368، تاريخ دمشق لابن عساكر 42:217.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 196

ابن عيينة عن ابن طاوس عن أبيه عن حجر المدري قال: قال لي علي بن أبي طالب: إنكّ 

ستعرض على سبي فسبني، وتعرض على البراءة منّي فلا تتبرأّ منّي. فاستعظمه أبو عبد الله 

وأنكره. وقال العباس: وروى عن ابن عيينة عن ابن طاوس عن أبيه قال: أخبرني أربعة من 

أصحاب النبيn أنّ النبي قال: اللهم وال من والاه وعاد من عاداه. فأنكره أبو عبد الله 

جداً، وكأنهّ لم يشك أنّ هذين كذب. وحكى العباس عن علي )ابن المدينى( أنهّ قال: هذين 

. وفي لفظ ابن حجر: »هما كذب، ليسا من 
[[[

كذب، ليس هذين من حديث ابن عيينة« 

حديث ابن عيينة«.

هذه هي الصورة الصحيحة التي حرفّها ابن تيمية، حيث أنّ أحمد بن حنبل كان يوثق 

الأشقر مع تشيّعه ولذا روى عنه في مسنده، ولكن هذا ما لا يروق عند البعض، فجاؤوا إلى 

ابن حنبل وصرفوا رأيه عنه بأنهّ يتكلمّ في الخليفتين، ويدلسّ حيث ينسب روايات إلى من 

لم يروها، كما هو الحال في رواية البراءة والغدير حيث نسبهما إلى ابن عيينة، فأنكر أحمد 

أن يكون ابن عيينة روى هذين الحديثين، كما بيّ ذلك علي بن المديني، وليس الأمر كما 

لفّقه ابن تيمية من نسبة إنكار أحمد لذيل حديث الغدير رأساً، بل كما قلنا كان الانكار 

والتكذيب منصباً على أنّ ابن عيينة لم يرو هذين الخبرين فحسب.

وكذلك ما نسبه ابن تيمية إلى أحمد من قوله لذيل حديث الغدير: »زيادة كوفية« لا 

يصحّ، لأناّ لم نجد له أثراً في كتب المتقدّمين، وقد انفرد به ابن تيمية، نعم ما عثرنا عليه في 

مسند أحمد هكذا: حدّثنا عبد الله، حدّثني حجاج بن الشاعر، ثنا شبابة، حدّثني نعيم بن 

حكيم، حدّثني أبو مريم ورجل من جلساء علي عن عليA أنّ النبيn قال يوم غدير 

.
[[[

خم: »من كنت مولاه فعلي مولاه« قال: فزاد الناس بعد: »وال من والاه وعاد من عاداه« 

الطرق  بباقي  ويؤخذ  فيترك  الطريق،  بهذا  إلاّ  يرو  لم  شاذ  حديث  إنهّ  فيه:  ما  فأوّل 

]]]ـ الضعفاء 1: 248 رقم 297، تهذيب التهذيب 2:291 رقم 596.

]]]ـ مسند أحمد 1:152، تاريخ دمشق لابن عساكر 42:213، البداية والنهاية 5:230، 7:385.



197دلالة حديث الغدير

الله بن  القائل مجهول هل هو عبد  إنّ  الدعاء فيها، وثانياً:  التي ورد  السليمة والموثوقة 

أحمد بن حنبل أو حجاج أو شبابة أو شخص آخر من الرواة، فلا يمكن نسبته إلى أحمد 

سيّما وقد روى أحمد في مسنده هذا الدعاء بطرق متعددة من دون أن يغمز فيه ولا مرةّ 

أكاذيبه ونصبه  قائمة  إلى  أضفها  تيمية،  ابن  أكاذيب  أحمد من  إلى  النسبة  فهذه  واحدة. 

لأهل البيت:.

خامساً: إنّ ما تفوّه به ابن تيمية من شنيع قوله في ذكر الوجوه لإبطال »وال من والاه« 

وأنّ النبيn مستجاب الدعاء و...، فهو مردود ومنقوض عليه بما ورد في القرآن الكريم من 

وعد الله تعالى للأنبياء بالنصرة والظفر وخذلان أعدائهم، مع أنّ الواقع العملي ليس كذلك.

، وقال 
[[[

 Oُنيَْا وَيَوْمَ يَقُومُ الاشَْْهَاد قال تعالى: Pإنَِّا لَنَنصُُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَـنُوا فِ الْحَـيَاةِ الدُّ

اللَّهَ  إنَِّ  هُ  ينَصُُ اللَّهُ مَن  نَّ  Pوَلَيَنصَُ ، وقال تعالى: 
[[[

 Oالْمُؤْمِنِيَن نصَُْ  عَلَيْنَا  حَقّاً  Pوَكَانَ  تعالى: 

.
[[[

 Oٌلَقَوِيٌّ عَزِيز

، وقال 
[[[

 Oُبوُه ةً رَّسُولُهَا كذََّ ثم في المقابل يقول تعالى: Pثمَُّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تتَْاَ كُلَّ مَا جَاء أمَُّ

.
[[[

 Oَبْتُمْ وَفَرِيقاً تقَْتُلُون تعالى: Pأفََكُلَّمَ جَاءكُمْ رَسُولٌ بِاَ لاَ تهَْوَى أنَفُسُكُمُ اسْتَكْبَتْمُْ فَفَرِيقاً كَذَّ

أليس الأنبياء وأمير المؤمنين عليهم أفضل الصلاة والسلام عند ابن تيمية من المؤمنين؟!

أليس جعل الرسولn حب علي علامة الإيمان وبغضه علامة النفاق؟! فأين النصرة 

بين من قبل امُمهم؟! الإلهية لهؤلاء المؤمنين المشردين المقتولين والمكذَّ

سؤال يطرح نفسه بجد وعلى ابن تيمية وأتباعه الإجابة عنه.

]]]ـ غافر: 51.

]]]ـ الروم: 47.

]]]ـ الحج: 40.

]]]ـ المؤمنون: 44.

]]]ـ البقرة: 87.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 198

أما نحن فالأمر واضح عندنا ولا يحتاج إلى تعقيد، وذلك أنّ مقولة »النصرة الإلهية« 

مقولة مشككة ولها مراتب مختلفة، ولا يمكن معرفتها والوقوف عليها من خلال النجاح 

أو عدم النجاح المادي والظاهري البحت، فالوعد الإلهي بالنصرة قد يتحقق في الدنيا وقد 

الله أعرف بها منّا، كما قال  الدنيا لأسباب ومصالح  يتحقق في الاخُرى إن حُجب عنه في 

.Oُنيَْا وَيَوْمَ يَقُومُ الاشَْْهَاد تعالى: Pإنَِّا لَنَنصُُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِ الْحَيَاةِ الدُّ

الظاهري والانتصار على الأعداء،  النجاح  النصرة قد يكون مادياً، وهو  إنّ مقياس  ثم 

 Aوقد يكون معنوياً حيث يجتمع حتى مع الانكسار والخذلان الظاهري، فأمير المؤمنين

منصور وإن غلبه معاوية غلبة ظاهرية، وانتصاره جاء بفضح معاوية وكشف خبثه وسوء 

طويتّه، وأنهّ لا يمت إلى الإسلام بصلة، وكذلك بنو امُية، وكذلك إنّ الحسينA منصور وإن 

غلبه يزيد، فأيّ نصرة أعظم من كشف غطاء النفاق للناس، وإيقافهم على المنهج الصحيح، 

المعنوي  المؤمنينA عن نصرته وظفره  الفتن، وقد عبّ أمير  الطريق في ظلمات  وإراءة 

بقوله: »أنا فقأت عين الفتنة ولم يكن ليجترأ عليها أحد غيري بعد أن ماج غيهبها واشتد 

. نعم هذه نصرة عظيمة وإن اقترن بها فشل وخذلان مادي وظاهري.
[[[

كلبها« 

ثم إنّ لهذه الظاهرة تحليلاً آخر وردت الإشارة إليه في القرآن الكريم، قال تعالى: Pأمَْ 

َّاء وَزُلْزِلوُاْ  تْهُمُ الْبَأسَْاء وَالضَّ سَّ ثَلُ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُم مَّ حَسِبْتُمْ أنَ تدَْخُلُواْ الْجَنَّةَ وَلَمَّ يَأتِْكُم مَّ

.
[[[

 Oٌحَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ مَتَى نصَُْ اللّهِ ألَا إنَِّ نصََْ اللّهِ قَرِيب

هذه الآية الكريمة تشير إلى أنّ فلسفة تأخير النصر الظاهري للأنبياء والمؤمنين، إنّا 

تعُطى  ولا  والصمود،  والعمل  الاستقامة  بعد  تعُطى  الجنّة  لأنّ  والابتلاء;  الاختبار  هو 

بالتمنّي والآمال.

ينُ كُلُّهُ لِلهّ فَإنِِ انتَهَوْاْ فَإنَِّ اللّهَ  وقال تعالى أيضاً: Pوَقَاتِلوُهُمْ حَتَّى لاَ تكَُونَ فِتْنَةٌ وَيكَُونَ الدِّ

]]]ـ نهج البلاغة: ح، الخطبة: 90.

]]]ـ البقرة: 214.



199دلالة حديث الغدير

 فذيل الآية 
[[[

 O بِاَ يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ * وَإنِ توََلَّوْاْ فَاعْلَمُواْ أنََّ اللّهَ مَوْلاكَُمْ نِعْمَ الْمَوْلَ وَنِعْمَ النَّصِيرُ

يدلّ على النصرة الإلهية للمؤمنين رغم عدم رفع الفتنة عن العالم أجمع ورغم تعدّد الأديان 

والمذاهب الباطلة إلى يومنا هذا.

والخلاصة إنّ ما نفهمه قرآنياً وإسلامياً، هو أنّ غلبة الباطل وكثرته الظاهرية لا يدلّ 

إطلاقاً على فشل الحق بحسب الواقع ونفس الأمر، وهذا ما لاتفهمه عقول أمثال ابن تيمية 

وأذنابه الجامدة.

سادساً: إنّ قوله إنّ الشيعة المختصين بعلّيA، ما زالوا مخذولين مقهورين لا ينُصرون، 

فهو إن صح فإثمه على الجائرين والظلمة الذين قتلوهم وقتلوا أئمتهم وطاردوهم تحت 

كل حجر ومدر حتى تنكّر قسم منهم وأخفى هويته حفاظاً على النفس، وإلاّ فالشيعة على 

أفادوا  والإحسان،  بالعدل  وتعُومل معهم  الظهور،  فرصة  لهم  التاريخ مهما سنحت  طول 

المجتمع بالعلم والعمل الصالح، وأنت ترى أنّ أصل كثير من العلوم أو التفريع والتطوير 

فيها يرجع إلى الشيعة.

أما اليوم فالشيعة في العالم بحمد الله معزّزون موقرّون منصورون معروفون بالحكمة 

والحلم والعلم وحسن السلوك.

سابعاً: أما قوله بأنّ ذلك مخالف لأصل الإسلام لأنّ القرآن قد بيّ أنّ المؤمنين إخوة مع 

قتالهم وبغي بعضعم على بعض، فمن عجيب القول لأنّ الآية الكريمة لا تدلّ على إيمان 

الباغي إطلاقاً، وإليك نصّها، قال تعالى: Pوَإنِ طاَئِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِيَن اقْتَتَلوُا فَأصَْلِحُوا بَيْنَهُمَ 

فَإِن بغََتْ إحِْدَاهُمَ عَلَ الاخُْْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تبَْغِي حَتَّى تفَِيءَ إِلَ أمَْرِ اللَّهِ فَإِن فَاءتْ فَأصَْلِحُوا 

.
[[[

 Oبَيْنَهُمَ بِالْعَدْلِ وَأقَْسِطُوا إنَِّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِيَن

]]]ـ الانفال: 39ـ40.

]]]ـ الحجرات: 9.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 200

ففيها عدّة فوائد:

1 ـ الإيمان هنا هو ما يرُادف الإسلام ولم يقصد المعنى الاصطلاحي، والدليل عليه قوله 

 فسمّى شارب الخمر مؤمناً أي 
[[[

 Oلاةََ وَأنَتُمْ سُكَارَى تعالى: Pيَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تقَْرَبوُاْ الصَّ

مسلماً، لأنّ الإيمان يخرج من قلب شارب الخمر، فعن رسول اللهn أنهّ قال: »لا يزني الزاني 

. وعن أبي هريرة: »من زنى أو شرب 
[[[

حين يزني وهو مؤمن... ولا يشرب الخمر وهو مؤمن«

. وأيضاً عنه 9: »من 
[[[

الله منه الإيمان كما يخلع الإنسان القميص من رأسه« الخمر نزع 

. إذاً كما لم يطلق الإيمان الاصطلاحي 
[[[

شرب الخمر غير مكره ولا مضطر خرج منه الإيمان« 

أنّ الإيمان هنا هو الإسلام  الباغي بطريق أولى. فتحصّل  الخمر لم يطلق على  على شارب 

الظاهري الذي ربما اجتمع حتى مع النفاق.

2 ـ لزوم الاصلاح قبل القتال.

3 ـ وجوب قتال الفئة الباغية، ومن الواضح البيّ أنّ المقتول الباغي مصيره إلى النار 

الباغية، عمار  الفئة  تقتله  لعمار: »ويح عمار   nقوله بدليل  يتب،  ما لم  الباغي  وكذلك 

. فهو صريح في أنّ الباغي من أهل النار فأيّ إيمان 
[[[

يدعوهم إلى الله ويدعونه إلى النار«

بعد هذا.

4 ـ الكفّ عن القتال إذا أفاءت الفئة الباغية إلى أمر الله، ممّ يدللّ على أنهّا حين البغي لم 

تكن على أمر الله ودينه فلم تكن مؤمنة، مضافاً إلى أنّ التاريخ يشهد أنّ البغاة ما فاؤوا إلى أمر 

الله تعالى، فهؤلاء أصحاب الجمل قتُل منهم خلق كثير حين الحرب وقبل الإفاءة وبعد الحرب 

التحق قسم منهم بمعاوية والقسم الآخر كفّ وأمسك عن الخلاف من دون أن تظهر عليه 

]]]ـ النساء: 43.

]]]ـ المستدرك للحاكم: 1:22.

]]]ـ فتح الباري لابن حجر 12:52.

]]]ـ المعجم الكبير للطبراني 7:310.

]]]ـ صحيح البخاري 3:207، كتاب الجهاد.



201دلالة حديث الغدير

إمارات التوبة من ودي النفوس البريئة التي راحت ضحية بغيهم، ومن دون إبراء الذمّة من 

ذويهم، ممّ يسببّ أن نشكّ في صحة توبتهم وندمهم. أمّا الخوارج فكذلك لم يعهد منهم إفاءة 

بل استشهد أمير المؤمنينA على يد فلولهم، أما معاوية وأصحابه فحالهم في عدم الإفاءة 

أوضح، كيف وأنّ معاوية لم يتنازل عن غيّه وبغيه ولم يعُهد عنه توبة أو ندم، لقد حارب أمير 

المؤمنينA حتى آخر لحظة، ثم بعد خدعة التحكيم بقي على بغيه بل تمادى في ذلك وبدأ 

بشنّ الغارات على المسلمين وقتل الأبرياء حتى أنّ أمير المؤمنين كان يعدّ العدد للخروج إليه 

مرةّ ثانية لكن ما أمهلته المنيّة، كما أنهّ بغى على الإمام الحسنA أيضاً، فصحيفته السوداء 

مليئة بالذنوب والآثام، فأيّ إيمان يبقى له وأيّ إفاءة هذه؟!

سابعاً: قال العلامّة الأميني ;: »إنّ هذا الدعاء ـ بعمومه الأفرادي بالموصول والأزماني 

الإمامA لإفادته وجوب موالاته ونصرته  يدلّ على عصمة  ـ  المتعلقّ  والأحوالي بحذف 

والانحياز عن العداء له وخذلانه على كلّ أحد في كلّ حين وعلى كلّ حال، وذلك يوجب 

أن يكونA في كلّ تلك الأحوال على صفة لا تصدر منه معصية، ولا يقول إلاّ الحقّ، ولا 

يعمل إلاّ به، ولا يكون إلاّ معه، لأنهّ لو صدر منه شيء من المعصية لوجب الإنكار عليه 

ونصب العداء له، لعمله المنكر والتخذيل عنه، فحيث لم يستثنn من لفظه العام شيئاً 

من أطواره وأزمانه علمنا أنهّ لم يكنA في كلّ تلك المدد والأطوار إلاّ على الصفة التي 

ذكرناها، وصاحب هذه الصفة يجب أن يكون إماماً لقبح أن يؤمّه من هو دونه على ما هو 

.
[[[

المقرّر في محلهّ، وإذا كان إماماً فهو أولى بالناس منهم بأنفسهم« 

فتلخّص أنّ قولهn: »اللهم وال من والاه...« صحيح سنداً ومتناً ودلالة، وهو موافق 

للقرآن والسنة والعترة، ولله الحمد والمنّة.

أما بالنسبة إلى ما ذهبوا إليه من إنّ هذا المقطع يؤيدّ كون المراد من حديث الغدير 

هو النصرة والمحبة، فسيوافيك جوابه لاحقاً.

]]]ـ الغدير 1:655.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 202

)شبهات وردود(

1 ـ دلالة حديث الغدير عند أهل السنّة:

اتفق أهل السنة على صرف دلالة الحديث عن معناه الحقيقي، والأقدمون منهم اكتفوا 

البعض منهم كان  أنّ  له، حتى  أيّ تفسير وتبيين  الفضائل من دون إعطاء  بروايته ضمن 

يتحاشى ذلك صراحة، فهذا أحمد بن حنبل لما سُئل عن معنى حديث »من كنت مولاه« 

.
[[[

قال: لا تكلمّ في هذا، دع الحديث كما جاء

وأشاعرة  )معتزلة  ومتكلمّين  وفقهاء(  )حفّاظ  محدّثين  إلى  السنة  أهل  قسّمنا  وإذا 

وماتريديةّ( ، لرأينا أنّ أقدم من تكلمّ في مدلول الحديث ـ بحسب ما اطلعت عليه ـ هو 

.
[[[

الشافعي )ت204( حيث قال في معنى الحديث: »يعني بذلك ولاء الإسلام«

تأويل مقولة أبي هريرة »قال  قتيبة )ت276( ويقول بعد كلام في  ابن  يأتي بعده  ثم 

خليلي وسمعت خليلي« يعني النبيn، حيث قسّم الخلةّ إلى قسمين إحداهما ألطف من 

الاخُرى وأخصّ، والثانية عامة، وكان مراد أبي هريرة الخلةّ العامة لا الخاصة، ثم قال بعد 

هذا: »والى مثل هذا يذُهب في قول رسول اللهn: »من كنت مولاه فعلي مولاه« يريد 

أنّ الولاية بين رسول اللهn وبين المؤمنين ألطف من الولاية التي بين المؤمنين بعضهم مع 

بعض، فجعلها لعلي ولو لم يرد ذلك ما كان لعلي في هذا القول فضل، ولا كان في القول دليل 

على شيء، لأنّ المؤمنين بعضهم أولياء بعض، ولأنّ رسول اللهn ولّي كلّ مسلم، ولا فرق 

.
[[[

بين ولّي ومولى«

]]]ـ انظر: السنة للخلال 2: 346.

للمناوي  القدير  الأثير 5:228، فيض  النهاية لابن  للمديني 3:456،  المغيث  المجموع  للبيهقي: 417،  الاعتقاد  ]]]ـ 

6:218 ح9001.

]]]ـ تأويل مختلف الحديث: 42.



203دلالة حديث الغدير

وإلى نفس المعنى يذهب الطحاوي )ت321( حيث يقول: »فإن قال قائل: فما معنى 

وجل:  عز  الله  قال  كما  الولي،  هو  هنا  المولى ها  له:  فقيل  مولاه؟  فعلي  مولاه  كنت  من 

َ﴿الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أوَْلِيَاء بَعْض﴾. وقد بيّ ذلك فيما روّينا، فمن كان لرسول 

.
[[[

اللهn ولياً كان لعلي كذلك، وكذلك أصحابه بعضهم أولياء بعض«

أو235( حيث  الهذيل )ت226  أبي  إلى  نسُب  ما  عليه  ما عثرت  فأقدم  المتكلمّون  أما 

 ثم جاء بعده الجاحظ )ت255( فذهب إلى أنّ سبب 
[[[

ذهب إلى أنّ معناه الموالاة في الدين

الحديث ما حدث بين عليA وزيد حيث قال: إنّا ولائي لرسول اللهn ولست لي بمولى، 

فلما سمع النبيn ذلك قال الحديث المذكور ثم قال الجاحظ:»فإنّا عنى مولى النعمة، 

.
[[[

وليس في هذا إخبارٌ عن فضل علي في الدين«

أما الأشعري )ت324( فإنهّ لم يصّرح بمدلول الحديث، ولكن ذهب إلى نفي استدلال 

الشيعة به بحجّة أنهّ يحتمل التأويل وله عدّة معاني، قال: »وإنّا يسُتخرج ذلك باجتهاد على 

.
[[[

طريق التأويل المحتمل الذي لا يكون وجه أولى من غيره فيما يحتمله«

ثم إنّ الباقلاني )ت403( فصّل في الأمر، وقال: »فأما ما قصد به النبيn بقوله: »من 

كنت مولاه فعلي مولاه« فإنهّ يحتمل أمرين، أحدهما: من كنت ناصره على دينه وحامياً 

منه بظاهري وباطني وسّري وعلانيتي، فعلّي ناصره على هذا السبيل فتكون فائدة ذلك 

الإخبار عن أنّ باطن علّي وظاهره في نصرة الدين والمؤمنين سواء، والقطع على سريرته وعلوّ 

رتبته، وليس يعُتقد ذلك في كل ناصر للمؤمنين بظاهره، لأنهّ قد ينصر الناصر بظاهره طلب 

أنّ نصرة بعض المؤمنين   nالنبي الدنيا، فإذا أخبر  الرفد ومتاع  النفاق والسمعة وابتغاء 

في الدين والمسلمين كنصرته هوn قطُع على طهارة سريرته وسلامة باطنه، وهذه فضيلة 

]]]ـ مشكل الآثار: 2:309.

]]]ـ المغني للقاضي عبد الجبار، كتاب الإمامة 1:153.

]]]ـ العثمانية: 145ـ146.

]]]ـ مجرد مقالات الشيخ أبي الحسن الأشعري، إملاء ابن فورك: 188.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 204

عظيمة. ويحُتمل أيضاً أن يكون المراد بقوله: »من كنت مولاه فعلي مولاه« أي من كنت 

محبوباً عنده وولياً له على ظاهري وباطني، فعلي مولاه أي إنّ ولاءه ومحبته من ظاهره 

وباطنه واجب كما أنّ ولائي ومحبتي على هذا السبيل واجب، فيكون قد أوجب موالاته 

على ظاهره وباطنه، ولسنا نوالي كلّ من ظهر منه الإيمان على هذه السبيل، بل إنّا نواليهم 

.
[[[

في الظاهر دون الباطن«

أما القاضي عبد الجبار )ت415( فذهب إلى نفس التأويل حيث قال: »إنّ في الخبر إبانة 

عن فضله ما لم يظهره لغيره، وهو القطع على أنّ باطنه كظاهره فيما يوجب الموالاة وأنهّ لا 

يتغيّ على الدوام، وذلك لم يثبت لغيره ولا ثبت بسائر الأخبار« غير أنهّ ذهب إلى أنّ هذه 

الإمامة،  الإمامة حيث قال: »وهذه منزلة عظيمة تفوق منزلة  المنزلة أعظم وأشرف من 

.
[[[

ويختصّ هو بها دون غيره«

إذاً تتلخّص الأقوال في مدلول الحديث في:

1 ـ ولاء الإسلام 2 ـ ولاء النعمة 3 ـ الموالاة في الدين 4 ـ الموالاة ظاهراً وباطناً 5 ـ النصرة 

والمحبة، وهي متداخلة ومترادفة كما ترى سوى ولاء النعمة الذي ذهب إليه الجاحظ. هذا 

فيما طرحوه سوى اختلاف الألفاظ،  كثيراً  المتأخّرون فلم نجد اختلافاً  عند المتقدّمين، أما 

وإلاّ فالمحتوى واحد.

نقول في الجواب:

اللغة وإن كانت  الموالاة في  أنّ  الجبار )ت415( من  القاضي عبد  إليه  ما ذهب  أولاً: 

،فقد ردّه السيد 
[[[

مشتركة فقد غلب عرف الشرع في استعمالها بمعنى موالاة الدين والنصرة

مولى،  لفظة  غير  الموالاة  لفظة  لأنّ  مغالطة،  ذكره  الذي  »الوجه  قائلاً:  )ت436(  المرتضى 

]]]ـ تمهيد الأوائل: 456.

]]]ـ المغني، كتاب الإمامة 1:146، 149.

]]]ـ المغني، كتاب الإمامة 1:147.



205دلالة حديث الغدير

والموالاة وإن كان أصلها في اللغّة المتابعة، فإنّ العرف قد خصّصها بموالاة الدين ومتابعة 

النصرة فيه، ولفظة مولى خارجة عن هذا الباب، وكلامنا إنّا هو في لفظة مولى لا في الموالاة، 

.
[[[

والنبيn لم يقل: من كان يواليني فليوال علياً، بل قال: من كنت مولاه فعلّي مولاه«

المؤمنين،  بين  يحصل  التي  الدين  في  الموالاة  تفيد  مولى  لفظة  أنّ  قلت  »إذا  وأضاف: 

فهلاّ أطلقت على الوالد أنهّ مولى ولده، والمستأجر أنهّ مولى أجيره، إذا كان الجميع مؤمنين 

.
[[[

وذهبت في اللفظة إلى معنى الموالاة؟!«

التي  الفضيلة  بهذه   Aواختصاصه وباطناً،  ظاهراً  علي  موالاة  لزوم  ادعاء  ثانياً: 

هي أشرف من الإمامة ـ على حدّ تعبير القاضي عبد الجبار ـ، وأولويتّه بالمحبّة والنصرة 

النبيn خصّه في  لأنّ  الصحابة،  على جميع   Aتفضيل علي يقتضي  كلّ هذا  دائماً، 

آخر حياته بما لم يخصّ أحداً من الصحابة، فهو إذاً أفضل من الجميع باعتراف علماء أهل 

السنة، ولله الحمد والمنّة.

ثالثاً: قال العلامّة المجلسي )ت1111(: »على تقدير أن يراد به المحب والناصر، أيضاً 

يدلّ على إمامتهA عند ذوي العقول المستقيمة والفطرة القويمة بقرائن الحال، فإناّ لو 

فرضنا أنّ أحداً من الملوك جمع عند قرب وفاته جميع عسكره، وأخذ بيد رجل هو أقرب 

أقاربه وأخصّ الخلق به وقال: من كنت محبه وناصره فهذا محبّه وناصره، ثمّ دعا لمن نصره 

ووالاه، ولعن من خذله ولم يواله، ثم لم يقل هذا لأحد غيره ولم يعيّ لخلافته رجلاً سواه، 

فهل يفهم أحد من رعيّته ومن حضر ذلك المجلس إلاّ أنهّ يريد بذلك استخلافه وتطميع 

الناس في نصره ومحبته وحث الناس على إطاعته، وقبول أمره ونصرته على عدوّه؟ وبوجه 

آخر نقول: ظاهر قوله: »من كنت ناصره فعلي ناصره« يتمشّ منه النصرة لكل أحد كما كان 

يتأتّ من النبيn  ولا يكون ذلك إلاّ بالرئاسة العامة، إذ لا يخفى على منصف أنهّ لايحسن 

]]]ـ الشافي 2:290.

]]]ـ م ن 2:316.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 206

من أمير قوي الأركان كثير الأعوان أن يقول في شأن بعض آحاد الرعايا: من كنت ناصره فهذا 

ناصره، فأمّا إذا استخلفه وأمّره على الناس فهذا في غاية الحسن، لأنهّ جعله بحيث يمكن أن 

.
[[[

يكون ناصر من نصره«

رابعاً: نقول لمن حمل )المولى( على المحبة هل تريد اسم الفاعل أو اسم المفعول، فإذا 

كان الأول صار الحديث هكذا: »من كنت محبّه فعلي محّبه« وهذا يعني إيجاب وإلزام 

علّي7بأن يحبّ جميع من أحبهم الرسولn ، وهذا لم يقل به أحد لا من الشيعة ولا من 

السنة، أما إذا كان المراد اسم المفعول أي المحبوب ـ وهو ما ذهب إليه أهل السنة ـ بمعنى 

أنّ من كنت محبوبه فعلّي محبوبه ففيه أنهّ لم يذكر أحد من أهل اللغة مجيء المولى بمعنى 

المحبوب، فوقعوا في الفخّ الذي نصبوه لنا.

خامساً: نفس الكلام يأتي في إرادة النصرة، حيث أنهّا إما باسم الفاعل أو اسم المفعول، 

فعلي  ناصره  كنت  »من  هكذا:  الحديث  كان  الناصر،  أي  الفاعل  اسم  بمعنى  كانت  فإذا 

وثقافياً  مادياً  المؤمنين  نصرة  يتولّ  الذي  إنّ  إذ  بعينها،  الإمامة  هو  هذا  ومفاد  ناصره« 

وسياسياً لا يكون إلاّ إماماً وحاكماً، فكما أنّ النبيn  ناصر للمؤمنين ومتولي عليهم فكذلك 

عليA. أما إذا كان بمعنى اسم المفعول أي المنصور يكون الحديث هكذا: »من كنت 

منصوراً من قِبَله فعلي منصور من قِبَله« وفيه أنّ المولى لم يرد بمعنى المنصور في اللغة، وثانياً 

إنّ الكثير لم ينصروا علياً وتركوه لستة أشهر حبيس داره، مضافاً إلى أنهّم لو جعلوا نصرة علّي 

كنصرة النبيn ، لزم أن يكون حربه كحربه أيضاً، ومن حارب النبيn لاشك في كفره، 

فكذلك من حارب علياAً ، فإذا التزم أهل السنة بهذا، فمرحباً بالوفاق.

إمّا  يخلو  لا  والناصر،  المحبّ  المعنيين:  هذين  إرادة  فرض  على  الأميني:  العلامة  قال 

أو  به والذابيّن عنه،  المؤمنين  أنهّ من  الناس على محبّته ونصرته بما  بالكلام حثّ  يرُاد   أن 

أمْرهAُ بمحبتّهم ونصرتهم، وعلى كلٍّ فالجملة إمّا إخباريةّ أو إنشائيّة.

]]]ـ البحار للمجلسي 37:242.



207دلالة حديث الغدير

فالاحتمال الأوّل: وهو الإخبار بوجوب حبِّه على المؤمنين فممّ لا طائل تحته، وليس 

بأمر مجهول عندهم لم يسبقه التبليغ حتى يؤمر به في تلك الساعة ويناط التواني عنه بعدم 

له ذلك  الجماهير، ويعقد  له  الحكيم، فيحبس  الذكر  نصّ  الرسالة كما في  تبليغ شيء من 

المنتدى الرهيب، في موقف حرج لا قرار به، ثم يكمّل به الدين، وتتمّ به النعمة، ويرضى 

الربّ، كأنهّ قد أتى بشيء جديد، وشّرع ما لم يكن وما لا يعلمه المسلمون، ثم يهنِّئه من هنّأه 

بأصبحت مولاي ومولى كلِّ مؤمن ومؤمنة، مؤذناً بحدوث أمر عظيم فيه لم يعلمه القائل 

قبل ذلك الحين، كيف؟ وهم يتلون في آناء الليل وأطراف النهار قوله سبحانه: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ 

، مشعراً بلزوم 
[[[

ا الْمُؤْمِنُونَ إخِْوَةٌ﴾  ، وقوله تعالى: ﴿إنََِّ
[[[

وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أوَْلِيَاء بَعْض﴾

س إلهنا  التوادد بينهم كما يكون بين الأخوين، نجُلّ نبيّنا الأعظم عن تبليغ تافه مثله، ونقُدِّ

الحكيم عن عبث يشبهه.

والثاني: وهو إنشاء وجوب حبّه ونصرته بقوله ذلك، وهو لا يقلُّ عن المحتمل الأوّل، 

فإنهّ لم يكن هناك أمرٌ لم ينُشأ وحكمٌ لم يشُّرع حتى يحتاج إلى بيانه الإنشائي كما عرفت، 

على أنَّ حقّ المقام على هذين الوجهين أن يقولn: من كان مولاي فهو مولى عليٍّ أي محبّه 

وناصره فهذان الاحتمالان خارجان عن مفاد اللفظ.

 Aعلى أنَّ وجوب المحبّة والمناصرة على هذين الوجهين غير مختصّ بأمير المؤمنين

ا هو شرع سواء بين المسلمين أجمع، فما وجه تخصيصه به والاهتمام بأمره؟ وإن أرُيد  وإنَّ

الأوامر،  وامتثال  المتابعة،  كوجوب  الرعيّة  درجة  على  تربو  له  مخصوصة  نصرة  أو  محبّة 

  nوالتسليم له، فهو معنى الحجّية والإمامة، لاسيمّا بعد مقارنتها بما هو مثلها في النبي

بقوله: »من كنت مولاه«، والتفكيك بينهما في سياق واحد إبطال للكلام.

ـ  عندئذ  ـ  الواجب  فكان  عليه،  نصرتهم  أو  حبهّم  بوجوب  إخباره  وهو   والثالث: 

]]]ـ التوبة: 71.

]]]ـ الحجرات: 10.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 208

إخبارهn عليّاً والتأكيد عليه بذلك، لا إلقاء القول به على السامعين، وكذلك إنشاء الوجوب 

عليه وهو المحتمل الرابع، فكانn في غنىً عن ذلك الاهتمام وإلقاء الخطبة واستسماع 

إذا   Aله وتشديد حبهّم  الملأ  يريد جلب عواطف  أن  إلاّ  التبليغ،  والمناشدة في  الناس 

علموا أنهّ محبهّم أو ناصرهم ليتبّعوه، ولا يخُالفوا له أمراً، ولا يردّوا له قولاً.

وبتصديرهn الكلام بقوله: »من كنت مولاه« نعلم أنهّ على هذا التقدير لا يرُيد من 

المحبّة أو النصرة إلاّ ما هو على الحدّ الذي فيهn منهما، فإنّ حبّه ونصرته لأمُّته ليس 

ا هوn يحبّ أمُّته فينصرهم، بما أنهّ زعيم دينهم ودنياهم،  كمثلهما في أفراد المؤمنين، وإنَّ

ومالك أمرهم وكالىء حوزتهم، وحافظ كيانهم، وأولى بهم من أنفسهم، فإنهّ لو لم يفعل 

بهم ذلك لأجفلتهم الذئاب العادية، وانتاشتهم الوحوش الكواسر، ومُدّت إليهم الأيدي في 

كلِّ صوب وحدب، فمن غارات تشُنّ، وأموال تبُاح، ونفوس تزُهَق، وحُرمات تهُتكَ، فينتقض 

هاتيك  بتفرقّ  العليا،  الله  كلمة  ورفع  الدين،  أديم  وبسط  الدعوة،  بثّ  من  المولى  غرض 

أرضه وخليفة  الله في  فهو خليفة  الحدّ  والنصرة على هذا  المحبّة  كان في  فمن  الجماعة، 

.
[[[

رسوله، والمعنى على هذا الفرض لا يحتمل غير ما قلناه«

سادساً: الحمل على الموالاة ظاهراً وباطناً لم يرد في اللغة وغير مستعمل فيها، وإن قيل: 

  nيحُمل على ذلك لأنهّ أثبت الموالاة له كما أثبتها لنفسه، يقال: إنّا وجبت الموالاة للنبي

ظاهراً وباطناً من حيث كان نبياً، وإذا كانت النبوة مرتفعة عنه لم تجب الموالاة له باطناً، 

  nفلزم أن يكون إماماً إذ لا نبي بعد رسول الله Aفإذا أردتم اثبات نفس المعنى لعلي

، وهذا مفاد حديث المنزلة أي: »أنت منّي بمنزلة هارون من موسى إلاّ أنهّ لا نبي بعدي«، 

فمرحباً بالوفاق.

]]]ـ الغدير 1:644ـ646.



209دلالة حديث الغدير

2 ـ قرينة ذيل الحديث: »اللهم وال من والاه...« :

الحقيقي، وهي حمل  مدلوله  الغدير عن  اخُرى لصرف حديث  السنة محاولة  لأهل 

)مولى( على ذيل الحديث، ليكون المعنى النصرة والمحبة كما هو الحال في ذيل الحديث.

قال القاضي عبد الجبار )ت415(: »يدلّ على أنّ هذا )أي موالاة الظاهر والباطن( هو 

المراد، قولهn: »اللهم وال من والاه« ولو لم يكن المراد بما تقدّم ما ذكرناه، لم يكن هذا 

.
[[[

القول لائقاً به«

قال: »إن سلمّنا  التفصيل حيث  الرازي )ت606( فقد ذهب إلى شيء من  الفخر  أما 

 أنّ تقديم تلك المقدّمة يقتضي أن يكون المراد بالمولى الأولى، ولكن للحديث مؤخّرة وهي 

قولهn: »اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله« وهذه 

المؤخّرة تقتضي أن يكون المراد من المولى الناصر، وإنّا قلنا ذلك لأنّ من ألزم غيره شيئاً بلفظ 

مشترك بين ذلك الشيء وبين غيره، ثم حثّ على التزام أحد معاني تلك اللفظة، فإنهّ يتبادر 

إلى الأفهام أنهّ إنّا حثّ بالكلام المشترك على المعنى الذي صّرح به آخراً، ألا ترى أنّ الإنسان 

الشفق  الشفق الأحمر يحمل  )..( من يصلي عند  اللهم  الشفق،  إذا قال لغيره: صلّ عند 

المأمور به على الشفق الأحمر، وإذا ثبت ذلك فقوله: »اللهم وال من والاه« حثّ منه على 

التزام ما ذكره من لفظة المولى، فعلمنا أنهّ أراد بها الموالاة التي هي ضد العداوة، وأيّ شيء 

.
[[[

يقولون في هذه المؤخّرة نقوله في تلك المقدّمة«

وكذلك عبد العزيز الدهلوي )ت1239( حيث قال: »إنّ ذيل الحديث يدلّ صريحاً 

يقولون  كان كما  ولو  والاه...«  وال من  »اللهم  قوله:  المحبة، وهو  المولى  أنّ معنى  على 

لقال: »اللهم وال من كان تحت تصّرفه وعاد من لم يكن كذلك« فغرض النبيn  إيجاب 

]]]ـ المغني، كتاب الإمامة 1:147، وتبعه كلّ من: التفتازاني في شرح المقاصد 5: 274، والجرجاني في شرح المواقف 

8:361، والقوشجي في شرح التجريد: 369.

]]]ـ نهاية العقول: 411 خ.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 210

.
[[[

محبته والتحذير عن عداوته...«

في   )1106 عام  حياً  )كان  نبوري  السهار  الدين  حسام  إليه  ذهب  ما  الطريف  ومن 

مرافض الروافض حيث زعم أنّ مقدمة الحديث كما تكون قرينة على إرادة الأولى، فذيله 

يكون قرينة على إرادة معنى الناصر والمحبوب، فتتعارض القرينتان وتسقط، ويرجع عند 

في  تتعلقّ  الخطبة  أنّ  بدليل  والمحبوب  الناصر  معنى  وهي  القرينتين  أقوى  إلى  التعارض 

.
[[[

الحثّ على حبهّم

نقول في الجواب:

ادّعاه  ما  على  استدلاله  »فأمّا  الجبار:  عبد  القاضي  ردّ  في  المرتضى  السيد  قال   أولاً: 

بقولهn: »اللهم وال من والاه« فغير واجب أن يكون ما تقدّم لفظة )مولى( محمولاً على 

معنى الموالاة لأجل أنّ آخر الخبر تضمّنها، لأنهّ لو صّرح بما ذهبنا إليه حتى يقول: من كنت 

أولى به من نفسه فعلّي أولى به من نفسه، أو من كانت طاعتي عليه مفترضة فطاعة علّي 

عليه مفترضة »اللهم وال من والاه« لكان كلاماً صحيحاً يليق بعضه ببعض، ولسنا نعلم من 

أين ظن أنّ المراد بالكلام الأوّل لو كان إيجاب فرض الطاعة لم يلق بما تأخّر عنه، فإنهّ من 

.
[[[

الظن البعيد«

ثانياً: دلالة هذا الدعاء على مدعانا ـ المولى بمعنى الأولى ـ أولى من دلالته على مدعاكم ـ 

المولى بمعنى النصرة والمحبة ـ لأنهّ لا يقع إلاّ بحق إمام مفترض الطاعة، قال الطبري الإمامي 

)ق5( )قدس سره(: »ثم دعا له ولإخوانه ودعا على أعدائه والخاذلين له... وهذا دعاء لا 

.
[[[

يقع إلاّ لإمام مفترض الطاعة«

]]]ـ التحفة الاثني عشرية: 420، وتبعه الآلوسي في مختصر التحفة: 160 وروح المعاني 5:195، والنفحات القدسية: 

.117

]]]ـ نقل كلامه السيد مير حامد حسين في العبقات، حديث الغدير 10:23.

]]]ـ الشافي 2:290، تلخيص الشافي للطوسي 2:197ـ198.

]]]ـ المسترشد: 471، ونحوه النجاة في القيامة لابن ميثم: 136، والصراط المستقيم للبياضي 1:309، واحقاق الحق 



211دلالة حديث الغدير

ثالثاً: قال الحمصي الرازي )ق7(: قوله: »اللهم وال من والاه« مبالغة في ترتيب القوم في 

طاعته، وحثهّم عليها والنزول تحت حكمه وأمره ونهيه بالدعاء لهم، وهذا لا يعُدّ مؤخّرة 

مقابلة لتلك المقدّمة حتى يقال ليس حمل قوله: »فعلي مولاه« على معنى المقدمة أولى 

عليه  طاعتي  كانت  من  يقول:  بأن  صّرح  لو  أنهّ  ترى  ألا  المؤخّرة،  معنى  على  حمله  من 

صحيحاً  كلاماً  لكان  والاه«  من  وال  »اللهم  قال:  ثم  عليه،  مفترضة  علي  فطاعة  مفترضة 

لائقاً بعضه لبعض، ولا فرق في هذا الغرض وهو المبالغة في حثهّم على طاعته وترغيبهم 

فيها بين هذا الدعاء وبين أن يدعو لهم بطول العمر وكثرة المال والولد وحصول المقاصد 

عاجلاً ورفعة الدرجات آجلاً، ولعلهّ إنّا دعا لهم بهذا الدعاء مراعاة لتجنيس اللفظ، لأنّ 

 :Aمن عادة الفصحاء التجنيس في اللفظ وإن لم يتجانس المعنى، ونظيره ما يرُوى عنه

»إنّ لا احُبّ العقوق، من شاء أن يعق عن ولده فليفعل«، ولا مجانسة بين معنى العقوق 

ومعنى يعق عن ولده. هذا على تسليم القول بأنّ معنى الدعاء مخالف لما نقوله في معنى 

فرض  بتقرير   Aّأنه وبيانه  متوافقان،  المعنيان  بل  كذلك،  الأمر  وليس  الخبر،  مضمون 

طاعته، والنزول تحت حكمه، مرغّب في المعنى في محبته ونصرته حاثّ عليهما، لأنّ من 

تجب طاعته تجب محبته ونصرته، فالمؤخّرة تقتضي تفخيم شأن أمير المؤمنينA في لزوم 

المحبة والنصرة له، واعتراف بأنّ له من المزيةّ في المحبة والنصرة ما ليس لغيره، ولاشكّ في أنّ 

هذه المزيةّ ثابتة للإمام، فأيّ مخالفة بين المقدّمة والمؤخّرة حتى يقال حمله على المقدّمة 

.
[[[

أولى من حمله على المؤخّرة«

الرازي: »أقول: فيه  الفخر  الرد على  السيد دلدار علي )ت1235( في مقام  قال  رابعاً: 

اقتضى  لو  والاه«  من  »وال   :Aقوله إنّ  الأوّل:  الملام،  من  وضروب  الكلام  من  وجوه 

إرادة  نصره«  من  »وانصر   :Aقوله اقتضى  مولاه«  كنت  »من  من  المحبّة  معنى  إرادة 

معنى النصرة، وحيث ثبت أنّ إرادة المعنيين من المشترك في إطلاق واحد ممتنعة تعارض 

للشتوشتري 2:496.

]]]ـ المنقذ من التقليد 2:342ـ343.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 212

 المعنيان، وإذا تعارضا تساقطا، فبقي إرادة معنى الأولى من المولى بلا معارض. والثاني: إنّ 

قولهA: »اللهم وال من والاه« خطاب مع الحق بعد الفراغ عن الخطاب للخلق بقوله: 

»من كنت مولاه...« فلا يعارض القرينة على إرادة معنى الأولوية التي هي أيضاً خطاب 

.
[[[

مع الخلق...«

ارتباطه  ليس  مستأنفة  دعائية  جملة  الخبر  »مؤخّر  الشوشتري:  السيد  قال  خامساً: 

بوسط الحديث كارتباط المقدّمة به، فإشعاره بذلك لا يعارض إشعار المقدّمة بخلافه كما 

.
[[[

لا يخفى«

سادساً: يرد على المثال الذي ذكره الرازي في مسألة الصلاة عند الشفق ما قيل من أنهّ: 

»إنّا وجب في الصورة التي ذكرتها حمل ما ذكره من الشفق مطلقاً في الأوّل على ما صّرح 

 في قوله: صلوّا عند الشفق ما يمكن حمل 
[[[

به وذكره مفسّاً في الثاني من الشفق الأحمر من..

لفظ الشفق عليه وصرفه إليه، فلزم بحكم ضرورة الحال أن يحمل ما ذكره أخيراً بياناً لما 

ذكره أولاً، ويحُمل الشفق الذي ذكره أوّلاً على أنّ المراد به الشفق الأحمر الذي ذكره أخيراً، 

وهذا لا يشبه الخبر، لأنّ فيه مقدّمة مفسّة غير محتملة موجبة لحمل ما ذكرهA بعدها 

من القول المحتمل لمعناها ولغيره على معناها على ما بيّناه، وإنّا الذي يشبهه أن يقول 

قائل لجماعة: ألستم تعرفون الشفق الذي هو حمرة تظهر في الأفق الغربي بعد غيبوبة 

الشمس، فإذا قالوا: بلى، قال: فصلوّا عند ظهور الشفق، ثم يقول: اللهم اغفر وارحم من 

يصلّ عند الشفق الذي هو البياض ليثبت في الكلام المقدّمة والمؤخّرة. ومعلوم أنهّ لا يجوز 

أن يريد بالشفق الذي أرسله وأطلقــه إلاّ الذي قرّرهم على معرفتــه، وأنهّ لا يبتدر إلى 

الخواطر إلاّ ذلك، وإنهّ إنّا قال: اللهم ارحم من يصلّ عند الشفق الذي هو البياض تنبيهاً 

على أنهّ إن فاتت فضيلة الصلاة عند الحمرة فينبغي أن يصلّ عند البياض، وأنّ من يؤخّر 

]]]ـ عماد الإسلام، كتاب الإمامة: 344.

]]]ـ إحقاق الحق 2:495.

]]]ـ كذا في الأصل.



213دلالة حديث الغدير

الصلاة إلى حين ظهور البياض جدير بأن يستغفر ويرحم له.

الذي ذكر  الشفق  إنّا أوجب حمل  أنهّ  الذي ذكره قبل هذا، وهو  السؤال  أعاد  فإن 

مطلقاً على معنى الشفق الذي قرّرهم على معرفته من حيث أنهّ لو أراد معنى آخر لضاع 

تقديم تلك المقدّمة من تقريرهم على معرفة ذلك الشفق، وللغى ذلك التقرير ولم يثبت 

له فائدة، وليس كذلك الخبر، لأنهّ وإن عنىA بقوله: »فعلّي مولاه« المعنى الذي ذكره 

في المؤخّرة من الدعاء، لما ضاع تقديم المقدّمة وثبت في المقدّمة فائدة أعدنا الصورة التي 

ذكرناها في جواب مثل هذا السؤال من قبل، وألحقنا به مؤخّرة لتكون مطابقة لما نتكلمّ فيه 

ويتمّ بها مقصودنا في الجواب، وتلك الصورة هي أن نقول: إذا قال القائل: ألستم تعرفون 

صديقي زيداً الذي اشتريت منه عبدي مباركا؟ً فإذا قالوا: بلى، قال: فاشهدوا أنّ قد وهبت 

أنقذ عبدي سالماً من  النار كما  وأنقذه من  اللهم ارحم صديقي زيداً  له عبدي، ثم قال: 

الغرق والهلاك، ومعلوم أنّ أحداً لا يحمل قوله )عبدي( المتوسّط بين تلك المقدّمة وهذه 

المؤخّرة إلاّ على العبد الذي قرّرهم على معرفته في المقدّمة دون الذي ذكره في المؤخّرة، وإن 

كان لو أراد غير ذلك لثبت لتلك المقدّمة ولذلك التقرير فائدة، وهي تعريف زيد الذي 

يهب له العبد، ويفهم تلك الجملة من كلامه أنهّ إنّا وهب له مباركاً، وإنّا دعا له بسبب 

.
[[[

إنقاذه عبده سالماً من الغرق«

3 ـ دلالة لفظ »أولى«:

أننّا لو سلمّنا  الردّ على الشيعة في استدلالهم مجيء مولى بمعنى أولى،  قالوا في مقام 

ذلك ولكن من أين أنهّ بمعنى أولى بالتصرفّ، بل يكون بمعنى أولى بالاختصاص والقرب أو 

أمر من الأمور، كما في قوله تعالى: ﴿إنَِّ أوَْلَ النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ �للََّذِينَ اتَّبَعُوهُ﴾ وكما تقول 

.
[[[

التلامذة: نحن أولى بأستاذنا، ويقول الأتباع: نحن أولى بسلطاننا

]]]ـ المنقذ من التقليد للحمصي الرازي 2:344ـ346.

التحفة   ،1:110 للهيتمي  المحرقة  الصواعق   ،369 للقوشجي:  التجريد  8:362، شرح  للجرجاني  المواقف  ]]]ـ شرح 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 214

نقول في الجواب:

تأخذ  اللفظة  هذه  بل  بالتصّرف،  أولى  هو  دائماً  أولى  معنى  أنّ  نقول  لا  نحن  أولاً: 

معناها من خلال سياق الكلام والقرائن المتصلة والمنفصلة، وهذه القرائن وسياق الكلام 

دلّ على إرادة الأولى بالتصّرف من حديث الغدير كما مرّ.

ثانياً: إنّ التقييد بقولهn: »من أنفسهم« قد دلّ على أنّ المراد من الأولى هو الأولى 

بالتصّرف دون الأولوّية في أمر من الامُور، وذلك لأنهّ لا معنى للأولوية من الناس بنفس 

الناس إلاّ الأولويةّ في التصرف، نعم لو لم يوجد القيد المذكور لتمّ معارضته واستشهاده 

الناس  أولى  إنّ  مثلاً:  الآية  نظم  كان  لو  فإنهّ   Oَبْرَاهِيم بِإِ النَّاسِ  أَوْلَ  Pإِنَّ  تعالى:  بقوله 

.
[[[

بإبراهيم من نفسه، لكان المراد الأولى بالتصرف

ثالثاً: إنّ الأولى في الآية اضُيفت إلى نفس إبراهيمA ممّ يكون قرينة على عدم 

لا  الناس، وهذا  إلى  بالقياس  فقد وردت  الغدير  أمّا في حديث  بالتصّرف،  الأولى  إرادة 

فيه. ضير 

رابعاً: ما ذكره ابن ميثم )ت699( في ردّ هذه الشبهة حيث يمكن حمل الأولى فيها 

اتبعوا إبراهيم أولى بالتصّرف في خدمته وأحواله  على الأولى بالتصرف، قال: »إنّ الذين 

من الكفّار الذين لم يتبعوه، وكذلك الرعية للسلطان والتلامذة للأستاذ، وهذا هو المتبادر 

.
[[[

إلى الأفهام، والتبادر إلى الذهن دليل الحقيقة«

الاثني عشرية للدهلوي: 418، مختصر التحفة للآلوسي: 160 وروح المعاني 5:195.

]]]ـ إحقاق الحق للشوشتري 2:498.

]]]ـ النجاة في القيامة: 139.



215دلالة حديث الغدير

4 ـ حديث التهنئة:

النصرة  يدلّ على معنى  الغدير  يوم   Aالمؤمنين تهنئة عمر لأمير  إنّ حديث  قالوا: 

والمحبة، قال القاضي عبد الجبار )ت415(: »وقول عمر: أصبحت مولاي ومولى كلّ مؤمن 

.
[[[

ومؤمنة، يدلّ على أنّ هذا )أي النصرة في الدين( هو المراد، لأنهّ ما أراد إلاّ هذا الوجه«

نقول في الجواب: إنّ المولى هنا جاءت بنفس المعنى التي وردت في الحديث، إذ التهنئة 

جاءت عقيب الحديث، ولا يعُقل أن يتحدّث النبيn عن شيء، ثم تأتي التهنئة لشيء آخر، 

والخلاصة أنّ من حمل الحديث على معنى الإمامة، جعل التهنئة من الأدلةّ على ذلك حيث 

أنّ غير الإمامة لا يقتضي التهنئة بتلك الألفاظ، أمّا أهل السنة الذين ذهبوا إلى خلاف ذلك، 

فمن الطبيعي أن يجعلوا التهنئة بما يوافق معتقدهم.

5 ـ الردّ على الخوارج والنواصب:

الخوارج  تكفير  من  سيحدث  بما   nالنبي علم  هو  الغدير  حديث  سبب  إنّ   قالوا: 

لعليA ، فقال ذلك ردّاً عليهم، قال الباقلاني )ت403(: »يحُتمل أن يكون بلغهn قدح قادح 

فيه، أو ثلب ثالب، أو اخُبر أنّ قوماً من أهل النفاق والشراة سيطعنون عليه ويزعمون أنهّ فارق 

الدين، وحكّم في أمر الله تعالى الآدميين، ويسقطون بذلك ولايته، ويزيلون ولاءه، فقال ذلك فيه 

لينفي ذلك عنه في وقته وبعده، لأنّ الله تعالى لو علم أنّ علياً سيفارق الدين بالتحكيم أو غيره 

على ما قرُف به، لم يأمر نبيّه أن يأمر الناس باعتقاد ولايته ومحبته على ظاهره وباطنه، والقطع 

على طهارته، وهو يعلم أنهّ يختم عمله بمفارقة الدين، لأنّ من هذه سبيله في معلوم الله تعالى، 

فإنهّ لم يكن قط وليّاً لله ولا ممّن يستحق الولاية والمحبّة، وفي أمر رسول اللهn بموالاة علّي 

.
[[[

على ظاهره وباطنه دليل على سقوط ما قرفه أهل النفاق والضلال«

]]]ـ المغني، كتاب الإمامة 1:147، وانظر المجموع المغيث للمديني 3:458.

]]]ـ تمهيد الأوائل: 456و457، ونحوه باختلاف: ميمون النسفي في تبصرة الأدلةّ: 856، المغني للقاضي عبد الجبار، 

كتاب الإمامة 1:146، وابن تيمية في منهاج السنة 7:324، والمقدسي رسالة في الرد على الرافضة: 220، والدهلوي في 

التحفة الاثني عشرية: 420، والزعبي في البينات في ردّ أباطيل المراجعات 2:154، والقفاري في أصول مذهب الشيعة 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 216

نقول في الجواب:

أوّلاً: إنّ مدار هذا الاستدلال على ما فسّوه من عندهم ـ وبغير دليل من أهل اللغة 

ـ أنّ معنى المولى هو موالاة الظاهر والباطن، وقد ناقشنا هذه الشبهة فيما سبق من أنّ 

أهل اللغة لم يوردوا هذا المعنى ضمن معاني المولى، ولو صحّ إطلاق المعاني بحسب الأهواء 

والميول خارج إطار اللغة، ما كان مجال لردّ أحد على أحد، وما تمكّن أهل الحق من الردّ 

على أهل الباطل من سائر الفرق والديانات.

قال الشيخ الطوسي: »إنهّ لا يجوز حمل اللفظة على ما لا يحتمله في اللغّة، ولاعُدّ في 

أقسام مولى بوجه من الوجوه، ولا عرفه أهل اللغة; لأنهّم سمّوا كلّ من تولّ نصرة غيره 

بأنهّ مولاه من غير اعتبار الباطن، والمؤمنون يوالي بعضهم بعضاً على هذا الوجه، فما قالوه 

.
[[[

غير معروف«

الرد عليه، إذ لم يستيقن  صدّر المعترض كلامه بلفظة: »يحُتمل« وهذا كاف في  ثانياً: 

بإمكان  إذ  أيضاً،  المناظرة  مقام  يكون حجة في  الاحتمالات، وهذا لا  وأورده مورد  بدليله 

الخصم إيراد احتمالات كثيرة أخُر تدعم موقفه.

ثالثاً: الأحاديث الدالةّ على طهارة عليA ومحبته لله وللرسول ومحبة الله والرسول 

إياّه، وأنّ حبه علامة الإيمان وبغضه علامة النفاق، وأنّ منزلته منزلة الرسولn عدا النبوّة، 

كما هو مثبت في حديث الراية والمباهلة والمنزلة والثقلين وغيرها من المتواترات، قد سبقت 

حديث الغدير وكانت على رؤوس الأشهاد ولم تخف على أحد.

وأنّ  والمارقين  والقاسطين  الناكثين  خطر  على   nالله رسول  نبّه  وأن  سبق  رابعاً: 

،وقولهn في الخوارج: »يمرقون من الإسلام مروق السهم من الرمية، 
[[[

علياAً سيقاتلهم

.2:310

]]]ـ تمهيد الُاصول للطوسي: 398، نحوه المنقذ من التقليد للحمصي 2:347.

]]]ـ المستدرك للحاكم 3:140، مجمع الزوائد للهيثمي 7:238 عن الطبراني والبزار، وقال: وأحد إسنادي البزار رجاله 



217دلالة حديث الغدير

. وفي رواية: »هم 
[[[

يقتلون أهل الإسلام، ويدعون إلى الأوثان، لئن أدركتهم لأقتلنّهم قتل عاد«

. فأيّ قيمة تبقى إذاً لآرائهم في المسلمين عموماً وفي علّي7 خصوصاً 
[[[

شّر الخلق والخليقة«

حتى يجمع الرسولn   الناس بتلك الحالة والهيئة ليندّد بهم نصرةً لعلّيA وقد سبق 

منه ما يكفي لذلك.

خامساً: إنّ ما نذهب إليه من إرادة الإمامة والأولويةّ بالتصرفّ من حديث الغدير، يحقّق لنا 

جميع هذه الأغراض، إذ إنّ الإمام لابدّ من أن يكون طاهراً: ظاهراً وباطناً، وتجب موالاته ظاهراً 

وباطناً، ولا يجوز الخروج عليه وسبه وشتمه وتكفيره، فهذا كلهّ داخل تحت معنى الإمامة.

سادساً: »إنهّ لو كانت هذه الولاية من جملة الأقسام، لوجب لو أرادها أن يقول: من 

دون  والباطن  الظاهر  على  المتوليّان  هما   :A وعلياً  لأنهّ  لعلّي،  مولى  فهو  مولاي  كان 

ولاية  الخبر على  في  مولى  استحال حمل  ذلك،  بعكس    nفلمّ خرج خطابه المخاطبين، 

الله  النبي وعلّي صلوات  اللغة، لأنهّ يقتضي كون  في  لو كان ذلك شائعاً  الباطن والظاهر 

.
[[[

عليهما هما المتوليّان للمخاطبين على الظاهر والباطن، وهذا ظاهر الفساد«

:A6 ـ حديث الشكوى من علّي

لعلّ أقدم من تعرضّ للقول بأنّ سبب حديث الغدير وشأن نزوله كان ما حدث من 

الشكوى عن أمير المؤمنينA هو ما نقله أبو الهذيل العلافّ )ت226 أو 235( عن بعض 

العلماء، قال القاضي عبد الجبار )ت415( نقلاً عنه: »وذكر أنّ بعض العلماء حمله على أنّ 

قوماً نقموا على علّيA بعض امُوره وظهرت معاداتهم وقولهم فيه، فأخبرA بما يدلّ 

رجال الصحيح غير الربيع بن سعيد ووثقّه ابن حبان.

]]]ـ صحيح البخاري 8:178.

]]]ـ صحيح مسلم 3:116.

]]]ـ تقريب المعارف للحلبي: 218ـ219، نحوه غنية النزوع لابن زهرة 1:172.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 218

.
[[[

على منزلته وولايته دافعاً لهم عمّ خاف فيه الفتنة«

ثم جاء البيهقي )ت458( وأوضح هذا الاجمال، ونسب ذلك إلى ما حصل باليمن حيث 

قال: »إنهّ لما بعثه إلى اليمن كثرت الشكاة عنه وأظهروا بغضه، فأراد النبيn أن يذكر 

.
[[[

اختصاصه به ومحبته إياّه، ويحثهّم بذلك على محبته وموالاته وترك معاداته«

أمّا ابن كثير )ت774( فأرسل هذا إرسال المسلمّات حيث قال: »فصل: في إيراد الحديث 

الوداع قريب من  أنهAّ خطب بمكان بين مكة والمدينة مرجعه من حجّة  الدالّ على 

الجحفة يقال له غدير خم، فبيّ فيها فضل علي بن أبي طالب، وبراءة عرضه ممّ كان تكلمّ 

فيه بعض من كان معه بأرض اليمن، بسبب ما كان صدر منه إليهم من المعدلة التي ظنّها 

بعضهم جوراً وتضييقاً وبخلاً، والصواب كان معه في ذلك، ولهذا لما تفرّغA من بيان 

.
[[[

المناسك ورجع إلى المدينة بيّ ذلك في أثناء الطريق«

،ثم أضاف الدهلوي )ت1239( 
[[[

وفي الصواعق للهيتمي )ت973( أنّ المشتكي كان بريدة

قائلاً: »فلمّ انتشر الكلام عند الناس، ورأى النبيn عدم الفائدة في التكلمّ مع أشخاص 

.
[[[

معدودين قام وخطب خطبة عامة ليمتنع جميع الناس«

ومن الطريف ما ذهب إليه أبو مريم الأعظمي حيث قال: »فلو تركn هذا الأمر ولم 

 ،nيهتم به لبقيت في نفوس هؤلاء هذه العداوة وهذا البغض لعلي، وخصوصاً بعد وفاته

إذ أنّ كثيراً منهم كان قد سكت عن ذلك لقرابة علي من النبيn واستحياء منه وهو لا 

.
[[[

يزال حياً، أما بعد موته فيمكن أن يضيع حقّه خصوصاً بعد ما رأوه عنه«

]]]ـ المغني، كتاب الإمامة 1:153.

]]]ـ الاعتقاد: 416، وتبعه القفاري في اصُول مذهب الشيعة 2:312.

]]]ـ البداية والنهاية 5:228.

]]]ـ الصواعق المحرقة 1:109، عنه السيرة الحلبية 3:275.

]]]ـ التحفة الاثني عشرية: 421، ومختصر التحفة للآلوسي: 162.

]]]ـ الحجج الدامغات لنقد كتاب المراجعات: 566.



219دلالة حديث الغدير

وأطرف منه ما ذكره الدكتور حافظ موسى عامر حيث قال بعد ذكر شكوى جيش اليمن: 

»خلاف بشري بين اجتهاد القائد الذي أراد تقديم جميع بضاعة الحملة بين يدي الرسول 

القائد الأعلى ليتصرفّ فيها بما يراه، وبين اجتهاد أعضاء الحملة الذين رغبوا التجمّل ببعض 

مغانم الحملة المشاركين فيها، فما بال الشيعة يركبون وقائع التاريخ الإسلامي ويتلاعبون بها 

.
[[[

عوجاً لتدعيم أفكار زعيمهم«

وقبل الإجابة على هذه الشبهة نورد نصوص الشكوى: 1 ـ الجند 2 ـ بريدة، لأنها أساس 

الشبهة، ثم نتكلمّ عن أصل الشبهة.

حجة  سياق  في  إسحاق  بن  محمد  »قال  الغدير:  لواقعة  خصّصه  فيما  كثير  ابن  قال 

الوداع: حدّثني يحيى بن عبد الله بن عبد الرحمن بن أبي عمرة، عن يزيد بن طلحة بن 

يزيد بن ركانة، قال: لماّ أقبل علّي من اليمن ليلقى رسول اللهn بمكة، تعجّل إلى رسول 

اللهn واستخلف على جنده الذين معه رجلاً من أصحابه، فعمد ذلك الرجل فكسى كلّ 

رجل من القوم حلةّ من البز الذي كان مع علّي، فلمّ دنا جيشه خرج ليلقاهم فإذا عليهم 

الحلل، قال: ويلك ما هذا؟ قال: كسوت القوم ليتجمّلوا به إذا قدموا في الناس، قال: ويلك 

انزع قبل أن ينتهي به إلى رسول اللهn  ، قال: فانتزع الحُلل من الناس فردّها في البزّ، 

قال: وأظهر الجيش شكواه لما صنع بهم.

قال ابن إسحاق: فحدّثني عبد الله بن عبد الرحمن بن معمر بن حزم، عن سليمان بن 

محمد بن كعب بن عُجرة، عن عمته زينب بنت كعب، وكانت عند أبي سعيد الخدري، عن 

أبي سعيد قال: اشتكى الناس علياً فقام رسول اللهn فينا خطيباً، فسمعته يقول: أيها الناس 

لا تشكوا علياً، فوالله إنهّ لأخشن في ذات الله أو في سبيل الله من أن يشُكى.

وقال الإمام أحمد: حدّثنا الفضل بن دكين، ثنا ابن أبي غنية، عن الحكم، عن سعيد بن 

جبير، عن ابن عباس، عن بريدة قال: غزوت مع علّي اليمن فرأيت منه جفوة، فلمّ قدمت على 

]]]ـ اصُول وعقائد الشيعة الاثنا عشرية تحت المجهر: 233.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 220

رسول اللهn ذكرت علياً فتنقّصته، فرأيت وجه رسول الله يتغيّ، فقال: يا بريدة ألست أولى 

.
[[[

بالمؤمنين من أنفسهم؟ قلت: بلى يا رسول الله، قال: من كنت مولاه فعلي مولاه«

وفي مسند أحمد عن ابن بريدة عن أبيه قال: »بعثنا رسول اللهn في سرية، قال: لما قدمنا 

قال: كيف رأيتم صحابة صاحبكم؟ قال: فإمّا شكوته أو شكاه غيري قال: فرفعت رأسي وكنت 

.
[[[

رجلاً مكباباً قال: فإذا النبيn قد احمرّ وجهه قال وهو يقول: من كنت وليه فعلّي وليه

أصابها  التي  الوصيفة  قصة  يسرد  أبيه  عن  بريدة  بن  الله  عبد  عن  اخُرى  رواية   وفي 

فقال له النبيn: أتبغض عليا؟ً قال: قلت:  مشتكياً   nثم ذهابه إلى النبي Aعلي

نعم، قال: فلا تبغضه، وإن كنت تحُبّه فازدد له حباً، فوالذي نفس محمد بيده لنصيب آل 

.
[[[

علي في الخمس أفضل من وصيفة

وفي رواية اخُرى تدلّ على نفس الواقعة بشكل تفصيلي أكثر وفيها: لا تقع في علّي فإنهّ 

.
[[[

منّي وأنا منه وهو وليكم بعدي

هذا أساس الواقعتين، وجميع الروايات الواردة تدور نفس المدار، مع بعض الاختلاف 

من حيث التفصيل والإجمال، وإذا عرفت هذا فنقول في الجواب:

أولاً: ما رواه ابن كثير عن ابن إسحاق عن يزيد بن طلحة بن يزيد بن ركانة في إقبال 

علّيA من اليمن وإسراعه إلى النبيn  ثم إنزاع الحلل وشكوى الجيش، مرسل إذ 

،فمن أين علم كلّ 
[[[

إنّ يزيد بن طلحة توفي عام 105 في بداية ولاية هشام بن عبدالملك

هذه التفاصيل وأنّ الجيش شكوا ذلك و... مع الفجوة الزمنيّة الكبيرة الموجودة؟! وعلى 

النبي التقوّل على  أمامهم، فلماذا   nالنبي فالرواية ساكتة عن ردّة فعل  الصحّة  فرض 

]]]ـ البداية والنهاية لابن كثير 5:228و229.

]]]ـ مسند أحمد 5:350، ونحوه 5:358،361.

]]]ـ م ن 5:350، ونحوه 5:359.

]]]ـ م ن 5:356.

]]]ـ راجع تعجيل المنفعة لابن حجر: 451.



221دلالة حديث الغدير

القائل: »من يقل علّي ما لم أقل  n، وخلط الأوراق، واحتساب هذا على ذاك؟! وهو 

.
[[[

فليتبوأ مقعده من النار«

إلى  شكواه  قدّم  الجيش  أنّ  على  تدلّ  البيهقي  الحافظ  عند  الرواية  أنّ  إلى   مضافاً 

 ـ إذ إنهّم لم يدركوا حجة الوداع ولم 
[[[

النبيn في المدينة بعد رجوعه من حجة الوداع

يأتوا إلى مكة ـ وعليه انهار بنيانهم من الأساس، إذ لا ربط لشكوى الجيش بواقعة الغدير.

ثانياً: الرواية الثانية المروية عن ابن إسحاق عــن أبي سعيد الخُــــدري، لا علاقة لها 

بوصية  انتهت  واقعة  قضية في  تدلّ على  بل  بعيد،  من  ولا  قريب  من  لا  الغدير   بواقعة 

النبي n الناس بعدم الشكاية من عليA ، فإيرادها ضمن روايات الغدير لا معنى 

له سوى محاولة حشد الروايات لخلط الأوراق وتقليب الامُور، ولو سلمّنا وتنزلنا وقلنا أنّ 

هذا كان في واقعة الغدير، فهو لنا لا علينا، إذ إنّ النبيn أجاب المشتكين بقوله ذلك، فلا 

علاقة لهذه الشكوى بحديث الغدير، بل كانت هناك شكوى من بعض الصحابة عن علي

A أدّوها أمام الرسولn وأجابهم بما فيه الكفاية، ثم بعد هذا كانت واقعة الغدير 

لتنصيب الأمير للإمامة والخلافة.

ثالثاً: الرواية الثالثة التي رواها ابن كثير عن أحمد وفيها قضية بريدة وأنهّ تنقّص علياً 

أمام رسول اللهn ثم ما ذكره الرسولn بنفس ألفاظ حديث الغدير، فهو إن صحّ تأييد 

لنا لا علينا، إذ إنّ رسول اللهn بلغّ إمامة أمير المؤمنينA لبريدة ـ لاقتضاء المقام ـ 

قبل أن يبلغّها لجميع الناس، وبيّ له أنّ علياً أولى بالتصرفّ في الصدقات ـ إذ كانت الواقعة 

لأجل اصطفاء علي جارية لنفسه ـ لأنهّ الإمام بعده والخليفة له والقائم مقامه، وذلك أنّ 

]]]ـ صحيح البخاري 1:35.

]]]ـ البداية والنهاية لابن كثير 7:332. ففيه: »فلما فرغ علي وانصرف من اليمن راجعاً، أمر علينا إنساناً فأسرع هو 

فأدرك الحج، فلمّ قضى حجته قال له النبيn: ارجع إلى أصحابك ]ثم يذكر رجوع علي A وغضبه على الجيش 

 ونزع الحلل إلى أن يقول أبو سعيد سعد بن مالك:[ فقلت: أما إنّ لله علّي إن قدمت المدينة وغدوت إلى رسول 

اللهn لأذكرنّ لرسول اللهn ولاخُبرنهّ ما لقينا من الغلظة والتضييق، قال: فلمّ قدمنا المدينة...«. ولم يغمز ابن 

كثير في سنده، بل روى له شواهد ومؤيدّات.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 222

 بريدة رأى من جهة أنّ علياً اصطفى لنفسه الجارية وتصرفّ في الخمس قبل استئذان رسول 

بتصرفّهم في  عليهم  واعترض  الجيش  من  الحلي  انتزع  أنهّ  رأى  ثانية  n، ومن جهة  الله 

الغنائم قبل استئذان الرسولn ، فأدى هذا إلى تساؤل في نفسه، كان جوابه أنّ علياً أولى 

من  بالمؤمنين  أولى  ألست  بريدة  »يا  لبريدة:  بقوله  ذلك  الرسول في  بالتصرف وحاله حال 

أنفسهم«. هذا على تسليم اتحاد الواقعتين وصحّة الروايتين، ولنا كلام يأتيك في النقطة التالية.

رابعاً: نعتقد أنّ علياAً ذهب إلى اليمن لعدّة مراّت، وهذا ما نستفيده من سياق 

الروايات، فمثلاً تدلّ إحدى روايات ابن إسحاق المروية عن عمر بن شاس الأسلمي أنهّ كان 

مع علّي في اليمن حيث قال: »كنت مع علّي في خيله التي بعثه فيها رسول اللهn إلى 

اليمن، فجفاني علي بعض الجفاء، فوجدت عليه في نفسي، فلما قدمت المدينة اشتكيته في 

.
[[[

مجالس المدينة وعند من لقيتهُ...«

فهذه الواقعة غير واقعة بريدة حين ذهب مع خالد بن الوليد إلى اليمن، وغير الواقعة 

ووافوا  اليمن  من  رجعوا  لما  الجيش  شكوى  من  أيضاً  إسحاق  ابن  ذكرها  التي  الاخُرى 

رسول اللهn  في مكة في حجة الوداع، ولذا قال ابن هشام )ت218( في السيرة: »وغزوة 

.
[[[

علّي بن أبي طالب رضوان الله عليه اليمن، غزاها مرتين«

والذي ارُيد أن أصل إليه من خلال هذه الروايات المتضاربة، هو أنّ شكوى بريدة من علي 

A لما كان مع خالد بن الوليد في اليمن لما أصاب علّي الجارية، كانت قبل واقعة الغدير، 

 Aأمسك عن النكير وأصبح علي nوهي حادثة مستقلةّ، ولماّ رأى بريده ردّة فعل النبي

.
[[[

عنده من أحبّ الناس إليه، حيث قال: »فما كان أحد من الناس أحبّ إلّي من علّي«

وروى  خم  غدير  وشهد   ،  nرسول الله مع  الوداع  حجة  بريدة  حضر  هذا  بعد  ثم 

]]]ـ البداية والنهاية لابن كثير 7:333.

]]]ـ السيرة النبوية لابن هشام 4:290.

]]]ـ مسند أحمد 5:351.



223دلالة حديث الغدير

حديث الغدير حاله حال سائر من روى الحديث، وصادف هذا; شكوى الجيش الذي كان مع 

علّيA في اليمن في بعثة اخُرى بعثه رسول اللهn ، وسمعوا أيضاً الجواب، ورأوا موقف 

النبيn من علّي، وليس فيه ذكر لحديث الغدير ولا ألفاظه، فهنا حصل خلط متعمّد لأغراض 

سياسية طائفية بين حديث شكوى بريدة الذي كان قبل حجة الوداع ـ كما في الإرشاد للمفيد: 

 يعني بالمدينة ـ وبين روايته لحديث الغدير 
[[[ ،nفسار بريدة حتى انتهى إلى باب رسول الله

الذي حضره وشهده، وعليه لا يدلّ هذا على ما ذهبوا إليه من أنّ سبب حديث الغدير هو 

شكوى بريدة من عليA أو شكوى الجيش، ويبقى الحديث دالاًّ على الإمامة.

خامساً: إنّ القاضي عبد الجبار )ت415( الذي نقل هذه الشبهة عن أسلافه، ما ارتضاها 

هو دليلاً على ردّ ما تدّعيه الشيعة، فلذا قال بعدما سرد مجموعة أسباب لصدور حديث 

الغدير: »والمعتمد في معنى الخبر على ما قدّمناه، لأنّ كل ذلك لو صحّ وكان الخبر خارجاً 

عليه، لم يمنع من التعلقّ بظاهره وما يقتضيه، فيجب أن يكون الكلام في ذلك دون بيان 

. فهو بقوله: )لو صحّ( 
[[[

السبب الذي وجوده كعدمه في أنّ وجه الاستدلال بالخبر لا يتغير«

يغمز في صحة هذه الأخبار أولاً، وثانياً يرى أنّ ذكر الأسباب لا يغيّ من الاستدلال بالخبر 

على المدعى.

سادساً: إنّ رواية شكوى الجيش وشكوى بريدة، ـ لو سلمّنا تزامنهما مع واقعة الغدير 

ـ تدلانّ على أنّ النبيn عالج الموقف فوراً أمام المشتكين حيث نهى بريدة عن بغض 

علّيA وأمره بالالتزام به، وكذلك نهى الجيش عن الشكوى، وبهذا تمتّ الشكوى وعلم 

المشتكي أنهّ على خطأ وأنّ علياAً على الحقّ، ثم بعد هذا حدثت واقعة الغدير، ولا 

علاقة ولا ترابط بين هذه الأحداث.

ورأى  الناس،  عند  الكلام  انتشر  »فلمّ  قوله:  من  الدهلوي  إليه  ذهب  ما  إنَّ   سابعاً: 

]]]ـ الإرشاد للمفيد 1:160.

]]]ـ المغني، كتاب الإمامة 1:154.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 224

النبي n عدم الفائدة في التكلمّ مع أشخاص معدودين، قام وخطب...« تخرصّ محض 

ولا دليل على إثباته، ولا نعلم من أين استنبط هذا التحليل، فالروايات الدالةّ على الشكوى 

أمّا الجيش  اللهn ارتدع وكفّ وندم وتاب،  ساكتة عنه، فبريدة لماّ سمع ما قاله رسول 

فكذلك لم يعترض على كلام رسول اللهn في الدفاع عن علّيA ، والروايات لم تتعرضّ 

لأكثر من هذا، ولا ندري على أيّ شيء استند الدهلوي في زعمه أنّ الكلام انتشر بين الناس 

وهم عشرات الآلاف، وأنهّ رأى عدم الفائدة في التكلمّ مع أصحاب الشكوى و... وكأنّ هناك 

حادثة عظمى أصابت المسلمين وسببّت قلقاً كبيراً فيهم، لا; الأمر لم يكن بهذه المثابة، إن 

هو إلاّ قضية بسيطة عُولجت في موردها وانتهت.

ثامناً: إنّ ابن كثير قد أخطأ أيضاً حيث جيّ واقعة الغدير العظمى في حساب الشكوى لما 

قال: »فبيّ فيها )أي في الخطبة( فضل علي بن أبي طالب وبراءة عرضه ممّ كان تكلمّ فيه بعض 

 Aمن كان معه بأرض اليمن بسبب ما كان صدر منه إليهم من المعدلة... ولهذا لما تفرّغ

من بيان المناسك ورجع إلى المدينة بيّ ذلك في أثناء الطريق« فهو كما قلنا تحميل للنصوص بما 

لا تتحمّله بل وتأباه، وإلاّ فحديث الشكوى اجُيب عنه في وقته ولم تتحدّث النصوص عن وجود 

فجوة زمنيّة بين الشكوى وبين الإجابة النبويةّ، فمن أين جاء بها ابن كثير؟!

وأخيراً نقول كما قال الدكتور حافظ موسى »إنّ ذلك كان خلافاً بشرياً بين اجتهاد القائد 

وتصويب   Aعلّي لصالح   nالنبي بتدخّل  القضيّة  وانتهت  الحملة«  أعضاء  واجتهاد 

اجتهاده، ولا علاقة له بواقعة الغدير، فلماذا يا أهل السنة هذا التلاعب بالروايات وتركيب 

بعضها مع بعض لإثبات ما لا يثبت؟!

7 ـ شكوى زيد أو اسُامة:

وهناك محاولة اخُرى من أهل السنة لصرف مدلول حديث الغدير عن معناه الحقيقي، 

 ،Aوذلك ما ذهبوا إليه من أنّ سبب الحديث كان ما حصل بين زيد بن حارثة وبين علّي

 حيث قال عليA لزيد: »أنت مولاي، فقال زيد: لست مولى لك وإنّا أنا مولى رسول 



225دلالة حديث الغدير

.
[[[

اللهn ، فلما بلغ ذلك النبيn قال: »من كنت مولاه فعلي مولاه«

ثم لماّ رأوا ركاكة هذا السبب ووضوح بطلانه، قالوا: إنّ السبب هو ما حصل بين اسُامة 

.
[[[

بن زيد وبين علّيA ، وذكروا نفس الحدث

نقول في الجواب:

أولاً: قال الشيخ الصدوق )ت381(: »فإن اعترض بما يدّعونه من خبر زيد بن حارثة 

وغيره من الأخبار التي يختصّون بها، لم يكن ذلك لهم; لأنهّم رامو أن يخصّوا معنى خبر ورد 

بإجماع بخبر رووه دوننا، وهذا ظلم لأنّ لنا أخباراً كثيرة تؤكّد معنى »من كنت مولاه فعلي 

مولاه« وتدلّ على أنهّ إنّا استخلفه بذلك وفرض طاعته، هكذا نروي نصّاً في هذا الخبر عن 

النبيn  وعن عليA فيكون خبرنا المخصوص بإزاء خبرهم المخصوص، ويبقى الخبر 

على عمومه نحتجّ به نحن وهم بما توجبه اللغّة والاستعمال فيها وتقسيم الكلام وردّه إلى 

.
[[[

الصحيح منه، ولا يكون لخصومنا من الخبر المجمع عليه ولا من دلالته ما لنا«

يجب  الأخبار  أسباب  »إنّ  قال:  حيث  آخر  وجهاً  )ت436(  المرتضى  السيد  وأضاف 

الرجوع فيها إلى النقل كالرجوع في نفس الأخبار، ولا يحُسن أن يقُتصر فيها على الدعاوى 

والظنون، وليس يمكن أحد من الخصوم أن يسُند ما يدّعيه من السبب إلى رواية معروفة 

ونقل مشهور، ولو أمكنهم على أصعب الامُور أن يذكروا رواية في السبب، لم يمكن الإشارة 

فيه إلى ما يوجب العلم وتتلقاه الامُّة بالقبول على الحدّ الذي ذكرناه في خبر الغدير، وليس 

لنا أن نحمل تأويل الخبر الذي هو صفة; على سبب أحسن أحواله أن يكون ناقله واحداً، 

]]]ـ ذكر هذه الشبهة وأشار إليها كلّ من القاضي عبد الجبار في المغني كتاب الإمامة 1:154، الجويني في غياث 

الأمم: 30، الفخر الرازي في الأربعين: 299، الدواني في الحجج الباهرة: 148، وغيرهم.

 ،220 نعيم:  لأبي  الإمامة  كتاب   ،1:153 الإمامة  كتاب  الجبار،  عبد  للقاضي  المغني  المثال:  سبيل  على  يراجع  ]]]ـ 

السيرة  للمقدسي: 220،  الرافضة  الرد على  الأثير 5:228، رسالة في  النهاية لابن  للمديني 3:456،  المغيث  المجموع 

الحلبية 3:227.

]]]ـ معاني الأخبار: 71.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 226

.
[[[

لا يوجب خبره علماً ولا يثلج صدراً«

ثانياً: قال الصدوق أيضاً: »بإزاء ما يروونه من خبر زيد بن حارثة أخبار قد جاءت على 

ألسنتهم شهدت بأنّ زيداً اصُيب في غزوة مؤتة مع جعفر بن أبي طالب7 ، وذلك قبل يوم 

.
[[[

غدير خم بمدّة طويلة«

ثالثاً: »إنّ زيداً أو اسُامة ابنه، لم يكن بالذي يخفى عليه أنّ ولاء العتق يرجع إلى بني 

العم فينكره، وليس منزلته منزلة من يسُتحسن أن يكابر فيما يجري هذا المجرى، ولو خفي 

عليه لما احتمل شكّه فيه; ذلك الإنكار البليغ من النبيn الذي جمع له الناس في وقت 

.
[[[

ضيقّ، وقدّم فيه من التقرير والتأكيد ما قدّم«

رابعاً: »إنّ ما يدّعونه في السبب لو كان حقّاً لما حسن من أمير المؤمنينA أن يحتجّ 

به في الشورى على القوم في جملة من فضائله ومناقبه، وما خصّه الله تعالى به، لأنّ الأمر 

لو كان على ما ذكروه لم يكن في الخبر شاهد على فضل، ولا دلالة على تقدّم، ولوجب أن 

يقول له القوم في جواب احتجاجه: وأيّ فضيلة لك بهذا الخبر علينا، وإنّا كان سببه كيت 

وكيت ممّ تعلمه ونعلمه، وفي احتجاجهA به وإضرابهم عن ردّ الاحتجاج، دلالة على 

.
[[[

بطلان ما يدّعونه من السبب«

خامساً: »إنّ الأمر لو كان على ما ادّعوه في السبب لم يكن لقول عمر بن الخطاب في تلك 

الحال على ما تظاهرت به الروايات الصحيحة: »أصبحت مولاي ومولى كلّ مؤمن ومؤمنة« 

.
[[[

معنى، لأنّ عمر لم يكن مولى الرسولn من جهة ولاء العتق ولا جماعة المؤمنين«

]]]ـ الشافي 2:313.

للبياضي  المستقيم  الصراط   ،2:95 للكراجكي  الفوائد  كنز   ،2:313 للمرتضى  الشافي  وانظر:   ،71 الأخبار:  معاني  ]]]ـ 

.1:305

]]]ـ الشافي للمرتضى 2:314، تلخيص الشافي للطوسي 2:200ـ202.

]]]ـ م ن 2:313، نحوه كنز الفوائد للكراجكي 2:96، الصراط المستقيم للبياضي 1:305.

]]]ـ م ن م: 314، تلخيص الشافي للطوسي 2:200ـ202، غنية النزوع لابن زهرة 1:171.



227دلالة حديث الغدير

8 ـ رواية الحسن بن الحسن:

ممّ تمسّكوا به لردّ تمسّك الشيعة بحديث الغدير لإثبات الإمامة، ما رووه عن الحسن 

بن الحسن بن الحسن بن عليA ، حيث أنهّ لما سُئل عن حديث الغدير ودلالته على 

فإنّ رسول  بذلك،  لهم  والسلطان لأفصح  الإمارة  بذلك  يعني  لو  وقال:  ذلك  أنكر   الإمامة 

الله n كان أنصح للمسلمين... والله لئن كان الله ورسوله اختار علياً لهذا الأمر وجعله 

القائم به للمسلمين من بعده، ثم ترك علّي أمر الله ورسوله، لكان علّي أوّل من ترك أمر 

.
[[[

الله وأمر رسوله

نقول في الجواب:

أولاً: إنّ هذه الرواية رواها ابن سعد )ت230( في الطبقات 5:320، وابن عاصم الثقفي 

)ت262( في جزئه: 126 رقم 42، وابن عساكر )ت571( في تاريخ دمشق 13:69، 71، 87، 

مرزوق  بن  الفضيل  على  مدارها  أنّ  والملاحظ  المتأخّرة،  المصادر  باقي  في  رُويت  وعنهم 

من  وهناك  وثقّه  من  هناك  أنّ  نرى  والتعديل  الجرح  كتب  إلى  نرجع  وعندما  )ت158( 

.
[[[

ضعّفه، وهناك من يقول: »يكتب حديثه ولا يحُتج به«

والملفت للنظر أنهّ رمُي بالتشيّع، فعن ابن معين قال: »صالح الحديث إلاّ أنهّ شديد في 

 Aفهكذا شخص لا يروي ما ينقض تشيّعه المبتني على إمامة أمير المؤمنين .
[[[

التشيّع«

بنص الغدير، والعجب من أهل السنة وتمسّكهم بهذه الرواية التي رواها شيعي، وهم ردّوا 

كثيراً من روايات الفضائل بحجة أنّ راويها من الشيعة !!

حاله  المثلّث  الحسن  إنّ  إذ  علينا،  بحجة  ليست  فهي  الرواية،  صحّة  سلمّنا  لو  ثانياً: 

الاثني عشرية  والتحفة  للهيتمي 1:118،  المحرقة  الصواعق  للبيهقي: 418،  الاعتقاد  بذلك:  استدلّ  انظر لمن  ]]]ـ 

للدهلوي: 330، والسيرة الحلبية 3:276، وروح المعاني للآلوسي 5:195ـ196، وغيرهم.

]]]ـ الجرح والتعديل لابن أبي حاتم 7:75 رقم 423.

]]]ـ تهذيب التهذيب لابن حجر 8:268 رقم 546.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 228

العصمة، ومن أخطائه  البشر يخُطئ ويصُيب، وما كان يدعي لنفسه  حال غيره من بني 

وهفواته ما ذهب إليه في هذه الرواية المروية عنه، سيما لو لاحظنا ظرف صدور الرواية، 

حيث صدرت في احتدام سياسي وتنافس قوي على السلطة بين بني الحسن وبني العباس، 

حتى أنّ محمد بن عبد الله بن الحسن )ابن أخي الحسن بن الحسن المثلّث( مهدي بني 

الحسن أراد أن يجبر الإمام الصادقA على البيعة لنفسه، فمن جملة ما قال له: بايع 

تأمن على نفسك ومالك وولدك ولا تكلفّنّ حرباً... ثم لماّ لم يبايع الإمام أخذوه إلى الحبس 

اعترافهم بمدلول حديث الغدير، ودلالته على  . إذاً 
[[[

وصودرت أمواله وأموال من لم يبايع

إمامة أمير المؤمنينA  ، يعني القبول بتسلسل الإمامة من عليA إلى الإمام الحسن 

ثم الحسين ثم أولاده:، ويعني هذا إمامة الإمام الصادقA وبطلان إمامة بني الحسن 

جملة وتفصيلاً، وهذا ما لم يكن ليروقهم.

ويؤيدّه ما روي عن الإمام الصادقA في حق عبد الله بن الحسن شقيق الحسن 

المثلثّ ووالد محمد الملقّب بالمهدي، حيث قالA: »العجب لعبد الله بن الحسن يقول: 

ليس فينا إمام صدق، ما هو بإمام ولا كان أبوه إماماً، ويزعم أنّ علي بن أبي طالب لم يكن 

.
[[[

 وفي لفظ آخر: »وكذب«
[[[

إماماً ويردّد ذلك«.

مضافاً إلى ورود روايات كثيرة تطعن فيهم، وإن حاول السيد ابن طاوس تبريرها والدفاع 

عنهم، ولكن مع هذا تبقى روايات القدح أقوى، قال الشيخ الشوشتري: »بل أخبار القدح 

مستفيضة، وأخبار المدح شاذّة ومن طرق الزيدية، وقرّر القادحة القدماء، فرواها محمد 

]]]ـ الكافي للكليني 1:362.

]]]ـ بصائر الدرجات للصفار: 176 ح15، عنه بحار الأنوار 26:42 ح74.

]]]ـ م ن: 180 ح30. نعم هذا ربما لا يصدق على جميع بني الحسن، فمثلًا محمد بن عبد الله بن الحسن هذا 

وردت شواهد على أنه كان معترفاً بإمامة أمير المؤمنينA، فقد ذكر الفخر الرازي في تفسيره أنهّ استشهد بقوله 

بِبَعْض لاثبات إمامة عليA بعد رسول اللهn تفسير الرازي 15:213، وفي  أوَْلَ  بعَْضُهُمْ  الأرَحَْامِ  وَأوُْلوُاْ  تعالى: 

رسالة كتبها محمد هذا إلى المنصور يقول فيها: »وإنّ أبانا علياً كان الوصي وكان الإمام« تاريخ الطبري 6:196، تجارب 

الأمم لمسكويه 3:395، المنتظم لابن الجوزي: 8:65.



229دلالة حديث الغدير

بن الحسن الصفار ومحمد بن يعقوب الكليني ونظرائهما من الأئمة ساكتين عن تأويلها، 

والتاريخ أيضاً يعضدها.

وقد روي عنه )أي عبد الله بن الحسن المحض( امُور منكرة فوق عدم استبصاره، ففي 

خبر أنهّ قال للصادقA : إنّ الحسين كان ينبغي له إذا عدل أن يجعلها في الأسن من ولد 

الحسن. وروى الطبري في ذيله بإسناده عن سليمان بن قرم قال: قلت لعبد الله بن الحسن: 

.
[[[

أفي قبلتنا كفّار؟ قال: نعم، الرافضة«

فتلخّص ممّ مضى أنّ هذا الرأي مردود عندنا، ولا يمكن التمسّك به لنفي دلالة حديث 

الغدير على الإمامة، ولو ثبت النصّ عن الحسن المثلث فلا عبرة برأيه وشذوذه أمام إجماع 

العترة وشيعتهم على خلافه.

ثالثاً: هذه الرواية رُويت من قبل بعض أهل السنة، ولا يمكن الاحتجاج بها علينا، وإلاّ 

.
[[[

لأمكننا الاحتجاج عليهم بما ورد عندنا

رابعاً: لقد طعنوا في حديث الغدير المتواتر لعدم وروده عند البخاري ومسلم والواقدي 

وابن إسحاق ـ كما مرّ ـ، فكيف هنا تمسّكوا بهذه الرواية الشاذّة التي لم ترد لا في الصحاح 

ولا في السنن ولا المسانيد المعتمدة عندهم؟!

9 ـ مقولة العباس بن عبد المطلب:

 nالله رسول  مرض  في  علياً  سألوا  الصحابة  »إنّ  )ت415(:  الجبار  عبد  القاضي  قال 

فقالوا: كيف أصبح رسول الله يا أبا الحسن؟ فقال: أصبح رسول الله بحمد الله بارئاً، فقال 

له العباس: أحلف بالله لقد عرفت الموت في وجه رسول اللهn كما أعرفه في وجوه بني 

 nسيتوفى في وجهه هذا، فانطلق بنا إلى رسول الله nعبد مناف، وأنّ لأرى رسول الله

]]]ـ قاموس الرجال: 6:316 رقم 4263.

]]]ـ عبقات الأنوار، حديث الغدير 10:454.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 230

نسائله فإن كان هذا الأمر فينا علمنا، وإن كان في غيرنا أمرناه فوصّ الناس بنا، فقال له علي: 

ما كنت لأسألها رسول الله، فإناّ إن سألناه فقال ليست فيكم منعناها الناس وقالوا: رسول 

الله قال ليست فيكم، والله لا سألتها أبداً.

فانظر كم في هذا من بيان على صحّة ما قلنا، فهذا العباس وهذا علي وهؤلاء الصحابة، 

فلو كان النبيn قد نصّ لما جاز أن يذهب علمه عنهم... فكيف لم يقل علّي للعباس: يا 

عم أما تعلم أنّ رسول اللهn قد نصّ علي وجعلني حجة على العالم.

ثم قال لتقوية سند هذه الرواية: إنّ هذا كالذي جرى في السقيفة والشورى لا يرتاب 

بذلك أهل العلم، والعجب أنكّم تقولون أنّ النبيn قال: »من كنت مولاه فعلي مولاه« 

.
[[[

وتنكرون مثل هذا وهو أصحّ والعلم به أقوى...«

وفي نص آخر قال العباس لعليA بعد وفاة النبيn: اخرج حتى ابُايعك على أعين 
[[[

الناس فلا يختلف فيك اثنان، فأبى وقال: أو منهم من ينكر حقنا ويستبد علينا؟

فجعلوا هذا أيضاً دليلاً على عدم النص.

نقله  فيما  المفيد )ت413(  الشيخ  قاله  بما  الشبهة  الإجابة على هذه  ونكتفي هنا في 

عنه السيد المرتضى )ت436( ، حيث قال الشيخ ;: »وما رأيت أوهن ولا أضعف من تعلقّ 

بعد وفاة   Aالمؤمنين ; لأمير  المطلب  العباس بن عبد  بقول  المجبّة  المعتزلة ومتكلمّي 

رسول اللهn: »امدد يدك يا ابن أخي ابُايعك فيقول الناس عمّ رسول الله بايع ابن أخيه 

فلا يختلف عليك اثنان« وقد ادّعوا أنّ في هذا دليلاً على أنّ رسول اللهn لم ينص على 

.Aأمير المؤمنين

وقولهم: إنهّ لو كان نصّ عليه لم يدعه العباس إلى البيعة لأنّ المنصوص عليه لا يفتقر 

]]]ـ تثبيت دلائل النبوة: 255ـ256، ونحوه نهاية الأقدام للشهرستاني 494، الصواعق المحرقة للهيتمي 1:111ـ112، 

والسيرة الحلبية 3:276.

]]]ـ أنساب الأشراف للبلاذري1:583 رقم1180، 1185، الأحكام السلطانية للماوردي:7.



231دلالة حديث الغدير

في إمامته وكمالها إلى البيعة، فلمّ دعاه العباس إلى عقد إمامته من حيث تنعقد الإمامة 

التي تكون بالاختيار دلّ على بطلان النص... يقال لهم: إن كان دعاء العباس أمير المؤمنين

A إلى البيعة يدلّ على ما زعمتم من بطلان النص وثبوت الإمامة من جهة الاختيار، 

فيجب أن يكون دعاء النبيn الأنصار إلى بيعته في ليلة العقبة، ودعاؤه المسلمين من 

المهاجرين والأنصار تحت شجرة الرضوان، دليلاً على أنّ نبوتهn إنّا ثبتت له من جهة 

الاختيار، فإنهّ لو كان ثابت الطاعة من قبل الله عزّ وجل وإرساله له وكان المعجز دليل 

وإن  الملةّ،  عن  خرجتم  ذلك  قلتم  فإن  أخُرى،  بعد  تارة  له  البيعة  عن  لاستغنى  نبوته، 

العلةّ عليكم. أثبتموه نقضتم 

للعهد في  نبوته، وإنّا كانت  اللهn لم تك لإثبات  الناس لرسول  بيعة  إنّ  قالوا:  فإن 

نصرته بعد معرفة حقّه وصدقه فيما أتى به عن الله عزّ وجلّ من رسالته. قيل لهم: أحسنتم 

في هذا القول، وكذلك كان دعاء العباس أمير المؤمنينA إلى بسط اليد إلى البيعة، فإنّا 

كان بعد ثبوت إمامته بتجديد العهد في نصرته والحرب لمخالفيه وأهل مضادته، ولم يحتج

A إليها في إثبات إمامته.

فلا  أخيه  ابن  بايع  الله  رسول  عمّ  الناس  »يقول  العباس:  قول  ذكرناه  ما  على  ويدلّ 

يختلف عليك اثنان« فعلقّ الاتفاق بوقوع البيعة ولم يكن لتعلقّه بها إلاّ وهي بيعة الحرب 

التي يرهب عندها الأعداء ويحذرون من الخلاف، ولو كانت بيعة الاختيار من جهة الشورى 

والاجتهاد لما منع ذلك من الاختلاف، بل كانت نفسها الطريق إلى تشتتّ الرأي وتعلقّ كلّ 

قبيل باجتهاده واختياره.

أو لا ترى إلى جواب أمير المؤمنينA بقوله: »يا عم إنّ لي برسول اللهn أعظم شغل 

عن ذلك«، ولو كانت بيعته عقد الإمامة لما شغله عنها شاغل، ولما كانت قاطعة له عن 

مراده في القيام برسول الله n ، أو لا ترى أنهّ لما ألحّ عليه العباس في هذا الباب قال: »يا 

عم، إنّ رسول اللهn أوصى إلّي وأوصاني أن لا أجردّ سيفاً بعده حتى يأتيني الناس طوعاً، 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 232

وأمرني بجمع القرآن والصمت حتى يجعل الله عزّ وجلّ لي مخرجاً« فدلّ ذلك أيضاً على 

أنّ البيعة إنّا دعا إليها للنصرة والحرب، وأنهّ لا تعلقّ لثبوت الإمامة بها، وأنّ الاختيار ليس 

منها في قبيل ولا دبير على ما وصفناه.

ووجه آخر: وهو أنّ القوم لما أنكروا النص، وأظهروا أنّ الإمامة تثبت لهم من طريق 

الاختيار، أراد العباس أن يكيدهم من حيث ذهبوا إليه، ويبطل أمرهم بنفس ما جعلوه 

فإن  ابُايعك  يدك  »ابسط   :Aالمؤمنين لأمير  فقال  النص،  وجحد  الظلم  إلى  لهم  طريقاً 

لك  كان  وأنكروا حقك  والاختيار  الشورى  ادّعوا  وإن  البيعة  الحقّ لأهله لم تضرك  سلمّوا 

أمير  فأبى  دونك«  بالأمر  الاستبداد  يمكنهم  فلم  لهم  ما  مثل  والعقد  والاختيار  البيعة   من 

يقهر  أمره  وبرهان  إليه  يوصل  لا  بباطل  حقّه  إلى  يتوصّل  أن  وكره  ذلك،   Aالمؤمنين

القلوب بظهور النص عليه.

الأمر،  السيف على دافعيه  فيلزمه بعد ذلك تجريد  للبيعة  يده  أن يبسط  ولأنهّ كره 

له من  الوصية  التقية، وقد تقدّمت  يلزم  أن  له  القوم  له مع الاختيار وعقد   فلا يستقيم 

في  ذلك  بيّ  وقد  الإسلام،  ودرس  الدين  بطلان  مخافة  الحرب  عن  nبالكفّ   النبي 

بالكفر لجاهدتهم« فعدل عن  الناس  لولا قرب عهد  والله  يقول: »أما  مقالهA حيث 

قبول البيعة لما ذكرناه.

فإن قال بعضهم في هذا الجواب: قد وصل إلى حقّه كما زعمتم بعد عثمان بالاختيار 

من  عنكم  فهمناه  ما  على  بالباطل  الحقّ  إلى  التوسّل  استجاز  فكيف  الشورى،  في  ودخل 

الجواب؟ قيل له: يقول القوم إنّا ساغ له ذلك في الشورى وبعد عثمان لخفاء النص عليه في 

تلك الأحوال، واندراس أمره بمرور الزمان على دفعه عن حقّه، فلم يجد إذ ذاك من ظهور 

فرض طاعته ما كان عند وفاة رسول اللهn فاضطرّ إلى التوصّل إلى حقّه من حيث جعلوه 

طريقاً إلى التأمير على الناس.

على أنّ القوم جمعوا بين علتّين إحداهما ما ذكرناه، والاخُرى ما أردفناه المذكور من 



233دلالة حديث الغدير

وجوب الجهاد عليه بعد قبول البيعة، ولم يكن في الأوّل يجوز له ذلك للوصيّة المتقدّمة من 

النبيn في الكفّ عن السيف، ولما رآه في ذلك من الاستصلاح، وكانت الحال بعد عمر 

وبعد عثمان على خلاف ما ذكرناه، وهذا يبطل ما تعلقّتم به.

ووجه آخر وهو المعتمد عندي في هذا الجواب عن هذا السؤال، والمعوّل عليه دون ما 

سواه، وهو أنّ أمير المؤمنينA لم يتوصّل إلى حقّه في حال من الأحوال بما يوصل إليه 

من اختيار الناس له على ما ظنّه الخصوم.

وذلك أنهAّ احتجّ في يوم الشورى بنصوص رسول اللهn  الموجبة له فرض الطاعة 

كقوله: »أفيكم أحد قال له رسول اللهn من كنت مولاه فعلي مولاه غيري؟ أفيكم أحد 

أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلاّ أنه لا نبي بعدي غيري؟«   nالله قال له رسول 

وأشباه هذا من الكلام الموجب لإمامة صاحبه بدليله المغني له عن اختيار العباد.

ولما قتل عثمان لم يدع أحداً إلى اختياره، لكنّه دعاهم إلى بيعته على النصرة له والإقرار 

بالطاعة، وليس في هذا من معنى الاختيار الذي يذهب إليه المخالفون شيء على كل حال، 

والجواب الأوّل لي خاصّة، والثاني لأصحابنا وقد نصرته بموجز من الكلام.

وقد سأل المخالفون في شيء يتعلقّ بهذا الفصل عن سؤال وهو أن قالوا: إذا زعمتم 

أنّ النبيn قد نصّ على أمير المؤمنينA بالإمامة وبيّ عن فرض طاعته ودعا الامُة 

إلى اتبّاعه، فما معنى قول العباس بن عبد الطلب رحمة الله عليه لأمير المؤمنينA في 

مرض رسول اللهn: »يا ابن أخ ادخل معي إلى النبي فأسأله عن الأمر من بعده هل هو 

فينا فتطمئّن قلوبنا أم هو في غيرنا فيوصيه بنا« فدخلا عليه فسأله العباس عن ذلك فلم 

يجبه هل هو فيهم أو في غيرهم فقال لهم: »على رسلكم معشر بني هاشم أنتم المظلومون 

وأنتم المقهورون«.

أنّ  وذلك  منه،  المراد  المقال، وضللتم عن  معنى هذا  الغرض في  أخطأتم  لهم:  فيقال 

العباس ; إنّا سأل النبيn عن كون الأمر فيهم بعده على الوجوب وتسليم الامُّة لهم، 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 234

وهل المعلوم عند الله عزّ وجلّ تمكينهم منه وعدم الحيلولة بينهم وبينه، فتطمئّن لذلك 

عليه  يغلبون  أو  الأمر،  من  المنازع وتمكينهم  إلى غرضه وعدم  إلى وصوله  ويسكن  نفسه 

ويحال بينهم وبينه فسأل النبيn أن يوصي بهم في الإكرام والإعظام ولم يك في شك من 

الاستحقاق والاختصاص بالحكم.

ألا ترى إلى جواب النبيn بأنكّم المقهورون وأنتم المضطهدون، فجميع هذه الألفاظ 

من  التمكين  من  المراد  حصول  عن  كان  إنّا  العباس  سؤال  أنّ  ولولا  الرواية،  بها  جاءت 

المستحق ونفوذ الأمر والنهي، لم يكن لجواب النبيn بما ذكرناه معنى يعقل، وكان جواباً 

عن غير السؤال، ورسول اللهn  يجلّ عن صفات النقص كلهّا لانتظامه صفات الكمال.

ونظير ما ذكرناه قول الرجل لأبيه وهو يعلم أنهّ وارثه دون الناس كافة: »أترى أنّ تركتك 

تكون لي بعد الوفاة أم تحصل لغيري، وهل ما أهّلتني له ينفرد لي أم يغلبني عليه إخوتي أو 

بنو عمي« فيقول له الوالد إذا لم يعلم الحال ما يغلب في ظنّه من ذلك أو يجيبه بالرجاء، 

وليس سؤال الولد لوالده أن يجيبه عن الاستحقاق. وأمثال هذا يكثر، وفي الجواب عنه كفاية 

.
[[[

وغنى عن الأمثال وبالله نستعين«

كذبها،  واستقرب  الرواية  ضعّف  بعدما  )ت447(  الحلبي  الصلاح  أبو  أضاف  وقد 

 قائلاً: »على أنهّ لو كان ثابتاً )أي رواية العباس( لكان الوجه في سؤاله لعليA استعلام 

النبيn عن الأمر، وهل يصير إلى المستحق له بالنص أم يدُفع عنه؟ فامتنعA من ذلك 

لعلمه بإعلام النبيn له بخروج الأمر عنه إلى القوم المخالفين لما أمر به رسول اللهn من 

خلافته عليهم، لئلاّ يخبر به النبيn ظاهراً فيظنّ من لا بصيرة له أنّ ذلك نص فتحصل 

شبهة، فلذلك ما عدل عن إجابة العباس إلى ما سأل، وليس في امتناعه عليه ولا قول العباس 

له، دلالة على عدم النصّ لما بيّناه من ثبوته، واحتمال قول العباس لما يوافق الثابت بالأدلةّ.

في  فساداً  الحال  بشاهد  رأى   Aّفلأنه سفيان،  وأبي  العباس  بيعة  من  امتناعه  وأمّا 

بيعتهم، إمّا لأنهAّ لو بايع للزمه القيام بما لا ناصر له عليه، أو لخوف ضرر ممّن تمّ له 

]]]ـ الفصول المختارة، للمرتضى: 249ـ253.



235دلالة حديث الغدير

السلطان بمظاهرته بالمناقشة له في سلطانه ببيعة ذين الرجلين المعظمّين في قومهما، ألا ترى 

لجاجهم في بيعته خوفاً منه، وإلجائه إليها مع إظهار الإمساك ولزوم بيته، فكيف به لو علم 

.
[[[

كونه مبايعاً لنفسه، فلذلك ما عدل عن بيعتهما«

عالماً  كان  لو  »قوله:  قال:  )ت676( حيث  الحلي  المحقق  إليه  ما ذهب  منه  وقريب 

النصّ  الدنيا  الحظوظ في  ابايعك. قلنا: لما جحد كثير من ذوي  امدد يدك  بالنصّ لما قال: 

عليه بالإمامة، وتابعهم كثير من العامة، توصّل العباس إلى عليA بما يوهم أنهّ يكون 

حجّة على العامة القائلين بذلك، وهذا غير مستنكر فإنكّ ترى العالم في حال الجدل يستدلّ 

على مناظره بالمسلمّات عند خصمه، وإن لم تكن بالمسلمّات عنده، إيجاباً للحجّة بما يكفيه 

.
[[[

مؤونة الاستدلال عليه، فما المانع أن يكون الأمر كذلك؟!«

وأخيراً استشهاد القاضي عبد الجبار )ت415( بمقولة العباس: »إن كان هذا الأمر فينا 

علمنا، وإن كان في غيرنا أمرناه فوصّ الناس بنا« على عدم وجود النص، يهدم جميع ما بناه 

سابقاً في المغني في معنى حديث الغدير من أنهّ يدلّ على أنّ ظاهر علّي كباطنه، ووجوب 

موالاته ظاهراً وباطناً، وأنّ هذه المرتبة أعلى منزلةً من الإمامة، وكذا ما نسجه غيره من 

بحديث  عمّه  يذكّر  أن  ـ  العباس  مقولة  لو صحّت  ـ   Aلعلّي ينبغي  كان  إذ  الترهات، 

الغدير، وأنّ الرسولn أمر الامُّة بمحبته ونصرته وموالاته ظاهراً وباطناً قبل أياّم في غدير 

خم، فكما أنّ عدم استشهاده بنص الغدير أمام عمّه العباس لإثبات هذا المعنى لا يدلّ على 

عدم دلالة حديث الغدير عليه، كذلك عدم استشهاده بنصّ الغدير أمام عمّه العباس في 

الدلالة على الإمامة، لا يكون دليلاً على عدم النصّ.

وبعبارة أخُرى: لما قال العباس: »فوصّ الناس بنا« لماذا لم يقل له عليA: )لقد أوصى 

بنا في حديث الغدير وأوجب نصرتنا ومحبتنا ظاهراً وباطناً وعلى كلّ حال( فعدم استشهاده 

لا يدلّ على عدم دلالية نصّ الغدير، إذ إنّ ذلك تابع لظروف هو أعلم بها منّا، وإلاّ فقد 

]]]ـ تقريب المعارف: 225، ونحوه باختصار الاقتصاد للطوسى: 214.

]]]ـ المسلك في اصُول الدين: 240.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 236

التي هو  استشهدA بذلك يوم الشورى وفي الرحبة، ليس ذلك إلاّ للظروف الزمكانية 

أعرف بها منّا كما قلنا.

10 ـ عدم احتجاج عليA بالنص:

ومن شبهات القوم أنّ حديث الغدير لو كان نصّاً على الإمامة والاستخلاف، لاستشهد به 

أمير المؤمنينA آنذاك، فعدمه دليل على عدمه، هذه خلاصة الشبهة أوردوها بالتفصيل 

.
[[[

والإجمال في معظم كتبهم الكلاميّة

نقول في الجواب:

المانع  »إنّ  قال:  الشبهة، حيث  أجوبة عن هذه  عدّة  المرتضى )ت436(  السيد  ذكر 

لأمير المؤمنينA المنازعة في الأمر لمن استبد به عليه ووعظه وتصريحه بالظلامة منه، 

يمكن أن يكون وجوهاً: أوّلها أنّ رسول اللهn أعلمه أنّ الامُّة ستغدر به بعده، وتحول 

المصلحة  من  أعلمه  لما  والموادعة،  والكفّ  والاحتساب  بالصبر  وأمره  حقّه،  وبين  بينه 

الدينية في ذلك، ففعلA من الكفّ والامساك ما امُر به. ثانيهما: إنهAّ أشغف من 

ارتداد القوم وإظهار خروجهم من الإسلام لفرط الحمية والعصبية. ثالثها: إنهّ خاف على 

.
[[[

نفسه وأهله وشيعته«

قال بعد ما سرد شبهات  الحلبي )ت447( إلى جواب آخر حيث  الصلاح  أبو  وذهب 

القوم في ترك النكير وإظهار التسليم والمبايعة والصلاة خلفهم والنكاح من سبيهم: »هذه 

الامُور أجمع غير قادحة في شيء من أدلةّ النصّ، ومع ذلك فهي ساقطة على اصُول المسؤول 

عنها والسائل، ولا شبهة في سقوط ما هذه حاله من الشبه وسقوط فرض الإجابة عنه... أمّا 

]]]ـ انظر على سبيل المثال: المغني للقاضي عبد الجبار، كتاب الإمامة 1:152، منهاج السنة لابن تيمية 8:47ـ51، 

الصواعق المحرقة للهيتمي 1:111، السيرة الحلبية 3:275، رسالة في الرد على الرافضة للمقدسي: 7، نظرية الإمامة 

لأحمد صبحي: 223، الإمامة والنص لفيصل نور: 621ـ635، الإيضاح في أصول الدين لمحمد الطبري: 423، وغيرها.

]]]ـ مسائل المرتضى: 271.



237دلالة حديث الغدير

سقوط هذه الاعتراضات على اصُولنا، فما بيّناه من كون النص بالإمامة كاشفاً عن عصمة 

المنصوص عليه، ولا شبهة في سلامة أفعال المعصوم من القدح، والحكم لجميعها بالحسن 

 Aًوبعُد معترضها عن الصواب. وأمّا سقوطها على اصُولهم، فلأنهّم قد أجمعوا أنّ عليا

من رؤساء المجتهدين، وممّن لا يعترض اجتهاده باجتهاد واحد سواه، ومن كانت هذه حاله 

فغير ملوم في شيء من اجتهاداته عند أحد منهم، ولا مأزور عند الله تعالى، فكيف يوسع لمن 

هذه اصُوله واعتقاداته في عليA أن يقدح في عدالته بما اجتهد فيه ـ مع قولهم بصواب 

كلّ مجتهد وإن بلغ غاية في التقصير ـ لولا قلةّ الإنصاف... على أنّ هذه الأفعال إذا كانت 

حسنة عند الجميع، فلا منافاة بينها وبين النصّ الكاشف عندنا عن عصمة المنصوص عليه، 

وعن علوّ رتبته في الاجتهاد عندهم، وليس بموجب عليه عندنا ولا عندهم تقلدّ الأمر على 

كل حال، وإنّا يتعيّ هذا الفرض بشرط التمكُّن المرتفع بالاضطرار إلى سقوطه وما تبعه من 

الامُور المذكورة وغيرها، فكيف ظنّ مخالفونا في الإمامة منافاة النصّ لما ذكروه من الامُور 

لولا بعُدهم عن الصواب«.

ثم قال: »أمّا ترك النكير، ففرضه متعيّ بمجموع شروط يجب على مدّعي تكاملها في علي

A إقامة البرهان بذلك وهيهات، إنّ الممكن فعله من النكير قد أدلى به7 ، وهو التذكار 

والتخويف والتصريح باستحقاقه الأمر دونهم، وما زاد على ذلك من المحاربة موقوف على 

وجود الناصر المفقود في الحال بغير إشكال، وكيف يظنّ بهA تمكّناً من حرب المتقدّمين على 

.
[[[

من رآه لا يستطيع الجلوس في بيته دونهم لولا قبيح العصبية وشديد العناد«

وأضيف قائلاً: إنّ النكير على القوم ثابت في كتبنا ومصادرنا، من قبيل دعوته الأنصار 

 Aوقوله ،  Aبإشارة علي بكر  الاثني عشر صحابياً على أبي  ليلة، واحتجاج  لأربعين 

لأبي بكر: »انُشدك بالله أنا المولى لك ولكل مسلم بحديث النبي يوم الغدير أم أنت؟ قال: 

]]]ـ تقريب المعارف: 220ـ222.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 238

. وفي نص آخر: »وقد أخذ بيعتي عليك في أربعة مواطن... وفي يوم الغدير بعد 
[[[

بل أنت«

.
[[[

رجوعه من حجة الوداع«

أما عند أهل السنة فمن الواضح حذف هذه الامُور في تدوين السيرة، سيّما لو لاحظنا 

الزمن، حيث كانت  أكثر من قرن من  بعد  السيرة  تدوين  بها عملية  التي مرتّ  الظروف 

ذروتها،  في  العباس  وبني  الحسن  وبني  الزبير  وبني  امُية  بني  بين  السياسية  المنافسات 

زائداً سياسة فرقّ تسد، والانشقاقات الكلاميّة المتعدّدة، وما صنعه معاوية لطمس الهوية 

الإسلامية سيّما ما يتعلقّ بأمير المؤمنينA وذويه، ففي هكذا ظروف تم تدوين السيرة، 

 Aفمن الطبيعي أن تغيب الإشارة بالنص والنكير وكل ما يمتّ إلى إثبات أحقيّة الإمام

بصلة عن ذاكرة التاريخ، وإن كانت كامنة في النفوس تطفح وتظهر على فلتات اللسان بين 

الحين والآخر، وتقُيّد من قبل الرواة والمحدّثين من دون التفات إلى مغزاها ومحتواها، وإلاّ 

لذهبت كسائر ما ذهب.

تأخّر عليA عن  من  البخاري ومسلم  ما هو في صحيح  الباقية  الموارد  تلك  فمن 

البيعة لستة أشهر، ومهاجرة الزهراءB للقوم، وأنهّا ماتت وهي واجدة عليهم: »فهجرته 

.
[[[

فلم تكلمّه حتى توفيّت. فلما توفيّت دفنها زوجها علّي ليلاً ولم يؤذن بها أبا بكر«

وما قاله عليA للقوم ـ وإن خلطوه بموضوعات أخُر ـ: »فاستبُدّ علينا فوجدنا في 

الأكمة  وراء  أنّ  تعرف  تحمل من معنى،  وما  علينا(  )فاستبُدّ  كلمة  إلى  فانظر   
[[[

أنفسنا«.

ما وراءها. طبعاً كلمّا ابتعدنا عن زمن الأزمة والفتنة الأولى، خفّت الوطئة وأثبت الرواة 

المناشدة في  الحال في أحاديث  بها، كما هو  كثيرة صالحة للاستشهاد  امُوراً  لنا  والمحدّثون 

الشورى وفي الكوفة عند الرحبة، سيّما في فترة حكمهA حيث كان يظُهر امُوراً تتعلقّ 

]]]ـ الخصال للصدوق: 550 ح30، الاحتجاج للطبرسي 1:160.

]]]ـ إرشاد القلوب للديلمي 1:264.

]]]ـ صحيح البخاري 5:82 باب غزوة خيبر 8:3 كتاب الفرائض، صحيح مسلم 5:154.

]]]ـ م ن 5:83.



239دلالة حديث الغدير

بالماضي تدلّ على تخطئة ما جرى، ومن تصفّح كتاب نهج البلاغة صدّق ما نقول.

وكشاهد على ذلك ما كتبهA في جواب معاوية، حيث كتب له هذا: »لقد حسدت أبا 

.
[[[

بكر والتويت عليه ورمت إفساد أمره، وقعدت في بيتك واستغويت عصابة من الناس...«

فكتبA في جوابه: »وزعمت أنّ لكلّ الخلفاء حسدت وعلى كلهّم بغيت... وقلت 

إنّ كنت اقُاد كما يقُاد الجمل المخشوش حتى ابُايع، ولعمر الله لقد أردت أن تذمّ فمدحت، 

وأن تفضح فافتضحت، وما على المسلم من غضاضة في أن يكون مظلوماً ما لم يكن شاكاً في 

.
[[[

دينه ولا مرتاباً بيقينه...«

أو ما قاله في الخطبة الشقشقية: »فسدلت دونها ثوباً، وطويت عنها كشحاً، وطفقت 

أرتئي بين أن أصول بيد جذّاء، أو أصبر على طخية عمياء يهرم فيها الكبير، ويشيب فيها 

.
[[[

الصغير، ويكدح فيها المؤمن حتى يلقى ربه«

وعلى  عليه  وقع  الذي  والظلم  والاستحقاق،  النص،  معاني  تستبطن  عظيمة  كلمات 

 الامُّة الإسلامية، وعدم وجود الناصر، وعدم الآذان الصاغية... ، فكيف يقال أنّ عدم نكير 

عليA دليل على عدم النص؟! وهل تركوا له فرصة ليفصح عن الأمر، وهم الذين اتهموا 

نبيّهم قبيل ساعات بالهجر والهذيان؟!

11 ـ كتمان النص:

نعتقد أنّ النص على أمير المؤمنينA بالإمامة في حديث الغدير، كان نصّاً جلياً، كما 

 ،458  ،412 العقائد:  وقواعد  المحصّل،  تلخيص  في  )ت673(  الطوسي  المحقق  إليه  ذهب 

والإربلي )ت693( في كشف الغمة 1:62، وابن جبر )ق7( في نهج الإيمان: 129. وحتى لو 

كان خفيّاً ـ على ما ذهب إليه بعض علمائنا ـ فهو لايضّر بالمطلوب والاستدلال، إذ لا تلازم 

]]]ـ شرح النهج لابن أبي الحديد 15:186.

]]]ـ نهج البلاغة، الكتاب رقم: 28.

]]]ـ م ن، الخطبة رقم: 3.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 240

بين نصيّة النص ودلالته على المقصود، وبين عدم دخول الشبهة، أو لزوم استعمال الاستدلال 

واستخدام المقدّمات المستعملة لفهم كلام الناس بعضهم بعضاً، كيف وقد وقع الخلاف في 

قوله تعالى: ﴿لاَّ تدُْركُِهُ الأبَْصَارُ﴾ مع كونه نصاً جليا؟ً! وعلى فرض كونه خفي الدلالة إذ 

يحتاج إلى مقدّمات لإثبات المطلوب، لكن مع هذا لا ترد خدشة في معناه ودلالته ونصيَّته.

إذا عرفت هذا فهناك شبهة عرضت على أهل السنة وعسر عليهم هضمها، وخلفيّة هذه 

الشبهة ترجع إلى ما حيك حول الصحابة وقدسيّتهم، وعدم تطرقّ أيّ خدش وثلم لقدسيتّهم 

وعلوّ مكانهم، وذلك أنّ النصّ لو كان موجوداً، فكيف قلب الصحابة له ظهر المجن؟!

بألفاظ مختلفة، فالأشعري )ت324( قال: »إن جوّز كونه )أي  وكلٌّ عبّ عن معتقده 

النص الجلي( ثم كتمانه وخفاؤه على الوجه الذي يدّعون، لم يؤمن معه كتمان شيء من 

.
[[[

الشريعة«

وقال الجويني )ت478(: »إن ادعى الإمامية نصّاً جلياً على علّي في مشهد من الصحابة 

ومحفل عظيم، فنعلم قطعاً بطلان هذه الدعوى، فإنّ مثل هذا الأمر العظيم لا ينكتم في 

.
[[[

مستقرّ العادة«

إلى  كلهّم  للصحابة  نسبة  فهو  غيره  على  النصّ  تقدير  »وأمّا  )ت505(:  الغزالي  وقال 

مخالفة رسول اللهn ، وخرق الإجماع، وذلك ممّ لا يستجرئ على اختراعه إلاّ الروافض، 

.
[[[

واعتقاد أهل السنة تزكية جميع الصحابة والثناء عليهم«

وقال الآمدي )ت631(: »لا جائز أن يكون قطعياً، إذ العادة تحُيل الاتفاق من الامُّة 

.
[[[

على تركه«

]]]ـ مجرد مقالات الشيخ أبي الحسن الأشعري لابن فورك: 188.

]]]ـ الارشاد: 354.

]]]ـ قواعد العقائد: 226ـ227.

]]]ـ غاية المرام في علم الكلام: 319.



241دلالة حديث الغدير

لثبوت الإمامة دالاًّ عليه، لما خفي على  التفتازاني )ت793(: »إنهّ لو كان مسوقاً  قال 

عظماء الصحابة، فلم يتركوا الاستدلال به، ولم يتوقفّوا في أمر الإمامة، والقول بأنّ القوم تركوا 

.
[[[

الانقياد عناداً، وعلي ترك الاحتجاج تقية، آية الغواية وهو غاية الوقاحة«

نقول في الجواب:

اتخاذ  منه  نتوقعّ  وأن  المجتمع،  شريحة  على  معيناً  إقداماً  نفرض  أن  يمكننا  لا  أوّلاً: 

قبل  الموقف من  اتخاذ  أنّ  الواقعة، وذلك  الحوادث  أيّ حدث من  أمام  موقف مشخص 

المجتمع وشريحة الناس، يمرّ عبر آليات وعوامل وأسباب مختلفة ومتنوّعة ومتعدّدة: نفسيّة 

واجتماعية وسياسيّة واقتصادية، زائداً الخلفيّات الفكريةّ والمعرفيّة والثقافية لذلك المجتمع.

إذاً لا يمكن فهم طبيعة ما جرى آنذاك بعد وفاة النبيn وقبيل السقيفة وبعدها; 

بمعزل عن هذه الظروف والملابسات، وبإمكاننا سرد قائمة منها من قبيل: استخدام المفاجأة 

والبغتة في إنهاء الأمر )حتى قال عنها صانع القرار السياسي عمر: إنهّا كانت فلتة( ، اندهاش 

 المسلمين بموت رسول اللهn وانشغالهم بتجهيزه، تخطيط المنافقين وقد بدأ قبل وفاة 

النبي n من محاولة اغتياله، كراهية البعض لعلّيA، الخلفيّات القبليّة لفهم مسألة 

الخلافة وأنهّا ملك دنيوي، مضافاً إلى أنّ كثيراً منهم كان حديث عهد بالإسلام، والبعض منهم 

لم ير النبيn ولم يدخل في زمرة الصحبة إلاّ في حجة الوداع.

فلو تدبرّنا هذه العوامل علمنا أنهّ ليس من الصعب أو المستحيل ترك بعض الصحابة بعض 

الأوامر التي لا تروقهم وتتقاطع مع مصالحهم، كما يقف عليها المتتبع لسيرتهم، من قبيل الاعتراض 

عليه في صلح الحديبية، الفرار من المعركة، وترك المضيق في احُد وانكسار المسلمين، التخلفّ عن 

جيش اسُامة، حادثة الدواة والكتف وعدم إحضارهما ليكتب ما يعصم الامُّة من الضلال، اتهامه 

بالهجر وغلبة الوجع، تحريم المتعتين، بدعة صلاة التراويح، اغتصاب فدك، وغيرها.

]]]ـ شرح المقاصد 5:274.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 242

وهناك نصّ خطير في صحيح البخاري عن عمر بن الخطاب ـ صانع القرار السياسي ـ 

حيث يقول: »إنهّ قد كان من خبرنا حين توفي رسول اللهn أنّ الأنصار خالفونا واجتمعوا 

بأسرهم في سقيفة بني ساعدة« ثم يسرد الحكاية وذهابهما إلى السقيفة، وفي الطريق رأيا 

.
[[[

رجلين من الأنصار »فذكرا ما تمالأ عليه القوم، فقالا:... لا عليكم لا تقربوهم اقضوا أمركم«

فانظر بدقةّ وتمعّن في: »خالفونا واجتمعوا في السقيفة« و»تمالأ عليه القوم« و» اقُضوا 

أمركم« فما تجد لها من معنى؟! أليس تدلّ على اتفاق مسبق بين بعض الأنصار وبعض 

المهاجرين بشأن الخلافة قبل وفاة الرسولn ، فخالف بعض الأنصار ذلك الاتفاق وتمالؤوا 

على المهاجرين، وهنا انفصل اثنان من الأنصار، وربما أحسّا بالغبن وخرجا من هناك ونصحا 

أبا بكر وعمر بنقض الاتفاق المسبق وقالا لهما: »لا تقربوهم اقضوا أمركم«.

أنّ  حيث   .
[[[

أنفسنا« في  فوجدنا  علينا  »فاستبُدّ   :Aالمؤمنين أمير  يقول  هنا  ومن 

.
[[[

ً الخلافة استلُبت واخُذت استبدادا

تلك  نتيجة  والاحتجاج،  الحوار  ساحة  عن  غاب  قد  المتواتر،  الغدير  نص  بأنّ  علماً 

به في  المناشدة  الوداع إلى حين  ـ منذ صدوره في حجة  لعدّة عقود  الظروف والملابسات، 

الشورى والرحبة ـ، سواء بالمعنى الذي نقصده أو الذي ذهب إليه أهل السنة، رغم الحاجة 

إليه إباّن الأزمة السياسيّة، حتى أنّ أميرالمؤمنينA لما جاء إلى البيعة بعد ستة أشهر أو 

. ولم يفصح
[[[

أكثر، قال: »كنّا نرى لنا في هذا الأمر نصيباً فاستبد علينا فوجدنا في أنفسنا«

A عن خلفيّة هذا المعتقد وهذه الرؤية، ومن المعلوم أنهّا تعتمد على النصوص المسبقة 

سيما آخرها وهو نصّ الغدير، ولكن مع هذا لم يذكرهA للظروف الصعبة التي أحدقت 

بالعالم الإسلامي آنذاك كما قالA: »حتى رأيت راجعة الناس قد رجعت عن الإسلام، 

]]]ـ صحيح البخاري 8:27.

]]]ـ م.ن.

]]]ـ قال ابن الأثير في النهاية 1:106 »استبد بالأمر يستبد به استبداداً: إذا تفردّ به دون غيره«.

]]]ـ صحيح البخاري 5:83، صحيح مسلم 5:155.



243دلالة حديث الغدير

يدعون إلى محق دين محمدn ، فخشيت إن لم أنصر الإسلام وأهله، أن أرى فيه ثلماً أو 

.
[[[

هدماً، تكون المصيبة به علّي أعظم من فوت ولايتكم...«

هذه الفجوة الحاصلة لغياب نصّ الغدير منذ صدوره وحتى الاستشهاد به في الشورى 

أو الرحبة، جراّء الظروف والملابسات الزمانية والمكانية، أدّت إلى فتح باب الشكّ والشبهة، 

وإلاّ فالنصّ موجود ومتواتر غاية ما هنالك كتمه قسم منهم للمصالح الشخصية، والقسم 

ثالث  الفتيّة، وقسم  الامُّة الإسلاميّة  انهيار  للوحدة وعدم  الدينيّة وحفظاً  للمصالح  الآخر 

كان تبعاً لرؤسائه وشيوخ عشائره بحسب النظام القبلي السائد آنذاك وهم الأعمّ الأغلب، 

وقسم رابع وهم الأكثر والذين كانوا خارج ساحة الحدث أي خارج المدينة، لم تصل إليهم 

الأخبار إلاّ بعد استتباب الأمر وانقضائه، وبعد محاصرة بني هاشم وانعزالهم، فما عساهم 

أن يقولوا، وهم يرون أنّ أعزّ الناس على الرسولn بهذه الحالة، ورأوا ما آل إليه أمر مالك 

بن نويرة رضي الله عنه، وربما تصوّر البعض، ممّن بعَُدَ عن ساحة الحدث، حصول تغيير أو 

نسخ حضره القوم وغاب هو عنه، فلذا سكت أو كتم.

لذلك،   Aالمؤمنين أمير  استشهدهم  لما  الغدير  نصّ  الصحابة  بعض  كتم  قد  ثانياً: 

فكتموا فدعا عليهم فأصابتهم دعوته أمثال أنس وزيد، فعن زيد قال في حديث المناشدة: 

، وقالn  في حق أنس لما 
[[[

»فكنت فيمن كتم فذهب بصري« وكان علّي دعا على من كتم

 .
[[[

قال له: كبرت ونسيت، فقال: »اللهم إن كان كاذباً فارمه بها بيضاء لا تواريها العمامة«

.
[[[

وفي لفظ أحمد: »فقام إلاّ ثلاثة لم يقوموا، فدعا عليهم فأصابتهم دعوته«

ولذا قال ابن أبي الحديد )ت656(: »ذكر جماعة من شيوخنا البغداديين أنّ عدّة من 

الصحابة والتابعين والمحدّثين كانوا منحرفين عن عليA قائلين فيه السوء، ومنهم من كتم 

]]]ـ نهج البلاغة، الكتاب: 62.

]]]ـ المعجم الكبير للطبراني 5:171، 175.

.Aـ شرح النهج لابن أبي الحديد 4:73 في المنحرفين عن علي[[[

]]]ـ مسند أحمد 1:119.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 244

.
[[[

مناقبه وأعان أعداءه ميلاً مع الدنيا وإيثاراً للعاجلة«

هذا والأمر بعيد، وعليA هو الإمام والحاكم، فكتم هؤلاء الصحابة، فكيف الحال 

إباّن وفاة النبيn والفوضى السياسية، والفلتة التي صنعها صاحب القرار السياسي، ورأس 

المؤامرة؟ أليس كان الكتمان آنذاك سائغاً وطبيعيا؟ً!

ثالثاً: نقول من باب الإلزام »إن كان الأنصار عالمين بحديث الأئمة من قريش، فما كانوا 

عادلين لمخالفتهم قول الرسولn عامدين وقولهم: منّا أمير ومنكم أمير، وإن كانوا ناسين 

فلم لا يجوز أنهّم نسوا النصّ في علّيA ، ولو كان علّي حاضراً لذكّرهم كما ذكّرهم أبو 

.
[[[

»nكان مشغولاً بأمر النبي Aبكر بالحديث فسلمّوا، ولكن علّي

رابعاً: نحن لا ننسب كتمان النص إلى جميع الصحابة، بل بعضهم كان من المعترضين، 

وممن تجمّعوا في دار أمير المؤمنينn  احتجاجاً واعتراضاً، وهناك من تاب بعد ذلك ورجع 

تلك  تداركوا  حيث  يديه،  بين  المستشهدين  ومن  خلافته  في  ناصريه  من  وكان  الإمام  إلى 

المعصية بالتوبة وبذلوا النفس والنفيس لتدارك تلك الزلةّ.

خامساً: نقول للأشعري حيث زعم أنهّ لو جاز ذلك لجاز كتمان شيء من الشريعة، إنّ 

الكتمان يكون بحسب الظروف والمصالح، ولا مصلحة تتعلقّ بكتمان شيء من الشريعة، 

بخلاف مسألة الزعامة والإمارة التي باتت مثاراً للجدل والحروب بين الأعراب أياّم الجاهلية، 

وحتى بعد الإسلام بقيت كامنة في نفوس بعضهم، وإلاّ فقد حكموا بتحريم المتعة التي دلّ 

عليها وعلى حليّتها صريح القرآن والسنة ولم تنسخ بصريح روايات التي تنسب التحريم 

إلى عمر، وكذا الحال بالنسبة إلى البدعة الحسنة التي ابتدعها الخليفة بالنسبة إلى صلاة 

التراويح، فهل يا ترى كان هناك معترض؟!

12 ـ عدم استخدامَ البيان الواضح:

]]]ـ شرح النهج 4:73.

]]]ـ التوضيح الأنوار للحبلرودي: 162.



245دلالة حديث الغدير

من الشبهات التي طرحها أكثر علماء أهل السنة، أنّ حديث الغدير لو كان نصّاً على 

الإمامة، كان يلزم على الرسولn أن يذكره بالبيان الواضح الذي لا يقبل الشك والتأويل، 

التأويل، ولا يمنع من معرفة صحّة  الجاحظ )ت255(: »فلابد من حديث لا يحُتمل  قال 

.
[[[

أصله ومخرجه«

وقال الفخر الرازي )ت606(: »فلو كان غرضه تقرير كونه إماماً، لذكره بلفظ صريح 

معلوم يعرفه كل أحد، ولما لم يذكر ذلك اللفظ الصريح، علمنا أنهّ ليس الغرض من هذا 

.
[[[

الخبر ذكر أمر الإمامة«

العظيم  الأمر  ومثل هذا  عليه،  يدلّ  ما  اللفظ  »ليس في  تيمية )ت728(:  ابن  وقال 

.
[[[

يجب أن يبلغّ بلاغاً مبيناً«

نقول في الجواب:

وباطناً:  الموالاة ظاهراً  الغدير بمعنى  ما فسّ حديث  بعد  الباقلاني )ت403(  قال  أوّلاً: 

»فإن قالوا: فإذا كان هذا الذي أراده فلم لم يقل: علّي مؤمن الظاهر والباطن، نقيّ السريرة 

وخاتم لعمله بالبر والطاعة فيزيل الاشكال؟ قيل لهم: ليس لنا الاعتراض على النبيn في 

تخيّ الألفاظ، ولعلهّ أوحى إليه أنّ إذاعة هذا الكلام وجمع الناس له، وتقديم التقرير لوجوب 

.
[[[

طاعته، لطف لعلّيA ، وأنهّ أجمع للقلوب على محبته وموالاته، فلا سؤال علينا في ذلك«

ونحن أيضاً نقول لأهل السنة: ليس لكم الاعتراض على النبيn في تخيّ الألفاظ، ولعلهّ 

أوحي إليه أنّ إذاعة هذا الكلام مع علمه بتشتت القلوب وغدر الامُّة، أجمع للشمل وأسلم 

]]]ـ العثمانيّة: 149.

]]]ـ الأربعين: 300.

]]]ـ منهاج السنة 7:321، وانظر: الشيعة الاثني عشرية للعسّال: 424، نظرية الإمامة لأحمد صبحي: 223، الحجج 

الدامغات لنقد كتاب المراجعات للأعظمي: 567، تبديد الظلام للجبهان: 176، وغيرها.

]]]ـ تمهيد الأوائل: 457، وتبعه النسفي في تبصرة الأدلةّ: 856.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 246

للامُّة، ولطف لهم كي لا يقعوا في إنكار الضروري والمخالفة الصريحة، فلا سؤال علينا في ذلك.

ثانياً: لا يشُترط في نصّيّة النص عدم تطرقّ الاحتمالات إليه، وإلاّ لم يبق لنا نصّ صريح، 

بعض  قال  كما  البعيدة  الاحتمالات  انحسام  النصّ  في  شُط  »ولو  )ت505(:  الغزالي  قال 

.
[[[

أصحابنا، فلا يتُصوّر لفظ صريح«

الثابت الصريح، وما  وعلى سبيل المثال انظر إلى حديث الاثني عشر خليفة الصحيح 

حصل فيه من تأويلات وتفسيرات عند أهل السنة، حتى عجز بعضهم عن فهم معناه وقال: 

 وقال ابن بطال عن المهلب: لم ألق أحداً 
[[[

»ولم أعلم للحديث معنى ولعلهّ بعض الحديث«

يقطع في هذا الحديث، يعني بشيء معين... وقال ابن الجوزي في كشف المشكل، قد أطلت 

البحث عن معنى هذا الحديث، وتطلبّت مظانهّ، وسألت عنه، فلم أقع على المقصود به 

.
[[[

لأنّ ألفاظه مختلفة...«

ثالثاً: قال الشيخ الصدوق )ت381( في مقام الردّ على هذه الشبهة: »لو لزم أن يكون 

الطاعة  فرض  وإيجاب  الاستخلاف  هو  الذي  المعنى   nالنبي به  يرد  لم  أو  باطلاً،   الخبر 

لعليA لأنهّ يحتمل التأويل، أو لأنّ غيره أبين وأفصح عن المعنى، للزمك إن كنت معتزلياً 

أنّ الله عز وجل لم يرد بقوله في كتابه: ﴿لاَّ تدُْركُِهُ الأبَْصَارُ﴾ أي لا يرُى، لأنّ قولك )لا يرُى( 

يحتمل التأويل، وأنّ الله عز وجل لم يرد بقوله في كتابه: ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تعَْمَلُونَ﴾ أنهّ 

خلق الأجسام التي تعمل فيها العباد دون أفعالهم، فإنهّ لو أراد ذلك لأوضحه بأن يقول 

داً  تَعَمِّ قولاً لا يقع فيه التأويل، وأن يكون الله عزوّجلّ لم يرد بقوله: ﴿وَمَن يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُّ

فَجَزآَؤُهُ جَهَنَّمُ﴾ أنّ كلّ قاتل للمؤمن ففي جهنّم، كانت معه أعمال صالحة أم لا; لأنهّ لم 

يبيّ ذلك بقول لا يحتمل التأويل. وإن كنت أشعرياً لزمك ما لزم المعتزلة بما ذكرناه كلهّ; 

بالحق، وإن كان من أصحاب  الذي هو عندك  يبيّ ذلك بلفظ يفصح عن معناه  لأنهّ لم 

الحديث قيل له: يلزمك أن لا يكون قال النبيn: »إنكّم ترون ربكم كما ترون القمر في 

]]]ـ المنخول: 243.

]]]ـ عارضة الأحوذي لابن العربي الاشبيلي 9:69، عنه عبقات الأنوار، حديث الغدير 19:427.

]]]ـ فتح الباري لابن حجر 13:182ـ183.



247دلالة حديث الغدير

ليلة البدر لا تضامون في رؤيته« لأنهّ قال قولاً يحتمل التأويل ولم يفصح به، وهو لا يقول 

 ترونه بعيونكم لا بقلوبكم، ولماّ كان هذا الخبر يحتمل التأويل ولم يكن مُفصحاً; علمنا أنّ 

النبيn لم يعن به الرؤية التي ادعيتموها.

وهذا اختلاط شديد، لأنّ أكثر الكلام في القرآن وأخبار النبيn بلسان عربي، ومخاطبة 

لقوم فصحاء على أحوال تدلّ على مراد النبيn ، وربما وكّل علم المعنى إلى العقول أن 

يتأمّل الكلام، ولا أعلم عبارة عن معنى فرض الطاعة أوكد من قول النبيn: »ألست أولى 

بالمؤمنين من أنفسهم؟« ثم قوله: »فمن كنت مولاه فعلّي مولاه« لأنهّ كلام مرتب على إقرار 

المسلمين للنبيn يعني الطاعة وأنهّ أولى بهم من أنفسهم ثم قال: »فمن كنت أولى به 

من نفسه فعلي أولى به من نفسه، لأنّ معنى »فمن كنت مولاه« هو فمن كنت أولى به 

.
[[[

من نفسه، لأنهّا عبارة عن ذلك بعينه...«

وأضاف السيد المرتضى )ت436(: »إنّ الألفاظ إذا دلتّ على معنى واحد، فإنّ المتكلمّ 

مخيّ بينهما، ولا لفظ إلاّ وقد يجوز أن تقع الشبهة فيه للمتأمّل وأن لا يوفي النظر حقّه. 

امُّتي« وذلك أصرح  أنهAّ لو قال فيه: »أنت الإمام من بعدي والخليفة على  ألا ترى 

بلفظة )بعدي( بعد  أراد  إنّا   Aّإنه الألفاظ، جاز أن تدخل شبهة على مبطل فيقول: 

.
[[[

عثمان، أو يقول: أنت الخليفة إن اختارتك الامُّة واجتمعت عليك«

وهذا ما حصل بالفعل، فقد علقّ ابن حجر الهيتمي )ت973( في الصواعق على جملة: 

»في  قائلاً:   Aمن علي بريدة  الواردة في حديث شكوى  بعدي«  مؤمن  كلّ  ولي  »وهو 

سندها الأجلح وهو وإن وثقّه ابن معين لكن ضعّفه غيره، على أنهّ شيعي، وعلى تقدير 

فيتعيّ  بلفظه،  رواه  أنهّ  فرض  وعلى  عقيدته،  بحسب  بالمعنى  رواه  أنهّ  فيُحتمل  الصحّة 

التأويل  يحتمل  لم  وإن  أنهّ  على  علّي(  )أقضاكم   :nقوله نظير  خاصّة  ولاية  على  تأويله 

فالإجماع على حقيّة ولاية أبي بكر وفرعيها قاض بالقطع بحقيتها لأبي بكر وبطُلانها لعلي، 

لأنّ مفاد الإجماع قطعي ومفاد خبر الواحد ظنّي، ولا تعارض بين ظنّي وقطعي بل يعُمل 

]]]ـ معاني الأخبار: 72ـ73.

]]]ـ رسائل الشريف المرتضى 3:252.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 248

.
[[[

بالقطعي ويلُغى الظنّي، على أنّ الظني لا عبرة به فيها عند الشيعة«

إمامة  على  الدال  الصريح  الحديث  معنى  صرف  لأجل  التأويلات  هذه  إلى   فانظر 

لاَّ  أعَْيٌُ  وَلَهُمْ  بِهَا  يَفْقَهُونَ  لاَّ  قُلوُبٌ  دواء: ﴿لَهُمْ  له  ليس  العمى  أنّ  ، وصدّق   Aعلي

.
[[[

﴾ ونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لاَّ يَسْمَعُونَ بِهَا أوُْلَئِكَ كَالأنَعَْامِ بلَْ هُمْ أضََلُّ يُبْصُِ

تعالى  بالله  كافر  كلّ  أنّ  يقتضي  الفاسد  القول  أيضاً: »هذا  المرتضى  السيد  قال  رابعاً: 

أنبيائه وكتبه معذور غير ملوم، ويكون  نبوة  وجاهل بصفاته وعدله وحكمته، وشاكّ في 

الشبهة في مدلولها،  تقع  أن  التي تجوز  المشتبهة  الأدلةّ  اللوم عائداً على من نصب هذه 

.
[[[

وهذه الطريقة الفاسدة تقتضي أن تكون المعارف كلهّا ضروريةّ...«

خامساً: إنّ الصحابة فهموا مراد النبيn صريحاً، فهذا حسان أنشد بعد واقعة الغدير قوله:
[[[

رضيتك من بعدي إماماً وهادياً فقـــال لـــه قــم يــا عــلي فـــإننّي 	

ففهم حسان معنى الإمامة، وأقرهّ النبيn على ذلك، بل دعا له بالتأييد والسداد ما 

دام باقياً على هذا المنهاج.

13 ـ عدم وجود عليA آنذاك:

من الشبهات الضعيفة التي طرحوها، أنّ علياAً لم يكن آنذاك مع النبيn في غدير 

خم، بل كان في اليمن، قال الفخر الرازي )ت606(: »إنّ الشيعة يزعمون أنهAّ إنّا قال 

هذا الكلام بغدير خم في منصرفه من الحج، ولم يكن علّي مع النبيn في ذلك الوقت، 

.
[[[

فإنهّ كان باليمن«

]]]ـ الصواعق المحرقة 1:109ـ110.

]]]ـ الأعراف: 179.

]]]ـ مسائل المرتضى: 260ـ261.

]]]ـ انظر: المناقب للخوارزمي: 136 ح152، نظم درر السمطين للزرندي: 113، تذكرة الخواص لسبط ابن الجوزي: 

33، كفاية الطالب للكنجي: 64، فرائد السمطين للحموئي 1:73 ح39، وغيرهم، انظر الغدير للاميني 2:65.

]]]ـ نهاية العقول: 382، وتبعه صاحب المواقف.



249دلالة حديث الغدير

نقول في الجواب:

إنّ رجوع علّي من اليمن وإدراك الحج مع النبيn أمر صحيح ثابت لا مرية فيه، ولذا 

قال الهيتمي في الصواعق: »ولا التفات... لمن ردّه بأنّ علياً كان باليمن، لثبوت رجوعه منها 

.
[[[

»nوإدراكه الحج مع النبي

وإدراكه  اليمن  من   Aإلى رجوع علي روايات  عدّة  أشار في صحيحه في  والبخاري 

،مضافاً إلى أنّ الروايات المتواترة الناصّة على واقعة الغدير، تثبت وجودهA هناك.
[[[

الحج

ولعلّ منشأ الوهم ما أشار إليه الطحاوي )ت331( من وجود رواية تدلّ على أنّ واقعة 

الغدير كانت عند خروج النبيn من المدينة، قال: »فدفع دافع هذا الحديث، وزعم أنهّ 

مستحيل، وذكر أنّ علياً لم يكن مع النبيn في خروج إلى الحج من المدينة الذي مرّ في 

طريقه بغدير خم، لأنّ غدير خم إنّا هو بالجحفة... فقال هذا القائل: فإنّ هذا الحديث 

 nروي عن سعد بن أبي وقاص في هذه القصّة، وأنّ ذلك القول إنّا كان من رسول الله

 ثم قام 
[[[

بغدير خم في خروجه من المدينة إلى الحج لا في رجوعه من الحج إلى المدينة«.

بالنابل كعادته،  الحابل  الرازي فخلط  الفخر  الصحيح بخلافه، ولكن جاء  أنّ  بردّه وأثبت 

وأنكر ذلك رأساً، وقد عرفت بطلانه.

14 ـ الجمع بين الولايتين والتصرفين:

هناك شبهة أخرى ذكرها معظم أهل السنة خلفاً عن سلف وصاغراً عن كابر، وهي أنّ 

نصّ الغدير لو كان دالاًّ على الإمامة، لزم اجتماع الولايتين في آن واحد ولاية النبي وولاية علي 

8، وهذا لا يقول به أحد. إذاً لابد أن يكون معنى حديث الغدير هو الحب والنصرة حيث 

]]]ـ الصواعق المحرقة 1:107.

]]]ـ صحيح البخاري 1:104، 216، 3:62، 4:40.

]]]ـ مشكل الآثار 2:308ـ309.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 250

.
[[[

يمكن جمع الحبين في آن واحد، وهذا ما فهمه عمر حيث قال: »أصبحت...«

نقول في الجواب:

أوّلاً: إنّ ما يقتضيه ظاهر الخبر من العموم، يجوز الانصراف عنه بالدلائل المتنوعة سواء 

كانت عقلية أو نقلية، وهنا نخصّص حال حياة النبيn ويبقى عموم فرض طاعة أمير 

.
[[[

 nثابتة في سائر الأحوال وابتداء من وفاة النبي Aالمؤمنين

ثانياً: العادة جارية في الاستخلاف حصول الاستحقاق في الحال ووجوب التصرفّ بعد 

الحال، فلو نصّ الإمام على خليفة يقوم مقامه بالأمر، أو من جعل غيره ولّي عهده، فإنهّ 

يثبت له الاستحقاق في الحال وحقّ التصرفّ فيما بعده، وهذه عادة جارية وواضحة لا لبُس 

فيها، فيحنئذ يجب أن يكون أمير المؤمنينA مستحقّاً في تلك الحال، وما وليها من أحوال 

.
[[[

الرسولn للإمامة، والتصرفّ في الأمّة بالأمر والنهي بعد وفاته«

 Aحصلت بنص الغدير وهي عامة، وأصبح أمير المؤمنين Aثالثاً: إنّ فرض طاعته

بهذا النص خليفة ومفروض الطاعة على الأمّة، ولكن لا يسُمّى إماماً، لأنّ هذا الاسم مختصّ 

.
[[[

بمن لا يد فوق يده، ولكن بعد وفاة الرسولn تزول العلةّ ويطُلق عليه اسم الإمام

رابعاً: إنّ حديث التهنئة أيضاً لا يقتضي ذلك، إذ ليس في قول عمر: )أصبحت مولاي( 

ما يقتضي حصول الإمامة في الحال، وإنّا يقتضي ثبوت استحقاقها في حال التهنئة وإن كان 

يهُنّأ الإنسان بما يثبت له استحقاقه في الحال، وإن كان  التصرفّ متأخّراً، وليس يمتنع أن 

التصرفّ فيه يتأخّر عنها، لأنّ أحد الملوك والأئمة لو استخلف على رعيته من يقوم بأمرهم 

]]]ـ وردت الإشارة إلى هذه الشبهة في تمهيد الأوائل للباقلاني: 454، المغني للقاضي عبد الجبارة، كتاب الإمامة 1: 

147، 154، الجويني في الإرشاد: 355، الرازي في الأربعين: 299، الآمدي في أبكار الأفكار 5: 184، ابن تيمية في منهاج 

السنة 7: 325، الدهلوي في التحفة الاثني عشرية: 420، روح المعاني للآلوسي 5: 196، وغيرها.

]]]ـ الشافي للمرتضى 2:292.

]]]ـ م ن 2:292، تمهيد الأصول للطوسي: 397.

]]]ـ م ن 2:293، والذخيرة: 451.



251دلالة حديث الغدير

إذا غاب عنهم أو توفّ، لجاز من رعيّته أن يهنّئوا ذلك المستخلف بما ثبت له من الاستحقاق 

.
[[[

وإن لم يغب الملك ولا توفّ

15 ـ الإمامة بعد الثلاثة:

تتفرّع من الشبهة التي مضت، شبهة أخرى، وهي أنّ الإمامة لو ثبتت لعلي في المآل 

دون الحال فلتكن بعد خلافة الثلاثة، وبعبارة أخرى ثبوتها بنصّ الغدير في المآل وفيما بعد 
[[[

الرسولn لا ينافي إمامة من تقدّمه.

نقول في الجواب:

الغدير  بعد عثمان لم تكن بموجب نص  الإمام  إمامة  أنّ  الأمّة مجمعة على  إنّ  أولاً: 

بل حصلت بالاختيار، فلا علاقة بين نص الغدير وبين تلك البيعة، إذ إنّ كلّ من أوجب له 

الإمامة بنص الغدير أوجبها بعد النبيn بلا فصل، وعليه فلا اعتبار لهذه الشبهة لأنهّا 

خارجة عن الموضوع.

ثانياً: إننّا أخرجنا حال حياة النبيn من عموم النص لوجود الدليل، أما بعد حياته 

على  آخر  دليل  يوجد  لا  إذ  مباشرة  الإمامة  تتحقّق  بل  الرفع،  هذا  لاستمرار  داعي  فلا 

.Aإمامة غيره

ثالثاً: لو كان مراد النبيn ذلك، لصّرح به إذ من غير المعقول أن يترك الأهمّ ـ وهو 

إمامة  وهو  ـ  المهم  ويبلغّ  ـ  بالأمّة  المحدقة  المخاطر  مع  مباشرة  رحيله  بعد  الأمّة  حال 

علّيA بعد الثلاثة ـ؟!.

رابعاً: إنّ أهل السنة قاطبة ينفون وجود أيّ نصّ على أيّ شخص، فكيف تنزلّوا هنا 

]]]ـ الشافي للمرتضى 2:294.

]]]ـ انظر: المغني للقاضي عبد الجبار كتاب الإمامة 1:153، شرح المقاصد للتفتازاني 5:274، شرح التجريد للقوشجي: 

369، الصواعق المحرقة للهيتمي 1:111، روح المعاني للآلوسي 5:197.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 252

ورضوا بأن يكون حديث الغدير نصّاً على الإمامة لكن بعد الثلاثة؟!.

أمير  إمامة  على  دليل  الغدير  نص  بأنّ  والاعتراف  التسليم  فرض  على   خامساً: 

المؤمنينA بعد الثلاثة ـ كما يدّعيه القوم ـ ولكن ما نصنع بتهنئة عمر لعليA لما قال 

له: »أصبحت مولاي ومولى كلّ مؤمن ومؤمنة« حيث يدلّ على كونه إماماً ـ لأنهّم اعترفوا 

أنّ المولى بمعنى الإمام لكن بعد الثلاثة ـ على أبي بكر وعمر وعثمان وعلى جميع المؤمنين 

بالحال دون المآل بنص الغدير وباعتراف عمر؟!

16 ـ المعارضة بفضائل أبي بكر:

نفي  أو  الغدير  حديث  لنفي  السنة  أهل  بعض  بها  تمسّك  أخرى  محاولة  هناك 

أمير  إمامة  لإثبات  الشيعة  به  تتمسّك  ما  بين  المعارضة  إيهام  وهي  الإمامة،  على   دلالته 

المؤمنينA ، وما ورد من فضائل أبي بكر في كتبهم.

وأقدم من تمسّك بهذا فيما رأيت الجاحظ )ت255( حيث قال بعدما أورد مجموعة 

روايات تدلّ على فضل أبي بكر: »فإن كان ما رويتم في فضيلة علّي حقاً، وما رووا في فضيلة 

أبي بكر حقّاً، فأبو بكر خير من علي، وعلّي خير من أبي بكر، وهذا هو التناقض والحق لا 

يتناقض، وفي هذا دليل أنّ النبيn لم يتكلمّ بذلك ولا قاله، لأنّ الخبر إذا خرج مخرج 

 العام في تفضيل أبي بكر وكذلك في تفضيل علّي، فليس له وجه إلاّ ما قلنا، إلاّ أن يكون 

الرجال  ولدّته  وإنّا  يقل الآخر  الشهادة، ولم  به  القولين وصحّت  أحد  قال  النبيn قد 

وصنعته حملة السير، ولا سبيل لنا إلى معرفة ذلك إذا كان الاسناد متساوياً وعند الرجال 

يكون  أو  صحّته،  معرفة  يضطرّ خصمه  حديث  كلهّا  الأحاديث  هذه  في  وليس   متقارباً، 

النبيn قد تكلمّ بكثير من هاتين الروايتين، وكان معناه وقصده فيها معروفاً عند من 

الناقلين احتملوها عن  كان بحضرته، حتى كان الجميع يعرفون خاصّه من عامّه، ولكنّ 

السلف مجردّة بغير تأويل معانيها، فأدّوها على اللفظ العام فصار السامع يتناقض عنده 



253دلالة حديث الغدير

الباقلاني  وقال   .
[[[

موقعها« كان  وكيف  مخارجها  بأصول  لجهله  ببعض،  بعضها  قابل  إذا 

)ت403(: »إناّ إنّا نعمل بخبر الواحد من الشريعة إذا لم يعارضه خبر بضد موجبه، وهذا 

بالنص  قال  من  وكل  والراوندية،  البكرية  خبر  عارضه  فقد  الشيعة  تدّعيه  الذي  الخبر 

على أبي بكر والنص على العباس، وروايتهم في ذلك أظهر وأثبت، والعمل في صدر الأمّة 

موافق لرواية النص على أبي بكر فهو إذاً أقوى وأثبت، فيجب إذاً ترك الأضعف بالأقوى، 

فإن لم نفعل فلا أقلّ من اعتقاد تعارض هذه الأخبار وتكافئها وتعذّر العمل بشيء منها، 

.
[[[

ورجوعنا إلى ما كنّا عليه من أنّ الأصل ألاّ نصّ...«

أنهّ  الجبائي )ت321(  الجبار )ت415( نقل عن شيخه أبي هاشم  القاضي عبد  وكذلك 

قال: »ولا فرق بين من استدلّ بذلك على النصّ، وبين من قال: إنّ قولهA لأبي بكر: أخي 

وصاحبي صدّقني حيث كذّبني الناس. فهو نصّ على إمامته بعد وفاته، إلى غير ذلك ممّ 

روي نحو قولهA: لو كنت متخذاً خليلاً لاتخذت أبي بكر خليلاً. وقوله: اقتدوا بالذين 

.
[[[

من بعدي أبي بكر وعمر. إلى غير ذلك ممّ اشتهر في الرواية«

نقول في الجواب:

أمير  حق  في  ورد  ممّ  وأصحّ  أقوى  بكر  أبي  فضائل  في  ورد  ما  بإنّ  القول  إنّ   أوّلاً: 

المؤمنينA مكابرة، إذ إنّ واحداً ممّ ورد فيهA أقوى من جميع ما ورد في حق أبي 

بكر وأقوى دلالة، وهو حديث الغدير، وذلك باعتراف القوم أنفسهم، حتى أنّ القاضي عبد 

الجبار جعل مدلول حديث الغدير أعلى وأشرف من الإمامة ـ كما مرّ.

ثانياً: روايات فضائل أمير المؤمنينA ـ سيما حديث الغدير ـ تواترت عند الشيعة 

والسنة، وروايات فضائل أبي بكر وردت بطرق آحاد عند أهل السنة فقط، فأين التعارض.

]]]ـ العثمانية: 137ـ138.

]]]ـ تمهيد الأوائل: 450.

]]]ـ المغني، كتاب الإمامة 1:153.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 254

ثالثاً: الروايات الواردة في فضائل أبي بكر إمّا أن تدلّ على إمامته أو تدلّ على مجرد الفضيلة، 

فإن كان الأوّل فنحن نجزم على بطلانها، لاستحالة أن يتكلمّ النبيn بكلامين متنافيين، مضافاً 

إلى إجماع أهل السنة على عدم وجودنصّ على أبي بكر. وإن كان الثاني فنحن لا نمنع أن يقول 

النبيn في حق أحد كلاماً يستميل به قلبه، فتتأكّد فيه محبة الإيمان ورسوخه، طبعاً بعد 

ثبوت صحّة ذلك النقل، وهذا عام في جميع الصحابة ولا يخصّ أبا بكر.

رابعاً: لو وضعنا جميع الروايات الواردة في فضائل الصحابة في كفّة، ووضعنا حديث الغدير 

في كفّة أخرى، لرجحها ـ حتى لو لم يدلّ على الإمامة ـ بالمرجحات والقرائن المحفوفة الحالية 

والمقاليّة، فلا تعارض ولا وجه لتطويل الجاحظ وتسويد الأوراق بأنّ القرائن لم تنُقل إلينا.

خامساً وأخيراً ما أجاب به السيد المرتضى )ت436( في مقام الرد على أبي هاشم في محكّي 

كلامه عند القاضي عبد الجبار، حيث قال السيد ;:

تعاطي  المعارضة فالإضراب عن ذكرها، وترك  أوردها على سبيل  التي  الأخبار  »فأمّا 

الأخبار  هذه  في  ما  وأوّل  موردها،  على  أستر  لها  الغدير  بخبر  المستدليّن  من  الانتصاف 

أنهّا لا تساوي ولا تداني خبر الغدير في باب الصحة والثبوت ووقوع العلم; لأناّ قد بينّا 

ممّ  وأنهّ  الأخبار،  لكلّ من صحّح  به  العلم  الغدير ووقوع  النقل بخبر  تواتر  تقدّم  فيما 

أجمعت الأمّة على قبوله، وإن كانوا مختلفين في تأويله وليس شيء من هذا في الأخبار 

حديث  أنّ  وبينّوا  الأخبار،  هذه  على  تكلمّوا  قد  قديماً  أصحابنا  أنّ  على  ذكرناها;  التي 

خليلاً  )لو كنت متخذاً  أنهّ قال:   nأوّله; لأنهْم يروون عنه يناقض ويبطل آخره  الخلةّ 

لاتخّذت فلاناً خليلاً ولكن ودّاً وإخاء إيمان( فأوّل الخبر يقتضي أنّ الخلة لم تقع وآخره 

إلاّ  تكون  منهn لا  الخلةّ  أن  أحد  كلّ  يعلم  الذي  المذكور  الشرط  يقتضي وقوعها على 

عليه، لأنهّ لا يصحّ أن يخالّ أحداً إلاّ في الإيمان وما يقتضيه الدّين، ويذكرون أيضاً في ذلك 

ما يروونه من قولهn قبل وفاته: )برئت إلى كلّ خليل من خليل، فإنّ الله عزّ وجلّ قد 

اتخّذ صاحبكم خليلاً( ويقولون: إن كان أثبت الخلةّ بينه وبين غيره فيما تقدّم فقد نفاها 



255دلالة حديث الغدير

بالرجلين  بالاقتداء  الأمر  أنّ  ذكروا  بأن  الاقتداء  وأفسدوا حديث  وفاته،  قبل  منها  وبرئ 

والاتباع  بالمختلفين  والاقتداء  وأفعالهما،  أحكامهما  كثير من  يستحيل لأنهّما مختلفان في 

وليس  عليهما،  الخطأ  والمنع من جواز  يقتضي عصمتهما،  ولأنهّ  متعذّر غير ممكن،  لهما 

الملك بن عمير وهو من  راويه عبد  بأنّ  الخبر  هذا بقول لأحد فيهما، وطعنوا في رواية 

شيع بني أميّة، وممّن تولّ القضاء لهم، وكان شديد النصب والانحراف عن أهل البيت 

أيضاً، ظنيناً في نفسه وأمانته. وروي أنهّ كان يمرّ على أصحاب الحسين بن علّيC وهم 

جرحى فيجهز عليهم، فلما عوتب على ذلك قال: إنّا أريد أن أريحهم.

وفيهم من حكى رواية الخبر بالنصب وجعل أبا بكر وعمر على هذه الرواية مناديين 

الكتاب  كناية عن  بعدي(  )اللذين من  قوله:  والعترة، وجعل  بالكتاب  بالاقتداء  مأمورين 

والعترة، واستشهد على صحة تأويله بأمرهn في غير هذا الخبر بالتمسّك بهما والرجوع 

إليهما في قوله: )إنّ مخلفّ فيكم الثقلين ما إن تمسّكتم بهما لن تضلوّا كتاب الله وعترتي 

أهل بيتي، وإنهّما لن يفترقا حتى يردا علّي الحوض( وأبطل من سلك هذه الطريقة في تأويل 

الاثنين  إلى  توجهه  يسوغ  لا  للجميع  وأنهّ خطاب  »اقتدوا«  بلفظ  الخصوم  اعتراض  الخبر 

بأن قال: ليس ينكر أن يكون اقتدوا باللذّين متوجهاً إلى جميع الأمة وقوله )من بعدي أبا 

بكر وعمر( نداءً لهما على سبيل التخصيص لهما لتأكيد الحجة عليهما وشرح هذه الجملة 

الرواية بالنصب أشدّ  موجودة في مواضعه من الكتب، وإن كان مخالفونا يدفعون ورود 

دفع، ويدّعون أنهّ ممّ خرج على سبيل التأويل من غير رجوع إلى رواية.

وممّ يمكن أن يعتمد في إبطال خبر الاقتداء، أنهّ لو كان موجباً للنصّ على الوجه الذي 

عارض به أبوهاشم لاحتجّ به أبو بكر لنفسه في السقيفة، ولما جاز أن يعدل إلى روايته: »إنّ 

الأئمة من قريش« ولا خفاء على أحد في أنّ الاحتجاج بخبر الاقتداء أقطع للشغب وأخصّ 

بالحجّة، وأشبه بالحال لا سيّما والتقية والخوف عنه زائلان، ووجوه الاحتجاج له معرضة، 

أن  أيضاً  الرجل منتفية، ولوجب  إليه عن  الذي تذهب  بالنصّ  الشيعة  يدّعيه  ما  وجميع 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 256

يحتج به أبو بكر على طلحة لما نازعه فيما رواه من النصّ على عمر، وأظهر الإنكار لفعله ، 

فكان احتجاجه في تلك الحال بالخبر المقتضي لنصّ رسول اللهn على عمر ودعائه الناس 

إلى الاقتداء به، والاتباع له أولى وألزم من قوله: )أقول: يا ربّ وليّت عليهم خير أهلك(.

لموافقتهما في  الرجلين وموجباً  مخالفة  لكان حاظراً  الخبر صحيحاً  لو كان هذا  وأيضاً 

وذهبوا  أحكامهما  من  كثير  خالفهما في  قد  الصحابة  من  كثيراً  رأينا  وقد  أقوالهما،  جميع 

لنصّ  أن يكونوا بذلك عصاة مخالفين  إليه، وقد أظهروا ذلك، فيجب   إلى غير ما يذهبان 

أن ينبّه الرجلان من يخالفهما على مقتضى هذا الخبر،  الرسولn وقد كان يجب أيضاً 

ويذكّر أنهّم بأنّ خلافهما محظور ممنوع منه، على أنّ ذلك لو اقتضى النصّ بالإمامة على 

اقتديتم  بأيهّم  كالنجوم  )أصحابي  قوله:  ما رووه عنهA من  يكون  أن  لوجب  ما ظنّوا 

اهتديتم( موجباً لإمامة الكلّ، وإذا لم يكن هذا الخبر موجباً للإمامة فكذلك الآخر، وقد رووا 

أيضاً عنهA أنهّ قال: )اهتدوا بهدي عمّر، وتمسّكوا بعهد ابن أم عبد( ولم يكن في شيء 

من ذلك نصّ بإمامة ولا فرض طاعة، فكيف يظنّ هذا في خبر الاقتداء، وحُكْم الجميع واحد 

في مقتضى ظاهر اللفظ.

وبعد، فلو تجاوزنا عن هذا كلهّ، وسلمّنا رواية الأخبار وصحّتها، لم يكن في شيء منها 

أخي  )اتركوا لي   :Aقوله يدعونه من  الخلةّ وما  أمّا خبر  إليه.  تلويح  بنصّ ولا  تصريح 

وصاحبي( فلا شبهة على عاقل في بعدهما عن الدلالة على النصّ.

فأمّا خبر الاقتداء فهو كالمجمل لأنهّ لم يبيّ في أيّ شيء يقتدى بهما ولا على أيّ وجه، ولفظة 

بعدي مجملة ليس فيها دلالة على أنّ المراد بعد وفاتي دون بعد حال أخرى من أحوالي، ولهذا 

قال بعض أصحابنا: إنّ سبب هذا الخبر أنّ النبيnّ كان سالكاً بعض الطريق، وكان أبو بكر 

وعمر متأخّرين عنه جائيين على عقبه، فقال النبيnّ لبعض من سأله عن الطريق الذي 

يسلكه في اتباعه واللحّوق به، )اقتدوا باللذين من بعدي( وعنى بسلوك الطريق دون غيره، 

وهذا القول وإن كان غير مقطوع به، فلفظ الخبر محتمله كاحتماله لغيره، وأين الدلالة على 



257دلالة حديث الغدير

النصّ والتسوية بينه وبين أخبارنا، ونحن حيث ذهبنا في خبر الغدير وغيره إلى النصّ لم نقتصر 

على محض الدّعوى بل كشفنا عن وجه الدلالة، واستقصينا ما يورد من الشبه، وقد كان يجب 

على من عارضنا بهذه الأخبار وادّعاء إيجابها للنصّ أن يفعل مثل ما فعلناه أو قريباً منه، وليس 

لأحد أن يتطرقّ إلى إبطال ما ذكرناه من التأويلات بأن يدّعي أنّ الناس في هذه الأخبار بين 

منكر ومتقبّل فالمنكر لا تأويل له، والمتقبّل يحملها على النصّ ويدفع سائر التأويلات; لأنّ هذا 

القول يدلّ على غفلة شديدة من قائله أو مغالطة، وكيف يكون ادعاؤه صحيحاً ونحن نعلم 

أنّ كلّ من أثبت إمامة أبي بكر من طريق الاختيار وهم أضعاف من أثبتها من طريق النصّ، 

.
[[[

ينقلون هذه الأخبار من غير أن يعتقدوا فيها دلالة على نصّ عليه«

17 ـ انعقاد الاجماع:

الإجماع على  انعقاد  دعوى  الإمامة،  الغدير على  دلالة حديث  لنفي  به  استدلوّا  ممّ 

خلافه، قال الجويني )ت478(: »وإن ادعوا نصّاً خفياً غير مظهر، فنعلم أنهّ لا سبيل إلى 

.
[[[

علمه، ثم نعلم بطلانه بالاجماع على خلافه، مع ثبوت الاجماع مقطوعاً به...«

وقال ميمون النسفي )ت508(: »لو كان في الحديث، دليل ذلك )أي الإمامة( لما انعقد 

. وقال الآمدي )ت631(: »ثم وإن كان ذلك محتملًا، فهو ممّ 
[[[

الاجماع على خلافة غيره«

المسلمين،  اتفاق  ومخالفة  الاجماع،  مراغمة  من  فيه  لما  عليه   nالنبي كلام  يمتنع حمل 

. وقال التفتازاني )ت793(: »بعد تسليم الدلالة على الإمامة، فلا عبرة 
[[[

وهدم قواعد الدين«

.
[[[

بخبر الواحد في مقابلة الإجماع«

]]]ـ الشافي 2:306ـ311.

]]]ـ الارشاد إلى قواطع الأدلةّ: 345.

]]]ـ تبصرة الأدلةّ: 855.

]]]ـ غاية المرام: 321.

]]]ـ شرح المقاصد 5:274.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 258

نقول في الجواب:

إن أرادوا بالإجماع الإجماع في أوّل الأمر فممنوع، وإن أرادوا في المستقبل فمسلمّ ولكن 

لا ينفعهم، توضيح ذلك:

إنّ الإجماع لم ينعقد على أبي بكر في بداية الأمر بشهادة التاريخ والصحاح والمسانيد، 

كيف وقد تخلفّ سعد بن عبادة وأبناؤه، وتخلفّ علّي وبنوه وزوجته وجميع بني هاشم، 

وتخلفّ جميع من كان خارج المدينة، فأيّ إجماع هذا؟!

بالفلتة، وذلك  ولا أدلّ على نفي الإجماع من وصف عمر بن الخطاب بيعة أبي بكر 

حينما يشرح أحداث السقيفة ويقول: »... فلا يغترنّ امرؤ أن يقول إنّا كانت بيعة أبي بكر 

فلتة وتمتّ، ألا وأنهّا قد كانت كذلك ولكن وقى الله شرهّا، وليس منكم من تقُطع الأعناق 

إليه مثل أبي بكر، من بايع رجلاً عن غير مشورة من المسلمين، فلا يبايع هو ولا الذي بايعه 

أنّ الأنصار خالفونا واجتمعوا   nالله نبيّه تغرةّ أن يقتلا، وإنهّ كان من خبرنا حين توفّ 

بأسرهم في سقيفة بني ساعدة، وخالف عنّا علي والزبير ومن معهما، واجتمع المهاجرون 

إلى أبي بكر، فقلت لأبي بكر: يا أبا بكر انطلق بنا إلى إخواننا هؤلاء من الأنصار، فانطلقنا 

نريدهم، فلما دنونا منهم لقينا رجلان منهم صالحان فذكرا ما تمالأ عليه القوم، فقالا: أين 

نريد إخواننا هؤلاء من الأنصار، فقالا: لا عليكم أن  المهاجرين؟ فقلنا:  يا معشر  تريدون 

بني  أتيناهم في سقيفة  فانطلقنا حتى  لنأتينّهم،  والله  فقلت:  أمركم،  اقضوا  تقربوهم  لا 

وأين  أصلنا  من  يختزلونا  أن  يريدون  هم  فإذا  ظهرانيهّم...  بين  مزمّل  رجل  فإذا  ساعدة، 

يحضنونا من الأمر.. فكثر اللغط وارتفعت الأصوات حتى فرقت من الاختلاف، فقلت: ابسط 

يديك يا أبا بكر، فبسط يده فبايعته وبايعه المهاجرون ثم بايعته الأنصار... وإناّ والله ما 

وجدنا فيما حضرنا من أمر أقوى من مبايعة أبي بكر، خشينا إن فارقنا القوم ولم تكن بيعة 

.
[[[

أن يبايعوا رجلاً منهم بعدنا، فإمّا بايعناهم على ما لا نرضى، وإمّا نخالفهم فيكون فساد«

]]]ـ صحيح البخارى: 8:26ـ28.



259دلالة حديث الغدير

أبا بكر،  فبايعوا  السكك  أقبلت بجماعتها حتى تضايق بهم  وفي نص آخر: »إنّ أسلم 

.
[[[

فكان عمر يقول: ما هو إلاّ أن رأيت أسلم فأيقنت بالنصر«

لهذين النصين مجموعة دلالات:

1 ـ التعبير عن أنّ الأنصار اجتمعوا عند سعد، والمهاجرين اجتمعوا عند أبي بكر، غير 

دقيق إذ لا يعُقل أنّ جميع الأنصار وجميع المهاجرين يتركون جثمان النبيn للتنافس 

على الخلافة، ولو ثبت هذا لكن أكبر طعن عليهم، ولا أظنّ أن يرتضيه أحد من أهل السنة، 

ولم يعُهد أنّ أبا بكر كان سيد المهاجرين حتى يجتمع عنده المهاجرون، نعم اجتمع شرذمة 

قليلة لا يتجاوزون أصابع اليد، وهؤلاء المجتمعون والمتآمرون لا يمثلّون شريحة المجتمع.

2 ـ تهديد عمر أنّ من بايع رجلاً من غير مشورة من المسلمين بالقتل، يدللّ على أنّ 

بيعة أبي بكر ما كانت بإجماع المسلمين ولا بمشورتهم.

3 ـ قوله: إنّ بيعة أبي بكر كانت فلتة، تأييد لما قلناه من عدم وجود الإجماع في أوّل الأمر.

4 ـ لا أدلّ على عدم وجود الإجماع من قول عمر: »فكثر اللغط وارتفعت الأصوات حتى 

فرقت من الاختلاف«.

5 ـ قوله: »بايعه المهاجرون ثم بايعته الأنصار« غير دقيق أيضاً، إذ لم يرد ذكر لهؤلاء 

المهاجرين سوى أشخاص قلائل، مضافاً إلى أنّ كثيراً من الأنصار ما حضروا السقيفة، وليس 

كلّ الذي حضر بايع أمثال سعد وبنيه.

6 ـ قوله: »وخالف عنّا علي والزبير ومن معهما« أدلّ دليل على عدم وجود إجماع، مع 

أنّ النصّ مجمل إذ لم نعلم كم عدد من تابع علياً والزبير في الاعتزال.

أين علمت؟  عدّة، من  تساؤلات  ويثُير  اللحظة ملفت جداً  تلك  أسلم في  ـ حضور   7

وكيف جاءت بعدّتها وعددها بحيث تضايقت بهم السكك؟ لماذا لم تنحاز إلى الأنصار مثلاً 

أو إلى شخص آخر غير أبي بكر، مع الفراغ السياسي الحاصل آنذاك والانفلات الاجتماعي، 

وهناك من هو أقوى من أبي بكر وعمر وأعلى شرفاً، فكان بإمكانها خلع أبي بكر ومبايعة 

]]]ـ تاريخ الطبري 2:458.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 260

غيره، وهي جاءت بجماعتها؟! لماذا أيقن عمر بالنصر بمجردّ أن رأى أسلم وقبل أن يبايعوا؟! 

أليس ينبئ كلّ هذا عن تآمر مسبق؟!!

أما الإجماع الحاصل فيما بعد، فهو مسلمّ ولكن لا ينفع إذ أخُذ غلبة وإجباراً، فكثير من 

المسلمين بايعوا كرهاً، روى الشيخ المفيد ; عن زائدة بن قدامة قال: »كان جماعة من الأعراب 

قد دخلوا المدينة ليتماروا منها.. فأنفذ إليهم عمرو استدعاهم وقال لهم: خذوا بالحظ من 

امتنع  ليبايعوا، فمن  الناس واحشروهم  الله، واخرجوا إلى  بيعة خليفة رسول  المعونة على 

فاضربوا رأسه وجبينه، قال: والله لقد رأيت الأعراب تحزمّوا واتشحوا بالازُر الصنعانيّة، وأخذوا 

.
[[[

بأيديهم الخشب وخرجوا حتى خبطوا الناس خبطاً، وجاؤوا بهم مكرهين إلى البيعة«

أن  إلى  تبايع  ولم  السلطة  قاطعت  فقد  العالمين،  نساء  الزهراءB سيدة  فاطمة  أمّا 

توفيت ساخطة ومهاجرة للقوم، وعدم رضاها ينبئ عن عدم رضى رسول اللهn وعن عدم 

الرضى الإلهي جلتّ عظمته، فأيّ قيمة لهكذا خلافة!! ولو كانت 3 لوحدها في عدم البيعة 

لكفى في بطلان ما جرى.

أما سعد بن عبادة فلم يبايع حتى قتُل، أما أمير المؤمنينA وأولاده فلم يبايعوا أيضاً 

لستة أشهر، إلى أن تمتّ البيعة حفظاً لبيضة الإسلام ـ كما مرّ بالتفصيل ـ، وبعد هذا فأيّ 

قيمة يبقى لهكذا إجماع مستقبلي، حصل إما طمعاً وإمّا منافسة وإمّا إكراهاً وإجباراً وإمّا 

حفاظاً على الدين والملةّ؟!.

]]]ـ الجمل: 59.



آيات الغدير]]]

ذكرت المصادر مجموعة من الروايات الدالةّ على نزول بعض الآيات أو تأويلها بمناسبة 

واقعة الغدير.

فأوّل ما نزل من ذلك آية التبليغ، وهي قوله تعالى: ﴿يَا أيَُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أنُزِلَ إِلَيْكَ مِن 

.
[[[

بِّكَ وَإنِ لَّمْ تفَْعَلْ فَمَ بَلَّغْتَ رسَِالَتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ﴾ رَّ

فقد وردت الروايات عند الفريقين بأنّ شأن نزولها كان لمناسبة واقعة الغدير، وتنصيب 

للمسلمين، وأنّ التقصير في ذلك يساوي عدم تبليغ الرسالة، ممّ  أمير المؤمنينA إماماً 

يدلّ على أهميّة تلك الواقعة.

عَلَيْكُمْ  وَأتَْمَْتُ  دِينَكُمْ  لَكُمْ  أكَْمَلْتُ  الثانية آية الإكمال، وهي قوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ  الآية 

.
[[[

نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسِْلامََ دِيناً﴾

الإمامة  أنّ  للمسلمين، ونصّت على  إماماً  اللهn علياً  بعد ما نصب رسول  نزلت  إذ 

إكمال للدين وإتمام لنعمة الإسلام.

ِّلْكَافِرينَ لَيْسَ  الآية الثالثة آية سأل سائل، وهي قوله تعالى: ﴿سَألََ سَائِلٌ بِعَذَاب وَاقِع * �ل

.
[[[﴾ نَ اللَّهِ ذِي الْمَعَارِجِ لَهُ دَافِعٌ * مِّ

من  البيعة  له  وأخذ  إماماً،   Aًعليّا نصب  لما   nالله رسول  أنّ  القصّة  وخلاصة 

 nالنبي على  واعترض  الفهري،  الحارث  بن  النعمان  وهو  الصحابة  أحد  جاءه  الصحابة، 

]]]ـ استفدنا في هذا المبحث ممّ كتبه فضيلة الشيخ أمير التقدمي في موسوعته القيّمة حول حديث الغدير ولم 

تطبع بعد.

]]]ـ المائدة: 67.

]]]ـ المائدة: 3.

]]]ـ المعارج: 1ـ3.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 262

وطلب نزول العذاب عليه إن كان ذلك بأمر من الله تعالى، فنزلت عليه حجارة من السماء 

وأهلكته، ونزلت الآية.

قَ عَلَيْهِمْ إِبْليِسُ ظَنَّهُ فَاتَّبَعُوهُ إِلاَّ فَرِيقاً  ومن الآيات النازلة آنذاك قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ صَدَّ

.
[[[

نَ الْمُؤْمِنِيَن﴾ مِّ

روى علي بن إبراهيم القمي قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمير، عن ابن سنان، عن 

أبي عبد اللهA قال: لما أمر الله نبيّهn أن ينصب أمير المؤمنينA للناس في قوله: 

بِّكَ﴾ في علّي بغدير خم، فقال: من كنت مولاه فعلي  ﴿يَا أيَُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أنُزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّ

مولاه، فجاءت الأبالسة إلى إبليس الأكبر وحثوّا التراب على رؤوسهم، فقال لهم إبليس: كلاّ 

قَ  صَدَّ الله على رسوله: ﴿وَلَقَدْ  فأنزل  يخلفوني.  لن  فيه عدة  الذين حوله قد وعدوني  إنّ 

.
[[[

عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ﴾ الآية

وروى نحوه السيد شرف الدين الأسترآبادي )ق11( في تأويل الآيات الظاهرة عن علي 

.
[[[

بن إبراهيم القميّ، عن زيد الشحّام، عن قتادة بن دِعامة...

أحمد  عقدة  ابن  القرآن عن  تفسير  كتابه في  )ق4( في  النعماني  الله  عبد  أبو  وكذلك 

بن محمد بن سعيد، قال: حدّثنا أحمد بن يوسف بن يعقوب الجُعفي، عن إسماعيل بن 

مِهران، عن الحسن بن علي بن أبي حمزة البطائني، عن أبيه، عن إسماعيل بن جابر، عن 

أبي عبد اللهA، وفيه أنّ ابليس قال لهم: »لا تجزعوا من هذا، فإنّ أمّته ينقضون عهده، 

الدنيا على  لغلبة حب  ذلك  ويهُملون  بيته،  أهل  ويظلمون  بعده،  من  بوصيّه  ويغدرون 

.
[[[

قلوبهم، وتمكّن الحميّة والضغائن في نفوسهم، واستكبارهم وعزهّم، فأنزل الله تعالى...«

]]]ـ سبأ: 20.

]]]ـ تفسير القمي 2: 201، عنه البحار 37: 19 ح9، والصافي 6: 940.

]]]ـ تأويل الآيات الظاهرة 2: 474 ح6، وعنه البحار 37: 169 ح45.

]]]ـ راجع البحار للمجلسي 90: 59 ـ 60.



263آيات الغدير

وفي الكافي قال: ]حدّثنا[ محمد بن يحيى، عن حمدان بن سليمان، عن عبد الله بن 

محمد اليماني، عن منيع بن الحجاج، عن صباح الحذّاء، عن صباح المزني، عن جابر، عن أبي 

جعفرA قال: لماّ أخذ رسول اللهn بيد عليA يوم الغدير صرخ إبليس في جنوده 

صرخة، فلم يبق منهم أحد في برّ ولا بحر إلاّ أتاه فقالوا: يا سيدّهم ومولاهم ماذا دهاك؟ 

فما سمعنا لك صرخة أوحش من صرختك هذه. فقال لهم: فعل هذا النبي فعلاً إن تمّ لم 

يعُص الله أبداً، فقالوا: يا سيّدهم أنت كنت لآدم، فلمّ قال المنافقون: إنهّ ينطق عن الهوى، 

 nوقال أحدهما لصاحبه: أما ترى عينيه تدوران في رأسه كأنهّ مجنون ـ يعنون رسول الله

ـ صرخ إبليس صرخة بطرب، فجمع أولياءه فقال: أما علمتم أنّ كنت لآدم من قبل؟ قالوا: 

نعم، قال: آدم نقض العهد ولم يكفر بالرب، وهؤلاء نقضوا العهد وكفروا بالرسول، فلما قبض 

رسول اللهn، وأقام الناس غير علّي لبس إبليس تاج الملك، ونصب منبراً وقعد في الوثبة 

وجمع خيله ورجله ثم قال لهم: اطربوا، لا يطاع الله حتى يقوم الإمام.

نَ الْمُؤْمِنِيَن﴾  مِّ قَ عَلَيْهِمْ إِبْليِسُ ظَنَّهُ فَاتَّبَعُوهُ إِلاَّ فَرِيقاً  وتلا أبو جعفرA: ﴿وَلَقَدْ صَدَّ

قال أبو جعفرA: كان تأويل هذه الآية: لماّ قبض رسول اللهn، والظن من إبليس حين 

.
[[[

قالوا لرسول اللهn إنهّ ينطق عن الهوى، فظن بهم إبليس ظنّاً فصدّقوا ظنّه

إسِْلامَِهِمْ  بَعْدَ  وَكَفَرُواْ  الْكُفْرِ  كَلِمَةَ  قَالُواْ  وَلَقَدْ  قَالوُاْ  مَا  بِاللّهِ  تعالى: ﴿يَحْلِفُونَ  قوله  ومنها 

واْ بِاَ لَمْ يَنَالوُاْ وَمَا نقََمُواْ إِلاَّ أنَْ أغَْنَاهُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضْلِهِ فَإِن يَتُوبوُاْ يَكُ خَيْاً لَّهُمْ وَإنِ  وَهَمُّ

نْ  نيَْا وَالآخِرةَِ وَمَا لَهُمْ فِ الأرَْضِ مِن وَلِّ وَلاَ نصَِير * وَمِنْهُم مَّ بْهُمُ اللّهُ عَذَاباً ألَيِماً فِ الدُّ يَتَوَلَّوْا يُعَذِّ

ن فَضْلِهِ بَخِلُواْ بِهِ  الِحِيَن * فَلَمَّ آتاَهُم مِّ قَنَّ وَلَنَكوُننََّ مِنَ الصَّ دَّ عَاهَدَ اللّهَ لَئِْ آتاَناَ مِن فَضْلِهِ لَنَصَّ

عْرضُِونَ * فَأعَْقَبَهُمْ نِفَاقاً فِ قُلوُبِهِمْ إِلَ يَوْمِ يَلْقَوْنهَُ بِاَ أخَْلَفُواْ اللّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِاَ  هُم مُّ وَتوََلَّواْ وَّ

.
[[[

كَانوُاْ يَكْذِبُونَ﴾

]]]ـ الكافي 8: 344 ح542، عنه البحار 28: 256 ح40، والحديث باختلاف في الألفاظ في تفسير العياشي 2: 301 

ح111، وإثبات الهداة 2:174 ح816.

]]]ـ التوبة: 74 ـ 77.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 264

روي في تفسير القمي عن أحمد بن بن الحسن التاجر، قال: حدّثنا الحسن بن علّي بن 

 Cعثمان الصوفي، قال: حدّثنا زكرياّ بن محمد، عن محمد بن علّي، عن جعفر بن محمد

قال: لماّ أقام رسول اللهn  أمير المؤمنين يوم غدير خم كان بحذائه سبعة نفر من المنافقين 

ـ   nالنبي يعني  ـ  مجنون؟!  كأنهّما  عينيه  ترون  أما  منهم:[  الثاني  فقال  سمّهم،  ]وقد 

الساعة يقوم ويقول قال لي ربي. فلما قام وقال: أيها الناس من أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: 

الله ورسوله، قال: اللهم فاشهد، ثم قال: ألا من كنت مولاه فعلي مولاه، وسلمّوا عليه بإمرة 

المؤمنين. فنزل جبرئيلA وأعلم رسول اللهn بمقالة القوم، فدعاهم وسألهم فأنكروا 

.
[[[

وحلفوا، فأنزل الله: ﴿يَحْلِفُونَ بِاللّهِ مَا قَالوُاْ﴾ إلى آخره..

وفي تفسير العياشي عن أبان بن تغلب عن أبي عبداللهA أنهّ قال: لماّ نصب رسول 

الله n علياAً يوم غدير خم فقال: من كنت مولاه فعلي مولاه، ضمّ رجلان من قريش 

رؤوسهما وقالا: والله لا نسلمّ له ما قال أبداً، فأخبر النبيn  فسألهما عمّ قالا، فكذّبا 

وحلفا بالله ما قالا شيئاً، فنزل جبرئيلA على رسول اللهn: »يحلفون بالله ما قالوا« 

.
[[[

الآية ،قال أبو عبد اللهA: لقد توليّا وما تابا 

وَقَدْ  توَْكِيدِهَا  بَعْدَ  الأيَْاَنَ  تنَقُضُواْ  وَلاَ  عَاهَدتُّمْ  إذَِا  اللّهِ  بِعَهْدِ  تعالى: ﴿وَأوَْفُواْ  قوله  ومنها 

ة  جَعَلْتُمُ اللّهَ عَلَيْكُمْ كفَِيلا إنَِّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا تفَْعَلُونَ * وَلاَ تكَوُنوُاْ كاَلَّتِي نقََضَتْ غَزْلَهَا مِن بَعْدِ قُوَّ

اَ يَبْلوُكُمُ اللّهُ بِهِ وَلَيُبَيِّنَنَّ  ة إنَِّ ةٌ هِيَ أَرْبَ مِنْ أمَُّ أنَكَاثاً تتََّخِذُونَ أيَْاَنكَُمْ دَخَلا بَيْنَكُمْ أنَ تكَُونَ أمَُّ

.
[[[

لَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تخَْتَلِفُونَ﴾

اللهA: لماّ نزلت  أبو عبد  القمي في تفسيره قال: حدّثني أبي رفعه قال: قال  روى 

الولاية وكان من قول رسول اللهn بغدير خم: »سلمّوا على علّي بإمرة المؤمنين« فقالوا: 

]]]ـ تفسير القمي 1: 301، عنه البحار 37: 119 ح8.

]]]ـ تفسير العياشي 2: 100 ح91، عنه البحار 37: 154 ح38.

]]]ـ النحل: 91 ـ 92.



265آيات الغدير

إنهّ أمير المؤمنين، وإمام  الله ورسوله، فقال:  الله ورسوله؟ فقال لهم: نعم، حقّاً من  أمن 

المتقين، وقائد الغرّ المحجلين، ويقُعده الله يوم القيامة على الصراط فيدخل أولياءه الجنّة 

ويدخل أعداءه النار. وأنزل الله عز وجل: ﴿وَلاَ تنَقُضُواْ الأيَْاَنَ بَعْدَ توَْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللّهَ 

الله ورسوله« ثم  اللهn: »من  تفَْعَلُونَ﴾ يعني قول رسول  مَا  يَعْلَمُ  اللّهَ  إنَِّ  كَفِيلا  عَلَيْكُمْ 

أيَْاَنكَُمْ  تتََّخِذُونَ  أنَكَاثاً  ة  قُوَّ بَعْدِ  غَزْلَهَا مِن  نقََضَتْ  كَالَّتِي  تكَُونوُاْ  ضرب لهم مثلاً فقال: ﴿وَلاَ 

.
[[[

دَخَلا بَيْنَكُمْ﴾

بن  محمد  عن  الحسين،  بن  محمد  عن  يحيى،  بن  محمد  عن  الكليني  نحوه  وروى 

.
[[[

   Aإسماعيـل ، عن منصوربن يونس ، عن زيـد بن الجهـم الهلالي ، عن أبي عبدالله

وحُ الامَِْيُن * عَلَ قَلبِْكَ لِتَكوُنَ مِنَ  ومنها قوله تعالى: ﴿وَإنَِّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِيَن * نزََلَ بِهِ الرُّ

.
[[[

لِيَن﴾ بِين * وَإنَِّهُ لَفِي زُبُرِ الاْوََّ الْمُنذِرِينَ * بِلِسَان عَرَبِّ مُّ

روى القمي قال: حدّثني أبي، عن حنان، عن أبي عبداللهA في قوله تعالى: ﴿وَإنَِّهُ 

وحُ الامَِْيُن * عَلَ قَلبِْكَ لِتَكوُنَ مِنَ الْمُنذِرِينَ﴾ قال: الولاية نزلت  لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِيَن * نزََلَ بِهِ الرُّ

.
[[[

لأمير المؤمنينA يوم الغدير

وروى نحوه الصفّار قال: حدثنا محمد بن أحمد، عن العباس بن معروف، عن الحسن 

.
[[[

  Aبن محبوب، عن حنان بن سدير، عن سالم أبي محمد عن أبي جعفر

مَا  تتََفَكَّرُوا  ثمَُّ  وَفُرَادَى  مَثْنَى  لِلَّهِ  أنَ تقَُومُوا  بِوَاحِدَة  أعَِظُكُم  اَ  إنَِّ ومنها قوله تعالى: ﴿قُلْ 

.
[[[

ن جِنَّة إنِْ هُوَ إِلاَّ نذَِيرٌ لَّكُم بَيَْ يَدَيْ عَذَاب شَدِيد﴾ بِصَاحِبِكُم مِّ

]]]ـ تفسير القمي 1: 389، عنه البحار 37: 120 ح11.

]]]ـ الكافي 1: 292.

]]]ـ الشعراء: 192 ـ 196.

]]]ـ تفسير القمي 2: 124.

]]]ـ بصائر الدرجات 73 ح6، عنه البحار 36: 95 ح29.

]]]ـ سبأ: 46.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 266

روى فرات قال: حدّثني عُبيد بن كثير معنعناً عن عمر بن يزيد قال: سألت أبا عبد الله 

اَ أعَِظُكُم بِوَاحِدَة﴾ قال: يعني الولاية.  جعفر بن محمدA عن قول الله تعالى: ﴿قُلْ إنَِّ

فقلت: كيف ذلك؟ قال: أما إنهّ لماّ نصبه للناس فقال: »من كنت مولاه فعلي مولاه« ارتاب 

الناس وقالوا: إنّ محمداً ليدعونا في كل وقت إلى أمر جديد، وقد بدََأنا بأهل بيته يملكّهم 

اَ أعَِظُكُم بِوَاحِدَة﴾ فقد أدّيت إليكم ما  رقابنا، فأنزل الله تعالى على نبيه: يا محمد ﴿قُلْ إنَِّ

افترض عليكم ربكم، أمّا قوله: ﴿مَثْنَى﴾ فيعني طاعة رسول الله وأمير المؤمنين، وأما قوله: 

.
[[[

﴿وَفُرَادَى﴾ فيعني طاعة الإمام من ذرّيتهما من بعده 

عَمَلُكَ  لَيَحْبَطَنَّ  أشَْكَْتَ  لَئِْ  قَبْلِكَ  مِنْ  الَّذِينَ  وَإِلَ  إِلَيْكَ  أوُحِيَ  تعالى: ﴿وَلَقَدْ  قوله  ومنها 

.
[[[

ينَ﴾ وَلَتَكُوننََّ مِنَ الْخَاسِِ

فقد روى الاسترآبادي عن ابن الجحام قال: حدّثنا محمد بن القاسم بن عبيد بن سلم، 

أبي  الأفطس، عن  الحسن بن جعفر بن إسماعيل  المحمدي، عن  الله  عن جعفر بن عبد 

موسى المشرقاني قال: كنت عنده وحضره قوم من الكوفيين فسألوه عن قول الله عز وجل: 

﴿لَئِْ أشَْكَْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ﴾ فقال: ليس حيث تذهبون، إنّ الله عز وجل حيث أوحى إلى 

نبيّهn  أن يقيم علياAً للناس علماً اندسّ إليه معاذ بن جبل فقال: أشرك في ولايته 

أيَُّهَا  الله عز وجل: ﴿يَا  أنزل  فلمّ  ويصدّقوك،  قولك  إلى  الناس  يسكن  والثاني حتى  الأوّل 

بِّكَ﴾ شكا رسول اللهn إلى جبرئيل فقال: إنّ الناس يكذّبوني  الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أنُزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّ

ينَ﴾. ولا يقبلون منّي، فأنزل الله عز وجل: ﴿لَئِْ أشَْكَْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُوننََّ مِنَ الْخَاسِِ

ففي هذه نزلت الآيةُ، ولم يكن الله ليبعث رسولاً إلى العالم وهو صاحب الشفاعة 

له:  الله من أن يقول  اللهn أوثق عند  بربه، كان رسول  العُصاة يخاف أن يشرك  في 

لئن أشركت بي، وهو جاء بإبطال الشرك ورفض الأصنام، وما عُبد مع الله، وإنّا عُني أن 

]]]ـ تفسير فرات: 345 ح470، ونحوه أيضاً ح471 عن الحسين بن سعيد معنعناً عن عمر بن يزيد، وأيضاً المناقب 

.Aلابن شهرآشوب 3: 37، وشرح الأخبار 1: 236 ح239، عن محمد بن سلام، عن أبي جعفر

]]]ـ الزمر: 65.



267آيات الغدير

.
[[[

تشرك في الولاية من الرجال، فهذا معناه 

.
[[[

ومنها قوله تعالى: ﴿أمَْ يَحْسَبُونَ أنََّا لاَ نسَْمَعُ سَِّهُمْ وَنجَْوَاهُم بَلَ وَرُسُلُنَا لَدَيهِْمْ يكَتُْبُونَ﴾

روى الاسترآبادي عن علي بن إبراهيم القمي قال: حدّثني أبي، عن إسماعيل بن مرار، 

لماّ  قال:...   Aالله عبد  أبي  عن  الفضيل،  بن  محمد  عن  الرحمن،  عبد  بن  يونس  عن 

أشهدهم يوم غدير خم وقد كانوا يقولون: لئن قبض الله محمداً لا نرُجع هذا الأمر في آل 

محمد، ولا نعطيهم من الخمس شيئاً، فأطلع الله نبيّه على ذلك وأنزل عليه: ﴿أمَْ يَحْسَبُونَ 

.
[[[

أنََّا لاَ نسَْمَعُ سَِّهُمْ وَنجَْوَاهُم بَلَ وَرُسُلُنَا لَدَيهِْمْ يكَْتُبُونَ﴾

.
[[[

رضٌَ أنَ لَّن يُخْرِجَ اللَّهُ أضَْغَانهَُمْ﴾ ومنها قوله تعالى: ﴿أمَْ حَسِبَ الَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَّ

بن  يحيى، عن محمد  بن  العزيز  عبد  حدّثنا  قال:  الجحام  ابن  الاسترآبادي عن  روى 

زكريا، عن جعفر بن محمد بن عمارة، قال: حدّثني أبي، عن جابر، عن أبي جعفر محمد 

 Aًعليا nعن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: لماّ نصب رسول الله Aبن علي

يوم غدير خم، قال قوم: ما يألوا برفع ضبع ابن عمّه، فأنزل الله تعالى: ﴿أمَْ حَسِبَ الَّذِينَ فِ 

.
[[[

رضٌَ أنَ لَّن يُخْرِجَ اللَّهُ أضَْغَانهَُمْ﴾ قُلُوبِهِم مَّ

ومنها قوله تعالى: ﴿وَالنَّجْمِ إذَِا هَوَى * مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى * وَمَا ينَطِقُ عَنِ الْهَوَى 

.
[[[

* إنِْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يوُحَى﴾

روى الاسترآبادي عن ابن الجحام قال: حدّثني أحمد بن القاسم، عن منصور بن العباس 

أبي الحسين، عن العباس القصباني، عن داود بن الحصين، عن فضل بن عبد الملك، عن أبي 

]]]ـ تاويل الآيات الظاهرة 2: 522 ح32، عنه البحار 23: 362 ح22 ونحوه شرح الأخبار 1: 245 ح273.

]]]ـ الزخرف: 80.

]]]ـ تأويل الآيات الظاهرة 2: 588 ح16، عنه البحار 23: 386 ح93.

]]]ـ محمد: 29.

]]]ـ تأويل الآيات الظاهرة 2: 590 ح18، عنه البحار 23: 386 ح91.

]]]ـ النجم: 1 ـ 4.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 268

عبد اللهA قال: لماّ أوقف رسول اللهn أمير المؤمنينA يوم الغدير، افترق الناس 

ثلاث فرق: فقالت فرقة ضلّ محمد، وفرقة قالت غوى، وفرقة قالت بهواه يقول في أهل 

بيته وابن عمّه، فأنزل الله سبحانه: ﴿وَالنَّجْمِ إذَِا هَوَى * مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى * وَمَا ينَطِقُ 

.
[[[

عَنِ الْهَوَى * إنِْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يوُحَى﴾

ورواه أيضاً فرات في تفسيره باختلاف عن علي بن أحمد بن خلف الشيباني معنعناً عن 

نوف البكالي عن عليA. وفي مورد آخر أيضاً عن محمد بن عيسى بن زكريا معنعناً عن 

.
[[[  Cجعفر بن محمد

.
[[[

ونَ * بِأيَيِّكُمُ الْمَفْتُونُ﴾ ومنها قوله تعالى: ﴿فَسَتُبْصُِ وَيُبْصُِ

روى الاسترآبادي عن ابن الجحام قال: حدّثنا علي بن العباس، عن حسن بن محمد، عن 

يوسف بن كُليب، عن خالد، عن حفص بن عمر، عن حنان، عن أبي أيوب الأنصاري قال: لماّ 

أخذ النبيn بيد عليA فرفعها وقال: »ومن كنت مولاه فعلي مولاه« قال أناس: إنّا 

.
[[[

ونَ * بِأيَيِّكُمُ الْمَفْتُونُ﴾ افتتن بابن عمّه، ونزلت الآية: ﴿فَسَتُبْصُِ وَيُبْصُِ

كْرَ وَيَقُولوُنَ  ومنها قوله تعالى: ﴿وَإنِ يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْلقُِونكََ بِأبَْصَارهِِمْ لَمَّ سَمِعُوا الذِّ

.
[[[

ِّلْعَالَمِيَن﴾ إنَِّهُ لََمجْنُونٌ * وَمَا هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ �ل

روى الكليني قال: ]حدّثنا[ محمد بن يحيى، عن محمد بن الحسين، عن الحجّال، عن 

عبد الصمد بن بشير، عن حسّان الجمّل قال: حملت أبا عبد اللهA من المدينة إلى مكة، 

انتهينا إلى مسجد غدير خم نظر إلى ميسرة المسجد فقال: ذلك موضع قدم رسول   فلمّ 

اللهn حيث قال: »من كنت مولاه فعلي مولاه« ثم نظر إلى الجانب الآخر فقال: ذلك 

]]]ـ تاويل الآيات الظاهرة 2: 623 ح6، عنه البحار 24: 323 ح35، ونحوه شرح الأخبار 1: 243 ح265.

]]]ـ تفسير فرات 450 ـ 452 ح590 و592.

]]]ـ القلم: 5 ـ 6.

]]]ـ تأويل الآيات الظاهرة 2: 711 ح3، عنه البحار 36: 165 ح150، ونحوه تفسير فرات: 496 ح650.

]]]ـ القلم: 51 ـ 52.



269آيات الغدير

الجراح، فلمّ أن رأوه  موضع فسطاط أبي فلان وفلان وسالم مولى أبي حذيفة وأبي عبيدة 

رافعاً يديه قال بعضهم لبعض: انظروا إلى عينيه تدور كأنهّما عينا مجنون، فنزل جبرئيل

كْرَ وَيَقُولوُنَ إنَِّهُ  A بهذه الآية: ﴿وَإنِ يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْلقُِونكََ بِأبَْصَارهِِمْ لَمَّ سَمِعُوا الذِّ

.
[[[

ِّلْعَالَمِيَن﴾ لََمجْنُونٌ  وَمَا هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ �ل

بن  الحسين  حدثنا  قال:  بسنده  الجحام  ابن  عن  الأسترآبادي  أيضاً  نحوه  روى  وقد 

أحمد المالكي، عن محمد بن عيسى، عن يونس بن عبد الرحمن، عن عبد الله بن سنان، 

.
[[[

عن حسّان الجمّل

الفقيه،  الصدوق في من لايحضره  النعمان في شرح الأخبار، والشيخ  القاضي  كما رواه 

.
[[[

وابن شهرآشوب في المناقب من دون سند

ومنها قوله تعالى: ﴿وَلَوْ تقََوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الاقََْاوِيلِ * لاخَََذْناَ مِنْهُ بِالْيَمِيِن  ثمَُّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ 

بِيَن *  كذَِّ ِّلْمُتَّقِيَن  وَإنَِّا لَنَعْلَمُ أنََّ مِنكُم مُّ نْ أحََد عَنْهُ حَاجِزِينَ  وَإنَِّهُ لَتَذْكِرةٌَ �ل الْوَتيَِن * فَمَ مِنكُم مِّ

.
[[[

وَإنَِّهُ لَحَسْةٌَ عَلَ الْكَافِرِينَ  وَإنَِّهُ لَحَقُّ الْيَقِيِن * فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ﴾

بن  جعفر  الله  عبد  أبا  سمعت  قال:  وَهْب  بن  معاوية  عن  النعمان  القاضي   روى 

محمدA يقول: لماّ كان يوم غدير خم وقال رسول اللهn في عليA ما قال، قال أحد 

الرجلين لصاحبه: والله ما أمره الله بهذا، ولا هو إلاّ شيء تقوّله، فأنزل الله تعالى:

﴿وَلَوْ تقََوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الاقََْاوِيلِ * لاخَََذْناَ مِنْهُ بِالْيَمِيِن * ثمَُّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتيَِن * فَمَ مِنكُم 

بِيَن﴾  كَذِّ ِّلْمُتَّقِيَن﴾ يعني علياAً ﴿وَإنَِّا لَنَعْلَمُ أنََّ مِنكُم مُّ نْ أحََد عَنْهُ حَاجِزِينَ * وَإنَِّهُ لَتَذْكِرةٌَ �ل مِّ

.
[[[

يعني بولايته..

]]]ـ الكافي 4: 566 ح2، عنه البحار 37: 172 ح55، ونحوه الشيخ الطوسي في التهذيب 3: 290 ح746.

]]]ـ تأويل الآيات الظاهرة 2: 713 ح6، عنه البحار 30: 259 ح122.

]]]ـ شرح الأخبار 1: 240 ح258، من لا يحضره الفقيه 1: 229، والمناقب 3: 37.

]]]ـ الحاقة: 44 ـ 52.

]]]ـ شرح الأخبار 1: 241 ح259، ونحوه المناقب لابن شهرآشوب 3: 37 عن معاوية بن عمار والعياشي في تفسيره 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 270

بَ وَتوََلَّ * ثمَُّ ذَهَبَ إِلَ أهَْلِهِ يَتَمَطَّى   قَ وَلاَ صَلَّ * وَلَكِن كذََّ ومنها قوله تعالى: ﴿فَلاَ صَدَّ

.
[[[

أوَْلَ لَكَ فَأوَْلَ﴾

رسول  أنّ  نزولها  كان سبب  فإنهّ   ﴾ صَلَّ وَلاَ  قَ  صَدَّ قوله: ﴿فَلاَ  القمي:  تفسير  في   ورد 

الله n دعا إلى بيعة علّيA يوم غدير خم، فلمّ بلغّ الناس وأخبرهم في علّي ما أراد 

الله أن يخُبر رجعوا الناس، فاتكأ معاوية على المغيرة بن شعبة وأبي موسى الأشعري، ثم أقبل 

يتمطىّ نحو أهله ويقول: ما نقرّ لعلّي بالولاية أبداً، ولا نصدّق محمداً مقالته فيه، فأنزل 

بَ وَتوََلَّ ثمَُّ ذَهَبَ إِلَ أهَْلِهِ يَتَمَطَّى أوَْلَ لَكَ  قَ وَلاَ صَلَّ * وَلَكِن كذََّ الله جلّ ذكره: ﴿فَلاَ صَدَّ

فَأوَْلَ﴾ فصعد رسول اللهn المنبر وهو يريد البراءة منه، فأنزل الله: ﴿لاَ تحَُرِّكْ بِهِ لِسَانكََ 

.
[[[

لِتَعْجَلَ بِهِ﴾ فسكت رسول اللهn ولم يسمّه 

وهذا ما رواه مسنداً باختلاف في الألفاظ من حيث التفصيل والإيجاز كلّ من الطبري 

الشيعي عن البُزاري قال: حدّثنا محمد بن الحارث، عن يزيد، عن رَوْح بن القاسم، عن أبي 

.
[[[

نجَيح، عن مجاهد، عن حذيفة بن اليمان 

وفرات الكوفي قال: حدّثني إسحاق بن محمد بن القاسم بن صالح بن خالد الهاشمي 

]حدّثنا أبوبكر الرازي محمد بن يوسف بن يعقوب بن إبراهيم بن نبهان بن عاصم بن 

زيد بن طريف مولى علي بن أبي طالب، حدّثنا محمد بن عيسى الدامغاني، حدّثنا سلمة بن 

.
[[[

الفضل، عن أبي مريم، عن يونس بن خباب، عن عطيّة[ عن حذيفة بن اليمان 

وروى فرات أيضاً قال: ]حدّثنا جعفر بن محمد بن عتبة الجعفي، حدّثنا العلاء بن الحسن، 

2: 269 ح64 عن زيد بن الجهم.

]]]ـ القيامة: 31 ـ 35.

]]]ـ تفسير القمي 2: 397.

]]]ـ المسترشد: 586 ح257.

]]]ـ تفسير فرات: 516 ح675، وما بين المعقوفين مأخوذ من شواهد التنزيل للحسكاني 2: 391 ح1041.



271آيات الغدير

.
[[[

حدّثنا حفص بن حفص الثغري، حدّثنا عبد الرزاق، عن سورة الأحول[ عن عمار بن ياسر 

.
[[[

كما رواه ابن شهرآشوب عن الإمام الباقرA من دون سند 

حْ لَكَ صَدْركََ * وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْركََ * الَّذِي أنَقَضَ ظَهْركََ *  ومنها سورة الانشراح: ﴿ألََمْ نشََْ

وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْركََ * فَإنَِّ مَعَ الْعُسِْ يُسْاً * إنَِّ مَعَ الْعُسِْ يُسْاً * فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ﴾.

روى فرات قال: حدّثني جعفر بن أحمد بن يوسف معنعناً عن أبي جعفرA قال: 

كان رسول اللهn لا يزال يخُرج لهم حديثاً في فضل وصيّه حتى نزلت عليه هذه السورة، 

فاحتج عليهم علانية حين أعلم رسول اللهn بموته ونعيت إليه نفسه، فقال: ﴿فَإِذَا فَرَغْتَ 

فَانصَبْ﴾ يقول: إذا فرغت من نبوّتك فانصِب علياً من بعدك، وعلّي وصيكّ فأعلمهم فضله 

علانية، فقال: »من كنت مولاه فعلي مولاه« وقال: »اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، 

.
[[[

وانصر من نصره، واخذل من خذله« ثلاث مرات 

عبد  عن  بن همام،  محمد  حدّثنا  قال:  الجحام  ابن  عن  الاسترآبادي  نحوه  روى  وقد 

الله بن جعفر، وعن الحسن بن موسى، عن علي بن حسّان، عن عبد الرحمن، عن أبي عبد 

الله جعفر بن محمدC... حدّثنا محمد بن همام بإسناده عن إبراهيم بن هاشم، عن 

...Aمحمد[ بن أبي عمير، عن المهلبّي، عن سليمان، عن أبي عبدالله[

حدثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد، عن محمد بن خالد، عن محمد بن علي، عن أبي 

.Aجميلة، عن أبي عبد الله

القاسم، عن أحمد بن محمد بإسناده إلى المفضّل بن عمر، عن أبي  حدّثنا أحمد بن 

.
[[[

 A عبد الله

]]]ـ م ن: 515 ح674، وما بين المعقوفين من شواهد التنزيل 3: 390 ح1040.

]]]ـ المناقب لابن شهرآشوب 3: 38، البحار 37: 161 ح40.

]]]ـ تفسير فرات: 574 ح738، عنه البحار 38: 142 ح150.

]]]ـ تأويل الآيات الظاهرة 2: 811 ـ 812 ح1 ـ 5.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 272

كما رواه الحسكاني قال: حدّثني علي بن موسى بن إسحاق، عن محمد بن مسعود بن 

محمد ]العياشي[، حدّثنا جعفر بن أحمد، قال: حدّثني حمدان والعُمركي، عن العُبيدي، عن 

يونس، عن زُرعة، عن سماعة، عن أبي بصير، عن أبي عبد اللهA: ﴿فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ﴾ 

قال: يعني علياً بالولاية.

وبه عن يونس، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد اللهA في قوله تعالى: ﴿فَإِذَا 

فَرَغْتَ فَانصَبْ﴾ يعني علياً للولاية.

حدّثنا جبرئيل بن أحمد قال: حدّثني الحسن بن خُرّزاد، قال: حدّثني غير واحد عن أبي 

عبد اللهA: ﴿فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ﴾ قال: فإذا فرغت فانصب علياً للناس.

حدّثنا علي بن محمد، قال: حدّثني محمد بن أحمد، عن العباس، عن عبد الرحمن 

بن حمّد، عن الفُضيل، عن أبي عبد اللهA في قوله تعالى: ﴿فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ﴾ يعني 

.
[[[

انصب علياً للولاية 

]]]ـ شواهد التنزيل 2: 451 ـ 452 ح1116 ـ 1119.



آية الإكمال

وهي قوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ فَلاَ تخَْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْيَوْمَ أكَْمَلتُْ 

.
[[[

لَكُمْ دِينَكُمْ وَأتَْمَْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسِْلامََ دِيناً﴾

أجمعت الشيعة وذكر بعض أهل السنة أنّ هذه الآية نزلت على رسول اللهn بعد 

تنصيب عليA يوم الغدير للخلافة والإمامة، وقد ذكر هذا ورواه كلّ من:

1 ـ سليم بن قيس الهلالي )ق1( في كتابه 2:828 ح39.

2 ـ العياشي )ق3( في تفسيره 1: 293.

3 ـ القمي )ق3و4( في تفسيره 1:162.

4 ـ فرات بن إبراهيم )ق3و4( في تفسيره: 117.

5 ـ محمد بن يعقوب الكليني )ت 329( في الكافي 1: 289، 290، 8:27.

6 ـ الشيخ الصدوق )ت 381( في علل الشرائع 1: 249، وعيون الأخبار 1:216، والخصال: 415.

للسيوطي 3:19، والاتقان 1:53، وقد  المنثور  الدر  ابن مردويه )ت 410( كما في  ـ   7

ضعّفه وسنجيب عليه.

.A: 568 ـ أبو نعيم الأصبهاني )ت 430( ما نزل من القرآن في علي

9 ـ الشيخ الطوسي )ت 460( أشار إليها في التهذيب 3: 161 في الدعاء الوارد بعد صلاة 

الغدير.

10 ـ الخطيب البغدادي )ت 463( في تاريخ بغداد 8: 290.

11 ـ أبو سعيد السجستاني )ت 477( في كتاب الولاية، كما في الغدير للأميني 1:451.

]]]ـ المائدة: 3.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 274

12 ـ ابن المغازلي )ت483( في المناقب: 18ـ19.

13 ـ الحاكم الحسكاني )ق5( في شواهد التنزيل 1:201 ح211.

14 ـ النطنزي )ق5و6( في الخصائص العلوية، كما في الغدير 1:104.

15 ـ الخوارزمي )ت 568( في المناقب: 80.

16 ـ ابن عساكر )ت 571( كما في الدر المنثور للسيوطي 3: 19.

17 ـ سبط ابن الجوزي )ت 654( في تذكرة الخواص: 30.

18 ـ الحمويني )ت 722( في فرائد السمطين 1:74.

19 ـ السيوطي )ت 911( في الدر المنثور 3:19، عن ابن مردويه والخطيب وابن عساكر.

سياق الآية:

توسّطت آية الإكمال بين آيات اللحوم وما يحلّ منها وما يحرم، قال تعالى: ﴿حُرِّمَتْ 

يَةُ  وَالْمُتَدَِّ وَالْمَوْقُوذَةُ  وَالْمُنْخَنِقَةُ  بِهِ  اللّهِ  لِغَيِْ  أهُِلَّ  وَمَا  الْخِنْزِيرِ  وَلَحْمُ  مُ  وَالْدَّ الْمَيْتَةُ  عَلَيْكُمُ 

ذَلكُِمْ  بِالأَزْلامَِ  تسَْتَقْسِمُواْ  وَأنَ  النُّصُبِ  عَلَ  ذُبِحَ  وَمَا  ذَكَّيْتُمْ  مَا  إِلاَّ  بُعُ  السَّ أَكَلَ  وَمَا  وَالنَّطِيحَةُ 

دِينَكُمْ  لَكُمْ  أَكْمَلْتُ  الْيَوْمَ  وَاخْشَوْنِ  تخَْشَوْهُمْ  فَلاَ  دِينِكُمْ  مِن  كَفَرُواْ  الَّذِينَ  يَئِسَ  الْيَوْمَ  فِسْقٌ 

لاثِِمْ  مُتَجَانِف  غَيَْ  مَخْمَصَة  فِ  اضْطُرَّ  فَمَنِ  دِيناً  الإسِْلامََ  لكَُمُ  وَرَضِيتُ  نِعْمَتِي  عَلَيْكُمْ  وَأتَْمَْتُ 

حِيمٌ﴾. فَإِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّ

فآية إكمال الدين ـ مع شطرها المتقدّم عليها ـ أجنبية عن صدر الآية وذيلها المحيطة 

بها، ولو نزعناها من الآية لكان الكلام تامّاً غير متوقفّ عليها، وتكون آية اللحوم آية كاملة 

مماثلة لما تقدّم عليها في النزول من الآيات الواقعة في باقي السور من قبيل قوله تعالى: ﴿

مَ وَلَحْمَ الْخِنزِيرِ وَمَا أهُِلَّ بِهِ لِغَيِْ اللّهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيَْ بَاغ وَلاَ عَاد فَلا  اَ حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّ إنَِّ

.
[[[

إثِمَْ عَلَيْهِ إنَِّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾

إنّ  يقال:  أو  هكذا،  أنزلت  إنهّا  يقال:  فربما  الآية،  هذه  بين  تخللّها  سبب  هو  ما   أمّا 

النبيn هو الذي أمر بوضعها هناك، أو يقال: إنّ هذا حصل من قبل الصحابة عند جمع 

]]]ـ البقرة: 173، الأنعام: 145، النحل: 115.



275آية الإكمال

القرآن، وأياًّ من هذه الاحتمالات كانت صحيحة، فلا يضّر بما قلنا من انفصالها واستقلالها 

معنى، وعدم صحّة حملها على صدر الآية وذيلها لعدم تناسب معناها مع الصدر والذيل.

مضافاً إلى هذا، فإنّ الروايات الواردة في شأن نزولها عند الشيعة والسنة تدلّ على أنهّا 

نزلت منفردة ومستقلةّ.

شرح المفردات:

)اليوم( المراد به يوم مخصوص، وهو يوم نزول الآية حيث تمّ فيه تبليغ شيء عظيم 

بالغ الأهميّة، بحيث لو كان نازلاً على اليهود والنصارى لاتخذوه عيداً ـ كما ورد في الحديث 

ـ وسنشير إلى سائر الأقوال في قسم ردّ الشبهات، فلاحظه.

)يئس( اليأس هو القنوط وقيل: اليأس نقيض الرجاء.

من  يئسوا تماماً  فإنهّم  يعمّ المشرك والكافر،  الجحود، وهنا  الكفر هو  )الذين كفروا( 

تغيير الدين أو حصول خلل فيه بموت صاحب الدعوة.

)دينكم( وهو الإسلام وهو مجموعة الشرائع والأحكام التي شُعّت من قبل الله تعالى.

بمعنى  إرشادي  نهي  هنا  بها  والمراد  الخوف،  هي  الخشية  وَاخْشَوْنِ﴾  تخَْشَوْهُمْ  ﴿فَلا 

عدم وجود أيّ داع للخشية من الكفّار بعدئذ وبعد يأسهم من التعرضّ للدين، فأنتم أيهّا 

المسلمون في أمن من ناحية الكفّار، ولا ينبغي لكم أن تخشوهم على دينكم بل اخشوني، 

أي عليكم أن تخشوني فيما كان عليكم أن تخشوهم فيه لولا يأسهم، وهو الدين ونزعه من 

أيديكم، وهذا نوع تهديد للمسلمين.

)أكملت ـ أتممت( الإكمال والإتمام متقاربان في المعنى، فكمال الشيء حصول ما هو 

الغرض منه، وتمامه انتهاؤه إلى حدٍّ لا يحتاج إلى شيء خارج عنه والناقص يحتاج إلى شيء 

خارج عنه. وبعبارة أخرى: التمام هو ما يترتب أثره بعد اكتمال جميع أجزائه بحيث لو فقد 

شيئاً من أجزائه أو شرائطه لم يترتب عليه ذلك الأمر، والكمال هو ما لا يتوقفّ حصول الأثر 

على اكتمال جميع أجزائه، فكلمّا وُجد جزء ترتب عليه من الأثر ما هو بحسبه، ولو وجد 

الجميع ترتب عليه كلّ الأثر المطلوب.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 276

والخلاصة أنّ الدين الذي هو مجموع المعارف والأحكام المشّرعة قد اضُيف إليه اليوم 

الأثر  أثر تمتّ وترتب  ناقصة غير ذي  كانت  كأنهّا  النعمة  وأنّ  به،  الدين  آخر كمل  شيء 

العملي المتوقعّ منها.

)النعمة( هي ما يلائم طبع الشيء من غير امتناعه منه، وهي هنا نعمة الولاية، وذلك 

أنّ النعمة الحقيقية هي الولاية الإلهية أي تدبير الربوبية لشؤون العباد، ولا تتم هذه إلاّ 

بولاية رسوله، كما لا تتمّ ولاية رسوله إلاّ بولاية أوُلي الأمر من بعده، وهي تدبيرهم لأمور 

الرَّسُولَ وَأوُْلِ  اللّهَ وَأطَِيعُواْ  أطَِيعُواْ  الَّذِينَ آمَنُواْ  أيَُّهَا  الامُة الدينية بإذن الله، قال تعالى: ﴿ياَ 

.
[[[

الأمَْرِ مِنكُمْ﴾

﴿رَضِيتُ لَكُمُ الإسِْلامََ دِيناً﴾ الإسلام هو مجموع ما نزل من عند الله سبحانه ليتعبّد به 

العباد، وبعد ما كمل الدين من حيث التشريع، وتمتّ نعمة الولاية، فقد رضي الله تعالى 

من حيث الدين: الإسلام الذي هو دين التوحيد الذي لا يعُبد فيه إلاّ الله، ولا يطاع فيه إلاّ 

.
[[[

الله ومن أمر بطاعته من رسول أو ولي

الدلالة:

قوله  أي  الإكمال  لآية  الأوّل  الشطر  بين  والمفهوم  المضمون  حيث  من  ترابط  يوجد 

أكَْمَلْتُ.﴾  قوله: ﴿الْيَوْمَ  الثاني وهو  دِينِكُمْ﴾ والشطر  مِن  كَفَرُواْ  الَّذِينَ  يَئِسَ  تعالى: ﴿الْيَوْمَ 

إلاّ بولاية أمير  الدين، ولم يكن ذلك  باكمال  الكفّار من دين المسلمين مرتبط  إنّ يأس   إذ 

.Aالمؤمنين

ويذهب  كيانهم  يهدّد  الإسلام  أنّ  رأوا  أن  بعد  والمشركين  الكفّار  إنّ  ذلك:  توضيح 

والوسائل،  الطرق  بشتى  بمعارضته  بدؤوا  آلهتهم،  ويسفّه  وتكبرهم،  وشرفهم  بسؤددهم 

بالتهديد والأذى له ولأصحابه، ثم  ثمّ  بالمال والجاه،  الدعوة  فأوّلاً بدؤوا بتطميع صاحب 

بالحرب والقتال، فلمّ لم تنجح هذه الامُور كلهّا، وبدأ الإسلام يزداد ظهوراً وتألقّاً، فلم يبق 

عندهم سوى انتظار زوال الدين بموت صاحب الدعوة، إذ إنهّ لا عقب له وحاله حال سائر 

]]]ـ النساء: 59.

]]]ـ للمزيد راجع تفسير الميزان للطباطبائي 5:167، مواهب الرحمن للسبزواري 10:341.



277آية الإكمال

الملوك والسلاطين الذين تندرس آثارهم وأعمالهم بموتهم من غير عقب وخليفة، ولذا كانوا 

يسمّون النبيn بالأبتر.

بل  نفسه،  بنفسه على حفظ  يقوى  لوحده، لا  والدين  لوحدها  الشريعة  أنّ  ومعلوم 

يحتاج إلى من ينافح عنه ويقاتل على تأويله كما قوتل من ذي قبل على تنزيله، ويكون 

لسانه الناطق ومقروناً بالعصمة الإلهية ليكون كلامه حجة في مستحدثات الأمور وغيرها 

من المنعطفات الزمكانية، وهذا ما حصل بولاية أمير المؤمنينA يوم الغدير حين جعلت 

.nولايته كولاية رسول الله

ومن هنا وبعد تنصيب أمير المؤمنينA بالخلافة والولاية، يأس الكفر ـ بمعناه الواسع 

ـ تماماً من تغيير الدين أو زواله. وعليه فلا داعي حينئذ من الخشية من الكفار، إذ انقطع 

أملهم من زوال الدين، ولكن لابد للمسلمين من أن يخشوا من الله تعالى كما قال: ﴿فَلاَ 

تخَْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ﴾ أي اخشوا أن أنزع منكم هذا الدين وأسلب منكم هذه النعمة بسبب 

كفرانها وإضاعتها.

إليه من جهتهم شيء من  يتطرقّ  الكفّار، لا  من جهة  المسلمين صار مصوناً  دين  إنّ 

فإذا كفروا  أنفسهم،  المسلمين  قبل  من  قائماً  الخطر  يبقى  والهلاك، ولكن  الفساد  طوارق 

بهذه النعمة الموهوبة، حلّ بهم الفشل وسُلبت عنهم، قال تعالى: ﴿وَإنِ تتََوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْماً 

 وقال تعالى: ﴿ذَلِكَ بِأنََّ اللّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّاً نِّعْمَةً أنَعَْمَهَا عَلَ قَوْم 
[[[

غَيَْكُمْ ثمَُّ لاَ يَكُونوُا أمَْثَالَكُمْ﴾

.
[[[

وُاْ مَا بِأنَفُسِهِمْ﴾ حَتَّى يُغَيِّ

والخلاصة أنّ الله تعالى في ذلك اليوم الذي يئس منه الكفار من دين المسلمين، أكمل 

أمور  إدارة  هي  التي  الولاية  وهي  النعمة  عليهم  وأتم  الولاية،  بفرض  دينهم  للمسلمين 

الدين وتدبيره إلهياً، فإنّ هذه الولاية كانت تجُرى على يد رسول اللهn مادام حياً، ولا 

أمير  إلى  الولاية  انتقلت هذه  الغدير  الوحي، وبحديث  انقطاع  بعد ذلك وعند  لما   تكفي 

التنصيب تمتّ نعمة  أيضاً، وبهذا  الامُور  النبيn في تدبير  وصار خليفة   Aالمؤمنين

]]]ـ محمد: 38.

]]]ـ الأنفال: 53.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 278

الولاية على المسلمين، وزال الخوف، وبها رضي الله تعالى الإسلام ديناً للمسلمين، وعليهم أن 

يعبدوا الله ويطيعوا ولاته ولا يشركوا به شيئاً بطاعة غيره أو طاعة غير من أمر بطاعته.

شبهات في المقام:

قد انبرى أهل السنة هنا ـ كعادتهم ـ لردّ معتقد الشيعة، وصرف الآية عن محتواها 

ومعناها الحقيقي، فطرحوا مجموعة شبهات نوردها فيما يأتي:

1 ـ الشبهة الأولى: قال الفخرالرازي )ت 606( في تفسيره:

»هذه الآية أي: ﴿الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُواْ﴾ دالةّ على بطلان قول الرافضة، ذلك لأنهّ 

تخَْشَوْهُمْ  ﴿فَلاَ  بقوله:  ذلك  وأكّد  الدين،  تبديل  من  يئسوا  كفروا  الذين  أنّ  بيّ  تعالى 

وَاخْشَوْنِ﴾ فلو كانت إمامة علي بن أبي طالب منصوصاً عليها من قبل الله تعالى وقبل 

بمقتضى  ذلك  من  آيساً  وتغييره  إخفاءه  أراد  من  لكان  الطاعة،  واجب  نصّاً   nرسوله

هذه الآية، فكان يلزم أن لا يقدر أحد من الصحابة على إنكار ذلك النص وعلى تغييره 

وإخفائه، ولما لم يكن الأمر كذلك، بل لم يجر لهذا النص ذكر ولا ظهر منه خبر ولا أثر، 

.
[[[

علمنا أنّ ادعاء هذا النص كذب«

نقول في الجواب: إنّ الآية كما قلنا دلتّ على يأس الكافرين من إبطال الدين وإزالته 

بنصب علّي بن أبي طالبA إماماً وخليفة يسير بسيرة النبيn إذ هو نفسه بنصّ 

القرآن وباب مدينة علمه، وعليه فلا داعي من خشية جانب الكافرين، بل عليهم الخشية 

منه أن لا تتغيّ النعم الإلهية بكفرانها وإضاعتها، وهذا ما حصل بكتمان النص وكاد الدين 

أن ينمحق، لولا قيام علي بن أبي طالبA: بالواجب، ومساعدة القوم على انتظام الامُور، 

كما قالA:» فوالله ما كان يلقى في روعي، ولا يخطر ببالي أنّ العرب تزعج هذا الأمر 

من بعدهn عن أهل بيته، ولا منحوه عنّي من بعده، فما راعني إلاّ انثيال الناس على 

]]]ـ تفسير الفخر الرازي 11:139.



279آية الإكمال

فلان يبايعونه، فأمسكت يدي حتى رأيت راجعة الناس قد رجعت عن الإسلام يدعون إلى 

محق دين محمد 9، فخشيت إن لم أنصر الإسلام وأهله أن أرى فيه ثلماً أو هدماً تكون 

المصيبة به علّي أعظم من فوت ولايتكم التي إنّا هي متاع أياّم قلائل يزول منها ما كان كما 

يزول السراب، أو كما يتقشّع السحاب، فنهضت في تلك الأحداث حتى زاح الباطل وزهق، 

.
[[[

واطمأنّ الدين وتنهنه«

مضافاً إلى أنهّ لا تلازم بين يأس الكافرين، وبين عدم قدرة الصحابة على إنكار النص، 

تنفيذ جيش  النبوية، آخرها عدم  النصوص  أمام  فكم من مخالفة صريحة حصلت منهم 

أسامة رغم حثهnّ الشديد على ذلك، وأيضاً عدم إحضار الدواة والكتف ليكتب لهم كتاباً 

لا يضلوّا بعده أبداً.

2 ـ الشبهة الثانية: ذهب أهل السنة إلى أقوال مختلفة في المراد من »اليوم« الوارد في الآية.

فقيل: »إنهّ زمان ظهور الإسلام ببعثة خاتم الأنبياء والمرسلينn ودعوته إلى التوحيد 

ين،  ونبذ الأنداد، فيكون المراد من قوله تعالى: إنّ الله أنزل إليكم الإسلام، وأكمل لكم الدِّ

وأتمّ عليكم النعمة، ويأس الكفّار من دينكم، فلا تخافوهم بعد ذلك.

يلزم من ذلك أن يكون للمسلمين دين قبل الإسلام كان المشركين  بأنهّ  وأشكل عليه: 

دينهم  بإكمال  الكافرين  الله  فأيأس  دينهم،  على  منهم  المسلمون  ويخشى  فيه،  يطمعون 

وإتمام نعمته عليهم كما هو ظاهر سياق الآية المباركة، وهو خلاف الوجدان، فإنهّ لم يكن 

لهم قبل الإسلام دين يطمع فيه الكفّار أو يكمله الله ويتمّ نعمته عليهم.

وقيل: إنّ المراد به ما بعد فتح مكّة، فإنهّ اليوم الذي أبطل الله تعالى كيد المشركين، 

وأذهب شوكتهم وهدم بنيانهم، فانقطع رجاؤهم، فلم يخفهم المسلمون على دينهم ولا 

على أنفسهم.

ويرد عليه: إنّ الآية المباركة تدلّ على كمال الدين وإتمام النعمة، وفي ذلك اليوم لم يكمل 

]]]ـ نهج البلاغة، الخطبة رقم 62.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 280

الدين ولم تتم النعمة بعد، وقد فرُضت كثير من الشرائع والأحكام وأنُزلت مجموعة من 

الفرائض بعد يوم الفتح.

مع أنّ الآية الشريفة تدلّ على ايئاس جميع الكفّار من هذا الدين، ولم يكن كذلك بعد 

يوم الفتح، إذ أنّ بعض العادات السيّئة والشرائع الفاسدة كانت موجودة عندهم، حتى 

بعث فيهم النبيn من أبطل تلك العادات السيئةّ والشرائع الفاسدة.

الإسلام على  انبسط  الزمان حيث  من  البراءة  نزول سورة  بعد  ما  به  المراد  إنّ  وقيل: 

جزيرة العرب وعفيت آثار الشرك، وماتت سنن الجاهليّة، فلم يخش المسلمون من كيدهم، 

وقد أبدلهم الله تعالى من بعد خوفهم أمناً يعبدونه ولا يشركون به شيئاً.

ويرد عليه: ما اوُرد على سابقه، فإنّ الإسلام وإن أمن من مكرهم، وانبسط على الجزيرة 

وانقبرت سنن الجاهليّة، إلاّ أنّ الدين لم يكمل بعد، وقد نزلت فرائض وأحكام ومواثيق بعد 

.nّنزول براءة كما هو معلوم، فإنّ سورة المائدة التي هي الأحكام نزلت في آخر عهد النبي

وقيل ـ وهو المعروف بينهم ـ: إنّ المراد به يوم عرفة من حجّة الوداع، كما ذكره كثير 

من المفسّين ووردت به بعض الروايات.

وفيه: انهّ إذا كان المراد به ذلك فما المراد من يأس الذّين كفروا من هذا الدين ،فهل 

المراد به يأس مشركي قريش من الظهور عليه؟! فهو قد كان في يوم الفتح عام ثمانية للهجرة، 

لا يوم عرفة من السنة العاشرة.

أو يراد به يأس مشركي العرب من الظهور على الدين؟! فقد كان عند نزول براءة في 

السنة التاسعة من الهجرة.

وإن كان المراد به يأس الكفّار جميعهم الشامل لليهود والنصارى والمجوس وغيرهم، 

كما يقتضيه إطلاق الآية الشريفة: ﴿الَّذِينَ كَفَرُواْ﴾، فهؤلاء لم يكونوا آيسين من الظهور على 

المسلمين، إذ لم يكن لهم شوكة ومنعة في خارج الجزيرة.



281آية الإكمال

دِينَكُمْ﴾ أنّ كون الحكم الذي أنزله  لَكُمْ  أكَْمَلْتُ  أنّ المناسب لقوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ  على 

الله تعالى له من الأهميّة بمكان بحيث يكون به كمال هذا الدين، وبه تتمّ النعمة العظيمة، 

وبنزوله قد رضي الله سبحانه وتعالى أن يكون الإسلام ديناً ومنهاجاً أبدياًّ خالداً إلى يوم القيامة.

وما يمكن أن يقال من الاحتمالات في هذا الحكم النازل في يوم عرفة خمسة:

الأوّل: أن يكون المراد به إكمال أمر الحج بحضور النبيnّ  بنفسه الشريفة وتعليمه 

الناس تعليماً قوليّاً وعمليّاً في آن واحد.

وفيه: إنّ حضورهn في الحجّ وإكماله بتشريع الأحكام، فيه كمال للحجّ فقط لا للدين 

كلهّ وإتمام للنعمة، فإنّ كلّ حكم إلهي بحدّ نفسه كمال ونعمة عظيمة، كما ورد في قوله 

نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ﴾، إلاّ أنّ ظاهر الآية المباركة في  تعالى عند تشريع الوضوء والتيمّم: ﴿وَلِيُتِمَّ 

المقام أنّ ما شرعّه عزّ وجلّ من الحكم في هذا اليوم يكون موجباً لكمال الدين كلهّ وسبباً 

لانقطاع رجاء الكفّار، مضافاً إلى ذلك أنّ تشريع الحجّ لم يكن موجباً لإيئاس الكفّار وانقطاع 

الرابطة بين الجملتين، وهو خلاف ظاهر  الرجاء عن هذا الدين كما هو معلوم، فتنقطع 

الآية الشريفة.

الثاني: أن يكون المراد به إكمال الدين بنزول بقايا الحلال والحرام في هذا اليوم فلا حلال 

بعده ولا حرام ،وبه استولى اليأس على الكفّار وانقطع رجاؤهم عن هذا الدين.

وفيه: مضافاً إلى ما اوُرد على سابقه، أنّ الأحكام لم تكمل يوم عرفة، فقد نزلت بعده 

أحكامٌ عدّة كآية الصيف وآيات الربا، كما دلتّ عليه جملة من الأخبار.

نفوسهم، هل هم مشركوا  اليأس على  واستولى  انقطع رجاؤهم  الذّين  الكفّار  أنّ  مع 

قريش؟ فقد كانوا كذلك قبل نزول هذه الآية المباركة، أم مشركوا العرب؟ فقد خابوا عند 

نزول سورة براءة، أم الكفّار مطلقاً من غيرهم؟ وقد عرفت أنهّم لم يكونوا آيسين يومئذ من 

الظهور من المسلمين.

الثالث: أن يكون المراد به إكمال الدين بتخليص بيت الله الحرام من رجس الوثنيّة، 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 282

وبراثن الشرك، وإجلاء المشركين عنه وخلوصه لعبادة الله الواحد الأحد.

أنّ  ذلك  إلى  يضاف  بسنة،  اليوم  هذا  قبل  مكّة  فتح  بعد  كذلك  كان  الأمر  أنّ  وفيه: 

مجموعة  الدين  فإنّ  مشكل،  للنعمة  إتمام  فيه  كان  وإن  للدين  كمالاً  ذلك  مثل  تسمية 

من الاعتقادات والتوجيهات والإرشادات القيّمة التي توجّه الإنسان إلى الصراط المستقيم، 

من  مكة  فتح  في  وليس  الواقعيّة،  الكمالات  لنيل  وعقائدياًّ  وعمليّاً  علميّاً  إعداداً  وتعدّه 

الأهميّة العظمى التي يكون بها إكمالاً للدين كلهّ، وإن كان له أهميّة من النواحي الاخُرى 

التي لا يستهان بها كما هو معلوم.

على أنّ إشكال يأس الكفّار يأتي في هذا الاحتمال أيضاً، كما هو واضح.

الرابع: أن يكون المراد به إكمال الدين ببيان المحرمّات بياناً تفصيليّاً، بعد أن ذكُرت 

على سبيل الإجمال في بعض السور المكيّة، لئلاّ ينفر العرب من هذا الدين، ويمتنعوا عن 

قبوله، وليكون المسلمون على بصيرة منها فيجتنبوا عنها من علم ومعرفة واطمئنان من 

ين بعد إعزاره وظهور الدين كلهّ، فالمراد  دون خشية من الكفّار، فإنهّم يئسوا من هذا الدِّ

الأحكام،  هذه  بينّت  التي  الشريفة  الآية  هذه  فيه  نزلت  التي  عرفة  يوم  هو  اليوم  من 

وأبطلت بها سنن الجاهليّة، وهدم صرح الشرك بالبشارة بغلبة المسلمين، وظهورهم على 

تامّاً، وعدم الخشية منهم، فإنهّم يئسوا من إزالة هذا الدين، فأبدل الله  المشركين ظهوراً 

تعالى خوف المؤمنين أمناً وضعفهم قوّة، وفقرهم غنى، فالأجدر بالمسلمين أن يتوجّهوا إلى 

العمل بالأحكام في أمن وأمان، فلا يبالوا بالكفّار ولا إلى قوّتهم، ولا يخافوهم على دينهم 

ولا على أنفسهم.

ويرد عليه: ما اوُرد على سوابقه، مضافاً إلى أنّ التدريج في المقام ليس كالتدريج في آيات 

الخمر، فإنّ هذه الآية المباركة لم تأت بحكم جديد، فضلاً عمّ ورد من التحريم في سورة 

البقرة والأنعام والنحل، إلاّ أنّ في المقام شرحاً للميتة ببيان أفرادها، فإن ارُيد من التدريج 

خوفاً من امتناع الناس عن قبول هذا المعنى، فهو غير وجيه، إذ إنّ هذه المحرمّات ذكرت 



283آية الإكمال

في غير موضع واحد.

على أنّ تشريع حكم واحد مثل هذا الذي ورد في الآية الكريمة، وإن كان كمالاً في حدّ 

نفسه وتماماً للنعمة، لكنّه لم يكن كمالاً للدين كلهّ ـ كما عرفت ـ كما هو شأن بقية الأحكام 

الله تعالى  الإلهية التي شرعّت في أوقات متعدّدة، فلم يرد فيها مثل ما ورد في ما شرعّه 

في هذا اليوم بأنهّ كمال للدين وإتمام للنعمة العظيمة، وأنهّ سبب لإيئاس الكفّار من هذا 

ين، وأنّ به رضا الله تعالى أن يكون الإسلام ديناً إلى يوم القيامة. الدِّ

الخامس: أن يكون المراد بإكمال الدين هو سدّ باب التشريع، فلم ينُزلِ حكماً آخر بعد 

نزول هذه الآية في يوم عرفة.

وفيه: أنهّ لم ينسد باب التشريع عند نزول هذه الآية الشريفة في هذا اليوم كما عرفت 

مكرّراً، فقد شُعّت أحكام كثيرة بعدها أيضاً.

تعدّ  قيّمة  وإرشادات  وتوجيهات  ونظم  قوانين  مجموعة  الدين  إنّ  يقال:  أن  والحقّ 

للوصول إلى الكمال اللائق به في الدارين، وتكون  الإنسان إعداداً علميّاً وعمليّاً وعقائدياًّ 

سبباً في سعادته، وهي وإن كانت مجموعات وأحكاماً متعدّدة، إلاّ أنهّا مترابطة ومتكاملة، 

ويعُدّ كلّ واحد منها نعمة على الإنسان، كما يدلّ عليه ما ورد في تشريع الوضوء والتيمم في 

.
[[[

قوله تعالى: ﴿وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ﴾

كما أنّ كلّ واحد من تلك الأحكام يكون اللاحق منها مكملاً للسابق وكمالاً له، ويعدّ 

كلّ تشريع من التشريعات الإلهيّة دعامة من دعامات هذا الدين، وسبباً في تقويته وتثبيته 

ومنعته وصدّه لكيد الكافرين ومكرهم الذّين ما برحوا في تقويض هذا البنيان المنيع وإطفاء 

نور الله تعالى، ولهم في ذلك أساليب مختلفة كما حكى عزّ وجلّ في القرآن الكريم، وحذّر 

المؤمنين من كيدهم ومكرهم وخُدَعهم.

وكان جملة ما توسّلوا به في زعزعة هذا الدين هو افتتان المؤمنين، وبثّ النفاق بينهم، 

]]]ـ سورة المائدة: الآية 6.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 284

وإفساد دينهم بإلقاء الشبه والشكوك في نفوسهم، وقد تصدّى الرسول الكريمn لدفع 

جميع ذلك، وردّ كيدهم بوحي من السماء وإمداد ربوبي فعاش فيه ثلاثاً وعشرين سنة 

بتوجيهات  وجلّ  عزّ  ويمدّه  المنافقين،  مع  ويجاهد  الدين،  أعداء  ويكافح  المحن،  يكابد 

وإرشادات، وينزل من الأحكام ما تطمئّن نفسه الشريفة ونفوس المؤمنين، حتىّ نما الإسلام، 

وقويت شوكته، ودخل المشركون في هذا الدين، وانمحت آثار الشرك من الجزيرة، وعلت 

كلمته، وظهر على الدين كلهّ وإن كره الكافرون، إلاّ أنهnّ وإن أمن من كيدهم في حال 

حياتهم، ولكنّه لم يأمن منهم بعد رحيله وغيابه عن جماعتهم، وكان من أهمّ ما كان يمنّي 

ين أنفسهم هو الانقضاض على هذه الشجرة الطيّبة بعد موتهn، فكانوا يفترون  أعداء الدِّ

عزيمة النبيnّ والمؤمنين بشتى السبل، منها أنهّم كانوا يقولون: إنّ هذا النبيnّ أبتر 

ليس له عقب يحفظ له دينه بعد موته، وسينقطع أثره ويموت ذكره، ولا يبقى دينه كما 

 nّهو المشهود في موت الملوك والسلاطين، فكان هذا الأمر من أهمّ ما كان يساور النبي

ويهمّه ويقلق باله. ولعلّ كان يرى أنّ هذا الدين لو بقي كذلك من دون أن يكون في البين 

تشريع يحفظه بعد ارتحالهn يكون ناقصاً، وكان يخشى الكافرين أعداء هذا الدين من 

الانقضاض عليه مرةّ اخُرى وإفساده وهو غائب لم يقدر على حفظه من كيدهم، وهذا هو 

الذي كان يخشى المؤمنون منه أيضاً، فلابدّ من تشريع يزيل هذا النقص منه وتكميله بإنزال 

حكم يثبت دعائمه إلى الأبد، مع العلم بأنهّ دين أبدي لا يكون بعده دين أو تشريع آخر، 

فيكون هذا التشريع والحكم الإلهي له من المميزّات ما يفوق به على أيّ تشريع آخر، فإنهّ 

يزيل الخشية عن المؤمنين من كيد الكافرين فلا يخاف منهم، وبه يكمل هذا الدين وتثبت 

دعائمه إلى الأبد، ويؤمن من كيد أعدائه ومكرهم وخدعهم وأباطيلهم.

وهو من النّعم العظيمة على المؤمنين في حفظ دينهم من الضياع، وبه رضى الله عزّ 

وجلّ أن يكون الإسلام ديناً أبدياًّ ومنهاجاً خالداً، فأيّ تشريع عظيم هذا يكون سبباً لرضائه 

تعالى به ديناً كاملاً، فهو تبارك وتعالى كان راضياً بهذا الدين قبل ذلك، ولكنّه الآن رضي أن 



285آية الإكمال

يكون ديناً كاملاً وتامّاً لا يخشى المسلمون من أعدائه، فهو باق ببقاء الدهر محفوظاً من 

كيدهم ومكرهم، فلا يخافهم المؤمنون لا على دينهم ولا على أنفسهم.

ومن ذلك يعلم أنّ المراد من اليوم في المقام هو المقطع الخاصّ من الزمان الذي شّرع 

فيه هذا الحكم الإلهي العظيم، فلا يختصّ بخصوص يوم عرفة أو قبله أو ما بعده حتىّ 

ارتحالهn ، فإنّ لهذا التشريع مقدّمات ومعدّات لم تكن في غيره لأهميّته، فهو يختلف 

عن سائر الحكم والتشريعات كما عرفت.

ويشهد لهذا امُور:

منها: أنّ سياق قوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ فَلاَ تخَْشَوْهُمْ﴾ يدلّ على 

تفخيم أمر هذا اليوم وتعظيم شأنه، لما في تقديم الظرف وتعلقّه بقوله تعالى: )يئَِسَ( من 

الدلالة على ذلك كما هو معلوم، ولعلّ السّر في ذلك هو ما ذكرناه من إنزال حكم إلهي في 

هذا اليوم يكون فيه الضمان لحفظ هذا الدين وديمومته، وبه خرج من الظهور والحدوث 

إلى مرحلة البقاء والدوام.

بتشريع حكم  إلاّ  يتحقّق  لم  الدين  رجائهم عن هذا  وانقطاع  الكفّار  يأس  أنّ  ومنها: 

يضمن بقاءه، ويحفظه من الضياع إذا مات القائم بأمره، فإنّ كلّ مذهب ونحلة لا تبقى 

على شوكتها وقوّتها وصفائها ونضارتها إذا مات حملتها وحفظتها والقائمون بأمرها، فلابدّ 

من أن يقوم بعدهم من يحفظها ويدبرّ أمرها، وكان رجاء الأعداء الوحيد هو موت صاحب 

هذا الدين ليقضوا عليه بعد ما لم ينفعه التهديد، والتوعيد والقهر، والجبر، والقتل، والضرب 

في حياة صاحبه، وقد حصل لهم اليأس عندما خرج الدين من القيام بفرد معين وشخص 

خاصّ إلى أشخاص متعدّدين يتحمّلون الأمانة بصدق ووفاء، ويكونوا مظاهر للشريعة قولاً 

مرحلة  إلى  الحدوث  مرحلة  من  الدين خرج  بأنّ  علموا  عندما  رجاؤهم  وانقطاع  وعملاً، 

اراً حَسَداً  ن بَعْدِ إِيماَنِكُمْ كُفَّ ونكَُم مِّ نْ أهَْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَردُُّ البقاء، ولعلّ في قوله تعالى: ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِّ

َ لَهُمُ الْحَقُّ فَاعْفُواْ وَاصْفَحُواْ حَتَّى يَأتَِْ اللّهُ بِأمَْرهِِ إنَِّ اللّهَ عَلَ كُلِّ  ن بَعْدِ مَا تبََيَّ نْ عِندِ أنَفُسِهِم مِّ مِّ



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 286

، إشارة إلى ذلك، فإنّ الكفّار عندما انقطع رجاؤهم من تقويض هذا الدين في 
[[[

ء قَدِيرٌ﴾ شَْ

حياة النبيn، تمنّوا الانقضاض عليه وردّ المؤمنين عن إيمانهم بعد ارتحاله وموته 9، ولكن 

الله جلتّ عظمته وعد المؤمنين بأن يأتي بحكم يرفع هذا الخوف الكامن في نفوسهم، وهو 

الذي ذكره عزّ وجلّ في الآيات المباركة في المقام.

ومنها: أنّ سياق الآية الشريفة يختلف عن سياق مثيلتها التي ورد فيها نفس الاسُلوب، 

كقوله تعالى: ﴿أحُِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أوُتوُاْ الْكِتَابَ حِلٌّ لَّكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَّهُمْ﴾، 

الامُّة، حيث أحلّ لهم  امتنانه على  ينُبئ عن عظيم  إرفاقي  الذي يدلّ على تشريع حكم 

الطيّبات وطعام أهل الكتاب، كما ستعرف.

وأمّا المقام، فإنّ سياقه يدلّ على عظيم أمرِ »اليوم« الذي نزل فيه حكم عظيم يتضمّن 

البشُرى للمؤمنين بحفظ دينهم عن تلاعب أيدي الذّين كفروا، وهو يشمل اليهود والنصارى 

والمجوس وغيرهم.

وأمّا الآية الاخُرى فيختصّ الحكم فيها بأهل الكتاب، كما أنّ الحكم في المقام تكويني، في 

حين الحكم في الآية التالية تشريعي إرفاقي، فيستفاد من جميع ذلك عظمة الحكم الوارد 

في المقام، وأهميّة اليوم الذي شّرع فيه ذلك الحكم.

ومنها: أنهّ ورد بعض الروايات في المقام الذي يدلّ على أنّ الآية نزلت يوم غدير خُمّ في 

.Aأمر ولاية علي

عن  النهي  على  الدال  وَاخْشَوْنِ﴾  تخَْشَوْهُمْ  الكريمة: ﴿فَلاَ  الآية  في  تعالى  قوله  ومنها: 

الخشية منهم. والظاهر أنّ النهي إرشادي، لا أن يكون مولوياً، بمعنى ارتفاع الموجب عن 

الخشية بعد يأس الذّين كفروا من التعرضّ لدينكم، فلابدّ من أنّ تكون الخشية من الله 

تعالى فقط في عدم التعرضّ لما يوجب سخطه وعقابه.

الخشية منه عزّ وجلّ واجبة على كلّ تقدير، من غير أن تكون في  أنّ  البديهي  ومن 

]]]ـ سورة البقرة: الآية 109.



287آية الإكمال

وقت خاصّ أو حالة مخصوصة، فإنّ ذلك يشعر بأنّ الخشية المأمور بها في المقام هي خشية 

خاصّة، وهي التي كانت حاصلة من الأعداء بالنسبة إلى دين الله تعالى، وبعد أن أيأسهم 

الله تعالى وأمن المؤمنين، فلا موجب للخشية منهم، ويجب على المؤمنين توجّه خشيتهم إلى 

الله تعالى لئلاّ يقعوا في ما يوجب غضبه والانتقام منهم، ولا تخلو الآية المباركة من التهديد 

والتحذير للمؤمنين، كما هو واضح من سياقها.

قد يقال: إنّ قوله تعالى: ﴿فَلاَ تخَْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ﴾ يكون مثل قوله تعالى: ﴿فَلاَ تخََافُوهُمْ 

، فكل ما يقال فيه يقال في المقام أيضاً.
[[[

ؤْمِنِيَن﴾ وَخَافُونِ إنِ كُنتُم مُّ

ويرد عليه: بأنّ الحكم في الآية الشريفة الثانية مولوي مشروط بالإيمان، ويكون مفادها 

أنهّ لا يجوز للمؤمنين أن يخافوا الكافرين لا على دينهم ولا على أنفسهم، بل يجب عليهم 

أن يخافوا الله تعالى وحده، فإنهّ العزيز القادر على كلّ شيء، بل المؤمن لا يخاف غيره جلّ 

شأنه، كما يشعر به التعليل في ذيل الآية المباركة.

وأمّا آية المقام، فإنهّا لا تنهى عن الخشية منهم إلاّ بعد تشريع حكم خاص أوجب يأس 

الأعداء وانقطاع رجائهم عن نيل هذا الدين، فحينئذ لابد من أن تكون خشيتهم عن الله 

فقط، فهي لا تنهى عن الخشية مطلقاً كما نهت الآية الاخُرى عن الخوف، بل لأجل أنهّ لا 

موجب للخشية بعد اليأس، ولذا كان الحكم تكوينيّاً لا تشريعيّاً.

هذا  بأنّ  تؤذن  وأنهّا  وأهميّتها،  الشريفة  الآية  هذه  عظمة  تعرف  ذلك  جميع  ومن 

الدين في أمن وأمان من ناحية الذّين كفروا بعدما يئسوا من النيل منه، فلا يتطرقّ إليه ما 

يوجب الخطر عليه أو فساده، إلاّ من ناحية المسلمين أنفسهم بترك العمل بالاحكام الإلهية، 

والإعراض عن التوجيهات الربوبيّة، فإذا تغيّوا تغيّ الله تعالى عليهم، فإنّ الله لا يغيّ ما 

بقوم حتىّ يغيّوا ما بأنفسهم، فقد يسلب منهم التوفيق، ويزيل النعمة، ويذيقهم لباس 

الخوف والجوع، كما حكى عزّ وجلّ في مواضع عدّة من القرآن الكريم:

]]]ـ سورة آل عمران: الآية 175.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 288

ن كُلِّ مَكَان  طْمَئِنَّةً يَأتْيِهَا رِزقُْهَا رَغَداً مِّ قال تعالى: ﴿وَضَبََ اللّهُ مَثَــلاً قَرْيَةً كَــانتَْ آمِنَةً مُّ

.
[[[[[[

فَكَفَرتَْ بِأنَعُْمِ اللّهِ فَأذََاقَهَا اللّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِاَ كَانوُاْ يَصْنَعُونَ﴾«

3 ـ الشبهة الثالثة: ما رواه البخاري )ت 256( في صحيحه عن الحسن بن الصباح عن 

جعفر بن عون عن أبي العميس عن قيس بن مسلم عن طارق بن شهاب عن عمر بن 

الخطاب أنّ رجلاً من اليهود قال له: يا أمير المؤمنين آية في كتابكم تقرؤونها لو علينا معشر 

اليهود نزلت لاتخذنا ذلك اليوم عيداً، قال: أيّ آية؟ قال: ﴿الْيَوْمَ أكَْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأتَْمَْتُ 

عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسِْلامََ دِيناً﴾، قال عمر: قد عرفنا ذلك اليوم والمكان الذي نزلت 

.
[[[

فيه على النبيn وهو قائم بعرفة يوم جمعة

وبسند آخر عن محمد بن يوسف، عن سفيان عن قيس بن مسلم عن طارق بن شهاب 

.
[[[

نحوه وفيه: إنّ لأعلم أيّ مكان نزلت، أنزلت ورسول اللهn واقف بعرفة

وروى البخاري في كتاب تفسير القرآن أيضاً عن محمد بن بشار عن عبد الرحمن عن 

سفيان عن قيس عن طارق بن شهاب نحوه وفيه: إنّ لأعلم حيث أنزلت، وأين أنزلت، وأين 

رسول اللهn حين أنزلت يوم عرفة وأنا والله بعرفة ـ قال سفيان: وأشك كان يوم الجمعة 

.
[[[

أم لا ـ ﴿الْيَوْمَ أكَْمَلتُْ لَكُمْ دِينَكُمْ﴾

وأيضاً في كتاب الاعتصام عن الحميدي عن سفيان عن مسعر وغيره عن قيس بن مسلم 

.
[[[

عن طارق بن شهاب نحوه، وفيه أنزلت يوم عرفة في يوم جمعة

وعند مسلم )ت 261( عن عبد الله بن إدريس عن أبيه عن قيس بن مسلم عن طارق 

.
[[[

بن شهاب بنحو ما مرّ

]]]ـ سورة النحل: الآية 112.

]]]ـ مواهب الرحمن للسبزواري 10:344ـ354، ونحوه تفسير الميزان للطباطبائي 5:168.

]]]ـ صحيح البخاري 1:16، والرواية فيه غير معنعنة.

]]]ـ م ن 5:127.

]]]ـ م ن 5:186، نحوه صحيح مسلم 8:238.

]]]ـ م ن 8:137.

]]]ـ صحيح مسلم 8:238.



289آية الإكمال

وبسند آخر عن عبد بن حميد عن جعفر بن عون عن أبي عميس عن قيس عن طارق 

.
[[[

نحوه

وفي سنن النسائي )ت 303( بنفس السند الأوّل من رواية صحيح مسلم أنهّا أنزلت ليلة 

.
[[[

الجمعة ونحن مع رسول اللهn بعرفات

وقد وردت في باقي المصادر باختلاف قليل في الألفاظ وبنفس الأسانيد، وهي العمدة في 

ردّ معتقد الشيعة بنزول آية الإكمال يوم الغدير، ولا مستند لهم غيرها. ونقول في الجواب:

أوّلاً: هذه الرواية عندنا غير صحيحة إذ إنّ عمر يجرّ النار إلى قرصه، وشهادته فيما 

يؤول إلى صالح نفسه غير مقبولة، كما ردّوا شهادة الزهراء وعليC في مسألة فدك بنفس 

هذا التبرير.

ثم إنّ مدارها على قيس بن مسلم الجدلي عن طارق بن شهاب، وقيس هذا وإن وثقّه 

 وعن 
[[[

القوم، لكن قال البستي عنه: كان مرجئاً يخطئ. وأيضاً ذكره العقيلي في جملة الضعفاء،

. وما يدريك لعلّ هذه الرواية ممّ أخطأ فيها.
[[[

أبي داود عن شعبة أنهّ ذكره فجعل يلينه 

كما أنّ في سندها أيضاً الحسن بن الصباح، وقد سُئل أحمد عنه فقال: اكتب عنه ثقة 

. ومع هذا قال المزي بعد صفحة: ذكره النسائي في كتاب الكنى وقال: ليس 
[[[

صاحب سنة 

 وقال ابن 
[[[

، وذكره الذهبي في المغني في الضعفاء وقال: قال النسائي: ليس بالقوي،
[[[

بالقوي

.
[[[

حجر في تقريب التهذيب: صدوق يهم 

]]]ـ م ن 8:239.

]]]ـ سنن النسائي 5: 251.

]]]ـ إكمال تهذيب الكمال لعلاء الدين مغلطاي 2:337.

]]]ـ تهذيب التهذيب لابن حجر 8:361.

]]]ـ تهذيب الكمال للمزي 6:193.

]]]ـ م ن 6:195.

]]]ـ المغني في الضعفاء 1:250.

]]]ـ تقريب التهذيب 1:205.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 290

ومع قطع النظر عن هذا فإنّ وصفه بكونه صاحب سنّة يوجب التوقفّ فيه والحذر 

ـ أطلق وأريد منه معاني مختلفة تداخلت  السنة  ـ أي صاحب  إنّ هذا الوصف  منه، إذ 

.
[[[

الأهواء فيها، فتارة يقولون: إذا رأيت البغدادي يحبّ أحمد فاعلم أنهّ صاحب سنة

.
[[[

وأخرى: أناّ لنمتحن الناس بالأوزاعي، فمن ذكره بخير عرفنا أنهّ صاحب سنة 

.
[[[

وثالثة: إذا رأيت الحجازي يحب مالكاً فاعلم أنهّ صاحب سنة 

ورابعة يقولون: من قال أبو بكر وعمر وعثمان وعلي وعرف لعلي سابقته وفضله فهو 

.
[[[

صاحب سنة 

أو فقل  التتبع لرأينا أنهّم يطلقون هذا الوصف على من كان عثمانياً  ولو تدرجّنا في 

ناصبياً، نقل ابن حجر في ترجمة عبد الله بن إدريس عن العجلي: ثقة ثبت صاحب سنة 

. وقال في ترجمة عثمان بن عاصم عن العجلي أيضاً: كان صاحب سنة وكان 
[[[

وكان عثمانياً 

. وقال في ترجمة محمد بن عبيد عن العجلي: كوفي ثقة وكان عثمانياً، وعن ابن 
[[[

عثمانياً 

سعد: صاحب سنة، وقال الدوري: سمعت محمد بن عبيد يقول: خير هذه الأمُّة بعد نبيّها 

. فإنهّ لشدّة صلابته 
[[[

أبي بكر ثم عمر ثم عثمان ويقول: اتقوا لا يخدعكم هؤلاء الكوفيين 

في السنة أخرج علياAً من عداد خيار الامُّة، وما اكتفى بذلك بل نصح أن لا يخدعوا 

بالكوفيين في عدّ علّيA من ضمن خيار الامُّة.

إذا عرفت هذا فلا تبقى قيمة عندنا لما يرويه الحسن بن الصباح في صحيح البخاري من 

 ،Aقول عمر: إنّ آية الإكمال نزلت في عرفة يوم الجمعة، فإنهّ إمّا ناصبي يطعن في علّي

]]]ـ تهذيب التهذيب لابن حجر 11:250.

]]]ـ م ن 6:218.

]]]ـ مواهب الجليل للرعيني 1:37.

]]]ـ الاستيعاب لابن عبد البر 3:116.

]]]ـ تهذيب التهذيب 5:127.

]]]ـ م ن 7:116.

]]]ـ م ن 9:291، المعجم الكبير للطبراني 12: 183.



291آية الإكمال

أو على أقلّ التقادير ممن يربع بعليA، ومن الطبيعي أنّ هكذا شخص لا يروي ما ينفي 

خلافة الثلاثة المتقدّمين، إذ إنّ إثبات نزول الآية يوم الغدير تدعم نظرية الإمامية.

ثانياً: التناقض الموجود في يوم نزولها من يوم الجمعة إلى ليلة الجمعة إلى يوم الاثنين 

عدم  يوجب  ـ،  مرّ  كما  ـ  الثوري  سفيان  تشكيك  مقتضى  هو  وكما  عباس  ابن  عن  كما 

الاطمئنان بقبول صحّتها، ويبقى ما أجمعت عليه الشيعة وما ذكره بعض أهل السنة سليماً 

من المعارض.

لوجود  به  الأخذ  الغدير، يجب  يوم  نزلت  الآية  أنّ  البيت: في  أهل  رواه  ما  إنّ  ثالثاً: 

حديث الثقلين الناص بلزوم الالتزام بالعترة للأمن من الضلال الفكري والعقدي والسياسي 

والاجتماعي وغيرها.

رابعاً: إنّ مضمون الخبر متهافت، إذ إنّ اليهودي يسأل أو يذكر أهميّة يوم نزول آية 

الإكمال ولزوم اتخاذ ذلك اليوم عيداً، كأنهّ يستغرب من المسلمين إهمال هذا الأمر العظيم، 

ويأتي جواب عمر وهو أجنبي تماماً عن صدر الخبر، إذ يجيب بعلمه حين نزول الآية، من 

دون أن يبّرر عدم اتخاذهم هذا اليوم عيداً، فصدر الخبر شيء وذيله شيء آخر، ولا توافق 

بينهما، فهو مضطرب منكر لا يمكن الاعتماد عليه. والقول بكون يوم عرفة عيد لم يقل به 

أحد من المسلمين.

 
[[[

خامساً: إنهّم قالوا انّ النبيn لم يعش بعد نزول هذه الآية إلاّ نحو 81 أو 82 يوماً،

كما قالوا إنّ النبيn توفي في الثاني عشر من ربيع الأول، وهذا يعارض نزول آية الإكمال 

يوم الجمعة في عرفة، إذ إنهّا كانت فيn ذي الحجة وبينها وبين 12 ربيع الأوّل أكثر من 

تسعين يوماً، ولا يجديهم نفعاً القول باختلاف المطالع بين أهل مكة والمدينة من حيث رؤية 

(ـ وذلك أنّ مكة والمدينة متفقتا الُافق تقريباً، فيبقى 
[[[

الهلال ـ كما ذهب إليه ابن كثير 

التعارض على حاله.

]]]ـ تفسير الرازي 3:529، الدر المنثور للسيوطي 2:257، تفسير القرطبي 20:223، تفسير الطبري 4:106 وغيرها.

]]]ـ البداية والنهاية 5:256.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 292

سادساً: وهنا احتمال آخر، ربما يكون صواباً، وهو تسمية السورة باسم أبرز ما فيها، 

ولما كانت آية إكمال الدين من أبرز وأهمّ الآيات في سورة المائدة، سمّيت السورة آنذاك 

باسمها، فلمّ يقال أنزلت: ﴿الْيَوْمَ أكَْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ...﴾، يوم الجمعة بعرفة، يراد منه نزول 

السورة لا خصوص هذه الآية.

ويؤيدّه ما ورد في تفسير الطبري عن ابن عباس أنهّ قال: أنزلت سورة المائدة يوم الإثنين: 

 حيث يصّرح بنزول المائدة ويسمّيها بأشهر آياتها وهي آية 
[[[

﴿الْيَوْمَ أكَْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ﴾

الإكمال.

نزلت  قال:  أنهّ  ما روي عن عكرمة عن عمر  الوجه  على صحة هذا  أيضاً  يدلّ  وممّ 

 سورة المائدة يوم عرفة ووافق يوم الجمعة. وعن شهر بن حوشب: نزلت سورة المائدة على 

.
[[[

النبيn وهو واقف بعرفة على راحلته، فتنوّخت لأن تدقّ ذراعها

وعليه لا تنافي بين الأقوال، فالروايات الدالة على نزول آية الإكمال يوم عرفة يقُصد بها 

سورة المائدة من باب تسمية الكل باسم جزئه، وهذا لا ينافي نزول خصوص آية الإكمال 

يوم الغدير، وعندما سأل اليهودي عمر عن هذه الآية، واستغرب لعدم اتخاذهم يوم نزولها 

عيداً، موّه عليه عمر وقال: نزلت يوم عرفة، والحال أنّ ما نزل بعرفة هو سورة المائدة لا 

آية الإكمال.

4 ـ الشبهة الرابعة: قال ابن كثير: »فأمّا الحديث الذي رواه ضمرة، عن ابن شوذب، عن 

مطر الوراق، عن شهر بن حوشب، عن أبي هريرة قال: لما أخذ رسول اللهn بيد علي قال: 

من كنت مولاه فعلي مولاه، فأنزل الله عز وجل: )اليَْوْمَ أكَْمَلتُْ لكَُمْ دِينَكُمْ( قال أبو هريرة: 

وهو يوم غدير خم، من صام يوم ثماني عشر من ذي الحجة كتب له صيام ستين شهراً.

المؤمنين  أمير  الصحيحين عن  بل كذب; لمخالفته ما ثبت في  فإنهّ حديث منكر جداً 

عمر بن الخطاب أنّ هذه الآية نزلت في يوم الجمعة يوم عرفة ورسول اللهn واقف 

]]]ـ تفسير الطبري 8:90 / سورة المائدة: 3.

]]]ـ م ن 8:89.



293آية الإكمال

الحجة وهو غدير خم يعدل صيام  الثامن عشر من ذي  يوم  إنّ صيام  قوله:  بها. وكذا 

ستين شهراً، لا يصح، لأنهّ ثبت ما معناه في الصحيح أنّ صيام شهر رمضان بعشرة أشهر، 

أبو  الحافظ  شيخنا  قال  وقد  باطل.  هذا  شهراً،  ستين  يعدل  واحد  صيام  يكون  فكيف 

عبد الله الذهبي بعد إيراد هذا الحديث: هذا حديث منكر جداً، رواه حبشون الخلال 

عن  الرملي  سعيد  بن  علي  عن  صدوقان،  وهما  النيري  أحمد  بن  الله  عبد  بن  وأحمد 

الحويرث  بن  ومالك  الخطاب  بن  عمر  حديث  من  الحديث  هذا  ويروى  قال:  ضمرة، 

وأنس بن مالك وأبي سعيد وغيرهم بأسانيد واهية. قال: أمّا هذا الصوم فليس بصحيح، 

.
[[[

ولا والله ما نزلت هذه الآية إلاّ يوم عرفة قبل غدير خم بأياّم، والله تعالى أعلم«

ونقول في الجواب:

أوّلاً: إنّ الأساس في ردّ هذه الرواية وتضعيفها، هو ما رووه عن عمر بن الخطاب في يوم 

نزول آية الاكمال يوم عرفة، وقد عرفت مواقع الخلل في سند تلك الرواية ودلالتها آنفاً، فلا 

يمكن الاعتماد عليه لردّ رواية أبي هريرة.

الصحاح  الوراق ممّن روى عنهم بعض أصحاب  وابن شوذب ومطر  إنّ ضمرة  ثانياً: 

أما   .
[[[

الصحيح الستة ممّ يدلّ على حسن حالهم على الأقلّ، وكون روايتهم تكون بمرتبة 

شهر بن حوشب فقد ذكر الذهبي توثيقه عن جماعة وقال: »قال أبو عيسى الترمذي: قال 

محمد هو البخاري: شهر حسن الحديث وقوّى أمره، وقال أحمد بن عبد الله العجلي: ثقة 

شامي، وروى عباس عن يحيى: ثبت، وروى حنبل عن أحمد: ليس به بأس، وقال الفسوي: 

.
[[[

شهر وإن تكلمّ فيه ابن عون، فهو ثقة«

وعليه فلا وجه لتضعيف الألباني رواية أبي هريرة لوجود شهر ومطر حيث قال: »وهذا 

]]]ـ البداية والنهاية 5:214.

]]]ـ عبقات الأنوار، حديث الغدير 9:242.

]]]ـ ميزان الاعتدال 2:284.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 294

.
[[[

إسناد ضعيف أيضاً لضعف شهر ومطر«

شهر  صيام  رمضان على  شهر  غير  ثواب صوم  زيادة  جواز  عدم  من  زعمه  ما  ثالثاً: 

رمضان، مردود عليه ومنتقض بما ورد عندهم من مضاعفة صيام بعض الأياّم على صيام 

شهر رمضان بما فيها ليلة القدر التي هي أفضل من ألف شهر، فعن رسول اللهn: »ما 

من أياّم الدنيا أياّم أحبّ إلى الله سبحانه أن يتعبّد فيها من أياّم العشر، وإنّ صيام يوم 

.
[[[

فيها يعدل صيام سنة، وليلة فيها بليلة القدر«

. وأيضاً: »صيام 
[[[

وعنهn أنهّ قال: »من صام يوم عرفة غفر له سنة أمامه وسنة بعده«

.
[[[

يوم عرفة كصيام ألف يوم«

الله  الإثابة من  إنّ  إذ  الثواب كثرة وقلةّ لا يدور مدار الأعمال،  أنّ مدار  إلى  مضافاً 

الحاصلة من  المثوبة  أكثر من  نفل  مثوبة على  استحقّ عبد  فربّا  تفضّل،  إنّا هي  تعالى 

والعبودية  الخضوع  شدّة  تكون لأجل حصول  ربما  علينا،  وأسباب خفيت  لعلل  الفرض، 

في النفل أكثر من الفرض، إذ إنّ الإنسان مجبور على أداء الفرائض ولكن لا جبر عليه في 

أداء النوافل، فلو التزم بالنوافل بعد أداء الفرائض، أظهر من نفسه عبوديةّ وخضوع لله 

الغدير  يوم  وصوم  الحسين7  كزيارة  النوافل  بعض  مثوبة  زيادة  سّر  يكون  وربما  تعالى، 

وغيرهما على الفرائض هو هذا.

وعليه لا ضير أن يتفضّل الله تعالى على عبده بمثوبة فاضلة على مثوبات الفرائض، لما 

أظهره من استكانة وتذللّ وعبوديةّ أمامه من غير أن تجب عليه أو يكون فيها إلزام أو وعيد 

بتركها، طالما كانت المثوبات تفضّلاً لا استحقاقاً.

ني، عن قيس  5 ـ الشبهة الخامسة: أخرج ابن عساكر عن يحيى بن عبد الحميد الحِمَّ

]]]ـ سلسلة الأحاديث الضعيفة 10:594 رقم 4923.

]]]ـ سنن ابن ماجة 1:551 ح1728، تاريخ بغداد 11:208.

]]]ـ م ن 1:551، نحوه سنن البيهقي 4:300.

]]]ـ شعب الإيمان للبيهقي 3:357 ح3764، الجامع الصغير للسيوطي 2:112 ح5119.



295آية الإكمال

بن الربيع، عن أبي هارون العبدي، عن أبي سعيد الخُدري قال: لما نصب رسول اللهn علياً 

.
[[[

بغدير خم فنادى له بالولاية، هبط جبريلA بهذه الآية: ﴿الْيَوْمَ أكَْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ...﴾

بن  وقيس  بالكذب،  متهم  فإنهّ  العبدي  هارون  أبو  آفته  موضوع،  هذا  الألباني:  قال 

.
[[[

الربيع ضعيف، ونحوه الحماني

لو  ولكن  العبدي،  هارون  أبي  تضعيف  على  أجمعوا  إنهّم  نعم  الجواب:  في  ونقول 

أمير  فضائل  ولرواية   ،  
[[[

لتشيّعه إلاّ  ما ضعّفوه  إنهّم  الخطب،  بنا  لهان  ذلك   علمنا سبب 

مثالب  أنهّ روى  وأسّسوه، كما  بنوه  ما  الدالةّ على بطلان  تروقهم،  التي لا   Aالمؤمنين

أعداء أمير المؤمنينA، فقد روى عن أبي سعيد أنّ عثمان أدخل حفرته وأنهّ لكافر بالله، 

. فمن الطبيعي أن يضعّف القوم هكذا 
[[[

بأنهّ كان خارجياً ثم استبصر وصار شيعياً  علماً 

رجل، وعليه فلا عبرة بتضعيفهم، ويبقى الرجل على وثاقته سيّما فيما وافقه غيره.

أما يحيى بن عبد الحميد الحِمّني فقد ضُعّف أيضاً لتشيّعه، وقد ذكر الكشي أنّ له كتاباً 

 وقد ذكر أيضاً أنّ 
[[[

 وقال عنه الذهبي: شيعي بغيض،
[[[

،Aفي إثبات إمامة أمير المؤمنين

يحيى بن معين وغيره وثقّوه.

 ،
[[[

أما قيس بن الربيع فقد ذكره العجلي في الثقات، وقال: كان معروفاً بالحديث صدوقاً

سّيء  صدوق  الذهبي:  وقال   .
[[[

مأموناً  صدوقاً  وكونه  توثيقه  أيضاً  حاتم  أبي  عن  ونقل 

الحفظ، وكان شعبة يثني عليه، وقال أبو حاتم: محلهّ الصدق، وقال ابن عدي: عامّة رواياته 

]]]ـ تاريخ دمشق 42:237.

]]]ـ سلسلة الأحاديث الضعيفة 10:593 ح4923.

]]]ـ تقريب التهذيب لابن حجر 2:49 رقم 460، المجروحين لابن حبان 2:177.

]]]ـ الكامل لابن عدي 5:78، ميزان الإعتدال للذهبي 3:173 رقم 6018.

]]]ـ اختيار معرفة الرجال 2:616.

]]]ـ ميزان الاعتدال 4:392 رقم 9567.

]]]ـ معرفة الثقات 2:220 رقم 1530.

]]]ـ المجروحين لابن حبان 2:219.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 296

. إذا عرفت هذا فلا وجه لتضعيف هذا الحديث، سيّما وأنهّ يشهد لصحّته غيره.
[[[

مستقيمة

6 ـ الشبهة السادسة: إن قيل: إنّ الإمامة إن كانت ركناً في الدين، فقد أخلّ الله ورسوله 

بها قبل يوم الغدير، إذ فيه أنزل: ﴿الْيَوْمَ أكَْمَلتُْ لَكُمْ دِينَكُمْ﴾ ولزم أنّ من مات قبل ذلك لم 

يكن مؤمناً لفوات ركن من إيمانه، وفيه تأخير البيان عن الحاجة، وإن لم تكن ركناً لم يضّر تركها.

قلنا: هي ركن من بعد موت النبيn لقيامه مقامه، فلا تأخير عن الحاجة، ولا شك 

التكليف،  أنهّ كمل قبل فرض  إنّا تكمّل تدريجاً بحسب الحوادث، أو   nالنبي أنّ دين 

والميّتون قبل الغدير كمل الدين لهم بالنبيn، والخطاب للحاضرين وليس فيه تكميل 

.
[[[

الدين لغيرهم، على أنّ النبيn نصّ على علّيA في مواضع شتى في مبدأ الأمر

]]]ـ المغني في الضعفاء 2:221 رقم 5062.

]]]ـ الصراط المستقيم للبياضي 1:314 ـ 315.



آية التبليغ

بِّكَ وَإنِ لَّمْ تفَْعَلْ فَمَ  قال تعالى في محكم كتابه: ﴿يَا أيَُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أنُزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّ

.
[[[

بَلَّغْتَ رسَِالَتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إنَِّ اللّهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ﴾

آية التبليغ هذه هي التي نزلت متزامنة مع حديث الغدير ومتعلقّة به، وكان الأمر 

بالتبليغ فيها يتعلقّ بتبليغ إمامة أمير المؤمنينA، وهذا ما تسالمت عليه الشيعة، وأشار 

إليه بعض أهل السنة ضمن المدوّنات الروائيّة والتفسيريةّ.

الشيعة والسنة بحسب  الغدير من  وفيما يأتي نذكر من روى نزولها بمناسبة حديث 

التسلسل الزمني:

1 ـ سُليم بن قيس الهلالي )ق1( في كتابه: 290 ح25.

2 ـ عطاء )ت 114( في تفسيره، كما في المناقب لابن شهر آشوب 2:224.

3 ـ الكلبي )ت 146(، كما في المناقب لابن شهر آشوب 2:224.

4 ـ ابن جريح )ت 150( في تفسيره، كما في المناقب لابن شهرآشوب 2:224.

5 ـ إبراهيم الثقفي )ت 283(، كما في المناقب لابن شهرآشوب 2:224.

 A  1:1406 ـ محمد بن سليمان الكوفي )ت 300( في مناقب الإمام أمير المؤمنين

ح78، 1:171 ح101، 2:380 ح854، 2:383 ح856، 41602 ح896.

7 ـ فرات بن إبراهيم الكوفي )ق 3و4( في تفسيره 130 ح149، 151، 131 ح150، 154.

8 ـ علي بن إبراهيم القمي )ق 3و4( في تفسيره: 1:171، 173 ـ 174، 2:201.

9 ـ العيّاشي )ق 3( في تفسيره 1:331 ح152، 1:332 ح153 و154، 333 ح154، 334 ح155.

]]]ـ المائدة: 67.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 298

10 ـ الصفّار )ت 290( في بصائر الدرجات: 535 ح40.

11 ـ ابن أبي حاتم الرازي )ت 327(، كما في الدر المنثور للسيوطي 2:298 وفتح القدير 

للشوكاني 2:60.

12 ـ محمد بن يعقوب الكليني )ت 329( في الكافي 1:289 ح4، 290 ح6، 295 ح3.

الهندي  الله المحاملي )ت 330( في الأمالي، كما في كنز العمال للمتقي  ـ أبو عبد   13

11:603 ح32916.

14 ـ القاضي النعمان )ت 363( في شرح الأخبار 1:101ـ104 ح25، 1:105 ح26 2:273 

ح582، 2:347 ح698.

15 ـ المرزباني )ت 378( في كتابه، كما في المناقب لابن شهرآشوب 2:224.

16 ـ الشيخ الصدوق )ت 381( في الأمالي: 435 ح10 مجلس 56، 582 ح16 مجلس 74، 

وفي عيون أخبار الرضا 7 2:138 ح10.

17 ـ أبو بكر الشيرازي )ت 407( فيما نزل من القرآن في أميرالمؤمنين7 كما عن المناقب 

لابن شهرآشوب 2:224.

18 ـ الحافظ ابن مردويه )ت 410( كما عن الدر المنثور للسيوطي 2:298، وفتح القدير 

للشوكاني 2:60.

19 ـ محمد بن أحمد بن شاذان )ت 412( في المائة منقبة: 89 ح56.

20 ـ الثعلبي )ت 427( في الكشف والبيان 4:92.

عن  كما   ،A : 86علي في  القرآن  من  نزل  ما   )430 )ت  الأصبهاني  نعُيم  أبو  ـ   21

الخصائص لابن البطريق 53 ح21.

22 ـ الشيخ الطوسي )ت 460( أشار إليها في التهذيب 3:143 ح1 في الدعاء الذي يقُرأ 

عقيب صلاة الحاجة، وكذلك في المصباح المتهجّد: 326.



299آية التبليغ

23 ـ الواحدي )ت 468( في أسباب النزول: 135.

24 ـ الحاكم الحسكاني )ق 5( في شواهد التنزيل 1: 294.

25 ـ مسعود بن ناصر السجستاني )ت 477( في دراية حديث الولاية، كما عن الطرائف 

لابن طاوس 1:121.

26 ـ الشيخ الطبرسي )ت 548( في الاحتجاج.

27 ـ ابن عساكر الدمشقي )ت 571( في تاريخ دمشق 12: 86 ح589.

28 ـ الفخر الرازي )ت 606( في تفسيره في القول العاشر من الأقوال الواردة في شأن 

نزول الآية.

29 ـ محمد بن طلحة الشافعي )ت 652( في مطالب السؤول 16، عن الواحدي.

30 ـ عبد الرزاق الرسعني )ت 661( كما في مفتاح النجا للبدخشاني: 34، وكشف الغمة 

للإربلي 1:325.

31 ـ أبو إسحاق الحموئي )ت 722( في فرائد السمطين 1: 158 ح120.

32 ـ نظام الدين النيسابوري )ت 728( في تفسير غرائب القرآن 2:616.

33 ـ السيد علي بن شهاب الدين الهمداني )ت 786( في مودة القربى، كما في العبقات 

حديث الغدير 9:182.

34 ـ ابن صباغ المالكي )ت 855( في الفصول المهمة: 42، عن الواحدي.

35 ـ العيني )ت 855( في عمدة القاري 18:206.

عن   ،A : 406المؤمنين أمير  ديوان  908( في شرح  )ت  الميبدي  الدين  كمال  ـ   36

الثعلبي.

37 ـ السيوطي )ت 911 (في الدر المنثور 2:298، عن الواحدي وابن مردويه وابن عساكر.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 300

38 ـ الشوكاني )ت 1255( في فتح القدير 2:60، عن الواحدي وابن مردويه وابن عساكر.

هذه الأقوال بمجموعها تورث الإطمئنان بنزول الآية بمناسبة يوم الغدير، وأنّ التبليغ 

المأمور به هو تبليغ إمامة أمير المؤمنينA، وهذا ما يتناسب مع محتوى الآية وعظمة 

مضمونها، إذ إنهّا من أواخر ما نزل على الرسولn، وتأمره بتبليغ شيء جديد نزل عليه 

من الرب جلتّ عظمته، وعدم تبليغ هذه المهمّة الجديدة يساوي عدم تبليغ الرسالة أجمع، 

وفيها أيضاً الوعد بالحفظ والحراسة الإلهية من الناس.

ولو قطعنا النظر عن روايات أسباب النزول وقد أوصلها الفخر الرازي في تفسيره إلى 

، واقتصرنا على معنى الآية ومدلولها، لوصلنا إلى قولين يتناسب نزول الآية فيها.
[[[

عشرة

إلى  الحاجة  أشدّ  في   nالرسول كان  الدعوة حيث  بداية  نزلت في  أنهّا  الأوّل  القول 

الناصر والمعين، حتى أنهnّ لما خرج من مكّة إلى الطائف لم يتمكّن من الرجوع إلى مكّة 

إلاّ بعد ما دخل في جوار مطعم بن عدي، فيتناسب نزول الآية في هذا الظرف العصيب 

تشجيعاً للنبيn ودعماً لموقفه; ليمضي قدماً في تبليغ الرسالة الإلهية عموماً، وليعلم أنّ 

العصمة من الأذى والقتل من ورائه.

ولكن يرد على هذا أنّ سورة المائدة بما فيها هذه الآية المباركة، كانت من آخر ما نزل 

على رسول اللهn أي قبل وفاته بأشهر لا تتجاوز الثلاثة، ولم يقل أحد أنّ آيات منها نزلت 

 nقبل هذا، فالقول بنزولها في صدر الدعوة خرق للإجماع، مضافاً إلى أنّ ما لاقاه النبي

من أذى وجرح وهتك قبل البعثة وبعدها، ينفي العصمة الواردة في الآية الكريمة، إذ إنهّا 

تنصّ بأنّ الله تعالى سيعصمه من الناس وهذا لم يحصل، فتبيّ أنهّا لم تكن نازلة في صدر 

الدعوة. هذا من جهة.

ومن جهة اخُرى فإنّ الآيات الدالة على تبليغ الأنبياء: للأحكام والشرائع وكذلك تبليغ 

بالدعوة، بل  يبدؤوا  الناس حتى  العصمة من  ينتظرون  أنهّم ما كانوا  9، تدلّ على  نبينا 

]]]ـ تفسيرالفخر الرازي 11:49.



301آية التبليغ

وما كانوا مبالين بتكذيب من كذّبهم أو عناد من عاندهم، بل كان شعارهم: ﴿وَمَا عَلَ 

 وكانت الآيات تشير إلى لزوم ذلك وعدم انتظار العصمة من 
[[[

الْمُبِيُن﴾ الْبَلاغَُ  إِلاَّ  الرَّسُولِ 

الأذى أو القتل، قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رسَِالاتَِ اللَّهِ وَيَخْشَوْنهَُ وَلاَ يَخْشَوْنَ أحََداً إِلاَّ اللَّهَ 

.
[[[

﴾ بِاللَّهِ حَسِيباً وَكَفَى 

وبالنسبة إلى نبيّناn جاءه الأمر بإبلاغ الدعوة وهداية الناس من دون ذكر للعصمة، 

رْ * وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ * وَلاَ  ْ * وَثِيَابَكَ فَطَهِّ ثِّرُ * قُمْ فَأنَذِرْ * وَرَبَّكَ فَكَبِّ حيث قيل له: ﴿يَا أيَُّهَا الْمُدَّ

، إذ فيها الأمر بالصبر ولزوم التحمّل، وهذا ما أدّاهn بأجود 
[[[

﴾ تَنُْن تسَْتَكْثُِ * وَلِرَبِّكَ فَاصْبِْ

ما يكون وأحسنه.

إذاً نستخلص من هذا السرد الموجز، أنّ آية التبليغ ما نزلت في صدر الدعوة للأسباب 

التي مرتّ، ويبقى القول الثاني صحيحاً وهو أنهّا نزلت في اخُريات الدعوة، وهو الذي يؤيدّه 

الاتفاق على أنّ سورة المائدة من آخر السور نزولاً، سيّما وأنّ الأقوال الاخُرى المطروحة في 

المقام لا تتناسب مع حجم الآية وأهمّيتها، من قبيل الأعرابي الذي همّ بقتل النبيn، أو 

مسألة حراسة النبيn وأنهّ بعد ما نزلت الآية منعهم من حراسته، إذ إنّ قضية الأعرابي 

أجنبية عن المقام، ولا تدلّ على أكثر من حماية الله تعالى نبيه من القتل، وهذا أمر فرعي 

بالنسبة إلى أصل الآية، وهي الأمر بالتبليغ، وكذلك مسألة الحراسة لا ربط لها بهذه الآية، 

مضافاً إلى أنهّا حتى لو صحّت لا تنافي نزول الآية بشأن حادثة الغدير، وباقي الأقوال ينفيها 

واقع الحال وكون المائدة من آخر ما نزلت.

وعليه فيبقى القول المختار سالماً من المعارض، وهو كما قلنا: إنّ الآية نزلت في اخُريات 

الدعوة، بقي علينا أن نستنطق الآية ونفهم معناها الحقيقي، ونستفسر عن هذه المهمّة 

]]]ـ العنكبوت: 18 وغيرها من الآيات.

]]]ـ الأحزاب: 39.

]]]ـ المدثر: 1 ـ 7.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 302

الجديدة التي كُلفّ النبيn بها، وجاءت ـ على خلاف المعتاد ـ مقترنة بضمان العصمة 

الإلهية من الناس.

ويمكن الوصول إلى مغزى الآية إمّا من خلال سياق الآية ومعرفة ما قبلها وما بعدها، 

وإمّا من خلال القرائن الموجودة في نفس الآية أو خارجها من قبيل الشواهد والمؤيدّات.

أما سياق الآية، وهو الذي ذهب إليه أكثر مفسري أهل السنة، يدلّ على أنّ الأمر يتعلقّ 

باليهود والنصارى، إذ إنّ آية التبليغ توسّطت آيات تتعلقّ بهم، وعليه لابد من تفسيرها 

وفهمها في ضمن هذا السياق.

قال الفخر الرازي )ت 606( في تفسيره بعدما ذكر الأقوال المختلفة في شأن نزول الآية: 

»واعلم أنّ هذه الروايات وإن كثرت إلاّ أنّ الأولى حمله على أنهّ تعالى أمنه من مكر اليهود 

والنصارى، وأمره بإظهار التبليغ من غير مبالاة منه بهم، وذلك لأنّ ما قبل هذه الآية بكثير، 

وما بعدها بكثير، لما كان كلاماً مع اليهود والنصارى، امتنع إلقاء هذه الآية الواحدة في البين 

.
[[[

على وجه تكون أجنبيّة عمّ قبلها وما بعدها«

وإلى نحوه ذهب قبله الطبري )ت 310( في تفسيره حيث قال: »وهذا أمر من الله تعالى 

ذكره نبيّه محمداً 9بإبلاغ هؤلاء اليهود والنصارى من أهل الكتابين الذين قصّ الله تعالى 

ذكره قصصهم في هذه السورة، وذكر فيها معايبهم وخبث أديانهم... ما أنزل عليه فيهم من 

معايبهم، والإزراء عليهم، والتقصير بهم، والتهجين لهم، وما أمرهم به ونهاهم عنه، وأن لا 

.
[[[

يشُعر نفسه حذراً منهم أن يصيبوه في نفسه بمكروه...«

ولكن يرد على هذا:

أوّلاً: لم يرد أيّ نصّ يدلّ على محتوى هذا الأمر المهمّ الذي يلزم على الرسول9 تبليغه 

لليهود والنصارى، والذي يعادل الرسالة بأجمعها بحيث يستلزم عدمه عدمها، فهكذا أمر 

]]]ـ تفسير الرازي 11:50.

]]]ـ تفسير الطبري 8:567، ذيل الآية.



303آية التبليغ

مهم لابد من أن يقُيّد ويذُكر في المدوّنات الروائية والمفروض أنّ الرسولn بلغّه، فلم يبق 

، أنّ المراد تبليغ الآية التالية لهذه الآية، 
[[[

لهم إلاّ أن يقولوا كما ذهب إليه صاحب المنار

ء حَتَّىَ تقُِيمُواْ التَّوْرَاةَ وَالإنِجِيلَ﴾. وهي قوله تعالى: ﴿قُلْ يَا أهَْلَ الْكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَ شَْ

وهذا كما ترى لا يتناسب مع حجم الآية وما فيها من الوعد والوعيد، فما كان يتوجّه 

اليهود  قبل  الإسلام، خطر من  اشتدت شوكة  أواخر عمره، وقد  آنذاك وهو في   nللنبي

والنصارى حتى يحتاج إلى الوعد بالعصمة الإلهية، ولم يكن المأمور بتبليغه ـ حسب الفرض 

ـ أمر شديد الأهميّة حتى يهدّد النبيn أنّ عدم تبليغه يساوي عدم تبليغ الرسالة رأساً، 

وقد صدر منهn فيما مضى من حياته الشريفة ما هو أشدّ على اليهود والنصارى من هذه 

الآية، بل حاربهم واستولى على بلادهم وقلاعهم من دون أن يكون وعد بالعصمة منهم، 

فهذه الآية أقل بكثير ممّ صدر منه تجاههم.

ثانياً: إنّ المأمور بتبليغه إما أن يكون متعلقّاً باليهود والنصارى، أو متعلقّاً بالمسلمين، 

يكون  أن  وإمّا  والشرائع،  والأحكام  بالآداب  متعلقّاً  يكون  أن  إمّا  والثاني  أبطلناه،  فالأوّل 

متعلقّاً بغيرها، فإن كان الأوّل فنحن نرى أنّ النبيn ما كان يبالي في تبليغ الشريعة أحداً، 

كيف وقد صدع بالحق في أحلك الظروف من دون أن ينتظر العصمة الإلهية، وله أسُوة 

بالأنبياء السابقين حيث تحمّلوا وقاسوا أنواع المحن والبلايا في سبيل انجاح الدعوة وتبليغها، 

إلى أنّ أحكام   مضافاً 
[[[

الْعَزمِْ مِنَ الرُّسُلِ﴾ أوُْلوُا  كَمَ صَبََ  وقد قيل له من ذي قبل: ﴿فَاصْبِْ 

العبادات والمعاملات كانت سائغة عند المسلمين، يتفّهمونها بكلّ سهولة ويعملون بها من 

دون اعتراض أو شيء آخر، فلا تحتاج إلى عصمة للرسول من الناس، فثبت أنّ المأمور بتبليغه 

شيء آخر غيرالأحكام والشرائع.

ولم يكن شيء آخر غير هذه الأمُور يستحق الوعد والوعيد والعصمة والتهديد سوى 

]]]ـ تفسير المنار لرشيد رضا 6: 463.

]]]ـ الأحقاف: 35.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 304

جميع  على  وليظهر  ليبقى  جاء  الإسلام  إنّ  إذ  الدعوة،  استمرار  وكيفية  الخلافة  مسألة 

الأديان، وهذا شيء خارج عن حدود العمر البشري، وكان الرسولn يشير بين الحين والآخر 

بقرب وفاته، ممّ يعني لزوم الاهتمام بمستقبل الدعوة، والتفكّر الجاد بمصيرها بعد رحيل 

مؤسّسها، فثبت أنّ المأمور بتبليغه لم يكن سوى أمر الإمامة.

ثالثاً: إنّ ترتيب الآيات في القرآن الكريم ربما لا يتوافق مع ترتيب نزولها، فكم من آية 

نزلت بمناسبة ووُضعت بين آيات لا علاقة لها بها، كما هو الحال في ترتيب السور في القرآن 

ترتيب  النزول غير  »وترتيب  السيوطي )ت 911(:  قال  نزولها،  ترتيب  يختلف عن  حيث 

.nوكان ذلك بتوقيف من رسول الله 
[[[

التلاوة«

الحال  يقاوم واقع  الواردة، كما لا  الروايات  أمام  يقاوم  إذا عرفت هذا، فالسياق لا 

اليهود  بشأن  تتعلقّ  أن  لا يمكن  وأنهّا  الكريمة،  الآية  أهمية  الدال على  الصحيح  والنقد 

والنصارى ـ كما عرفت ـ..

وعليه يبقى المجال الوحيد لمعرفة معنى الآية، الاستعانة بالقرائن الداخلية في نفس الآية 

من قبيل تفسير محتواها، واستنطاق ألفاظها للوقوف على أهميتها وعِظمَ شأنها، زائداً القرائن 

الخارجية من قبيل المؤيدات والشواهد الواردة في الروايات المختلفة حيث تدعم الرأي المختار.

بقي هنا أمران يتعلقّان بالآية الكريمة:

إلى   Aإمامة علي عن  الإعلان  أخّر   nالنبي أنّ  عندنا  الروايات  تدلّ  الأوّل:  الأمر 

أن وصل إلى الجحفة حيث غدير خم، فنزل الوحي عليه مؤكّداً وملزماً، ثمّ قامn فبلغّ 

إمامة عليA، وكان داعي النبيn في التأخير هو خوفه من قومه، وأنهّم حديثوا عهد 

.Aبجاهلية، مع ما كان يعرفه منهم عنه أميرالمؤمنين

فانبرى من هنا بعض أهل السنة للطعن على الشيعة بأنهّا تنسب إلى النبيn تأخير 

البيان أو الخوف وما شاكل.

]]]ـ الإتقان 1:170.



305آية التبليغ

قال محمد بن عبد الوهاب )ت 1206(: من اعتقد منهم صحّته فقد هلك، إذ فيه اتهام 

.
[[[

المعصوم قطعاً من المخالفة بعدم امتثال أمر ربهّ ابتداء وهو نقص، ونقص الأنبياء كفر..

والتردّد  والتلكّؤ  البلاغ  تأخير  المرسل  نبيهّم  إلى  ينسبون  الذين  القوم  بئس  وقال آخر: 

في تنفيذ أمر ربه خوفاً من الناس، بئس القوم الذين يصفون نبيهم بالتسويف والمماطلة 

.
[[[

والاشتراط على ربه لحمايته قبل تنفيذ أمره وإبلاغ رسالته..

.
[[[

وذهب ثالث إلى أنّ تأخير التبليغ ينافي العصمة التي تدعيها الشيعة

ونقول في الجواب:

أوّلاً: إنّ مراعاة الظرف الاجتماعي والسياسي، واستخدام الأساليب والآليات الزمكانية 

المناسبة، لإنجاح الدعوة والوصول إلى الهدف، أمر مستحسن شرعاً ومندوب إليه، كيف وقد 

، فهذا أمر يفرضه العقل 
[[[

ورد في الحديث الشريف: »العاقل لا يحدّث من يخاف تكذيبه«

العملي الخاصّ بشؤون تدبير الحياة الفردية والاجتماعية، فالتردد والتأخير انتظاراً لحصول 

الفرصة المناسبة لا ضير فيه، فهذا موسىA راجع ربه في إبلاغ أصل الرسالة وقال: )إِنِّ 

 وإناّ كان قتل منهم نفساً واحدة، فكيف لا يترقبّ 
[[[

قتَلَتُْ مِنْهُمْ نفَْساً فأَخََافُ أنَ يقَْتلُوُنِ(

رسول اللهn في إبلاغ أمر يخصّ أمير المؤمنينA وقد قتل من القوم عدداً كثيرا؟ً!

ثانياً: إنّ قوله تعالى مخاطباً النبيn: ﴿وَتخُْفِي فِ نفَْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ وَتخَْشَ النَّاسَ 

، وكذلك قوله تعالى: ﴿يَا أيَُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تحَُرِّمُ مَا أحََلَّ اللَّهُ لَكَ تبَْتَغِي 
[[[

وَاللَّهُ أحََقُّ أنَ تخَْشَاهُ﴾

]]]ـ رسالة في الرد على الرافضة: 5 ـ 7.

]]]ـ اصول وعقائد الشيعة الاثنا عشرية لحافظ موسى: 225 ـ 229.

]]]ـ الإمامة والنص لفيصل نور: 601 ـ 604.

]]]ـ المحاسن للبرقي 1:195 ح19، الكافي للكليني 1:20 ح12.

]]]ـ القصص: 33.

]]]ـ الأحزاب: 37.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 306

، يدلّ على وجود منطقة فراغ من الله تعالى يعمل فيها 
[[[

مَرضَْاتَ أَزْوَاجِكَ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾

رسول اللهn بحسب ما تمليه المصلحة والظرف الاجتماعي والسياسي، كما هو الحال في 

زوجة زيد الذي تبنّاه رسول اللهn ثم تزوّج زوجته بعد ما طلقّها، وكذلك تحريم الزواج 

على نفسه رعاية لعواطف أزواجه، وهناك شواهد اخُرى تدعم هذا الرأي من قبيل الصلاة 

على المنافقين والدعاء لهم وغيرها، والذي نريد أن نصل إليه من هذا العرض الموجز، أنّ 

تأخير البيان ريثما تحصل الفرصة المناسبة أمر شرعي تماماً وهو مقتضى العقل والحكمة.

ثالثاً: إنّ الوحي النازل على رسول اللهn لم يكن فورياً، بل كان موسّعاً، قال الشيخ 

المفيد )ت 413: »وقد كان تقدّم الوحي إليه في ذلك من غير توقيت له، فأخّره لحضور وقت 

.
[[[

يأمن فيه الاختلاف منهم عليه«

رابعاً: يؤيدّ ما ذهب إليه الشيعة ما رووه في كتبهم من قولهn: »أتتني رسالة من 

.
[[[

ربّ فضقت بها ذرعاً وخفت أن يكذّبني قومي، فقيل لي: لتفعلنّ أو لنفعلنّ كذا وكذا«

الناس مكذّبي،  أنّ  بها ذرعاً، وعلمت  أرسلني برسالة فضقت  الله  وفي لفظ آخر: »إنّ 

.
[[[

فأوعدني أن أبلغّها أو يعذّبني«

وبلفظ ثالث: »... كان رسول اللهn يهاب قريشاً واليهود والنصارى، فأنزل الله تعالى 

.
[[[

 وفي لفظ الزمخشري: »وضمن لي العصمة فقويت«
[[[

هذه الآية«

فهذه الأقوال والمروياّت لا تختلف كثيراً عمّ تقوله الشيعة، والجواب الجواب.

]]]ـ التحريم: 1.

]]]ـ الإرشاد للمفيد 1:175.

]]]ـ مسند الحميدي 2:391، ونحوه خلق أفعال العباد للبخاري 59، وذكر ابن حجر في فتح الباري 13:42 أنّ ابن 

حبان والحاكم صحّحا الرواية.

]]]ـ مسند ابن راهويه 1:402.

]]]ـ أسباب النزول للواحدي: 135.

]]]ـ الكشاف 1:630.



307آية التبليغ

خامساً: إنّ خوف النبيn لم يكن على نفسه، كيف وسيرته الشريفة ومظاهر حياته 

تأبى ذلك، نعم كان يخاف الناس في أمر يرجع إلى تكذيب الرسالة، أو أن يتهموه بما يفسد 

الدعوة، أو يسببّ الشك والشبهة فيها، فورد الوحي بالعصمة من هذا. وهو الذي امتنع 

عن كتابة ما يعصم الأمّة من الضلال لما دعا الدواة والقرطاس في اخُريات حياته، لماّ جوبه 

بكلّ جفاء بأنهّ ـ والعياذ بالله ـ يهجر أو غلبه الوجع، فلمّ رأىn ذلك وأنّ كتابته ستكون 

ذريعة للطعن في صحة دعوته أجمع، إذ إنّ هذا المنطق الجاهلي يبيح تكرار غلبة الوجع 

عن   nفأمسك الرسالة،  جميع  على  للطعن  باباً  سيكون  وعليه  مختلفة،  فترات  في  أو... 

الكتابة واكتفى بما بيّنه سابقاً شفهاً في حادثة الغدير وغيرها.

فخوف النبيn كان في محلهّ، وتأخيره ريثما تحصل الفرصة كان صحيحاً لا ضير فيه، 

ولكن لما جاء الأمر الإلزامي بالتبليغ قامn وبلغّ بأصرح لفظ وأفصح بيان.

وهذا ما فسّه أمير المؤمنينA لقوله تعالى في موسىA: ﴿فَأوَْجَسَ فِ نفَْسِهِ خِيفَةً 

، حيث قال: »لم يوجس موسى خيفة على نفسه، أشفق من غلبة الجهّال ودول 
[[[

مُّوسَ﴾

.
[[[

الضلال«

النَّاسِ﴾  مِنَ  يَعْصِمُكَ  ﴿وَاللّهُ  تعالى:  قوله  في  الوارد  )الناس(  حصر  إنّ  الثاني:  الأمر 

لأنّ  غير صحيح،  الكَْافِرِينَ﴾،  الْقَوْمَ  يَهْدِي  لاَ  اللّهَ  أي: ﴿إِنَّ  الآية  بذيل  تمسّكاً  بالكافرين، 

لفظ الناس عام يشمل الجميع سواء المسلم أو الكافر، بل إنّ مورد الآية وكونها من آخر 

ما نزلت ينفي اختصاصها بالكافرين، إذ إنّ الإسلام قويت شوكته آنذاك وانكسرت شوكة 

المشركين واليهود والنصارى، ممّ يدللّ على عدم توجّه خطر من قبلهم، بل الخطر كان 

متوجّهاً من قبل المنافقين ومرضى القلوب، بل إنّ ذيل الآية يشعر بأنّ هؤلاء الناس الذين 

 nوعد الله نبيّة بالعصمة منهم، يكونون بمنزلة الكفّار، إذ وصلوا إلى مرتبة خاف النبي

]]]ـ طه: 67.

]]]ـ نهج البلاغة، الخطبة: 4.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 308

من فتنتهم على الإسلام.

المراد  الحكم  الله وهو  آيات  بآية من  الكفر  بالكفر هو  المراد  أن يكون  أيضاً  ويظهر 

بِّكَ﴾ لا الكفر العام كما قلنا، ونظيره قوله تعالى في آية الحج:  بقوله: ﴿ما أنُزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّ

 حيث 
[[[

﴿لَِلّهِ عَلَ النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطاَعَ إِلَيْهِ سَبِيلا وَمَن كفََرَ فَإِنَّ الله غَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِيَن﴾

يكون المراد الكفر أي الردّ للحج لا الكفر العام.

ويكون المراد بعدم هدايته تعالى هؤلاء القوم الكافرين، عدم هدايته إياهم في كيدهم 

الشر  من  يرومونه  ما  إلى  سلوكهم  في  لهم  تنقاد  أن  الجارية  الأسباب  ومنعه  ومكرهم، 

والفساد، وبعبارة أخرى: عدم تخليتهم لينالوا ما يهمّون به من إبطال كلمة الحق، وإطفاء 

.
[[[

نور الحكم المنزل

]]]ـ آل عمران: 97.

]]]ـ راجع للمزيد: تفسير الميزان للطباطبائي 6:50ـ53.



آية سأل سائل

ِّلْكَافِرينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ *  وهي قوله تعالى في سورة المعارج: ﴿سَألََ سَائلٌِ بِعَذَاب وَاقِع * �ل

.﴾ نَ اللَّهِ ذِي الْمَعَارِجِ مِّ

وقد اختلفت الأقوال في شأن نزولها، ولكن ما اتفق عليه أكثر الشيعة، وبعض أهل 

في   nالنبي على  الصحابة  أحد  اعترض  عندما  الغدير،  بيعة  عقيب  نزلت  أنهّا  السنة 

تنصيبه علياً خليفة وإماماً.

الصادق الإمام  إلى  بسنده  الحسكاني  عن  البيان  مجمع  صاحب  نقلها  كما  والرواية 

A أنهّ قال: لما نصب رسول اللهn عليّاً يوم غدير خم وقال: »من كنت مولاه فهذا 

علي مولاه« طار ذلك في البلاد فقدم على النبي النعمان بن الحارث الفهري فقال: أمرتنا 

من الله أن نشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنكّ رسول الله، وأمرتنا بالجهاد وبالحج وبالصوم 

مولاه  كنت  من  فقلت:  الغلام  هذا  نصبت  حتى  ترض  لم  ثم  فقبلناها،  والزكاة  والصلاة 

فعلي مولاه، فهذا شيء منك أو أمر من الله تعالى؟ فقال: بلى والله الذي لا إله إلاّ هو 

إنّ هذا من الله. فولّ النعمان بن الحارث وهو يقول: اللهم إن كان هذا هو الحق من 

الله:  فأنزل  فقتله،  رأسه  بحجر على  الله  فرماه  السماء،  علينا حجارة من  فأمطر  عندك 

.
[[[

﴿َأَلَ سَائِلٌ بِعَذَاب وَاقِع﴾

وقد روى نزول الآية في المناسبة مع بعض الاختلاف في التفصيل والإجمال كلٌّ من:

1 ـ أبو عبيد الهروي )ت224( في غريب القرآن، ورواه عنه أبو بكر النقاش )ت 351( 

في تفسيره شفاء الصدور، كما في الغدير للعلامة الأميني 1:461.

2 ـ فرات الكوفي )ت 352( في تفسيره: 503.

]]]ـ مجمع البيان، الطبرسي 10:119.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 310

3 ـ الثعلبي )ت 427( في تفسيره 10:35، ورواه عنه كلّ من: منتجب الدين الرازي في 

الأربعين حديثاً: 82 الحكاية الخامسة، وسبط ابن الجوزي في تذكرة الخواص: 30، والوصابي 

الشافعي في الاكتفاء: 240، والحموئي في فرائد السمطين 1:82 ح53، وغيرهم.

4 ـ الحاكم الحسكاني )ق 5( في تفسيره شواهد التنزيل 2:383 رقم 1033.

الأقوال  ضمن   18:181 القرآن  لأحكام  الجامع  تفسيره  في   )567 )ت  القرطبي  ـ   5

المطروحة.

إذا عرفت هذا فاعلم أنّ ابن تيمية كعادته في ردّ جميع ما يتمسّك به الشيعة لاثبات 

إمامة أمير المؤمنينA، قد ناقش نزول هذه الآية عقيب واقعة الغدير بوجوه عدّة ذكرها 

في منهاج السنة 8:45 وقد تبعه على ذلك من جاء بعده أمثال: الزعبي في البينات، وأبو مريم 

الأعظمي في الحجج الدامغات، والألباني في سلسلة الأحاديث الضعيفة، ومحمد العسّال في 

الشيعة الإثني عشرية ومنهجهم في تفسير القرآن، وغيرهم، وقد تصدّى علماؤنا أمثال السيد 

ميرحامد حسين اللكهنوي والعلامة الأميني والعلامة الطباطبائي للإجابة عن هذه الشبهات.

وخير من توسّع في ذلك هو العلامّة الأميني )رحمه الله( في كتابه الغدير، ونحن نورد 

خلاصة ما ذكره من الأوجه السبعة في ردّ ابن تيمية حيث قال الأميني )رحمه الله(:

الوجه الأوّل: إنَّ قصّة الغدير كانت في مرتجع رسول اللهn من حجّة الوداع، وقد أجمع 

الناس على هذا، وفي الحديث: أنَّها لماّ شاعت في البلاد جاءه الحارث وهو بالأبطح بمكّة، وطبع 

الحال يقتضي أن يكون ذلك بالمدينة فالمفتعِل للرواية كان يجهل تاريخ قصّة الغدير.

الجواب:

، والشيخ محمد 
[[[

أوّلاً: ما ورد في رواية الحلبي في السيرة، وسبط ابن الجوزي في التذكرة

]]]ـ السيرة الحلبية: 3 / 274، تذكرة الخواص: ص30.



311آية سأل سائل

صدر العالم في معارج العُلى، من أنَّ مجيء السائل كان في المسجد ـ إن أرُيد منه مسجد 

المدينة ـ ونصَّ الحلبي على أنَّه كان بالمدينة، لكن ابن تيميّة عزب عنه ذلك كلهّ، فطفِق 

يهُملج في تفنيد الرواية بصورة جزميّة.

ثانياً: فإنّ مغاضاة الرجل عن الحقائق اللغويةّ، أو عصبيّته العمياء التي أسدلت بينه 

ولو  مكّة،  بحوالي  الأبطح  اختصاص  الغمرة، فحسب  ورطّته في هذه  العمى  ستور  وبينها 

كان يراجع كتب الحديث ومعاجم اللغة والبلدان والأدب، لوَجد فيها نصوص أربابها بأنّ 

الأبطح: كلُّ مسيل فيه دِقاق الحصى، وقولهم في الإشارة إلى بعض مصاديقه: ومنه بطحاء 

مكّة، وعَرف أنَّه يطلق على كلِّ مسيل يكون بتلك الصفة، وليس حِجْراً على أطراف البلاد 

وأكناف المفاوز أن تكون فيها أباطح.

رسول  أنَّ  عمر:  بن  الله  عبد  عن 
[[[

صحيحه في  ومسلم   ،
[[[

صحيحه في  البخاري   روى 

الله n أناخ بالبطحاء بذي الحُليَفة فصلّ بها.

 عن نافع: أنَّ ابن عمر كان إذا صدر عن الحجّ أو العمرة أناخ بالبطحاء 
[[[

وفي الصحيحين

n ينُيخ بها. التي بذي الحليفة التي كان النبيُّ

بذي   
[[[

مُعرَّسه في  أتى   nرسول الله أنَّ  عمر:  بن  الله  عبد  عن   
[[[

مسلم صحيح  وفي 

 فقيل له: إنَّك ببطحاء مباركة.
[[[

الحُليفة

 وغيره: أنَّ النبيّ إذا رجع من مكّة دخل المدينة من معرَّس الأبطح، 
[[[

وفي إمتاع المقريزي

]]]ـ صحيح البخاري 2 / 556 ح1459.

]]]ـ صحيح مسلم: 3 / 154 ح430 كتاب الحجّ.

]]]ـ صحيح مسلم: 3 / 154 ح432 كتاب الحجّ، صحيح البخاري: 2 / 556 ح1459.

]]]ـ صحيح مسلم: 3 / 155 ح433 كتاب الحجّ.

]]]ـ التعريس: نزول المسافر آخر الليل نزلة للنوم والاستراحة.

]]]ـ ذو الحُليّفة: قرية بينها وبين المدينة ستة أميال أو سبعة. معجم البلدان: 2 / 295.

]]]ـ إمتاع الأسماع: ص534.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 312

فكان في معرَّسه في بطن الوادي، فقيل له: إنَّك ببطحاء مباركة.

 عن ابن عمر: إنَّ رسول اللهn كان ينزل بذي الحُليفة حين يعتمر، 
[[[

وفي صحيح البخاري

وفي حجّته حين حجَّ تحت سَمُرة في موضع المسجد الذي بذي الحُليفة، وكان إذا رجع من غزو 

ـ كان في تلك الطريق ـ أو حجٍّ أو عمرة هبط ببطن واد، فإذا ظهر من بطن أناخ بالبطحاء التي 

على شفير الوادي الشرقيّة، فعرسّ ثمََّ حتى يصبح. وكان ثمََّ خليجٌ يصلّ عبد الله عنده، وفي 

بطنه كُتبُ كان رسول اللهn ثمََّ يصُلّ، فدحا فيه السيل بالبطحاء. الحديث.

وفي رواية ابن زبالة: فإذا ظهر النبيُّ من بطن الوادي أناخ بالبطحاء التي على شفير 

الوادي الشرقيّة.

 قال القاسم بن محمد: دخلت على عائشة فقلت: يا أمُاه اكشفي 
[[[

وفي مصابيح البغوي

ببطحاء  النبيnّ، فكشفت لي عن ثلاثة قبور لا مشرفة ولا لاطئة، مبطوحة  لي عن قبر 

العرصة الحمراء.

 nّمن طريق ابن شبّة والبزاّر عن عائشة عن النبي 
[[[

وروى السمهودي في وفاء الوفا

أنَّه قال: بطحان على ترعة من ترع الجنّة.

وقبل هذه الأحاديث كلهّا ما ورد في حديث الغدير من طريق حذيفة بن أسَيد وعامر 

بن ليلى قالا: لماّ صدر رسول الله من حجّة الوداع ولم يحجّ غيرها، أقبل حتى كان بالجُحْفة، 

نهى عن سَمُرات مُتقاربات بالبطحاء; أن لا ينزل تحتهنّ أحدٌ... الحديث.

وأمّا معاجم اللغة والبلدان:

 )2 / 213(: البطحاء في اللغة مسيلٌ فيه دقاق الحصى، والجمع: 
[[[

ففي معجم البلدان

]]]ـ صحيح البخاري: 1 / 183 ح470.

]]]ـ مصابيح السنّة: 1 / 560 ح1218.

]]]ـ وفاء الوفا: 3 / 1071.

]]]ـ معجم البلدان: 1 / 444.



313آية سأل سائل

نصر  ابن  علّي  بن  محمد  الحسن  أبو  قال  قال:  أن  إلى  قياس،  غير  على  والبِطاح  الأباطح 

الكاتب: سمعت عوّادة تغنّي في أبيات طريح بن إسماعيل الثقفي في الوليد بن يزيد بن 

عبد الملك وكان من أخواله:

 البطاحِ ولم 	 تطــرقْ عليــك الحنيُّ والــولــجُ
[[[

أنت ابنُ مُسْلَنْطِحِ

فقال بعض الحاضرين: ليس غير بطحاء مكّة، فما معنى الجمع؟

فثار البطحاوي العلويّ، فقال: بطحاء المدينة، وهو أجلُّ من بطحاء مكّة، وجدّي منه، 

وأنشد له:

فيا حبَّــذا ذاك من منـــزلِ وبَطْحا المدينــةِ لي منـــزلٌ 	

فقال: فهذان بطحاوان فما معنى الجمع؟

قلنا: العرب تتوسّع في كلامها وشعرها فتجعل الاثنين جمعاً، وقد قال بعض الناس: إنَّ 

أقلّ الجمع اثنان، وممّ يؤكّد أنَّهما بطحاوان قول الفرزدق:

وأنت ابنَ بَطحاوَيْ قريش فإن تشأْ	 تكن في ثقيف سيلَ ذي أدب عَفْرِ

ثمّ قال:

ذات  الأرض  البطحاء:  أنَّ  اللغة  أهل  بإجماع  صحَّ  وإذا  تعسّفٌ.  كلهّ  وهذا  أنا:  قلت 

يت قريش البطحاء، وقريش الظواهر،  الحصى فكلُّ قطعة من تلك الأرض بطحاء، وقد سُمِّ

في صدر الجاهليّة ولم يكن بالمدينة منهم أحد.

وأمّا قول الفرزدق وابن نباتة، فقد قالت العرب: الرقمتان ورامتان، وأمثال ذلك كثيٌر تمرُّ 

في هذا الكتاب، قصدهم بها إقامة الوزن فلا اعتبار به.

البُطاح ـ بالضمّ ـ: منزل لبني يربوع، وقد ذكره لبيد، فقال:

تربعـــت الأشرافُ ثــمّ تصيّفتْ 	 حِساءَ البطاحِ وانتْجعْنَ السلائلا

]]]ـ المسلنطح: الفضاء الواسع.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 314

وقيل: البُطاح ماءٌ في ديار بني أسد، وهناك كانت الحرب بين المسلمين ـ وأميرهُم خالد 

بن الوليد ـ وأهل الردّة، وكان ضرار بن الأزور الأسدي قد خرج طليعة لخالد بن الوليد، 

وخرج مالك بن نويرة طليعة لأصحابه، فالتقيا بالبطُاح فقتل ضرار مالكاً، فقال أخوه متمّم 

يرثيه:

توَرّقُ في وادي البُطــــاح حماما سأبكي أخى مادام صوتُ حمامة 	

وقال وكيع بن مالك يذكر يوم البطُاح:

تخطتّ إليه بالبطاحِ الودائعُ فلمّ أتــانا خــــالدٌ بلوائِـهِ	 	

وقال البطحاء: أصله المسيل الواسع فيه دقاق الحصى، وقال النضير: الأبطح والبطحاء 

بطن الميثاء والتلعة والوادي، هو التراب السهل في بطونها ممّ قد جرتّه السيول، يقال: أتينا 

أبطح الوادي، وبطحاؤه مثله، وهو ترابه وحصاه السهل الليّ. والجمع الأباطح.

ألقوا فيه  البطحاء كلّ موضع متسّع، وقول عمر: بطَّحوا المسجد; أي:  وقال بعضهم: 

ممدودٌ،  وأبطحها  مكّة  وبطحاء  قار.  ذي  من  قريب  بعينه  موضع  وهو  الصغار،  الحصى 

وكذلك بطحاء ذي الحُليفة.

شجرة  تحت  فنزل  دينار،  بني  نقب  فسلك  غازياً   n النبيُّ خرج  إسحاق:  ابن  قال 

ببطحاء ابن أزهر يقال لها ذات الساق، فصلّ تحتها فثمَّ مسجده.

وبطحاء ـ أيضاً ـ مدينة بالمغرب قرب تلمسان.

بطُحْان ـ روي فيه الضمّ والفتح ـ واد بالمدينة، وهو أحد أوديتها الثلاثة، وهي: العقيق، 

وبطحان، وقتاة، قال الشاعر ـ وهو يقوّي رواية من سكّن الطاء ـ:

في كُربَ للشــوق تغشاني 		 أبا سعيد لم أزلْ بعدكُمْ

لم يهنني إذا غـاب ندُْماني 		 كـــم مجلــس ولّ بلذّاتِهِ

والعيشِ في أكْنافِ بُطْحانِ 		 سقياً لسَلعْ ولساحاتِهـــا



315آية سأل سائل

وعن النضر: البطحاء بطن التلعة والوادي، وهو التراب السهل في بطونها ممّ قد جرتّه 

السيول، يقال: أتينا أبطح الوادي فنمنا عليه. وبطحاؤه مثله وهو ترابه وحصاه السهل الليّ.

وقال أبو عمرو: سُمّي المكان أبطح; لأنّ الماء ينبطح فيه; أي يذهب يميناً وشمالاً، الجمع 

أباطح وبطائح.

: تبطحّ السيل: اتسّع في البطحاء.
[[[

وفي الصحاح

وهناك شواهد كثيرة من الشعر لمن يحُتج بقوله في اللغة العربيّة، منها ما يعُزى إلى 

مولانا أمير المؤمنينA من قوله يخاطب به الوليد بن المغيرة:

		 فقلتُ: أنا ابــنُ أبي طالبِ دني بالعـظيمِ الـــوليدُ يُهدِّ

وبالبيت من سَلَفـي غالبِ لِ بالأبطَحَيِْ	 	 أنا ابنُ المبُجَّ

: أنَّهA يريد أبطح مكّة والمدينة.
[[[

وذكر الميَْبذُي في شرحه

واقعة  قبل  نزولها  فيكون  العلم،  أهل  باتفّاق  مكيّة  المعارج  سورة  إنَّ  الثاني:  الوجه 

الغدير بعشر سنين، أو أكثر من ذلك.

الجواب:

إنَّ المتيقّن من معقد الإجماع المذكور هو نزول مجموع السورة مكيّاً، لا جميع آياتها، 

فيمكن أن يكون خصوص هذه الآية مدنيّاً كما في كثير من السور.

ولا يرد عليه: أنَّ المتيقّن من كون السورة مكيّة أو مدنيّة هو كون مفاتيحها كذلك، أو الآية 

التي انتزع منها اسم السورة; لأنّ هذا الترتيب هو ما اقتضاه التوقيف، لا ترتيب النزول، فمن 

الممكن نزول هذه الآية أخيراً وتقدّمها على النازلات قبلها بالتوقيف، وإن كنّا جهلنا الحكمة في 

ذلك كما جهلناها في أكثر موارد الترتيب في الذكر الحكيم، وكم لها من نظير، ومن ذلك:

]]]ـ الصحاح للجوهري: 1 / 356.

]]]ـ شرح ديوان أمير المؤمنينA : ص197.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 316

 
[[[

1 ـ سورة العنكبوت: فإنهّا مكيّة، إلاّ من أوّلها عشر آيات، كما رواه الطبري في تفسيره

.
[[[

 والشربيني في السراج المنير
[[[

في الجزء العشرين، والقرطبي في تفسيره

مدنيّة وقوله: ﴿وَاصْبِْ  فهي  آيات،  أوّلها سبع  إلاّ من  مكيّة،  فإنهّا  الكهف:  ـ سورة   2

.
[[[

 وإتقان السيوطي
[[[

. كما في تفسير القرطبي
[[[

نفَْسَكَ﴾

 
[[[

لاةََ طَرَفَِ النَّهَارِ﴾، كما في تفسير القرطبي 3 ـ سورة هود: مكيّة، إلاّ قوله: ﴿وَأقَِمِ الصَّ

.
[[[

وقوله: ﴿فَلَعَلَّكَ تاَركٌِ بَعْضَ مَا يوُحَى إِلَيْكَ﴾، كما في السراج المنير

نكُمْ إِلاَّ وَاردُِهَا﴾، كما في إتقان  4 ـ سورة مريم: مكيّة إلاّ آية السجدة، وقوله: ﴿وَإنِ مِّ

.
[[[

السيوطي

5 ـ سورة الرعد: فإنِّها مكيّة إلاّ قوله تعالى: ﴿وَلاَ يَزاَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ﴾ وبعض آيها الأخَُر، 

والشربيني 
[[1[

 )9 / 278(، والرازي في تفسيره
[[1[

أو بالعكس، كما نصَّ عليه القرطبي في تفسيره

.
[[1[

في تفسيره

لوُاْ نِعْمَةَ اللّهِ كفُْراً وَأحََلُّواْ قَوْمَهُمْ  6 ـ سورة إبراهيم: مكيّة إلاّ قوله: ﴿ألََمْ ترََ إِلَ الَّذِينَ بَدَّ

]]]ـ جامع البيان: مج11 / ج20 / 133.

]]]ـ الجامع لأحكام القرآن: 13 / 214.

]]]ـ السراج المنير: 3 / 123.

]]]ـ الكهف: 28.

]]]ـ الجامع لأحكام القرآن: 10 / 225.

]]]ـ الإتقان في علوم القرآن: 1 / 41.

]]]ـ الجامع لأحكام القرآن: 9 / 3.

]]]ـ السراج المنير: 2 / 42.

]]]ـ الإتقان في علوم القرآن: 1 / 42.

]1]]ـ الجامع لأحكام القرآن: 9 / 183.

]1]]ـ التفسير الكبير: 18 / 230.

]1]]ـ السراج المنير: 2 / 143.



317آية سأل سائل

دَارَ الْبَوَارِ * جَهَنَّمَ يَصْلَوْنهََا وَبِئْسَ الْقَرَارُ﴾.

.
[[[

 والشربيني في السراج المنير
[[[

نصّ به القرطبي في تفسيره

7 ـ سورة الإسراء: مكيّة إلاّ قوله: ﴿وَإنِ كاَدُواْ لَيَسْتَفِزُّونكََ مِنَ الأرَْضِ﴾ إلى قوله: ﴿وَاجْعَل 

.
[[[

، والسراج المنير
[[[

 والرازي
[[[

لِّ مِن لَّدُنكَ سُلْطَاناً نَّصِيراً﴾، كما في تفسير القرطبي

8 ـ سورة الحجّ: مكيّة إلاّ قوله: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَ حَرفْ﴾، كما في تفسير 

.
[[[

والسراج المنير
[[[

، والرازي
[[[

القرطبي

9 ـ سورة الفرقان: مكيّة إلاّ قوله: ﴿وَالَّذِينَ لاَ يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلهَاً آخَرَ﴾، كما في تفسير 

.
[[1[

، والسراج المنير
[[[

القرطبي

، إلى آخر السورة، نص على 
[[1[

10 ـ سورة النحل: مكيّة إلاّ قوله: ﴿وَإنِْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ﴾

.
[[1[

 والشربيني في تفسيره
[[1[

ذلك القرطبي في تفسيره

11 ـ سورة القصص: مكيّة إلاّ قوله: ﴿الَّذِينَ آتيَْنَاهُمُ الْكِتَابَ مِن قَبْلِهِ﴾، وقيل: إلاّ آية: 

]]]ـ الجامع لأحكام القرآن: 9 / 222.

]]]ـ السراج المنير: 2 / 167.

]]]ـ الجامع لأحكام القرآن: 10 / 134.

]]]ـ التفسير الكبير: 20 / 145.

]]]ـ السراج المنير: 2 / 273.

]]]ـ الجامع لأحكام القرآن: 12 / 3.

]]]ـ التفسير الكبير: 23 / 2.

]]]ـ السراج المنير: 2 / 535.

]]]ـ الجامع لأحكام القرآن: 13 / 3.

]1]]ـ السراج المنير: 2 / 646.

]1]]ـ النحل: 126.

]1]]ـ الجامع لأحكام القرآن: 10 / 44.

]1]]ـ السراج المنير: 2 / 214.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 318

.
[[[

 والرازي
[[[

، كما في تفسيري القرطبي
[[[

﴿ِنَّ الَّذِي فَرضََ عَلَيْكَ الْقُرآْنَ﴾

.
[[[

12 ـ سورة المدّثر: مكيّة غير آية من آخرها على ما قيل، كما في تفسير الخازن

في  الشربيني  قاله  بُرَ﴾  الدُّ وَيُوَلُّونَ  الْجَمْعُ  قوله: ﴿سَيُهْزمَُ  إلاّ  مكيّة  القمر:  سورة  ـ   13

.
[[[

السراج المنير

.
[[[

14 ـ سورة الواقعة: مكيّة إلاّ أربع آيات، كما في السراج المنير

15 ـ سورة المطفّفين: مكيّة إلاّ الآية الأوُلى، ومنها انتزع اسم السورة، كما أخرجه الطبري 

.
[[[

في الجزء الثلاثين من تفسيره

.
[[[

16 ـ سورة الليل: مكيّة إلاّ أوّلها، ومنها اسم السورة، كما في الإتقان

...﴾ الآيتين، أو الثلاث، أو قوله:  17 ـ سورة يونس: مكيّة إلاّ قوله: ﴿فَإِن كُنتَ فِ شَكٍّ

 وتفسير الشربيني.
[[1[

، وإتقان السيوطي
[[[

ن يُؤْمِنُ بِهِ﴾، كما في تفسير الرازي ﴿َمِنهُم مَّ

كما أنَّ غير واحد من السور المدنيّة فيها آيات مكيّة:

منها: سورة المجادلة، فإنهّا مدنيّة إلاّ العشر الأوَُل، ومنها تسمية السورة، كما في تفسير 

]]]ـ القصص: 85.

]]]ـ الجامع لأحكام القرآن: 13 / 164.

]]]ـ التفسير الكبير: 24 / 224.

]]]ـ تفسير الخازن: 4 / 326.

]]]ـ السراج المنير: 4 / 142.

]]]ـ المصدر السابق: 4 / 178.

]]]ـ جامع البيان: مج 15 / ج30 / 91.

]]]ـ الإتقان في علوم القرآن: 1 / 47.

]]]ـ التفسير الكبير: 17 / 2.

]1]]ـ الإتقان في علوم القرآن: 1 / 40.



319آية سأل سائل

.
[[[

 في هامش الجزء الثامن من تفسير الرازي، والسراج المنير
[[[

ابي السعود

ومنها: سورة البلد مدنيّة إلاّ الآية الأوُلى ـ وبها تسميتها بالبلد ـ إلى غاية الآية الرابعة 

 وسور أخُرى لا نطُيل بذكرها المجال.
[[[

كما قيل في الإتقان

بعد  مرةًّ  نزولها  العلماء على  نصَّ  كثيرة  كآيات  مرتّين،  الآية  نزول  الجائز  أنَّ من  على 

أخُرى عظةً وتذكيراً، أو اهتماماً بشأنها، أو اقتضاء موردين لنزولها غير مرةّ، نظير البسملة، 

 ،
[[[

وأوّل سورة الروم، وآية الروح، وقوله: ﴿مَا كاَنَ للِنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُواْ أنَ يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْكِِيَن﴾

... إلى آخر النحل. وقوله: ﴿مَن كَانَ عَدُوّاً 
[[[

وقوله: ﴿وَإنِْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِثِْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ﴾

، وسورة 
[[[

عَبْدَهُ﴾ بِكَاف  اللَّهُ  وقوله: ﴿ألََيْسَ   ،
[[[

النَّهَارِ﴾ طَرَفَِ  لَاةَ  الصَّ وقوله: ﴿وَأقَِمِ   ،
[[[

ِّلّهِ﴾ �ل

الفاتحة، فإنهّا نزلت مرةًّ بمكّة حين فرضت الصلاة، ومرةّ بالمدينة حين حُوِّلت القبلة، ولتثنية 

.
[[[

يت بالمثاني نزولها سُمِّ

الوجه الثالث: إنَّ قوله تعالى: ﴿وَإذِْ قَالوُاْ اللَّهُمَّ إنِ كاَنَ هَذَا هُوَ الْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأمَْطِرْ 

نزلت عقيب بدر بالاتفاق قبل يوم الغدير بسنين.
[[1[

مَء﴾ نَ السَّ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّ

الجواب:

كأنّ هذا الرجل يحسب أنَّ من يروي تلك الأحاديث المتعاضدة يرى نزول ما لهج به 

]]]ـ إرشاد العقل السليم: 8 / 215.

]]]ـ السراج المنير: 4 / 219.

]]]ـ الإتقان في علوم القرآن: 1 / 47.

]]]ـ التوبة: 113.

]]]ـ النحل: 126.

]]]ـ البقرة: 98.

]]]ـ هود: 114.

]]]ـ الزمر: 36.

]]]ـ راجع إتقان السيوطي 1 / 60 1 / 31، وتاريخ الخميس 1 / 11.

]1]]ـ الأنفال: 32.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 320

الحارث بن النعمان الكافر ـ من الآية الكريمة السابق نزولها، وأفرغها في قالب الدعاء ـ في 

اليوم المذكور، والقارئ لهاتيك الأخبار جد عليم بمَيْنه في هذا الحسبان، أو أنَّه يرى حَجراً 

على الآيات السابق نزولها أن ينطق بها أحد، فهل في هذه الرواية غير أنَّ الرجل المرتدّ ـ 

الحارث أو جابر ـ تفوّه بهذه الكلمات؟ وأين هو من وقت نزولها؟ فدعْها يكن نزولها في 

بدر أو أحُد، فالرجل أبدى كفره بها، كما أبدى الكفّار قبله إلحادهم بها. لكن ابن تيميّة 

يريد تكثير الوجوه في إبطال الحقِّ الثابت.

الوجه الرابع: أنَّها نزلت بسبب ما قاله المشركون بمكّة، ولم ينزل عليهم العذاب هناك 

بَهُمْ  بَهُمْ وَأنَتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللّهُ مُعَذِّ لوجود النبيnّ بينهم; لقوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُعَذِّ

.
[[[

وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾

الجواب:

لا ملازمة بين عدم نزول العذاب في مكّة على المشركين، وبين عدم نزوله هاهنا على 

الحكمة، فكان في سابق علمه  باختلاف وجوه  تختلف  المولى سبحانه  أفعال  فإنّ  الرجل; 

بالعذاب  أبادهم  فلو  أصلابهم،  أو وجود مسلمين في  بعد حين،  أولئك  إسلام جماعة من 

.nالنازل لأهُملت الغاية المتوخّاة من بعث الرسول

ولماّ لم يرَ سبحانه ذلك الوجه في هذا المنتكس على عقبه عن دين الهدى بقيله ذلك، ولم 

 ،
[[[

اراً﴾ يكن ليَِلِدَ مؤمناً، كما عرف ذلك نوحA من قومه، فقال: ﴿وَلاَ يَلِدُوا إِلاَّ فَاجِراً كَفَّ

قطع جرثومة فساده بما تمنّاه من العذاب الواقع.

وكم فرق بين أولئك الذين عوملوا بالرفق رجاء هدايتهم، وتشكيل أمّة مرحومة منهم ومن 

أعقابهم، مع العلم بأنّ الخارج منهم عن هاتين الغايتين سوف يقُضى عليه في حروب دامية، أو 

يأتي عليه الخزي المبير، فلا يسعه بثُّ ضلالة، أو إقامة عيث، وبين هذا الذي أخذته الشدّة، مع 

العلم بأنّ حياته مثار فتن، ومنزع إلحاد، وما عساه يتوفقّ لهدايته، أو يسُتفاد بعقبه.

]]]ـ الأنفال: 33.

]]]ـ نوح: 27.



321آية سأل سائل

ووجود الرسولn رحمةً تدَْرأ العذاب عن الأمُّة، إلاّ أنَّ تمام الرحمة أن يكون فيها مكتسح 

للعراقيل أمام السير في لاحب الطريق المهَْيع، ولذلك قمَّ سبحانه ذلك الجَذْم الخبيث، للخلاف 

عمّ أبرمه النبيُّ الأعظم في أمر الخلافة، كما أنَّه في حروبه ومغازيه كان يجتاح أصُول الغيّ 

بسيفه الصارم، وكان يدعو على من شاهد عتوّه، ويئس من إيمانه، فتجُاب دعوته:

 بالإسناد عن ابن مسعود: أنَّ قريشاً لّما استعصت على رسول 
[[[

أخرج مسلم في صحيحه

اللهn وأبطؤوا عن الإسلام، قال: »أللهمّ أعنّي عليهم بسبع كسبع يوسف«، فأصابتهم سنةٌ 

فحصّت كلّ شيء، حتى أكلوا الجِيفَ والميَْتة، حتى إنَّ أحدهم كان يرى ما بينه وبين السماء 

.
[[[

، ورواه البخاري
[[[

بِين﴾ مَء بِدُخَان مُّ كهيئة الدخان من الجوع، فذلك قوله: ﴿يَوْمَ تأَتِْ السَّ

n دعا على قومه بمكّة لّما كذّبوه، فقال: »اللهمّ اجعل  : أنَّ النبيَّ
[[[

وفي تفسير الرازي

المجاعة  شدّة  قريشاً  وأصابت  الأرض،  وأجدبت  المطر،  فارتفع  يوسف«،  كسنيّ  سنيهّم 

حتى أكلوا العظام والكلاب والجِيَف، فكان الرجل لما به من الجوع يرى بينه وبين السماء 

ابن  الفراّء والزجّاج، وهو قول  ابن عبّاس ومقاتل ومجاهد واختيار  كالدخان، وهذا قول 

مسعود.

: أنَّ النبيnّ قال: »أللهمّ اشدد وطأتك على مضر مثل سني 
[[[

وروى ابن الأثير في النهاية

يوسف«، فجهدوا حتى أكلوا العَلهَْز.

عروة ومن طريقه   عن 
[[[

البيهقي  من طريق 
[[[

الكبرى الخصائص  السيوطي في  ورواه 

]]]ـ صحيح مسلم: 5 / 342 ح39 كتاب صفة القيامة والجنّة والنار.

]]]ـ الدخان: 10.

]]]ـ صحيح البخاري: 4 / 1730 ح4416.

]]]ـ التفسير الكبير: 27 / 242.

]]]ـ النهاية في غريب الحديث: 3 / 293، 5 / 200.

]]]ـ الخصائص الكبرى: 1 / 247.

]]]ـ دلائل النبوّة: 2 / 324.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 322

 عن أبي هريرة.
[[[

وطريق أبي نعَُيم

: كان أبو زمعة الأسود بن المطلّب بن أسد بن عبد العزىّ 
[[[

وقال ابن الأثير في الكامل

وأصحابه يتغامزون بالنبيnّ فدعا عليه رسول اللهn أن يعمى ويثكل ولده، فجلس 

في ظلِّ شجرة، فجعل جبريل يضرب وجهه وعينيه بورقة من ورقها وبشوكها حتى عمي.

وقال: دعا رسول اللهn على مالك بن الطلالة بن عمرو بن غبشان، فأشار جبريل إلى 

رأسه، فامتلأ قيحاً فمات.

 هامش الإصابة أنَّ النبيnّ كان إذا مشى يتكفّأ، 
[[[

وروى ابن عبد البَّ في الاستيعاب

 :nفقال ذلك،  يفعل  فرآه  يوماً   nّالنبي فالتفت  يحكيه،  العاص  أبي  بن  الحكم  وكان 

»فكذلك فلتْكن«، فكان الحكم مختلجاً يرتعش من يومئذ، فعيّه عبد الرحمن بن حسان 

بن ثابت، فقال في عبد الرحمن بن الحكم يهجوه:

إنْ تــرمِْ تـــرمِْ مُخَلَّجــاً مجنـــونـــا 		 إنَّ اللعيَن أبــوكَ فـــارمِ عظـــامَهُ 

ويظلُّ مـن عمـــلِ الخـبيثِ بطَينا 		 يُسي خَميصَ البطنِ من عملِ التقى 

أبي  بن  الحكم  أنَّ  بكر:  أبي  بن  الرحمن  عبد   من طريق 
[[[

النهاية الأثير في  ابن  وروى 

العاص بن أمُية ـ أبا مروان ـ كان يجلس خلف النبيnّ فإذا تكلمّ اختلج بوجهه، فرآه 

فقال له: »كن كذلك«، فلم يزل يختلج حتى مات.

وفي رواية: فضرب به شهرين ثمّ أفاق خليجاً: أي صرع، ثمّ أفاق مختلجاً، قد أخُذ لحمه 

وقوّته. وقيل: مرتعشاً.

]]]ـ دلائل النبوّة لأبي نعَُيم: ص575 ح369.

]]]ـ الكامل في التاريخ: 1 / 495.

]]]ـ الاستيعاب: القسم الأوّل / 359 رقم 529.

]]]ـ النهاية في غريب الحديث والأثر: 2 / 60.



323آية سأل سائل

، والسيوطي في 
[[[

، والبيهقي في الدلائل
[[[

وروى ابن حجر في الإصابة من طريق الطبراني

 وصحّحه، وعن البيهقي والطبراني عن عبد الرحمن بن أبي 
[[[

عن الحاكم
[[[

الخصائص الكبرى

بكر الصدّيق قال:

كان الحكم بن أبي العاص يجلس إلى النبيn فإذا تكلمّ النبيnّ اختلج بوجهه، فقال 

له النبيّ: »كن كذلك«. فلم يزل يختلج حتى مات. وروى مثله بطريق آخر.

 من طريق مالك بن دينار:
[[[

وفي الإصابة أخرج البيهقي

يغمز  الحكم  بالحكم، فجعل   nّالنبي مرّ   :nّالنبي بن خديجة زوج   حدّثني هند 

النبيّ  n بإصبعه فالتفت فرآه، فقال: »اللهمّ اجعله وزغاً«، فزحف مكانه.

 ذكر ابن فتحون عن الطبري: أنَّ النبيnّ خطب إلى 
[[[

وفي الإصابة والخصائص الكبرى

إنَّ بها سوءاً. ولم تكن كما قال،  الحارث، فقال:  ابنته جمرة بنت  الحارثة  الحارث بن أبي 

فرجع فوجدها قد برصت.

رسول  بعث  قال:  زيد  بن  أسُامة  عن   
[[[

البيهقي طريق  من   
[[[

الكبرى الخصائص   وفي 

اللهn رجلاً، فكذب عليه، فدعا عليه رسول اللهn، فوجد ميّتاً قد انشقّ بطنه، ولم تقبله 

الأرض.

]]]ـ المعجم الكبير: 3 / 214 ح3167.

]]]ـ دلائل النبوّة: 6 / 239.

]]]ـ الخصائص الكبرى: 2 / 132.

]]]ـ المستدرك على الصحيحين: 2 / 678 ح4241.

]]]ـ دلائل النبوّة: 6 / 240.

]]]ـ الخصائص الكبرى: 2 / 133.

]]]ـ المصدر السابق: 2 / 130.

]]]ـ دلائل النبوّة: 6 / 245.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 324

 وأبو نعَُيم من طريق أبي نوفل بن أبي عقرب عن أبيه 
[[[

 أخرج البيهقي
[[[

وفي الخصائص

قال: أقبل لهب بن أبي لهب يسبُّ النبيّ، فقال النبيnّ: »اللهمّ سلِّط عليه كلبك«.

قال: وكان أبو لهب يحتمل البزَّ إلى الشام، ويبعث بولده مع غلمانه ووكلائه، ويقول: إنَّ 

ابني أخاف عليه دعوة محمد فتعاهدوه. فكانوا إذا نزلوا المنزل ألزقوه إلى الحائط وغطوّا 

عليه الثياب والمتاع، ففعلوا ذلك به زماناً، فجاء سبع، فتلهّ فقتله.

وبهذه كلِّها تعلم أنَّ العذاب المنفيّ في الآيتين بسبب وجوده المقدّس يراد به النفي 

في  فإنّ  العام،  الصالح  ويستدعيه  الحكمة،  تقتضيه  الذي  وهو  بالجملة،  لا  الجملة  في 

الفساد منه إلى غيره، بخلاف الجثمان  اتقّاء سراية  الفاسد،  لقطع العضو  الضرورة ملزماً 

 بعضه; بحيث لا يخُشى بِدارهُ إلى غيره، أو الُمضنى كلهّ ويؤمّل فيه الصحّة، فإنهّ 
[[[

الدنف

يعالج حتى يبرأ.

وإنَّ الله سبحانه هدّد قريشاً بمثل صاعقة عاد وثمود إن مردوا عن الدين جميعاً، وقال: 

، وإذ كان مناط الحكم إعراض 
[[[

ثْلَ صَاعِقَةِ عَاد وَثَوُدَ﴾ ﴿فَإنِْ أعَْرضَُوا فَقُلْ أنَذَرْتكُُمْ صَاعِقَةً مِّ

الضلال جميعاً  المؤمنين فيهم، ولو كانوا استمرّوا على  الصاعقة بحصول  تأتهِم  الجميع لم 

لأتاهم ما هُدّدوا به ،ولو كان وجود الرسولn مانعاً عن جميع أقسام العذاب بالجملة 

لما صحَّ ذلك التهديد، ولمَا أصُيب النفر الذين ذكرناهم بدعوته، ولمَا قتُل أحدٌ في مغازيه 

بعضبه الرهيف، فإنَّ كلّ هذه أقسام العذاب أعاذنا الله منها.

الوجه الخامس: أنَّه لو صحَّ ذلك لكان آيةً كآية أصحاب الفيل، ومثلها تتوفرّ الدواعي 

والتفسير  والفضائل  والصحاح  المسانيد  أرباب  من  العلم  في  المصنِّفين  وجدنا  ولمَا  لنقله، 

والسير ونحوها قد أهملوه رأساً، فلا يرُوى إلاّ بهذا الإسناد المنكر، فعُلِم أنَّه كذبٌ باطلٌ.

]]]ـ الخصائص الكبرى: 1 / 244.

]]]ـ دلائل النبوّة: 2 / 3382.

نفِ: المريض. ]]]ـ الدَّ

]]]ـ فصّلت: 13.



325آية سأل سائل

الجواب:

إنَّ قياس هذه التي هي حادثة فرديةّ لا تحُدِث في المجتمع فراغاً كبيراً يؤبه له، ووراءها 

أغراض مستهدفة تحاول إسدال ستور الإنساء عليها، كما أسدلوها على نصِّ الغدير نفسه، 

وهملجوا وراء إبطاله حتى كادوا أن يبلغوا الأمل بصور خلابّة، وتلفيقات مموّهة، وأحاديث 

مائنة، بيدَ أنَّ الله أبى إلاّ أن يتُمّ نوره.

الإرهاصات  التي عدادها في  العظيمة  الحادثة  تلك  الفيل  بواقعة أصحاب  قياسها  إنَّ 

النبويةّ، وفيها تدمير أمُّة كبيرة يشاهد العالم كلهّ فراغها الحادث، وإنقاذ أمُة هي من أرقى 

الحجيج،  ومقصد  الأمُم،  مطاف  هو  الذي  وبيتها  مقدّساتها،  وعلى  عليها  والإبقاء  الأمُم، 

وتعتقد الناس فيه الخير كلهّ والبركات بأسرها، وهو يؤمئذ أكبر مظهر من مظاهر الصقع 

الربوبّي.

إنَّ قياس تلك بهذه في توفرّ الدواعي لنِقلها مجازفةٌ ظاهرةٌ، فإنّ من حكم الضرورة أنَّ 

الدواعي في الأوُلى دونها في الثانية، كما تجد هذا الفرق لائحاً بين معاجز النبيnّ، فمنها ما 

لم ينُقل إلاّ بأخبار آحاد، ومنها ما تجاوز حدّ التواتر، ومنها ما هو المتسالم عليه بين المسلمين 

بلا اعتناء بسنده، وما ذلك إلاّ لاختلاف موارد العظمة فيها أو المقارنات المحتفّة بها.

وأمّا ما ادّعاه ابن تيميّة من إهمال طبقات المصنِّفين لها فهو مجازفة أخُرى; لما أسلفناه 

التاريخ  ونقلة  الحديث،  وحفّاظ  التفسير،  العلم وحملة  أئمةّ  من  لها  المصنِّفين  رواية  من 

لم  الغاية  وإلى  إطراؤهم.  العلماء  من  وتعاقب  الجمّة،  فضائلهم  المعاجم  تضمّنت  الذين 

اليمان  بن  إلى حذيفة  إلاّ  ينتهي  لا  فإنهّ  المنكر،  الإسناد  بهذا  قوله:  إليه في  المشار  نعرف 

العلم والحديث والتفسير وثقته  الصحابيِّ العظيم، وسفيان بن عيينة المعروف إمامته في 

في الرواية.

بون في هذا الشأن،  ون المنقِّ ثون والمفسِّ وأمّا الإسناد إليهما فقد عرفه الحفّاظ والمحدِّ

بالذكر والاعتماد، وفسّوا به آيةً من الذكر الحكيم من دون أيِّ نكير، ولم  فوجدوه حرياًّ 

ون الكتاب بالتافهات. نعم، هكذا سبق العلماء وفعلوا، لكن ابن تيميّة  يكونوا بالذين يفسِّ



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 326

استنكر السند، وناقش في المتن; لأنّ شيئاً من ذلك لا يلائم دعارة خطتّه.

باعترافه  كان مسلماً  المذكور  أنَّ حارثاً  الحديث  المعلوم من هذا  أنَّ  السادس:  الوجه 

بالمبادئ الخمسة الإسلاميّة، ومن المعلوم بالضرورة أنَّ أحداً من المسلمين لم يصبه عذابٌ 

على العهد النبويّ.

الجواب:

إنَّ الحديث كما أثبت إسلام الحارث، فكذلك أثبت ردّته بردّه قول النبيn وتشكيكه 

الكفر  بعد  جاءه  ا  وإنَّ إسلامه،  حين  على  يأته  لم  والعذاب  تعالى،  الله  عن  به  أخبر  فيما 

والارتداد، وقد روي أنَّه بعد سماعه الحديث شكّ في نبوّة النبيn على أنَّ في المسلمين من 

شملته العقوبة لماّ تجرّؤوا على قدس صاحب الرسالة كجمرة بنت الحارث، وروى مسلم في 

 عن سلمة بن الأكوع: أنَّ رجلًا أكل عند النبيnّ بشماله، فقال: »كُلْ بيمينك«. 
[[[

صحيحه

قال: لا أستطيع. قال: »لا استطعت«. قال: فما رفعها إلى فيه بعدُ.

n إذا دخل   إنَّ النبيّ دخل على أعرابي يعوده، قال: وكان النبيُّ
[[[

وفي صحيح البخاري

على مريض يعوده قال: »لا بأس طهورٌ«. قال: قلتَ: طهور، كلاّ بل هي حُمّىً تفور ـ أو 

تثور ـ على شيخ كبير تزُيره القبور. فقال النبيnّ: »فنعم إذاً«. فما أمسى من الغد إلاّ ميتّاً.

 قال: »نهى رسول اللهn  أن ينُقّي الرجل شعره في الصلاة، 
[[[

وفي أعلام النبوّة للماوردي

فرأى رجلاً ينُقّي شعره في الصلاة، فقال: »قبّح الله شعرك« فصلع مكانه.

ابن عبد  الصحابة، ولم يذكره  النعمان غير معروف في  بن  الحارث  أنَّ  السابع:  الوجه 

البََّ في الاستيعاب، وابن منده وأبو نعَُيم الأصبهاني وأبو موسى في تآليف ألفّوها في أسماء 

الصحابة، فلم نتحقّق وجوده.

الجواب:

]]]ـ صحيح مسلم: 4 / 259 ح107 كتاب الأشربة.

]]]ـ صحيح البخاريى: 3 / 1324 ح3420.

]]]ـ أعلام النبوّة: ص134.



327آية سأل سائل

ما  جمع  أربابها  من  مؤلِّف  فكلّ  أسمائهم،  لاستيفاء  كافلة  غير  الصحابة  معاجم  إنَّ 

ر عنه فاستدرك على من قبله بما أوقفه  وسعته حيطته وأحاط به اطِّلاعه، ثمّ جاء المتأخِّ

السير في غضون الكتب وتضاعيف الآثار، وأوفى ما وجدناه من ذلك كتاب الإصابة في تمييز 

:
[[[

الصحابة لابن حجر العسقلاني، ومع ذلك فهو يقول في مستهلّ كتابه

، ومن أجلِّ معارفه تمييز أصحاب  فإنّ من أشرف العلوم الدينيّة علم الحديث النبويِّ

رسول اللهn ممّن خلف بعدهم، وقد جمع في ذلك جمعٌ من الحفّاظ تصانيف بحسب 

ما وصل إليه اطلاع كلٍّ منهم.

فأوّل من عرفته صنّف في ذلك أبو عبد الله البخاري، أفرد في ذلك تصنيفاً، فنقل منه أبو 

القاسم البغوي وغيره، وجمع أسماء الصحابة مضمومةً إلى من بعدهم جماعة من طبقة 

مشايخه، كخليفة بن خيّاط، ومحمد بن سعد، ومن قرنائه كيعقوب بن سفيان، وأبي بكر 

بن أبي خيثمة.

وصنّف في ذلك جمعٌ بعدهم كأبي القاسم البغوي، وأبي بكر بن أبي داود، وعبدان، ومن 

قبلهم بقليل كمطين، ثمّ كأبي علّي ابن السكن، وأبي حفص بن شاهين، وأبي منصور الماوردي، 

وأبي حاتم بن حبّان، وكالطبراني ضمن معجمه الكبير، ثمّ كأبي عبد الله بن منده، وأبي نعَُيم، 

ثمّ كأبي عمر بن عبد البَّ، وسمّى كتابه الاستيعاب; لظنِّه أنَّه استوعب ما في كتب من قبله، 

ومع ذلك ففاته شيءٌ كثير، فذيلّ عليه أبو بكر بن فتحون ذيلاً حافلاً، وذيلّ عليه جماعة في 

تصانيف لطيفة، وذيلّ أبو موسى المدَِيني على ابن منده ذيلاً كبيراً.

وفي أعصار هؤلاء خلائق يتعسّ حصرهم ممّن صنّف في ذلك ـ أيضاً ـ إلى أن كان في 

أوائل القرن السابع، فجمع عزّ الدين ابن الأثير كتاباً حافلاً سمّه أسُد الغابة، جمع فيه كثيراً 

مة إلاّ أنَّه تبع من قبله، فخلط من ليس صحابيّاً بهم، وأغفل كثيراً من  من التصانيف المتقدِّ

التنبيه على كثير من الأوهام الواقعة في كتبهم.

ثمّ جردّ الأسماء التي في كتابه ـ مع زيادات عليها ـ الحافظ أبو عبد الله الذهبيّ، وعلمّ 

]]]ـ الإصابة: 1 / 2 ـ 4.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 328

لمن ذكر غلطاً ولمن لا تصحّ صحبته، ولم يستوعب ذلك ولا قارب.

على شرطهما،  أصله  ولا  كتابه  في  ليست  التي  الأسماء  من  كثيٌر  بالتتبّع  لي  وقع  وقد 

فجمعتُ كتاباً كبيراً في ذلك ميزّتُ فيه الصحابة من غيرهم، ومع ذلك فلم يحصل لنا من 

زُرعة  أبي  عن  جاء  ما  إلى  بالنسبة  الصحابة  أسامي  من  العُشر  على  الوقوف  ذلك جميعاً 

n ومن رآه وسمِع منه زيادةٌ على مئة ألف إنسان من رجل وامرأة،  الرازي: قال: توُفِّ النبيُّ

كلهّم قد روى عنه سماعاً أو رؤيةً.

قال ابن فتحون في ذيل الاستيعاب بعد أن ذكر ذلك: أجاب أبو زُرعة بهذا سؤالَ من سأله عن 

الرواة خاصّة، فكيف بغيرهم؟! ومع هذا فجميع من في الاستيعاب ـ يعني بمن ذكر فيه باسم أو 

كنية ـ وهما ثلاثة آلاف وخمسمائة، وذكر أنَّه استدرك عليه على شرطه قريباً ممّن ذكر.

قلت: وقرأت بخطّ الحافظ الذهبي من ظهر كتابه التجريد: لعلّ الجميع ثمانية آلاف 

إن لم يزيدوا لم ينقصوا. ثمّ رأيت بخطهّ: أنَّ جميع من في أسُد الغابة سبعة آلاف وخمسمائة 

وأربعة وخمسون نفساً.

 عن كعب بن مالك في قصّة تبوك: 
[[[

وممّ يؤيدّ قول أبي زُرعة ما ثبت في الصحيحين

والناس كثيٌر لا يحصيهم ديوان.

 بسنده الصحيح إليه قال: من قدم عليّاً على 
[[[

وثبت عن الثوري فيما أخرجه الخطيب

عثمان فقد أزرى على اثني عشر ألفاً مات رسول اللهn وهو عنهم راض.

فقال النووي: وذلك بعد النبيّ باثني عشر عاماً بعد أن مات في خلافة أبي بكر في الردّة 

والفتوح الكثير ممّن لم يضبط أسماؤهم، ثمّ مات في خلافة عمر في الفتوح وفي الطاعون 

أعراب  أكثرهم  أنَّ  أسمائهم  خفاء  وسبب  كثرةً،  يحُصى  لا  من  ذلك  وغير  وعمواس  العام 

وأكثرهم حضروا حجّة الوداع. والله أعلم. انتهى.

ثم إنَّ الحضور في حجّة الوداع مع رسول الله كانوا مائة ألف أو يزيدون، إذاً فأين لهذه 

]]]ـ صحيح البخاري: 4 / 1603 ح4156، صحيح مسلم: 5 / 301 ح53 كتاب التوبة.

]]]ـ تاريخ بغداد: 4 / 29 رقم 1632.



329آية سأل سائل

؟ وليس في مجاري الطبيعة الخبرة بجميع هاتيك التراجم  الكتب استيفاء ذلك العدد الجمِّ

بحذافيرها، فإنّ أكثر القوم كانوا مبثوثين في البراري والفلوات تقُِلهّم مهابط الأودية وقلُل 

الجبال، ويقطنون المفاوز والحُزوم، ولا يختلفون إلى الأوساط والحواضير إلاّ لغايات وقتيّة 

تقع عندها الصحبة والرواية في أياّم وليال تبُطئ بهم الحاجات فيها، وليس هناك ديوانٌ 

ل فيه الأسماء، ويتعرفّ أحوال الوارد والصادر. تسَُجَّ

ا قيّد المصنِّفون أسماء  إذاً فلا يسع أيّ باحث الإحاطةُ بأحوال أمُّة هذه شؤونها، وإنَّ

كَثُ تداولها في الرواية، أو لأربابها أهميّة في الحوادث، وبعد هذا كلهّ فالنافي لشخص لم يجد 

اسمه في كتب هذا شأنها خارجٌ عن ميزان النصفة، ومتحايدٌ عن نواميس البحث. على أنَّ 

.
[[[

من المحتمل قريباً أنَّ مؤلفّي معاجم الصحابة أهملوا ذكره لردّته الأخيرة

وقد تمسّك بعضهم لردّ نزول الآية في قضية الفهري، أنّ الشيخ الطوسي لم يذكرها في 

تفسيره، قال السالولس: »وشيخ طائفتهم الطوسي لم يقع في هذا الخطأ، ولذا قال: سورة 

المعارج مكية في قول ابن عباس والضحّاك وغيرهما، وفسّها بما يتفق مع جمهور المفسّين، 

.
[[[

ولم يشر إلى أنّ التكذيب كان بالولاية«

نقول في الجواب:

إنّ عدم ذكر الشيخ الطوسي لهذه الرواية لا يدلّ على عدمها، بل ربما يكون لما كان 

الفهري هذا من الآحاد، فلم  أنّ خبر  البداية من عدم حجية الآحاد، وبما  إليه في  يذهب 

يستشهد به.

مضافاً إلى أنهّ لم يعتزم على تفصيل الأمور وذكر جميع الموارد، بل كان ديدنه الاختصار 

والايجاز وذكر المتفق عليه عند المفسرين، ولذا قال في مقدمة تفسيره: »وأنا إن شاء الله 

تعالى أشرع في ذلك على وجه الإيجار والإختصار لكلّ فن من فنونه، ولا أطيل فيملهّ الناظر 

]]]ـ الغدير للأميني 1:472 ـ 501، وانظر عبقات الأنوار، كتاب الغدير 10:72 ـ 123، الميزان للعلامة الطباطبائي 

6:55، ملخصاً.

]]]ـ أثر الإمامة في الفقه الجعفري، علي أحمد السالوس: 92.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 330

. وعليه فقد اكتفى لاثبات إمامة أمير 
[[[

فيه، ولا أختصر اختصاراً يقصر فهمه عن معانيه« 

المؤمنينA بذكر حديث الغدير والاستدلال عليه في كتبه الكلامية أمثال: تلخيص الشافي 

والاقتصاد وتمهيد الاصول والمفصح في الإمامة، ولم ير لزوم ذكر هذه الرواية التي هي من 

الآحاد دون المتواترات هنا.

القرن السادس( قد اعترض على الشيخ  بأنّ الشيخ الطبرسي )المتوفّ في منتصف  علماً 

الطوسي )رحمه الله(بعد ما أثنى على كتابه، فقال: »غير أنهّ خلط في أشياء ممّ ذكره في 

الإعراب والنحو الغث والسمين... وأخلّ بحسن الترتيب، وجودة التهذيب، فلم يقع لذلك 

. ولذا عزم 
[[[

من القلوب السليمة الموقع الرضي، ولم يعل من الخواطر الكريمة المكان العلّي« 

الله(،  البيان لسدّ الخلل الذي وقع فيه الشيخ الطوسي )رحمه  على تأليف كتاب مجمع 

وعندما يصل الشيخ الطبرسي )رحمه الله( إلى هذه الآية، يذكر الأقوال المطروحة ثم يتطرق 

إلى رواية نزول العذاب على الفهري لانكار خبر الغدير نقلاً عن الحسكاني.

وما أورده الشيخ الطبرسي من رواية الفهري، لا يتعارض مع ما ذكره في صدر السورة من 

أنهّا مكية، كما زعمه السالوس حيث قال: »ولكن هذه الرواية تتعارض مع ما ذكره الطبرسي 

.
[[[

عْلوُمٌ﴾ نفسه حيث قال: سورة المعارج مكية، وقال الحسن إلاّ قوله: ﴿وَالَّذِينَ فِ أمَْوَالهِِمْ حَقٌّ مَّ

وذلك لما بيّنا سابقاً من وقوع بعض الآيات المدنية في السور المكية مضافاً إلى تجويز 

أهل السنة نزول بعض الآيات لمرتّين، وبأيّ القولين أخذت اهتديت.

هنالك  ما  غاية  بل  الرواية،  هذه  تواتر  إلى  علمائنا  من  أحد  يذهب  لم  نقول:  وأخيراً 

جعلوها من أخبار الآحاد، ومن القرائن والمؤيدّات، وعلى فرض عدم صحّتها فلا يضرنّا، إذ 

إننّا أثبتنا إمامة أمير المؤمنينA بالأدلةّ القطعية والمتواترة، وجعلنا هذه الآحاد من باب 

القرائن والمؤيدّات لا أكثر.

]]]ـ تفسيرالتبيان / مقدمة المؤلفّ.

]]]ـ مجمع البيان / مقدمة المؤلفّ.

]]]ـ أثر الإمامة في الفقه الجعفري: 93.



حديث المناشدة]]]

لقد ناشد أمير المؤمنينA الصحابة واستشهدهم على مجموعة من فضائله، واحتج 

عليهم بها، وقد تكرّرت مناشدات أمير المؤمنينA بحسب الدواعي، ونحن نوردها كما 

ذكرها أصحاب التاريخ وحفظتها المدوّنات الروائيّة.

:nالمناشدة بعد رحيل رسول الله

 ،nالله الفارسي قال: لماّ أن قبض رسول  روى سُليم بن قيس قال: سمعت سلمان 

يذكر  أن  ]إلى   nالله رسول  يغسّل  وهو   Aًعليا أتيت  صنعوا...  ما  الناس  وصنع 

الهجوم على بيت الزهراءB، وأخذ علّيA إلى المسجد، فقال لهم هناك:[ يا معشر 

المسلمين والمهاجرين والأنصار، أنشدكم الله أسمعتم رسول اللهn يقول يوم غدير خم 

كذا وكذا، وفي غزوة تبوك كذا وكذا؟ فلم يدعA شيئاً قاله فيه رسول اللهn علانية 

.
[[[

للعامة إلاّ ذكّرهم إياّه، قالوا: اللهم نعم..

المناشدة في الشورى:

:Aما روي عن الإمام الباقر

الخطاب  ابن  عمر  إنّ  قال:  آبائه:  عن  الباقر  الإمام  عن  بسنده  الطبرسي  الشيخ  روى 

أبي  بن  علي  إلى  قريش:  من  نفر  ستة  إلى  بعث  الشورى  على  وأجمع  الوفاة،   لماّ حضرته 

طالبA، وإلى عثمان بن عفّان، وإلى الزبير بن العوام، وإلى طلحة بن عبيد الله، وعبد 

الرحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقاّص، وأمرهم أن يدخلوا إلى بيت ولا يخرجوا منه حتى 

]]]ـ استفدنا في هذا المبحث ممّ كتبه فضيلة الشيخ أمير التقدمي في موسوعته القيّمة حول حديث الغدير، ولم 

تطبع بعد.

]]]ـ كتاب سليم: 577 ـ 599، وعنه الاحتجاج للطبرسي 1: 203، ح38، والبحار 28: 261 ح45، ونحوه الكافي: 8: 

343 ح514.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 332

يبايعوا لأحدهم، فإن اجتمع أربعة على واحد وأبى واحد أن يبايعهم قتل، وإن امتنع اثنان 

وبايع ثلاثة قتلا، فاجتمع رأيهم على عثمان.

فلمّ رأى أمير المؤمنينA ما همّ القوم به من البيعة لعثمان، قام فيهم ليتخذ عليهم 

الحجّة، فقالA لهم: اسمعوا منّي كلامي، فإن يك ما أقول حقّاً فاقبلوا، وإن يك باطلاً 

إن  كذبكم  ويعلم  إن صدقتم،  يعلم صدقكم  الذي  بالله  أنشدكم  لهم:  قال  ثم  فأنكروا، 

كذبتم... هل فيكم أحد نصبه رسول اللهn يوم غدير خم بأ مر الله تعالى، فقال: »من 

كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه« غيري؟ قالوا: لا...

نحوه  روى  وقد  ح2،   330  :31 البحار  عنه  ح55،   320  :1 للطبرسي  الاحتجاج  راجع: 

مختصراً عماد الدين الطبري في بشارة المصطفى: 363 ح53.

ما روي عن أبي الطفيل عامر بن واثلة الليثي:

روى القاسم بن إبراهيم الرسّ بسنده عنه قال: كنّا على الباب يوم الشورى، فسمعنا 

علّي بن أبي طالب يقول: بايع الناس أبا بكر وأنا والله كنت أولى بها منه وأحقّ بذلك... ]إلى 

أن قال:[ أفيكم من قال له رسول اللهn يوم الغدير عن أمر الله ما قال لكم: »أيهّا الناس 

من كنت مولاه فعلّي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل 

من خذله، وأعزّ من أعزهّ، وقال: هذا وليّكم بعدي« غيري؟ قالوا: اللهم لا...

راجع: الكامل المنير: 170 ـ 188.

والزبير وسعد  لعثمان وطلحة  قال علّي  قال:  الطبري بسنده عنه  الذهبي عن  وروى 

وعبد الرحمن وابن عمر: انشدكم بالله هل فيكم أحد قال له رسول اللهn يوم الغدير: 

»اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه« غيري؟ قالوا: اللهم لا.

راجع: طرق حديث من كنت مولاه: 41 ح37.

وقد ورد نحو هذا ببعض الاختلاف في: الأمالي للطوسي: 554 ح1169، عنه البحار 31: 

366 ح20، والمناقب لابن المغازلي: 122 ح155، الشافي للمنصور بالله اليمني 3: 156، الأمالي 



333حديث المناشدة

للهاروني )ضمن مجلة علوم الحديث 18: 282(، الدر النظيم لابن أبي حاتم الشامي: 329، 

وشرح الأخبار للقاضي النعمان 2: 185 ح529.

ما روي عن أبي رافع القبطي:

روى الشيخ الطوسي بسنده عنه قال: لماّ اجتمع أصحاب الشورى... أقبل عليهم علّي بن 

أبي طالبA فقال: أنشدكم الله أيهّا النفر... هل فيكم أحد قال له رسول الله يوم غدير 

خم: »اللهم من كنت مولاه فعلّي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من 

نصره، واخذل من خذله« فهل قال ذلك لأحد غيري؟ قالوا: اللهم لا...

راجع: الأمالي: 556 ح1170، والرسالة الموضحة: 121، والبحار 31: 369 ح21، ونحوه 

المحيط بأصول الإمامة للديلمي الزيدي: 147، والشافي للمنصور بالله 3: 156.

ما روي عن أبي ذر الغفاري:

روى الشيخ الطوسي بسنده عنه أنهّ قال: إنّ علياAً وعثمان وطلحة والزبير وعبد 

الرحمن بن عوف وسعد بن أبي وقاص، أمرهم عمر بن الخطاب أن يدخلوا بيتاً ويغلقوا 

عليهم بابه ويتشاوروا في أمرهم، وأجّلهم ثلاثة أياّم، فإن توافق خمسة على قول واحد وأبى 

رجل منهم قتُل ذلك الرجل، وإن توافق أربعة وأبى إثنان قتُل الإثنان.

أن  أحبّ  إنّ   :Aأبي طالب بن  لهم علّي  قال  على رأي واحد،  توافقوا جميعاً  فلمّ 

تسمعوا منّي ما أقول، فإن يكن حقّاً فاقبلوا، وإن يكن باطلاً فانكروه، قالوا: قل... ]إلى أن 

قالA:[ فهل فيكم أحد قال له رسول اللهA: »من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال 

من والاه، وعاد من عاداه، ليبلغّ الشاهد الغائب ذلك« غيري؟ قالوا: لا...

راجع: الأمالي: 545 ح1168، وارشاد القلوب للديلمي 2: 85 ـ 94، عنه البحار 31: 372 

 Aح24، وإثبات الهداة للحر العاملي 2: 172 ح797 عن البرهان في النص الجلّي على علّي

للشمشاطي.

ما روي عن أبي الأسود الدئلي:



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 334

روى الشيخ الطوسي في الأمالي: 556 ح171 عن أبي الأسود الدئلي بنحو ما مرّ عن أبي ذر.

مناشدة يوم الرحبة:

ما روي عن الأصبغ بن نباتة:

روى ابن الأثير بسنده عنه قال: نشد علّي الناس في الرحبة: من سمع النبيn يوم 

اللهn يقول، فقام بضعة عشر  غدير خم ما قال إلاّ قام، ولا يقوم إلاّ من سمع رسول 

رجلاً، فيهم: أبو أيوّب الأنصاري، وأبو عمرة بن عمرو بن مُحصن، وأبو زينب، وسهل بن 

حُنيف، وخزيمة بن ثابت، وعبد الله بن ثابت الأنصاري، وحُبشي بن جُنادة السلولي، وعُبيد 

بن عازب الأنصاري، والنعمان بن عجلان الأنصاري، وثابت بن وديعة الأنصاري، وأبو فضُالة 

 nالله أناّ سمعنا رسول  نشهد  فقالوا:  الأنصاري،  عبد رب  بن  الرحمن  الأنصاري، وعبد 

يقول: ألا إنّ الله عز وجل وليّي، وأنا ولّي المؤمنين، ألا فمن كنت مولاه فعلّي مولاه، اللهم 

وال من والاه، وعاد من عاداه، وأحبّ من أحبه، وأبغض من أبغضه، وأعن من أعانه...

راجع: أسد الغابة 3: 465 رقم 3347، والمتحابين في الله لابن قدامة المقدسي: 73 ح92، 

وطرق حديث من كنت مولاه للذهبي: 102 ح124، والإصابة 4: 328 رقم 5158، وتخريج 

الأحاديث للزيلعي 2: 240 رقم 681.

ما روي عن حبة العُرَني:

روى الدولابي بسنده عنه أنهّ قال: نشد الناس علّي في الرحبة، فقام بضعة عشر 

رجلاً فيهم رجل عليه جبّة عليها أزرار حضرميّة، فشهدوا أنّ رسول اللهn قال: من 

كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: الكنى والأسماء 3: 172 رقم 2343، ونحوه: تخريج الأحاديث للزيلعي 2: 

240 رقم 681، ومناقب الإمام أمير المؤمنين للكوفي 2: 380 ح853.

ما روي عن زاذان الكندي الكوفي:

روى أحمد بن حنبل بسنده عنه قال: سمعت علياً في الرحبة وهو ينشد الناس: من 



335حديث المناشدة

شهد رسول اللهn يوم غدير خم وهو يقول ما قال؟ فقام ثلاثة عشر رجلاً، فشهدوا أنهّم 

سمعوا رسول اللهn وهو يقول: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: مسند أحمد 2: 71 ح641، وفضائل الصحابة 2: 585 ح991، عنه صفة الصفوة 

لابن الجوزي 1: 313 رقم 5، ومجمع الزوائد للهيثمي 9: 107، وجمع الجوامع للسيوطي 

المدَِح لابن سيد  16: 271 ح7925، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 212 ح8691، ومِنَح 

الناس: 186، والعمدة لابن البطريق: 94 ح119، والبداية والنهاية لابن كثير 5: 210، وبشارة 

ومعرفة  ح1372،   593 عاصم:  أبي  لابن  والسنة  ح23،   293 الإمامي:  للطبري  المصطفى 

الصحابة لأبي نعُيم 6: 3131 ح7213، والمناقب للكوفي 2: 408 ح890.

ما روي عن زِر بن حُبيش:

 nروى ابن عقدة بسنده عنه أنهّ قال: شهد اثنا عشر رجلاً من أصحاب رسول الله

أنهّم سمعوه يقول: يوم غدير خم: »من كنت مولاه« فيهم: قيس بن ثابت بن شماس، 

وهاشم بن عتبة بن أبي وقاّص الزهري، وحبيب بن بدُيل بن ورقاء الخزاعي.

راجع: تخريج الأحاديث للزيلعي 2: 240 رقم 681، وأسد الغابة 1: 671 رقم 1038، 

والإصابة 2: 15 رقم 1569، والأزهار المتناثرة في الأخبار المتواترة للسيوطي: 76 ح102.

وقد رواها الكشي عنه بنحو آخر مع زيادات، قال: خرج علي بن أبي طالب7 من القصر، 

يا أمير المؤمنين  فاستقبله ركبان متقلدّون بالسيوف عليهم العمائم، فقالوا: السلام عليك 

ورحمة الله وبركاته، السلام عليك يا مولانا.

فقال عليA: مَنْ ها هنا من أصحاب رسول اللهn ؟ فقام خالد بن زيد أبو أيوّب، 

وخزيمة بن ثابت ذو الشهادتين، وقيس بن سعد بن عبادة، وعبد الله بن بدُيل بن ورقاء، 

أنهّم سمعوا رسول اللهn يقول يوم غدير خم: »من كنت مولاه فعلي  فشهدوا جميعاً 

مولاه«. فقال عليA لأنس بن مالك والبراء بن عازب: ما منعكما أن تقوما فتشهدا فقد 

سمعتما كما سمع القوم؟! ثم قال: اللهمّ إن كانا كتماها معاندة فابتلهما، فعمي البراء بن 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 336

عازب، وبرص قدما أنس بن مالك، فحلف أنس بن مالك أن لا يكتم منقبة لعلي بن أبي 

طالب ولا فضلاً أبداً، وأمّا البراء بن عازب فكان يسأل من منزلة، فيقال هو في موضع كذا 

وكذا، فيقول: كيف يرشد من أصابته الدعوة.

راجع: إختيار معرفة الرجال 1: 242 رقم 94 و95.

ما روي عن زياد بن زياد الكوفي:

روى أحمد بن حنبل بسنده عنه قال: سمعت علّي بن أبي طالب ينشد الناس، فقال: 

اثنا عشر  اللهn يقول يوم غدير خم ما قال، فقام  الله رجلاً مسلماً سمع رسول  انشد 

بدرياّ فشهدوا.

راجع: مسند أحمد 2: 93 ح670، وعنه مجمع الزوائد للهيثمي 9: 106 ووثقّ رجاله، 

والمتفق  ح97،  الصوّاف:  ابن  علي  أبي  وفوائد  رجاله،  ووثقّ   146 للشوكاني:  السحابة  ودرّ 

 ،212  :42 عساكر  لابن  دمشق  وتاريخ   ،530 رقم   976  :2 البغدادي  للخطيب  والمفترق 

والأحاديث المختارة للضياء المقدسي 2: 80 ح458، والبداية والنهاية لابن كثير 7: 348.

ما روي عن زيد بن أرقم:

روى أحمد بن حنبل بسنده عنه قال: استشهد علي الناس، فقال: أنشد الله رجلاً سمع 

النبيn يقول: اللهم من كنت مولاه فعلّي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه. 

قال: فقام ستة عشر رجلاً فشهدوا.

راجع: مسند أحمد 38: 218 ح23143، عنه مجمع الزوائد للهيثمي 9: 107، وفي فوائد 

الثاني، وتاريخ  الجزء  البغدادي ح10  الحُصين  البزاّر 1: 168 ح126، والأمالي لابن  بكر  أبي 

دمشق لابن عساكر 42: 204 ح8678، وبغية الطلب في تاريخ حلب لابن العَديم 9: 3965، 

وتهذيب الكمال للمِزيّ 33: 368 رقم 7407، والبداية والنهاية لابن كثير 7: 346، والمعجم 

الكبير للطبراني 5: 175 ح4996، والمناقب لابن المغازلي: 23 ح33، وشرح الأخبار للقاضي 

النعمان 1: 232 ح222.



337حديث المناشدة

وورد في المعجم للطبراني بسنده عن زيد بن وهب عن زيد بن أرقم، قال: ناشد علّي 

الناس في الرحبة: من سمع رسول اللهn يقول الذي قال له، فقام ستة عشر رجلاً فشهدوا 

أنهّم سمعوا رسول اللهn يقول: اللهم من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، 

]وفي بعض روايات  أرقم: فكنت فيمن كتم فذهب بصري  وعاد من عاداه. قال زيد بن 

المعجم: وكان علي دعا على من كتم[.

ونحوه   ،106  :9 للهيثمي  الزوائد  مجمع  عنه  171 ح4985،   :5 الكبير  المعجم  راجع: 

المعجم الأوسط للطبراني 2: 576 ح1987.

ما روي عن شقيق بن سلمة:

روى البلاذري في أنساب الأشراف بسنده عنه قال: قال علّي على المنبر: نشدت الله رجلاً 

سمع رسول اللهn يقول يوم غدير خم: »اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه« إلاّ قام 

فشهد، وتحت المنبر أنس بن مالك، والبراء بن عازب، وجرير بن عبد الله، فأعادها فلم يجبه 

أحد، فقال: اللهم من كتم هذه الشهادة وهو يعرفها فلا تخرجه من الدنيا حتى تجعل به 

آية يعُرف بها. قال: فبرص أنس، وعمي البراء، ورجع جرير أعرابياً بعد هجرته، فأتى السراة 

فمات في بيت أمة بالسراة.

والبحار   ،20 البطريق:  لابن  المختار  المستدرك  عنه   ،386  :2 الأشراف  أنساب  راجع: 

للمجلسي 37: 197 ح81.

ما روي عن أبي الطفيل عامر بن واثلة:

روى أحمد بن حنبل بسنده عنه قال: جمع علّي الناس في الرحبة ثم قال لهم: انشد الله 

كلّ امرئ مسلم سمع رسول اللهn  يقول يوم غدير خمّ ما سمعوا لماّ قام، فقام ثلاثون من 

الناس فشهدوا حين أخذه بيده فقال للناس: أتعلمون انّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ قالوا: 

نعم يا رسول الله، قال: من كنت مولاه فهذا مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، 

قال: فخرجت وكأنّ في نفسي شيئاً، فلقيت زيد بن أرقم فقلت له: إنّ سمعت علياً يقول 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 338

كذا وكذا، قال: فما تنكر؟ قد سمعت رسول اللهn يقول ذلك له.

راجع: مسند أحمد 32: 55 ح19302، وفضائل الصحابة 2: 682 ح1167، وعنه مجمع 

الزوائد للهيثمي 9: 104 وقال: رواه البزار وأحمد ورجاله رجال الصحيح غير فطر بن خليفة 

وهو ثقة، ودرّ السحابة للشوكاني: 143، وفي تاريخ دمشق لابن عساكر 42: 205 ح8680، 

7، وطرق  للكنجي:  الطالب  وكفاية  173 ح553،   :2 المقدسي  للضياء  المختارة  والأحاديث 

البطريق: 93 ح115، ومناقب  للذهبي: 33 ح27، والعمدة لابن  حديث من كنت مولاه 

الإمام أمير المؤمنين للكوفي 2: 257 ح470، وصحيح ابن حِبان 15: 375 ح6931، وزين الفتى 

للعاصمي 2: 257 ح470، وذيل تاريخ بغداد لابن النجار )المطبوع مع تاريخ بغداد( 18: 

9 رقم 520، والبحر الزخّار للبزار 2: 133 ح492، والسنن الكبرى للنسائي 5: 134 ح8478، 

والخصائص: 135 ح92، وشرح مشكل الآثار للطحاوي 9: 178 ح1487.

ما روي عن عبد الرحمن بن أبي ليلى:

روى أحمد بن حنبل بسنده عن سماك بن عُبيد قال: دخلت على عبد الرحمن بن أبي 

ليلى، فحدّثني أنهّ شهد علياً في الرحبة قال: أنشد الله رجلاً سمع رسول اللهn وشهده يوم 

غدير خم إلاّ قام، ولا يقوم إلاّ من قد رآه، فقام اثنا عشر رجلاً، فقالوا: قد رأيناه وسمعناه 

حيث أخذ بيده يقول: اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من 

خذله، فقام إلاّ ثلاثة لم يقوموا، فدعا عليهم فأصابتهم دعوته.

ح8684،   207  :42 عساكر  لابن  دمشق  وتاريخ  ح964،   270  :2 أحمد  مسند  راجع: 

والأحاديث المختارة للمقدسي 2: 273 ح654، وفرائد السمطين للجويني 1: 69 ح36، وطرق 

حديث من كنت مولاه للذهبي: 20 ح9، والبداية والنهاية لابن كثير 5: 211، ونحوه كنز 

الجوامع  1: 99 ح352، وجمع  القيسراني  الغرائب لابن  وأطراف  للكراجكي: 233،  الفوائد 

للسيوطي 16: 249 ح7841، والبحر الزخار للبزار 2: 235 ح632، وزين الفتى للعاصمي 1: 

11 ح1، والأمالي للمحاملي: 161 ح133، وتالي تلخيص المتشابه للخطيب البغدادي 1: 129 

ح53، وتاريخ بغداد 14: 236 رقم 7545، ومسند أبي يعلى 1: 428 ح567، وأسد الغابة لابن 



339حديث المناشدة

الأثير 4: 102 رقم 3789، وذكر أخبار أصبهان لأبي نعُيم الأصبهاني 2: 227، ومناقب الإمام 

أمير المؤمنين للكوفي 2: 374 ح848، وزين الفتى للعاصمي 2: 252 ح469.

ما روي عن زيد بن يثَُيْع:

روى ابن أبي عاصم بسنده عنه قال: قام علّي على المنبر فقال: أنشد الله رجلاً ـ ولا 

أنشد إلاّ أصحاب محمدn ـ سمع النبي يقول يوم غدير خم، فقام ستة من هذا الجانب 

وستة من هذا الجانب، فقالوا: نشهد أناّ سمعنا من رسول اللهn يقول: من كنت مولاه 

فعلي مولاه.

راجع: السنة: 593 ح1374، والأحاديث المختارة للمقدسي 2: 86 ح464، والسنن الكبرى 

للنسائي 5: 132 ح8473.

ما روي عن سعيد بن وهب:

روى أحمد بن حنبل بسنده عنه قال: نشد علّي الناس فقام خمسة أو ستة من أصحاب 

النبيn فشهدوا أنّ رسول اللهn قال: من كنت مولاه فعلي مولاه.

راجع: مسند أحمد 38: 193 ح23107، وفضائل الصحابة 2: 598 ح1021، ودرّ السحابة 

للشوكاني: 143، وقال:، أخرج أحمد بإسناد رجاله رجال الصحيح، وتاريخ دمشق لابن عساكر 

42: 211 ح8690، والأحاديث المختارة للمقدسي 2: 105 ح479، والبداية والنهاية لابن كثير 

7: 347، والسنن الكبرى للنسائي 5: 131 ح8471، والشريعة للآجري 3: 228 ح1599، وطرق 

حديث من كنت مولاه للذهبي: 29 ح22 و23 وقال: هذا حديث على شرط مسلم فإنّ 

سعيداً ثقة، وزين الفتى للعاصمي 1: 12 ح2، والبحر الزخار للبزار 10: 212 ح4299.

ما روي عن عمر ذي مرّ:

روى النسائي بسنده عنه قال: شهدت علياً بالرحبة ينشد أصحاب محمدn  أيكّم سمع 

  nيقول يوم غدير خم ما قال؟ فقام أناس فشهدوا أنهّم سمعوا رسول الله nرسول الله

يقول: من كنت مولاه فإنّ علياً مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وأحبّ من أحبّه، 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 340

وأبغض من أبغضه، وانصر من نصره.

راجع: السنن الكبرى للنسائي 5: 136 ح8484، والخصائص: 142 ح99، وطرق حديث 

من كنت مولاه للذهبي: 27 ح18 وقال: هذا سياق غريب جدّاً مع نظافة إسناده، والبداية 

والنهاية لابن كثير 5: 210، ومناقب الإمام أمير المؤمنين للكوفي 2: 452 ح943، وشرح مشكل 

الآثار للطحاوي 5: 14 ح1761، والمعجم الأوسط للطبراني 3: 69 ح2130، والكبير 5: 192 

ح5059، والشريعة للآجري 3: 228 ح1599، وفرائد السمطين للجويني 1: 68 ح34، والبحر 

الزخار للبزار 3: 34 ح786، وكفاية الطالب للكنجي: 13، والأمالي للطوسي: 255 ح459، عنه 

البحار 37: 124 ح21، وتاريخ دمشق لابن عساكر 42: 209 ح8687، والأمالي لابن مندة: 

ح299، والمناقب لابن المغازلي: 20 ح27.

ما روي عن عميرة بن سعد الهمداني الكوفي:

روى الطبراني بسنده عنه قال: إنّ علياً جمع الناس في الرحبة ـ وأنا شاهد ـ فقال: أنشد 

الله رجلاً سمع رسول اللهn يقول: من كنت مولاه فعلّي مولاه. فقام ثمانية عشر رجلاً 

فشهدوا أنهّم سمعوا النبيn يقول ذلك.

راجع: المعجم الأوسط 7: 448 ح6878، وعنه مجمع الزوائد للهيثمي 9: 108 وقال: إسناده 

حسن، ونحوه في تاريخ دمشق لابن عساكر 42: 208، وذكر أخبار أصبهان لأبي نعيم 1: 107، 

والمناقب لابن المغازلي: 26 ح38 وصحّح سنده نقلاً عن أبي القاسم الفضل بن محمد، والعمدة 

لابن البطريق 107 ح144، وتهذيب الكمال للمزيّ 22: 398 رقم 4526، وطرق حديث من 

كنت مولاه للذهبي: 35 ح28، والبداية والنهاية لابن كثير 7: 347، والسنن الكبرى للنسائي 5: 

131 ح8470، والخصائص: 121 ح84، والأمالي للطوسي: 272 ح509، عنه البحار 37: 125 ح22، 

والشريعة للآجري 3: 217 ح1579، والسنة لابن أبي عاصم: 593 ح1373.

وقد روى عنه أبو نعُيم الأصبهاني في حلية الأولياء بلفظ أكثر تفصيلاً حيث قال: شهدت 

بن  وأنس  هريرة،  وأبو  سعيد،  أبو  وفيهم:   nالله رسول  أصحاب  ناشد  المنبر  على  عليّاً 

مالك، وهم حول المنبر وعلّي على المنير، وحول المنبر اثنا عشر رجلاً هؤلاء منهم، فقال علّي: 



341حديث المناشدة

نشدتكم بالله هل سمعتم رسول اللهn  يقول: »من كنت مولاه فعلّي مولاه«؟ فقاموا 

كلهّم فقالوا: اللهمّ نعم، وقعد رجل، فقال: ما منعك أن تقوم؟ قال: يا أمير المؤمنين كبرت 

ونسيت، فقال: اللهمّ إن كان كاذباً فاضربه ببلاء حسن، قال: فما مات حتى رأينا بين عينيه 

نكتة بيضاء لا تواريها العمامة.

 232  :1 النعمان  للقاضي  الأخبار  ونحوه شرح   ،285 رقم   26  :5 الأولياء  حلية  راجع: 

ح221، والإرشاد للمفيد 1: 351، عنه البحار 41: 204 ح20.

ما روي عن أبي مِجْلَز لاحق بن حُميد:

روى الذهبي بسنده عنه قال: إنّ علياً سألهم يوماً بالكوفة: من سمع النبيn يقول 

الله  يقول:  يوم غدير خم   nالنبي أنهّم سمعوا  اثنا عشر فشهدوا  ]فقاموا[ وهم  كذا؟ 

مولاي وأنا مولى علي، من كنت مولاه فعلي مولاه.

هذا إسناد جيد فيه انقطاع، لأنّ أبا مجلز لم يسمعه من علّي ولا من هؤلاء، وعبد الملك 

فصدوق.

راجع: طرق حديث من كنت مولاه: 22 ح11، وقال محقق الكتاب في ردّ الذهبي: ولا 

أدري كيف حكم المؤلفّ على حديثه بالانقطاع، وقد أدرك جمعاً من الصحابة، وظاهره أنهّ 

أدرك المناشدة وحضرها، فأين الانقطاع؟!

ما روي عن يعلى بن مُرةّ:

روى الزيلعي بسنده إلى ابن عقدة عنه قال: سمعت النبيn يقول: من كنت مولاه 

فعلّي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه. فلمّ قدم علّي الكوفة نشد الناس من 

ذو  ثابت  بن  خزيمة  فيهم:  رجلاً  عشر  بضعة  له  فانتشد   nالله رسول  من  ذلك  سمع 

وعمرو  الخزاعي،  عمرو  بن  وناجية  حُنيف،  بن  وسهل  الأنصاري،  أيوّب  وأبو  الشهادتين، 

بن الحمق الخزاعي، ويزيد بن شراحيل الأنصاري ـ ويقال: زيد ـ وعامر بن ليلى الغفاري.

راجع: تخريج الأحاديث 2: 241 رقم 681، وأسد الغابة 2: 362 رقم 1844، و5: 281 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 342

المتواترة  الأخبار  في  المتناثرة  والأزهار  وضعّفه،   2908 رقم   609  :2 والإصابة   ،5169 رقم 

للسيوطي: 76 ح102.

رواية أبي رملة عبد الله بن امُامة الكوفي:

روى الذهبي بسنده إلى الطبري عن أبي رملة قال: إنّ ركباً أتوا علياً فقالوا: السلام عليك 

ورحمه الله وبركاته، قال: وعليكم، أنّ أقبل الركب؟ قالوا: أقبل مواليك من أرض كذا وكذا، 

قال: أنّ أنتم موالّي؟ قالوا: سمعنا رسول اللهn يقول يوم غدير خم: »من كنت مولاه فعلي 

 nمولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، فقال علّي: انشد الله رجلاً سمع رسول الله

يقول ما قال هؤلاء إلاّ قام، فقام اثنا عشر رجلاً فشهدوا بذلك.

راجع: طرق حديث من كنت مولاه: 44 ح38، وشرح الأخبار للقاضي النعمان 1: 109 ح29.

إذا عرفت هذا فاعلم أنّ علماءنا استشهدوا بحديث المناشدة لما يأتي:

السيد المرتضى )قدس  الحديث، قال  المناشدة كشاهد لصحّة أصل  اتخاذ حديث  ـ   1

 Aسره(: »وقد استدلّ على صحّة الخبر بما تظاهرت به الرواية من احتجاج أمير المؤمنين

به في الشورى على الحاضرين في جملة ما عدّده من فضائله ومناقبه، وما خصّه الله تعالى 

به حين قال: »انشدكم الله هل فيكم أحد أخذ رسول اللهn بيده فقال: من كنت مولاه 

فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه؟! فقال القوم: اللهم لا«.

قالوا: وإذا اعترف به من حضر الشورى من الوجوه، واتصل أيضاً بغيرهم من الصحابة 

ممّن لم يحضر الموضع كما اتصل به سائر ما جرى، ولم يكن من أحد نكير ولا إظهار شك 

فيه مع علمنا بتوفرّ الدواعي إلى إظهار ذلك لو كان الخبر بخلاف ما حكمنا به من الصحّة، 

فقد وجب القطع على صحّته، هذا على انّ الخبر ]أي خبر الغدير[ لو لم يكن في الوضوح 

كالشمس لما جاز أن يدّعيه أمير المؤمنينA على النبيn، لاسيّما في ذلك المقام الذي 

.
[[[

ذكرناه، لأنهnّ كان أنزه وأجلّ قدراً من ذلك«

]]]ـ الشافي 2: 265، الذخيرة: 444، وفي تلخيص الشافي للطوسي 2: 173، وتمهيد الأصول: 394.



343حديث المناشدة

2 ـ ردّ من زعم أنّ سبب حديث الغدير هو ما حدث بين علّيA وبين أسامة، قال 

الكراجكي )رحمه الله(: »ثم احتجاج أمير المؤمنينA به يوم الشورى، فلو كان ما ادعاه 

المنتحلون حقّاً، لم يكن لاحتجاجه عليهم به معنى، وكان لهم أن يقولوا: أيّ فضل لك بهذا 

علينا، وإنّا سببه كذا وكذا ]أي ما وقع بينك وبين أسامة[، وقد احتجّ به أمير المؤمنين 7 

دفعات، واعتده في مناقبه الشراف، وكتب يفتخر به في جملة افتخاره إلى معاوية بن أبي 

سفيان في قوله:

وأوجب لي الولاء معاً عليكم	 خليلي يـــوم دوح غــدير خم

.
[[[

وهذا الأمر لا لبس فيه 

3 ـ الاستدلال به على الإمامة، قال الشيخ محمد حسين المظفر )رحمه الله(: »ويشهد 

لإرادة الإمامة من الحديث فهم الناس لها منه، كما... عن ابن حجر في الصواعق عن أحمد 

 Aثلاثون صحابياً، وشهدوا به لعلّي nحيث قال: وفي رواية لأحمد أنهّ سمعه من النبي

.
[[[

لماّ نوزع في أياّم خلافته 

فإنّ قوله: »لماّ نوُزع« دالّ على أنّ استشهاد أمير المؤمنين إنّا كان للاستدلال على خلافته 

.
[[[

وصحّتها، وأنهّا من النبيn، فهوn وشهوده وراوي ذلك قد فهموا من الحديث الإمامة« 

نعم لا يضرنّا تأخير تحقّق هذه الإمامة والخلافة إلى عقود عدّة، لغلبة الهوى وحبّ 

الرئاسة وتأخير من قدّمه الله ورسوله لقيادة الأمّة.

أجلاءّ  بعض  كتمان  »إنّ  الله(:  )رحمه  اللكهنوي  حامد حسين  مير  السيد  أيضاً  وقال 

الصحابة الشهادة لحديث الغدير، ودعاء علّيn عليهم، واستجابة دعائه عند الله تعالى، 

لدليل واضح وبرهان ساطع على عظمة مفاد هذا الحديث ومدلوله، إذ من الواضح عدم 

]]]ـ كنز الفوائد 2: 96.

]]]ـ الصواعق المحرقة: 64، عن مسند أحمد 4: 370.

]]]ـ دلائل الصدق 4: 337.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 344

.
[[[

وجود أيّ داع لكتمان معنى المحبة والنصرة ـ كما يفسّه أهل السنة ـ«

ثم إنّ الفخر الرازي كعادته في تفريع الشبهات، ومحاولة طمس الحقائق، جاء هنا لردّ 

حديث المناشدة أيضاً فقال: »أمّا الوجه الثاني وهو المناشدة به في الشورى فهو ضعيف، لأنّ 

الحاجة إلى تصحيح هذه المناشدة كالحاجة إلى تصحيح أصل الحديث، بل ذاك أولى لأنّ أكثر 

المحدّثين ينكرون تلك المناشدة، وبتقدير صحّتها فلا نسلمّ انتهاءها إلى الصحابة جميعهم، 

وبتقدير انتهائها إلى كلهّم فلانسلمّ انهّ لم يوجد فيهم من أنكر ذلك، وبتقدير عدم النكير، 

فلا نسلمّ أنّ ذلك يدلّ على قطعهم بصحّة الحديث، بل الظاهر أنهّ قبلوا هذا الحديث كما 

قبلوا سائر الأحاديث من سائر الرواة من العدول وإن لم يقطعوا بصحّتها، وبتقدير أنهّم لم 

.
[[[

يعتقدوا صحّة الحديث فلعلهّم سكتوا عن النكير تقية وخوفاً من بني هاشم«

أصل  علم  كما  بالتواتر  فمعلومة  المناشدة  أمّا  قلنا:  جوابه:  في  ميثم  ابن  قال  وقد 

قلنا: لا شك في  الصحابة«  إلى جميع  إنهاءها  نسلمّ  فلا  »ويتعذّر صحّتها  قوله:  الحديث، 

حضور المعتبرين من الصحابة الذين يدّعون الضدّية في هذا الأمر وأنهّم أولى به، وتقدير 

الاعتراض أن نقول: يجوز أن يكون احتجاج علّيA في الشورى بهذا الخبر لو وصل إلى 

الأمر  المتنازعين في هذا  الصحابة  أجلّ  أنّ  ثبت  إذا  لكنّه  منهم،  واحد  الصحابة لأنكر  كلّ 

كانوا حضوراً في وقت الخبر وفي وقت احتجاج عليA به لم ينقل عن أحد منهم إنكاره، 

فبطريق الأولى أن لا ينكره أحد من غيرهم ممّن لا طمع له في هذا الأمر لو وصله، هذا 

مع تسليم أنّ الصحابة بأسرهم لم يكونوا حضوراً عند احتجاج عليA في الشورى، وهو 

غير مسلمّ.

قوله: بتقدير تسليم إنهائها إلى كلهّم، فلا نسلمّ أنهّ لم يوجد فيهم من أنكر. كلنا: لا شك 

أنّ ذلك من الوقائع الكبار في الإسلام، والأمور العظيمة التي يجب توافر الدواعي على نقلها، 

فعلمنا أنهّ لو كان هناك إنكار لنُقل.

]]]ـ عبقات الأنوار، حديث الغدير 10: 153.

]]]ـ نهاية العقول 2: 383.



345حديث المناشدة

أنّ ذلك يدلّ على قطعهم بصحّته... قلنا: لو لم  النكير فلا نسلمّ  قوله: وبتقدير عدم 

محلّ  في  وهم  خصوصاً  ينكروه،  أن  لهم  لكان  به  عليهم  احتجاجه  عند  بصحّته  تجزموا 

الحاجة إلى دفعه عن هذا الأمر.

قوله: لعلهّم سكتوا تقية وخوفاً.

قلنا: التقيّة والخوف في حقّ تلك الأمُّة من نفر يسير غير جائز ولا مسموع، ولو صحّ 

الخوف من بني هاشم لكان الخوف منهم عند سلبهم لمنصبه على اطلاعهم على أولويتّه 

به وطلبه لمثل تلك المناشدة وغيرها، وكذلك ردّه لشهادته ومنعهم لإرث فاطمة 3 وغير 

ذلك ممّ تواترت به الرواية من أفعالهم أولى وأتمّ، فهل يجوز أن يسكتوا لمثل هذا الخبر في 

.
[[[

مناشدته تقيةّ لبني هاشم، ولا يجوز تقيّتهم في هذه المواضع وأمثالها 

الغدير  بحديث  الاستشهاد  بأنّ سكوت عليA عن  السنة  أهل  بعض  استدلّ  وقد 

بعد وفاة رسول اللهn، والمناشدة به أياّم الشورى دليل على عدم وجود النص، إذ لو كان 

.
[[[

لاستشهد به، وعلى فرض دلالته على الإمامة فهي الإمامة بعد الثلاثة 

إنّ  أيضاً:  الغدير، ونقول هنا  بالتفصيل في دلالة حديث  الشبهة  وقد أجبنا عن هذه 

اللهn أوّل الكلام، فقد رأيت احتجاجهA فيما  دعوى عدم الاحتجاج به بعد رسول 

رواه سليم على القوم، ثم هل ترك القوم فرصة للاحتجاج والمناشدة، وقد فعلوا ما فعلوا 

من الهجوم على الدار وما تبعه من الضرب والشتم، ومنع فدك، فأيّ مجال يبقى للمناشدة 

والاحتجاج، ثم بعد ما فوّتوا على الإمام الفرصة، لم توجد دواعي المناشدة وقد بايع الإمام 

فلان  الناس على  انثيال  إلاّ  راعني  »فما   :Aقال كما  الانهيار،  الإسلام عن  لكيان  حفظاً 

يبايعونه، فأمسكت يدي حتى رأيت راجعة الناس قد رجعت عن الإسلام يدعون إلى محق 

تكون  هدماً  أو  ثلماً  فيه  أرى  أن  وأهله،  الإسلام  أنصر  لم  إن  فخشيت   ،:nمحمد دين 

]]]ـ النجاة في القيامة: 128 ـ 129، ونحوه البياضي في الصراط المستقيم 1: 307.

]]]ـ انظر السيرة الحلبية 3: 338، نظرية الإمامة لأحمد صبحي: 223، الحجج الدامغات لنقد كتاب المراجعات لأبي 

مريم الأعظمي: 557، أثر الإمامة للسالوس: 115 ـ 116.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 346

المصيبة به علّي أعظم من فوت ولايتكم التي إنّا هي متاع أياّم قلائل يزول منها ما كان كما 

يزول السراب، أو كما يتقشّع السحاب، فنهضت في تلك الأحداث، حتى زاح الباطل وزهق، 

.
[[[

واطمأنّ الدين وتنهنه« 

فعلّي بن أبي طالبA لم يكن ليفتح على الإسلام جبهة للمعارضة ثانية تؤدّي إلى 

الخلاف والشقاق، وقد نهض وبايع لسدّ الفجوات وإصلاح الأمور، فأيّ وقت يبقى له لإظهار 

أولويتّه؟! ففي بداية الأمر كان التهديد والإقصاء التام، وفيما بعده كانت الردّة وخوف زوال 

الدين، نعم تكلمAّ وناشد واحتج في أوّل ما سنحت له الفرصة وهو يوم الشورى.

أمّا ما ذهب إليه السيوطي في الحكم بوضع حديث مناشدة الشورى لوجود زافر ورجل 

 فغير صحيح، لورود روايات ليس فيها زافر ولا رجل مجهول، سيما في 
[[[

مجهول في سندها

مناشدات الرحبة، حيث قوّى سندها أعلام القوم أمثال الذهبي والهيثمي والشوكاني.

ولو سلمّنا ضعف الراوي، فإنّ الضعف في السند لا يؤّدي إلى الحكم بوضع الحديث، 

المتوفرّة  للقرائن  بجبره  منهم  زعماً  والمسانيد  الصحاح  في  ورد  ضعيف  حديث  من  فكم 

عندهم، أو إمكان الاستشهاد به بوصفه شاهداً ومؤيدّاً.

إنّ الاختلاف في عدد الشهود يرجع إلى أنّ المناشدة قد تكرّرت، ولذا اختلفت  وأخيراً 

الأعداد، أو يحُتمل أنّ الراوي ذكر من عرفه أو التفت اليه، أو من كان إلى جنبه، أو أنهّ ذكر 

.
[[[

من كان في جانبي المنبر أو في أحدهما ولم يلتفت إلى غيرهما..

]]]ـ نهج البلاغة، الخطبة رقم: 62.

]]]ـ اللالئ المصنوعة 1: 361.

]]]ـ الغدير للعلامة الأميني 1: 378.



حديث التهنئة

الغدير تهنئة عمر، وفي بعضها عمر  لقد ورد في كثير من المصادر بعد رواية حديث 

وأبي بكر لعليA بلفظ: »هنيئاً لك يا ابن أبي طالب، أصبحت مولاي ومولى كل مؤمن 

ومؤمنة« أو »بخ بخ لك يا علي...« وما يقاربه.

وقد روى ذلك كلّ من:

1 ـ ابن أبي شيبة )ت 235( في المصنّف 12: 78 ح12167.

2 ـ أحمد بن حنبل )ت 241( في مسنده 5: 355 ح18011 وغيره.

3 ـ الاسكافي )ت 220( في المعيار والموازنة: 212.

4 ـ الدارقطني )ت 385( كما في الصواعق المحرقة: 44.

5 ـ الثعلبي )ت 427( في تفسيره سورة المائدة، الآية 67.

6 ـ الخطيب البغدادي )ت 463( في تاريخ بغداد 8: 284.

7 ـ ابن المغازلي )ت 483( في المناقب: 18 ح24.

8 ـ أبو حامد الغزالي )ت 505( في سّر العالمين: 21، ونقله عنه الذهبي في سير أعلام 

النبلاء 19: 328 من دون أن يغمز فيه.

9 ـ الخوارزمي )ت 568( في المناقب 94.

10 ـ ابن عساكر )ت 571( في تاريخ دمشق 42: 221.

11 ـ الفخر الرازي )ت 606( في تفسيره 12: 50.

12 ـ ابن الأثير )ت 630( في أسد الغابة 4: 108 رقم 3783.

13 ـ الكنجي )ت 658( في كفاية الطالب: 62.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 348

14 ـ سبط ابن الجوزي )ت 653( في تذكرة الخواص: 29.

15 ـ المحب الطبري )ت694( في الرياض النضرة 3: 113.

16 ـ الحموئي )ت 722( في فرائد السمطين 1: 77 ح44.

17 ـ الذهبي )ت 748( في تاريخ الإسلام 3: 632.

18 ـ ابن كثير )ت 774( في البداية والنهاية 5: 329.

وغيرهم من الذين رووا ذلك.

إذا عرفت هذا، فاعلم أنّ أهل السنة حاولوا صرف كلام عمر هذا عن معناه الحقيقي، 

إلى ما يذهبون إليه من معنى النصرة والمحبّة.

فقد تمسّك الباقلاني لاثبات مدّعاه في معنى المولى; بتهنئة عمر هذه، حيث استنتج أنّ 

كلام عمر يدلّ على حدوث المولوية في الآن، وهذا ما لا يمكن جمعه مع معنى الإمامة، لعدم 

.
[[[

جواز جمع الإمامة والنبوة في آن واحد 

وقد دفع السيد المرتضى )رحمه الله( هذه الشبهة بقوله: »فإن قيل: كيف يصحّ أن 

يكون ما اقتضاه الخبر ]أي خبر الغدير من معنى الإمامة[ غير ثابت في الحال، مع ما يرُوى 

من قول عمر: »أصبحت مولاي ومولى كلّ مؤمن ومؤمنة« وظاهر قوله أصبحت يقتضي 

حصول الأمر في الحال.

وإنّا  الحال،  الإمامة في  يقتضي حصول  ما  »أصبحت مولاي«  قول عمر  ليس في  قلنا: 

يهُنّأ  أن  يمتنع  وليس  متأخّراً،  التصرفّ  كان  وإن  التهنئة  استحقاقها في حال  ثبوت  يقتضي 

الإنسان بما يثبت له استحقاقه في الحال، وإن كان التصرفّ متأخّراً عنها، لأنّ أحد الملوك 

والأئمة لو استخلف على رعيّته من يقوم بأمرهم إذا غاب عنهم أو توفّ لجاز من رعيّته أن 

.
[[[

يهنّئوا ذلك المستخلف بما ثبت له من الاستحقاق وإن لم يغب الملك ولا توفّ« 

]]]ـ تمهيد الأوائل: 453 ـ 454.

]]]ـ الشافي 2: 293 ـ 294.



349حديث التهنئة

المغني: »وقول عمر:  الجبار في  القاضي عبد  قاله  الباقلاني ما  إليه  وقريب ممّ ذهب 

أصبحت مولاي ومولى كل مؤمن ومؤمنة« يدلّ على أنّ هذا ]أي النصرة في الدين[ هو المراد، 

.
[[[

لأنهّ ما أراد إلاّ هذا الوجه« 

وقد ردّه المرتضى أيضاً بقوله: »وادعاؤه أنّ عمر أراد بقوله: »أصبحت مولاي ومولى كل 

مؤمن ومؤمنة« ما ذهب إليه حتى; جعل قوله دليلاً على صحّة تأويله طريف; لأنّ عمر 

 Aلم يصّرح بشيء يدلّ على ما يخالف مذهبنا ويوافق مذهبه، وإنّا شهد لأمير المؤمنين

بمثل ما تضمّنه لفظ الرسولn، فأيّ حجّة له في قوله، وخصومه يقولون في جوابه: إنّ عمر 

.
[[[

لم يرد بكلامه إلاّ ما ذهبنا إليه من وجوب فرض الطاعة والرئاسة...«

وقال ابن ميثم )رحمه الله(: »إنّ عمر قال له عقيب كلام النبيn: بخ بخ يا ابن أبي 

طالب...، وظاهر بالضرورة أنّ عمر لم يرد معتِقي ولا حليفي ولا ابن عمّي، بقي أن يقال: 

أراد أصبحت ناصري، لكنّه باطل لوجهين:

أوَْلِيَاء  بَعْضُهُمْ  وَالْمُؤْمِنَاتُ  ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ  تعالى:  قوله  من  معلومة  النصرة  إنّ  أحدهما: 

بَعْض﴾ وأمثاله.

الثاني: إنّ نصرة عليA وأهله أمر في غاية الظهور، بل لا نسبة لأحد من الصحابة إليه 

في ذلك، وما كان كذلك فلا يكون تعظيم عمر له بذلك غبطة به لائقاً بذكاء عمر وفطنته، 

.
[[[

فلم يبق إلاّ أن يقال: إنهّ أراد الأولى بالتصرفّ في الأمور، وهو المطلوب« 

كما كرّر هذا بعد صفحات في مقام الرد على شبهة الفخر الرازي في كتابه نهاية العقول: 

»قوله في قول عمر: لم لا يجوز أن يكون أراد النصرة؟ قلنا: الضرورة تقتضي بأنّ كلام عمر 

مستلزم للغبطة، والنصرة لاشك أنهّا عامّة لكلّ المؤمنين، ولا يحصل بتنصيصها في حق علي

A غبطة، وأيضاً: كلامه يدلّ بظاهره على حصول مرتبة لعلّي ليست لغيره، والنصرة عامّة 

]]]ـ المغني، كتاب الإمامة 1: 147.

]]]ـ الشافي 2: 290 ـ 291.

]]]ـ النجاة في القيامة: 114.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 350

.
[[[

لكلّ المؤمنين، فلا يحصل لعليA  بإظهارها في حقّه مرتبة له« 

فهذا  الشيعة،  إلزام  من  فراراً  التهنئة  حديث  بتضعيف  السلفيّة  بعض  تمسّك  وأخيراً 

الألباني يقول: »ومثله قول عمر لعلّي: »أصبحت وأمسيت مولى كل مؤمن ومؤمنة« لا يصحّ 

.
[[[

أيضاً لتفردّ علّي بن زيد به«

وكذلك أبو مريم الأعظمي يقول تارة: فهذا ليس له أيّ شاهد أو متابع فيبقى ضعيفاً 

ابن  من  المراجعات[  في  الدين  ]أي شرف  الحسين  عبد  نقلها  أخرى:  تارة  ويقول  ساقطاً. 

حجر في الصواعق المحرقة، وعزاها ابن حجر للدارقطي من غير بيان إسناده أو بيان ثبوته 

.
[[[

وصحّته، وهو أمر لا يمكن إثباته إلاّ به، فلا حجّة بعد ذلك

التهنئة، وقد  الروائيّة من نقل هذه  المدوّنات  ويكفيك في ردّ كلامهما ما استفاض في 

الكلام والجدل أخذوه أخذ  أرباب  أنّ  إلى  مرّ عليك بعضها في بداية هذا المبحث، مضافاً 

المسلمّات، فبدؤوا بتأويله وتبريره، ولو كان فيه أيّ ضعف أو سقوط لما تحمّلوا عناء الردّ 

والتأويل، ولاكتفوا بتضعيفه حاله حال غيره من الأخبار التي ردّوها.

وليعلم أنّ التهنئة لم تقتصر على أبي بكر وعمر، بل شملت جميع الصحابة والصحابيات، 

.
[[[

حيث طفقوا يبايعونهA ويهنئونه، وامتدت البيعة إلى الليل 

]]]ـ م ن: 138.

]]]ـ سلسلة الأحاديث الصحيحة 4: 344.

]]]ـ الحجج الدامغات لنقد كتاب المراجعات: 550، 576.

]]]ـ راجع في ذلك الغدير للعلامة الأميني 1: 508 عن روضة الصفا 2: 541، وحبيب السير 1: 411، مرآة المؤمنين: 41.



كتمان الشهادة

لقد ناشد أمير المؤمنينA الصحابة في مراّت عدّة وبمناسبات مختلفة، واستشهدهم على 

مجموعة من فضائله، فكانوا يشهدون له، وقد أثبتت المصادر أسماء بعض من كتم الشهادة 

بدواعٍ مختلفة، فدعا عليهم أمير المؤمنينA، فأصابتهم دعوته.

روى ابن شهرآشوب عن تاريخ البلاذري، وحلية الأولياء، وكتب أصحابنا عن جابر الأنصاري 

أنهّ استشهد أمير المؤمنينA أنس بن مالك، والبراء بن عازب، والأشعث، وجرير بن عبد الله 

البجلي قول النبيn: »من كنت مولاه فهذا علّي مولاه« فكتموا، فقال لأنس: لا أماتك الله 

حتى يبتليك ببرص لا تغطيّه العمامة، وقال للأشعث: لا أماتك الله حتى يذهب بكريمتك، وقال 

لجرير: لا أماتك الله إلاّ ميتة جاهلية، وقال للبراء: لا أماتك الله إلاّ حيث هاجرت.

ورأيت  تستره،  بالعمامة فما  يغطيّه  ابتلي ببرص  وقد  أنساً  رأيت  لقد  والله  قال جابر: 

الأشعث وقد ذهبت كريمتاه وهو يقول: الحمد لله الذي جعل دعاء أمير المؤمنين عَلََّ بالعماء 

في الدنيا ولم يدع عَلََّ في الآخرة فأعذّب، وأمّا جرير فإنهّ لماّ مات دفنوه في منزله، فسمعت 

بذلك كندة فجاءت بالخيل والإبل فعقرتها على باب منزله، فمات ميتة جاهلية، وأمّا البراء فإنهّ 

.
[[[

ولي من جهة معاوية باليمن، فمات بها ومنها كان هاجر، وهي السّاة 

والمشهور في كتب التراجم والآثار والمدوّنات الروائيّة، ما أصاب أنس بن مالك من البرص 

بدعوة أمير المؤمنينA لماّ كتم الشهادة.

قال ابن قتيبة: أنس بن مالك كان بوجهه برص، وذكر قوم أنّ عليّاً سأله عن قول رسول 

اللهn: »اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه« فقال: كبرت سنّي ونسيت، فقال له علّي: إن 

.
[[[

كنت كاذباً فضربك الله ببيضاء لا تواريها العمامة 

]]]ـ المناقب لابن شهرآشوب 2: 279، عنه البحار 41: 206 ح23، ونحوه الأمالي للصدوق: 184 ح190.

]]]ـ المعارف: 580 / أهل العاهات.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 352

وتوجد في طبعة كتاب المعارف بمصر إضافة جملة عن ابن قتيبة على هذا النص حيث 

تنفيه، فقد ورد فيه: »قال أبو محمد: ليس لهذا أصل«.

وممّ يدلّ على عدم وجود هذه الجملة في أصل الكتاب، وأنهّا من إضافة الناسخين أو 

الناشرين: أولا: إنّ ابن أبي الحديد ينقل عن ابن قتيبة حديث البرص، ولم يشر إلى هذه الجملة 

من قريب ولا بعيد، حيث يقول: »وقد ذكر ابن قتيبة حديث البرص، والدعوة التي دعا بها 

أمير المؤمنينA على أنس بن مالك في كتاب المعارف في باب البرص من أعيان الرجال، وابن 

.
[[[

قتيبة غير متهّم في حق عليA على المشهور من انحرافه عنه« 

وكلامه هذا يدلّ على تصديق ابن قتيبة لذلك من دون غمز فيه، مع تأكيد ابن أبي الحديد 

عليه إذ لو كانت تلك الجملة في المعارف آنذاك ـ أي القرن السادس ـ لم يستشهد ابن أبي 

الحديد لاثبات ذلك بكلام من ينفيه ولم يعتقد بصحّته.

ثانياً: قال العلامّة الأميني في معرض الردّ على هذه الشبهة: إنّ سياق الكتاب يعُرب عن 

هذه الجناية ويأبى هذه الزيادة، إذ المؤلفّ يذكر فيه من مصاديق كلّ موضوع ما هو المسلمّ 

عنده، ولا يوجد من أوّل الكتاب إلى آخره حكم في موضوع بنفي شيء من مصاديقه بعد ذكره 

إلاّ هذه، فأوّل رجل يذكره في عدّ من كان عليه البرص هو أنس ثم يعدّ مَنْ دونه، فهل يمكن 

.
[[[

أن يذكر مؤلفٌّ في إثبات ما يرتئيه مصداقاً ثم ينكره بقوله: لا أصل له؟!

ثالثاً: المشهور بين نقلة الآثار والأخبار يدلّ على ذلك، إذ ليس دخان من دون نار، وإليك 

تفصيله:

قال أبو بكر الخوارزمي: أنس بن مالك، روي أنّ عليّاً سأله عن قول النبيn: »اللهمّ وال 

من والاه« فقال: كبر سنّي وأنُسيت ،فقال: إن كنت كاذباً فرماك الله ببيضاء وضح لا تواريها 

.
[[[

العمامة، فبرص جلده 

]]]ـ شرح نهج البلاغة 19: 217 رقم 317.

]]]ـ الغدير 1: 388 ـ 389.

]]]ـ مفيد العلوم ومبيد الهموم: 480.



353كتمان الشهادة

وقال عبد الملك الثعالبي: وكان أنس بن مالك أبرص، وذكر قومٌ أنّ علي بن أبي طالب سأله 

عن قول النبيn فيه: »اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه« فقال: قد كبرت سنّي ونسيت، 

.
[[[

فقال علّيA: إن كنت كاذباً فضربك الله ببيضاء لاتواريها العمامة. فأصابه برص 

الناس من حضر قول رسول  أيهّا  الكوفة:  قال علّيA على منبر  أنهّ  الديلمي   وروى 

اللهn: »من كنت مولاه فعلي مولاه« فليقم وليشهد، فقام جماعة وأنس بن مالك جالس لم 

يقم، فقال له: يا أنس ما منعك أن تشهد وقد سمعت ما سمعوا؟ فقال: يا أمير المؤمنين كبرت 

.
[[[

ونسيت، فقالA: اللهم إن كان كاذباً فارمه ببياض لا تواريها العمامة، فصار أبرص 

وقد ذكر أبو علي ابن رسُته الأصبهاني ضمن ذوي العاهات أصحاب البرص، وذكر منهم 

أنس بن مالك ثم قال: كان بوجهه برص، ويذكر قومٌ أنّ علّي بن أبي طالب سأله عن شيء فقال: 

.
[[[

كبرت ونسيت، فقال علي: إن كنت كاذباً فضربك الله ببيضاء لا تواريها العمامة 

قال الراغب الأصبهاني في محاضراته: وسأل أمير المؤمنين بعض الناس فقال: هل سمعت 

رسول اللهn يقول: »علّي منّي كهارون من موسى، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه« 

فقال: كبرت سنّي ونسيته، فقال: إن كنت كاذباً فضربك الله ببيضاء لا تواريها العمامة، فصار 

.
[[[

ذا برص إلى أن مات 

وقال في موضع آخر في ذكر البرص: وقال أمير المؤمنين ]لرجل:[ إن كنت كاذباً فرماك الله 

.
[[[

ببيضاء لا تواريها العمامة، فصار به برص 

.
[[[

وقال الزمخشري: علّي رضي الله عنه: ضربه الله ببيضاء لا تواريها العمامة. أراد البرص 

وقال ابن أبي الحديد: ذكر جماعة من شيوخنا البغدادييّن أنّ عدّة من الصحابة والتابعين 

]]]ـ لطائف المعارف: 105.

]]]ـ إرشاد القلوب 2: 33 ـ 39.

]]]ـ الأعلاق النفيسة: 221.

]]]ـ محاضرات الُادباء 2: 93 الحدّ السادس.

]]]ـ م ن 3: 573 الحدّ السابع عشر.

]]]ـ ربيع الأبرار 2: 233.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 354

مناقبه، وأعان  السوء، ومنهم من كتم  فيه  قائلين   Aكانوا منحرفين عن علي والمحدّثين 

أعداءه ميلاً مع الدنيا وإيثاراً للعاجلة، فمنهم أنس بن مالك.

ناشد عليA في رحبة القصر ـ أ وقالوا: برحبة الجامع بالكوفة ـ: أيكّم سمع رسول الله

n يقول: من كنت مولاه فعلي مولاه؟ فقام اثنا عشر رجلاً فشهدوا وأنس بن مالك في القوم 

لم يقم، فقال له: يا أنس ما يمنعك أن تقوم فتشهد ولقد حضرتها؟ فقال: يا أمير المؤمنين كبرت 

ونسيت، فقال: اللهم إن كان كاذباً فارمه ببيضاء لا تواريها العمامة. قال طلحة بن عمير: فوالله 

لقد رأيت الوضح به بعد ذلك أبيض بين عينيه.

وروى عثمان بن مطرف: إنّ رجلاً سأل أنس بن مالك في آخر عمره عن علي بن أبي طالب، 

فقال: إنّ آليت أن لا أكتم حديثاً سُئلت عنه في علّي بعد يوم الرحبة، ذاك رأس المتقين يوم 

.
[[[

القيامة، سمعته والله من نبيّكم 

وقد علقّ المحقق الطباطبائي )رحمه الله( على كتمان أنس: »قد جمع أنس بين كتمان 

الشهادة وكذبتين: كبرت ونسيت، فإنّ رسول اللهn لما هاجر إلى المدينة كان أنس طفلاً ابن 

عشر سنين أو ثماني سنين، أخذت امُّه بيده وذهبت به إليهn وطلبت منه أن يقبله خادماً، 

والمناشدات كانت بين سنتي 36 و40، فأنس عند المناشدة كان في الأربعينات من عمره، له 

دون الخمسين سنة، فأين الكبر المورث للنسيان؟! لقد جرّبنا عليه الكذب في قصّة الطير عندما 

 Aًأن يأتيه الله بأحبّ الخلق إليه يأكل معه من الطير، فبعث الله وليه عليا nدعا النبي

.
[[[

ثلاث مراّت، في كلّ ذلك يقول له أنس: إنّ النبي عنك مشغول« 

وقد نظم السيد الحميري إصابة الدعوة عليه في لاميّته حيث يقول:

مولاهم في المحــــكم المنزل 		 في ردّه سيّد كـــلّ الــــورى
[[[

وشانه بالبرص الأنكل فصدّه ذو العـرش عن رشده	

وقال الزاهي:

]]]ـ شرح نهج البلاغة 4: 74 الخطبة: 56.

]]]ـ راجع الغدير الأميني 1: 392 / الهامش.

]]]ـ المناقب لابن شهرآشوب 2: 116.



355كتمان الشهادة

يشهد الحــقّ فشــــــاهد البرص 		 ذاك الـــذي استوحـــش منــه أنسأن 

فبادر السامـــع وهــــــو قد نكص 		 إذ قال من يشهـــد بالغـــــدير لي؟
[[[

سوف ترى ما لا تواريه القُمُص 		 فقـــال انُسيــت، فقـــال كــــاذب

ومن الذين كتموا أيضاً زيد بن أرقم، فقد روى الطبراني عنه قال: ناشد علّي الناس في 

الرحبة: من سمع رسول اللهn يقول الذي قال له، فقام ستة عشر رجلاً فشهدوا أنهّم سمعوا 

رسول اللهn يقول: اللهم من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه. 

.
[[[

قال زيد بن أرقم: فكنت فيمن كتم، فذهب بصري وكان علّي دعا على من كتم 

.
[[[

وقد أورده الخطيب التبريزي في الإكمال وصحّح سنده 

وروى أحمد عن سمّك بن عبيد قال: دخلت على عبد الرحمن بن أبي ليلى، فحدّثني أنهّ 

شهد علياً في الرحبة قال: أنشد الله رجلاً سمع رسول اللهn وشهده يوم غدير خم إلاّ قام، ولا 

يقوم إلاّ من قد رآه، فقام اثنا عشر رجلاً فقالوا: قد رأيناه وسمعناه حيث أخذ بيده يقول: اللهم 

وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله. فقام إلاّ ثلاثة لم يقوموا، 

.
[[[

فدعا عليهم فأصابتهم دعوته 

وورى نحوه ابن عساكر عن ابن أبي ليلى وفيه: وكتم قوم، فما فنوا من الدنيا حتى عموا 

.
[[[

وبرصوا 

من  هذا  أنّ  »فالظاهر  قال:  حيث  بهان  روز  ابن  إليه  ذهب  ما  وهو  شيء  هنا  بقي 

موضوعات الروافض، لأنّ خبر »من كنت مولاه فعلي مولاه« كان في غدير خم، وكان لكثرة 

سماع السامعين كالمستفيض، فأيّ حاجة إلى الاستشهاد من أنس، وإن فرضنا أنهّ استشهد ولم 

يشهد أنس، لم يكن من أخلاق أمير المؤمنين أن يدعو على صاحب رسول اللهn ومن خدمه 

]]]ـ راجع الغدير للأميني 3: 389.

]]]ـ المعجم الكبير 5: 171، 175.

]]]ـ الإكمال في أسماء الرجال: 72.

]]]ـ مسند احمد 1: 119، تاريخ دمشق لابن عساكر 42: 207، البداية والنهاية 5: 230 ولم يغمز في سنده.

]]]ـ تاريخ دمشق 42: 207، وكنز العمال 13: 131 ح36417.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 356

عشر سنين بالبرص، ووضع الحديث ظاهر«.

نقول في الجواب:

أمير  أنّ  وذلك  قائمة،  كانت  الحاجة  بل  الاستشهاد«  في  حاجة  »فأيّ  قوله:   أوّلاً: 

المؤمنينA اضطر لمناشدة الناس في الكوفة وفي خلافته ليذكّرهم بفضائله ومناقبه، وأنهّ على 

 A الحق وغير ذلك، صدّاً أمام شبه معاوية وفتنه التي كان يبثهّا في الناس ضدّ أمير المؤمنين

لتشويه سمعته، فعدم شهادة أمثال أنس كان يقوّي جانب معاوية، ويوهم للناس عدم مصداقية 

الأميA، فدعا عليه الإمام ليعرف الكلّ صدقه وكذب الكاتم، وفشل خطط معاوية، وناهيك 

عن فتنة الخوارج وقولهم بكفر عليA ـ والعياذ بالله ـ فالحاجة إذاً كانت ضروريةّ.

ثانياً: قال القاضي نور الله )رحمه الله( فى الردّ على ابن روز بهان: أمّا استبعاده عن أخلاق أمير 

المؤمنينA أن يدعو على صاحب رسول اللهn وخادمه بظهور البرص عليه، فهو تصوف بارد، 

لأنهّ إذا لم يشهد أنس لإظهار حق قربى النبيn بما علم به، فقد أخلّ بما وجب عليه من محبتهم 

بنص القرآن المجيد، وخلع ربقته عن متابعة النبيn، وأحبط عمله وخدمته، فأقلّ مرتبة جزائه 

.
[[[

في الدنيا الدعاء عليه بالأمراض الساخرة، وسيذوق وبال أمره في الآخرة 

ومن الطريف ما ذهب إليه أبو مريم الأعظمي في مقام الردّ على صاحب المراجعات، 

حيث قال: »إنّ شرف الدين أورد اسم أنس ضمن رواة حديث الغدير، وهذا تناقض وكذب، 

.
[[[

فتارة يجعله من المنكرين، وتارة من المثبتين« 

أو  الغدير وممّن روى ذلك، ولكن لأسباب سياسية  كان من شهود  أنساً  أنّ  والجواب: 

دنيوية ـ كما قال ابن أبي الحديد ـ لم يشهد لأمير المؤمنينA فكتم فأصابته دعوته، وبعد 

هذا خاف من وصول ضرر دنيوي أكثر عليه، فلم يكتم بعد ذلك، وكان يشهد إذا سُئل، كما مرّ 

في رواية عثمان بن مطرف التي رواها ابن أبي الحديد.

]]]ـ إحقاق الحق: 205.

]]]ـ الحجج الدامغات لنقد كتاب المراجعات 1: 558، 563.



التعمّم والتتويج

قال ابن منظور )ت 711( في لسان العرب:

»العِمامة: من لباس الرأس معروفة، وربّا كُنّي بها عن البيضة والمغفر، والجمع عمائم 

وعمام،... وعمّمته: ألبسته العِمامة، وهو حسن العِمّة أي التعمّم،... وعُمّم الرجل: سُوّد، 

عُمّم،  العرب  في  قيل  التاج،  من  توّج  المعجم:  في  قيل  فكلمّا  العمائم،  العرب  تيجان  لأنّ 

حمراء،  عمامة  عمّموه  رجلاً  سوّدوا  إذا  وكانوا  عُمّم،  قد  سُوّد:  إذا  للرجل  تقول  والعرب 

.
[[[

وكانت الفرس تتوّج ملوكها فيقال له متوّج« 

ولأهميّة العِمّة عند العرب آنذاك، أقرهّا الشرع ووضعت لها آداب وأدعية، كما وردت 

بعض الروايات الدالةّ على فضل التعمّم.

.
[[[

فقد روي عن الإمام الصادقA أنّ رسول اللهn قال: العمائم تيجان العرب

.
[[[

كما روي عن أبي جعفرA: كانت على الملائكة العمائم البيض المرسلة يوم بدر 

وإذا  قال:  أيضاً، حيث  التعمم، كما ذكر دعاءاً  آداب  الطوسي بعض  الشيخ  وقد ذكر 

أردت أن تتعمّم فينبغي أن تكون قائماً، ويستحب أن تتلحّى، وهو أن تدير بعض العمامة 

حبل  وقلدّني  الكرامة،  بتاج  وتوّجني  الإيمان،  بسيماء  سوّمني  اللهمّ  وتقول:  ذقنك،  تحت 

.
[[[

الإسلام، ولا تخلع ربقة الإسلام من عنقي

وعليه لماّ قلدّ رسول اللهn علياً A رئاسة الامُّة وقيادتها بعده، أتمّ ذلك بالتعمّم، 

]]]ـ لسان العرب لابن منظور 12: 425.

]]]ـ الكافي للكليني 6: 461 ح5.

]]]ـ م ن 6: 461 ح3.

]]]ـ الآداب الدينية للخزانة المعينية: 20.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 358

حيث عمّمه بيده الشريفة وبعمامته المباركة.

وقد روى حديث التعمّم آنذاك كثير من أصحاب المدوّنات الروائية، نشير فيما يأتي إلى 

بعضها:

روى البيهقي بسنده عن علّيA قال: عمّمني رسول اللهn يوم غدير بعمامة سدلها 

إنّ  وقال:  العمامة  يعتمّون هذه  وحنين بملائكة  بدر  يوم  أمدّني  الله  إنّ  قال:  ثم  خلفي، 

.
[[[

العمامة حاجزة بين الكفر والإيمان

وقد أخرج الحافظ أبو نعُيم الأصبهاني، ومحب الدين الطبري عن عبد الأعلى بن عديّ 

العمامة من  عَذَبة  يوم غدير خم فعمّمه وأرخى  دعا عليّاً   nالله أنّ رسول  النهرواني: 

.
[[[

خلفه 

وقد استدلّ الصوفية بهذا الحديث على جواز لبس الخرقة التي هي زيهّم، قال أحمد 

أسدالملاحم والمعامع، شيخ  الرابع  بالخليفة  تتصل  الصوفيّة  »إنّ خرقة  الرفاعي:  الله  عبد 

أئمة الآل، فحل الرجال، صهر رسول الثقلين، والد الريحانتين، إمام المشارق والمغارب، أمير 

الله عنه... وقد أخذنا  الله وجهه ورضي  الله سيدنا علي بن أبي طالب كرم  المؤمنين أسد 

الحفّاظ  التي ضبطها  الصحيحة  بالأسانيد   nالله رسول  بزيّ  التزييّ  بقصد  الخرقة  سند 

امُناء الرسل علماء المسلمين حفظة الحديث ورجاله رضي الله عنهم، فإنّ الخرقة ـ أعني 

الزيّ الذي اختاره السادة الرفاعيّة ومضوا عليه خلفاً بعد سلف ـ إنّا هي العمامة السوداء 

مرسلة الطرف.... وأسند الحافظ أبو موسى المديني في كتاب السنة في سدل العمامة عن أبي 

داود الطيالسي قال... عن علّي قال: عمّمني رسول اللهn يوم غدير خم بعمامة سدلها 

.
[[[

من خلفي...« 

]]]ـ السننن الكبرى 10: 14، وانظر نحوه: معجم الصحابة للبغوي 4: 175 ح1678، فرائد السمطين للجويني 1: 75 

ح41، وجامع المسانيد لابن كثير 7: 240 ح5068.

]]]ـ معرفة الصحابة 1: 301، الرياض النضرة 3: 170، شرح المواهب للزرقاني 5: 10.

]]]ـ العقيدة الحقّة للرفاعي: 51 ـ 69.



أعمال الغدير

»بما أنّ هذا اليوم يوم أكمل الله به الدين، وأتمّ النعمة على عباده حيث رضي بمولانا 

أمير المؤمنين إماماً عليهم، ونصبه علماً للهدى، يحدو بالامُّة إلى سَنَن السعادة وصراط حق 

مستقيم، ويقيهم عن مساقط الهلكة ومهاوي الضلال، فلن تجد بعد يوم المبعث النبوي 

يوماً قد اسُبغت فيه النعم ظاهرة وباطنة، وشملت الرحمة الواسعة، أعظم من هذا اليوم 

الذي هو فرع ذلك الأساس المقدّس، ومسدّد تلك الدعوة القدسيّة.

من  بأنواع  النعم  تلكم  بشكر  القيام  الديني  الملأ  أفراد  من  فرد  كلّ  واجب  من  كان 

مظاهر الشكر والتزلفّ إليه سبحانه بما يتسنّى له من القُرب: من صلاة وصوم وبرّ وصلة 

رحم وإطعام واحتفال باليوم بما يناسب الوقت والمجتمع«]]].

وقد وردت بعض الأعمال المسنونة في الروايات المتعدّدة، أجمعها ما ورد في خطبة أمير 

:Aفي خلافته لما وافى يوم الغدير الجمعة، فكان ممّ ذكره Aالمؤمنين

بإخوانكم،  والبّر  عيالكم،  على  بالتوسعة  مجمعكم  انقضاء  بعد  الله  رحمكم  »عودوا 

الله  يصل  وتبارّوا  شملكم،  الله  يجمع  وأجمعوا  منحكم،  ما  على  وجلّ  عزّ  لله  والشكر 

الله كما هنّاكم بالصواب فيه على أضعاف الأعياد قبله وبعده إلاّ  ألفتكم، وتهانوّا نعمة 

في مثله، والبّر فيه يثمر المال ويزيد في العمر، والتعاطف فيه يقتضي رحمة الله وعطفه، 

وهبوا لإخوانكم وعيالكم عن فضله بالجهد من جودكم، وبما تناله القدرة من استطاعتكم، 

وأظهروا البشرى فيما بينكم والسرور في ملاقاتكم.

بكم  وساووا  لكم،  التأميل  أهل  على  بالمزيد  وعودوا  منحكم،  ما  على  الله  واحمدوا 

ضعفاءكم ومن ملككم، وما تناله القدرة من استطاعتكم وعلى حسب إمكانكم، فالدرهم 

فيه بمائتي ألف درهم، والمزيد من الله عزّ وجلّ.

]]]ـ الغدير للعلامة الأميني 1:692.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 360

له  تعبّد  لو  حتى  عنه،  كفالة  العظيم  وجعل  إليه،  الله  ندب  ممّ  اليوم  هذا  وصوم 

عبد من العبيد في التشبيه من ابتداء الدنيا إلى تقضّيها صائماً نهارها قائماً ليلها، إذا خلص 

المخلص في صومه لقصرت أياّم الدنيا عن كفايته، ومن أضاف فيه أخاه مبتدئاً وبرهّ راغباً، 

فله كأجر من صام هذا اليوم وقام ليله، ومن فطرّ مؤمناً في ليلته فكأنّا فطرّ فئاماً فئاماً 

ـ يعدّها بيده عشرة ـ... ومن استدان لإخوانه وأعانهم، فأنا ضامن على الله إن أبقاه وإن 

اليوم، وليبلغّ  النعمة في هذا  بالتسليم، وتهانوّا  قبضه حمله عنه، وإذا تلاقيتم فتصافحوا 

أمرني  الضعيف،  والقوي على  الفقير،  الغني على  وليعد  البائن،  والشاهد  الغائب  الحاضر 

رسول الله n بذلك«]]].

وفي رواية أخرى عن الإمام الرضاA: »وهو يوم التهنئة يهنّئ بعضكم بعضاً، فإذا لقى 

 .Dالمؤمن أخاه يقول: الحمد لله الذي جعلنا من المتمسّكين بولاية أمير المؤمنين والأئمة

وهو يوم التبسّم في وجوه الناس من أهل الإيمان ،فمن تبسّم في وجه أخيه يوم الغدير نظر 

الله إليه يوم القيامة بالرحمة، وقضى له ألف حاجة، وبنى له قصراً في الجنة من درةّ بيضاء، 

ونضّ وجهه. وهو يوم الزينة، فمن تزينّ ليوم الغدير غفر الله له كلّ خطيئة عملها صغيرة 

أو كبيرة، وبعث الله إليه ملائكة يكتبون له الحسنات ويرجعون له الدرجات إلى قابل مثل 

ذلك اليوم، فإن مات مات شهيداً، وإن عاش عاش سعيداً، ومن أطعم مؤمناً كان كمن أطعم 

جميع الأنبياء والصديقين، ومن زار فيه مؤمناً أدخل الله قبره سبعين نوراً ووسّع في قبره 

،ويزور قبره كلّ يوم سبعون ألف ملك يبشّونه بالجنة«]]].

وعن الشيخ الصدوق رحمه الله عن الإمام الصادقA أنهّ قال: »إنّ العمل في يوم 

الغدير ثامن عشر ذي الحجة يعدل العمل في ثمانين شهراً«]]].

ومن الأعمال زيارة أمير المؤمنينA، ففي الحديث عن الإمام الرضاA: »يا ابن أبي 

نصر أين ما كنت فاحضر يوم الغدير عند أمير المؤمنينA، فإنّ الله تبارك وتعالى يغفر 

]]]ـ مصباح المتهجّد للطوسي: 725، إقبال الأعمال لابن طاوس 2:259.

]]]ـ الإقبال لابن طاوس 2:261ـ262.

]]]ـ ثواب الأعمال: 100، الخصال: 264.



361أعمال الغدير

لكلّ مؤمن ومؤمنة ومسلم ومسلمة ذنوب ستين سنة، ويعتق من النار ضعف ما أعتق من 

شهر رمضان وليلة القدر وليلة الفطر«]]].

عدّة  الله  رحمه  طاوس  ابن  السيد  ذكر  فقد  المخصوصة،  الصلوات  أيضاً  الأعمال  ومن 

صلوات منها صلاة باثنتي عشرة ركعة لا يسلمّ إلاّ في اخراهنّ ويجلس بين كلّ ركعتين، ويقرأ 

في كلّ ركعة الحمد وقل هو الله أحد عشر مرات، وآية الكرسي مرةّ، فإذا أتيت الثانية عشر 

فاقرأ الحمد سبع مراّت وقل هو الله أحد سبع مرات، واقنت وقل:

»لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد يحيي ويميت ويميت ويحيي، 

وهو حيّ لا يموت، بيده الخير وهو على كلّ شيء قدير«.

وتركع وتسجد وتقول في سجودك عشر مرات:

»سبحان من أحصى كلّ شيء علمه، سبحان من لا ينبغي التسبيح إلاّ له، سبحان ذي 

المنّ والنّعم، سبحان ذي الفضل والطول، سبحان ذي العزةّ والكرم، أسألك بمعاقد العزّ من 

عرشك، ومنتهى الرحمة من كتابك، وبالاسم الأعظم وكلماتك التامّة أن تصلّ على محمد 

رسولك وأهل بيته الطيبين الطاهرين، وأن تفعل بي كذا وكذا إنكّ سميع مجيب«]]].

وهناك صلاة أخرى رواها عن الإمام الصادقA حيث قال: »... فمن صلّ ركعتين 

ثم سجد وشكر لله عز وجل مائة مرةّ، ودعا بهذا الدعاء بعد رفع رأسه من السجود: اللهم 

إنّ أسألك بأنّ لك الحمد وحدك لا شريك لك... ثم تسجد وتحمد الله مائة مرةّ، وتشكر الله 

عزّ وجل مائة مرةّ وأنت ساجد، فإنهّ من فعل ذلك كان كمن حضر ذلك اليوم وبايع رسول 

الله n على ذلك، وكانت درجته مع درجة الصادقين الذين صدقوا الله ورسوله في موالاة 

مولاهم ذلك اليوم، وكان كمن استشهد مع رسول الله n وأمير المؤمنينA ومع الحسن 

والحسينD، وكمن يكون تحت راية القائم n وفي فسطاطه من النجباء والنقباء«]]].

وعنهA أيضاً: »ومن صلّ فيه ركعتين من قبل أن تزول الشمس بنصف ساعة لله 

]]]ـ الاقبال لابن طاوس 2:269.

]]]ـ م ن 2:237ـ238.

]]]ـ م ن 2:277ـ279.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 362

عز وجل، ويقرأ في كلّ ركعة سورة الحمد عشراً وقل هو الله أحد عشراً، وإناّ أنزلناه في ليلة 

القدر عشراً، عدلت عند الله عز وجل مائة ألف حجّة ومائة ألف عمرة، وما سأل الله عز 

وجل حاجة من حوائج الدنيا والآخرة كائنة ما كانت إلاّ أتى الله عز وجل على قضائها في 

يسر وعافية«]]].

ومنها الدعوات المأثورة وقد أشار السيد ابن طاوس إلى شطر منها تركناها روماً للاختصار.

ومنها معرفة قدره وأهميّته واحترامه، قال السيد ابن طاوس: »فينبغي أن تكون في هذا 

العيد على قدر فضله على كلّ يوم سعيد، فتكون عند المجالسة لشرف تلك الأوقات كما 

لو جالست مماليك سلطان معظمين في الحرمات والمقامات، وتكون في عيد الغدير كما لو 

جالست سلطان أولئك المماليك المعظمّين، وصاحبت مولاهم الذي هم علاقة عليه في أمور 

الدنيا والدين. فاجتهد في احترام ساعاته، والتزام حقّ حرماته وصحبته لشكر الله جلّ جلاله 

على تشريفك بمعرفته، وتأهيلك لكرامته، وتجميلك بتجديد نعمته...

فكن عند أواخر نهاره ذاكراً لمعرفة قدره، متأسّفاً على إبعاده تأسّف المعزم بفراق أهل 

وداده، متلهّفاً أن يؤهّلك الله جلّ جلاله ليوم إظهار أسراره، وأن يجعلك من أعوان المولى 

المذخور لرفع مناره، ويشرفّك بأن يكتب اسمك في ديوان أنصاره، ويضمّ مثل ما عملت في 

اليوم المذكور السعيد بلسان الحال كما يفعل المؤدّب من العبيد...«]]].

قال  وقد  التاريخ،  مرّ  على  معروفاً  كان  اليوم  بهذا  الشيعة  اهتمام  أنّ  والخلاصة 

القلقشندي: »والشيعة يحيون ليلة هذا العيد بالصلاة، ويصلوّن في صبيحتها ركعتين قبل 

الزوال وشعارهم فيه لبس الجديد، وعتق العبيد، وذبح الأغنام، وإلحاق الأجانب بالأهل في 

الإكرام، والشعراء والمترسّلون يهنّئون الكبراء منهم بهذا العيد«]]].

وقال الزمخشري: »ليلة الغدير معظمّة عند الشيعة، محياة فيهم بالتهجّد«]]].

]]]ـ م ن 2:282ـ283.

]]]ـ م ن 2:308.

]]]ـ صبح الأعشى 2:445.

]]]ـ ربيع الأبرار 1:69.



خمّ )الموقعيّة الجغرافيّة(

ضبط الإسم:

منظور  ابن  ضبطها  ولكن  الميم]]]،  وتشديد  المعجمة  الخاء  بضمّ  )خُمّ(  لفظة  تضُبط 

)ت711( بالفتح، وإن استدرك ذلك وقال:

، وقال ابن دريد: إنّا  : غدير معروف بين مكّة والمدينة بالجحفة، وهو غدير خَمٍّ وخَمٌّ

هو خُمٌّ ـ بضمّ الخاء]]].

وهذا هو المتداول والمتعارف والمتسالم عليه.

الاشتقاق اللغوي :

لفظة )خُمّ( تطلق على معان كثيرة:

الذي  المخم:  اللحم  العين: خم:  الخاء والميم من كتاب  باب  الخليل )ت175( في  قال 

تغيّت ريحه، ولما يفسد فساد الجيف. وخم مثله، وقد خم يخم خموماً. قال:

وشمة من شارف مزكوم *** قد خم أو قد همّ بالخموم

وإذا خبث ريح السقاء فأفسد اللبن قيل: أخم اللبن فهو مخم، فإذا أنتن فهو الذخر من 

ألبان الإبل...

فاسدة  ريش  والخمامة:  كنسته،  أي  البيت  والكناسة من خممت  القمامة  والخمامة: 

رديئة تحت الريش، ورجل مخموم القلب كأنهّ قد نقي من الغشّ والغلّ]]].

]]]ـ انظر: شرح صحيح مسلم للنووي 15: 178، سبل الهدى والرشاد للصالحي 3: 302، شذرات الذهب لابن عماد 

.382 :3

]]]ـ لسان العرب 4: 223 / خمم.

]]]ـ العين 4:147 / خمم.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 364

وقريب منه ما ذكره ابن سلام )ت224( وابن السكيت )ت244(، والجوهري )ت393(، 

حيث  من  الاختلاف  بعض  مع  )ت538(،]]]  والزمخشري  )ت429(،  الثعالبي  الملك  وعبد 

التفصيل والإجمال.

أمّا ابن فارس )ت395( فقد اقتصر على معنيين فقط وقال:

)خم( الخاء والميم أصلان، أحدهما تغيّ الرائحة، والآخر تنقية شيء، فالأوّل قولهم: خم 

البئر: ما يخم من  البيت إذا كنس، وخمامة  اللحم إذا تغيّت رائحته، والثاني قولهم: خم 

ترابها إذا نقيت، وبيت مخموم: مكنوس، ويقال: هو مخموم القلب: إذا كان نقيّ القلب 

من كلّ غشّ ودخل.]]]

وقد زاد ياقوت الحموي )ت626( إلى معاني )خم(: قفص الدجاج، ونقل ذلك عن 

الزهري، قال: خُم في اللغة: قفص الدجاج، فإن كان منقولاً من الفعل فيجوز أن يكون 

وخَمّ  الدجاج،  الخُم وهو حبس  ترك في  إذا  الشيء  خُم  قولهم:  فاعله من  يسُمّ  ممّ لم 

إذا نظف، كلهّ عن الزهري.]]]

وكان لابن منظور )ت711( القسط الأكبر في التوسّع بذكر معاني مختلفة لهذه الكلمة، 

فأضاف إلى تلك المعاني التي ذكرناها ـ تارة بضم الخاء وتارة بفتحها ـ: الثناء الطيبّ، حلب 

الناقة، البكاء الشديد، والقطع.]]]

أمّا الغدير في اللغة، فهو كما قال الخليل )ت175(: »مستنقع ماء المطر صغيراً كان أو 

كبيراً، ولا يبقى إلى القيظ إلاّ ما يتخذه الناس من عد أو حائر أو وجذ أو وقط أو صهريج«.]]] 

للجوهري  والصحاح   ،150 السكيت:  لابن  المنطق  إصلاح  وترتيب   ،3:118 سلام  لابن  الحديث  غريب  انظر:  ]]]ـ 

5:1915، وفقه اللغة للثعالبي: 121، وأساس اللغة للزمخشري: 251.

]]]ـ معجم مقاييس اللغة 2:156.

]]]ـ معجم البلدان 2:389.

]]]ـ لسان العرب 4:222 / خمم.

]]]ـ العين للخليل 4:390.



365خمّ )الموقعيّة الجغرافيّة(

وأيضاً: »سُمّي الغدير لأنّ السيل غادره«.]]]

قال ابن قتيبة )ت276(: »غادرت: خلفّت، ومنه يسُمّى الغدير، لأنهّ ماء تخلفّه السيول 

وتمضي«.]]]

وهو  السيل.  يغادرها  الماء  من  القطعة  »والغدير:  قائلاً:  )ت393(  الجوهري  وأضاف 

فعيل بمعنى مفاعل من غادره، أو مفعل من أغدره، ويقال: هو فعيل بمعنى فاعل لأنهّ 

يغدر بأهله، أي ينقطع عند شدة الحاجة إليه، والجمع: غدران«.]]]

ولذا قيل: أغدر من غدير، لأنهّ يغدر بصاحبه أي يجف بعد قليل وينضب ماؤه.]]]

الموقعيّة:

قال  والمدينة،  مكّة  بين  الجحفة  قرب  بأنهّ  خُم  غدير  تحديد  على  المصادر  اتفقت 

الجوهري في الصحاح: »وغدير خم اسم موضع بين مكة والمدينة بالجحفة«]]] أما أبو ريحان 

البيروني )ت430 أو 440( فإنهّ يصف غدير خم بكونه مرحلة أو منزل، قال: »سُمّي غدير 

القتب  وجمع  الوداع،  حجة  من  منصرفه  عند   n النبي بها  نزل  مرحلة  اسم  وهو  خم 

.[[[»...Aوالرحال وعلاها آخذاً بعضد علي بن أبي طالب

قال البكري الأندلسي )ت487(: »بين الجحفة والبحر نحو من ستة أميال، وغدير خم 

على ثلاثة أميال من الجحفة يسرة عن الطريق«.]]]

]]]ـ م ن 5:336.

]]]ـ غريب الحديث 1:299.

]]]ـ الصحاح 2:767.

]]]ـ جمهرة الأمثال لأبي هلال العسكري 2:86 رقم 1307.

]]]ـ الصحاح 5:1916.

]]]ـ الآثار الباقية عن القرون الخالية: 334.

]]]ـ معجم ما استعجم 2:368.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 366

وقال ابن شهر آشوب )ت588(: »والغدير في وادي الأراك على عشرة فراسخ من المدينة، 

وعلى أربعة أميال من الجحفة عند شجرات خمس دوحات عظام«.]]]

وقال ابن الجوزي )ت597(: »ودون الجحفة على ميل وادي غدير خم وواديه يصبّ 

في البحر«]]].

وقال ياقوت الحموي )ت626(:» خُم... الغدير الذي هو بين مكة والمدينة بالجحفة، 

وقيل: هو على ثلاثة أميال من الجحفة... وقال عراّم: ودون الجحفة على ميل غدير خم 

وواديه يصب في البحر... وقال الحازمي: خم واد بين مكة والمدينة عندالجحفة به غدير...«.]]]

غدير خم...  الجحفة وعسفان  »بين  الحميري )ت900(:  المنعم  عبد  بن  وقال محمد 

وغدير خم على ثلاثة أميال من الجحفة يسرة عن الطريق«.]]]

وها هنا أمران:

الوادي  يحُمل على  الأراك،  وادي  الغدير في  بأنّ  ابن شهر آشوب  تحديد  الأوّل:  الأمر 

الذي فيه شجر الأراك أو الشجر المجموع الذي يسُتظل به، كما قال هو فيما بعد: »عند 

شجرات خمس دوحات عظام« ولا يقصد به وادي الأراك المعروف الذي يقع قرب مكة، 

ويقال أنهّ بعرفة.]]]

كما أنّ تحديد محمد بن عبد المنعم الحميري بأنهّ بين الجحفة وعُسفان حيث يبعد 

ثلاثة أميال عن الجحفة يسرة الطريق، يمكن جمعه مع سائر الأقوال، إذ أنّ عُسفان تقع بين 

الجحفة ومكة، قال ياقوت )ت626(: »قال أبو منصور: عُسفان منهلة من مناهل الطريق 

بين الجحفة ومكة، وقال غيره: عسفان بين المسجدين، وهي من مكة على مرحلتين... وقال 

]]]ـ المناقب لابن شهر آشوب 3:35.

]]]ـ المنتظم في تاريخ الُامم والملوك 1:146.

]]]ـ معجم البلدان 2:389 / خم.

]]]ـ الروض المعطار: 156.

]]]ـ معجم البلدان 1:135.



367خمّ )الموقعيّة الجغرافيّة(

السكري: عسفان على مرحلتين من مكة على طريق المدينة، والجحفة على ثلاث مراحل«]]] 

وقيل غير ذلك.

وعليه ستكون المسافة بين الجحفة وعُسفان مرحلة، وقد قدّروا كل مرحلة بثمان فراسخ 

وكلّ فرسخ بثلاثة أميال، إذاً يبعد الغدير عن الجحفة بفرسخ، وعن عسفان بسبعة فراسخ.]]]

الأمر الثاني: الاختلاف الموجود في تحديد المسافة بين الغدير والجحفة بميل أو ميلين أو 

ثلاثة أميال أو أربعة أميال، يعود إمّا إلى الاختلاف في حساب الميل بأنهّ هل هو )4000( ذراع، 

أو )3500( أو )2500(، وكذلك عدّ الأذرع بالأصابع بأنهّ أربعة وعشرون إصبعاً، وأنّ الأصبع 

سبع شعيرات أو ست عرضاً، وأنّ الشعيرة سبع شعرات من شعر البرذون]]]، وقيل غير ذلك، 

فالاختلاف ربما يكون ناشئاً لأجل هذا السبب. أو كما قيل: لأجل اختلاف الطرق التي تسلك 

من حيث وسط الوادي أو حافة الجبل أو من جهة السهل،]]] أو يكون بالقياس إلى الوادي 

نفسه لا الموضع المخصوص، فمثلاً لما يقول ابن الجوزي )ت597(: »ودون الجحفة على ميل 

وادي غدير خم« فإنهّ احتسب بداية الوادي مثلاً لا موضع غدير خم بالخصوص الذي يبعد 

ثلاثة أميال أو أربعة مثلاً، ومن المعلوم أنّ وادي الغدير يشتمل على مساحة واسعة، كيف 

وقد نزل فيه رسول الله n مع عشرات الآلاف من الصحابة في حادثة الغدير.

سبب التسمية:

قيل في سبب تسمية غدير خم بهذا الاسم عدّة أقوال:

قال: خُم اسم رجل  أنهّ  الزمخشري )ت538(  الحموي )ت626( عن  ياقوت  ـ نقل   1

]]]ـ م ن 4:121ـ122.

]]]ـ يكون كل فرسخ 5500 متر تقريباً، وكلّ ميل 1850 متر تقريباً.

]]]ـ انظر الذكرى للشهيد الأوّل 4:310.

]]]ـ انظر: موسوعة الإمام علي بن أبي طالبA في الكتاب والسنة والتاريخ 2:374.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 368

صباّغ اضُيف إليه الغدير الذي هو بين مكة والمدينة بالجحفة.]]]

2 ـ خُمّ اسم لغيضة كانت هناك فسمّي الغدير باسمها، والغيضة: مغيض ماء يجتمع 

فينبت فيه الشجر، قال البكري )ت487(: »وهي الغيضة التي تسُمّى خم«]]] وقال محمد 

بن أحمد المكي )ت854(: »أما غدير خم الذي عند الجحفة فسمّي به لغيضة عنده يقال 

لها خم فيما ذكروا«]]] كما قال ياقوت )ت626(: »وذكر صاحب المشارق أنّ خُمًّ اسم غيضة 

هناك وبها غدير نسُب إليها«.]]]

3 ـ خُم اسم لوادي نسُب الغدير إليه، نقل ياقوت عن الحازمي قوله: »خُم واد بين مكة 

[[[.»n والمدينة عند الجحفة به غدير، عنده خطب رسول الله

 n ومهما كان سبب التسمية، فالمشهور أنّ تلك المنطقة التي خطب بها رسول الله

A إماماً تعُرف بغدير خم، ومع هذا فقد اطُلق عليها أسماء اخُر، منها:  ونصب علياً 

وادي خم، فعن زيد بن أرقم قال: نزلنا مع رسول الله n بواد يقال له وادي خم]]].

ومنها: قال السكوني: موضع غدير خم يقال له الخزار]]].

ومنها: غدير الجحفة، فعن زيد بن أرقم قال: »أقبل نبي الله n حتى إذا نزل بغدير 

الجحفة بين مكة والمدينة...«]]].

خُم  البلادي: »ويعُرف غدير  قال  اليوم،  الذي يطلق عليه  الاسم  الغُرَبةَ، وهو  ومنها: 

]]]ـ معجم البلدان 2:389.

]]]ـ معجم ما استعجم 2:368.

]]]ـ تاريخ مكة المشّرفة: 210.

]]]ـ معجم البلدان 2:368.

]]]ـ م ن 2:368.

]]]ـ مسند أحمد 4:372.

]]]ـ معجم ما استعجم 2: 492، 510.

]]]ـ كشف الغمة للإربلي 1:49.



369خمّ )الموقعيّة الجغرافيّة(

اليوم باسم الغُرَبةَ، وهو غدير عليه نخل قليل لانُاس من البلادية من حرب، وهو في ديارهم 

يقع شرق الجحفة على )8( أكيال، وواديها واحد وهو وادي الخزار«]]].

المستوطنون في منطقة غدير خم:

يظهر أنّ منطقة غدير خم ما كانت مسكونة ومعمورة كما ينبغي رغم وجود المياه 

والأشجار فيها، ويبدو أنّ هذا يرجع إما لطبيعة مناخها، كما نقل عن الأصمعي أنهّ قال: »ولم 

يولد بغدير خم مولود فعاش إلى زمن الاحتلام إلاّ أن يتحوّل عنها«.]]]

وقال ابن عماد الحنبلي )ت1089(: »وهذا المكان موصوف بشدّة الوخامة وشدّة الحمّى«]]].

أو لما يقال أنّ النبي n دعا أن يخرج الوباء من المدينة إلى المهيعة )أي الجحفة( وبما 

أنّ غدير خم قريب من الجحفة، فربما شمله الداء، ولذا قلّ من يسكنه.

ففي صحيح البخاري عن عائشة أنّ رسول الله n دعا ربه وقال: »اللهم حبّب إلينا 

المدينة كما حبّبت إلينا مكة أو أشد، وانقل حماها إلى الجحفة«]]].

وفي لفظ آخر: »اللهم انقل وباءها إلى مهيعة«]]].

ولكن تحوّل هذا النص عند ابن عماد الحنبلي )ت1089( بدل الجحفة أو المهيعة إلى 

خم، فقال: »ويقال: إنهّ n لما قدم المدينة توخّمت على أصحابه، فإنهّا كانت من أكثر بلاد 

الله تعالى حمّى، فأمر n الحمّى أن تخرج من المدينة إلى خم، وحتى يقال: إنّ أكثر أهل 

خم لم يتجاوزوا الحلم لكثرة الحمى بها، وحتى أنهّ قلّ من يمرّ بها ولا يحمّ«]]].

]]]ـ موسوعة الإمام علي بن أبي طالبع  3:368، عن معجم معالم الحجاز 3:159.

]]]ـ الروض المعطار للحميري: 156.

]]]ـ شذرات الذهب 3:382.

]]]ـ صحيح البخاري 7:160، كتاب الدعوات.

]]]ـ كنز العمال للمتقي الهندي 14:565، تاريخ دمشق لابن عساكر 1:388.

]]]ـ شذرات الذهب 3:382.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 370

الناس، ففي المنتظم لابن الجوزي  ومهما كان السبب، فقد سكن تلك المنطقة بعض 

»غير  عراّم:  عن  )ت626(  ياقوت  وأضاف  وكنانة«  خزاعة  من  ناس  »وبه  قال:  )ت597( 

كثير«]]].

وقال محمد بن عبد المنعم الحميري )ت900(: »وبقرب غدير خم موضع خيمتي امُّ 

معبد الخزاعيّة، وبين خيمتي امُّ معبد وقديد ميلان«]]].

وقال البكري )ت487( في وصف غدير خم: »وهناك نخل ابن المعلّ وغيره«]]].

المناخ والطبيعة:

المصادر التي اعتمدنا عليها وصفت منطقة غدير خم بعدّة أوصاف من حيث المناخ 

قال  الأمطار،  مياه  فيه  تجتمع  كما  العين،  فيه  تصب  وغدير  ماء  عين  ففيها  والطبيعة، 

البكري: »وهذا الغدير تصب فيه عين«]]] وقال ابن الجوزي: »وغدير خم لا يفارقه أبداً 

ماء من ماء المطر«]]].

خمس  فيه  أنّ  آشوب  شهر  ابن  فعند  المتنوّعة،  الأشجار  نبتت  المياه  هذه  وبسبب 

شجرات دوحات عظام]]]، وعند البكري أنّ حول الغدير شجر كثير ملتف، كما أنّ فيه نخل 

ابن المعلّ وغيره،]]] وعند ابن الجوزي أنّ وادي الغدير في البحر ولا ينبت إلّا المرخ والثمام 

والأراك.]]] ولذا سُمّي بالغيضة كما ذكرناه سابقاً، ومرّ الكلام في المناخ.

]]]ـ المنتظم 1:146، معجم البلدان 2:389.

]]]ـ الروض المعطار: 156.

]]]ـ معجم ما استعجم: 2:368.

]]]ـ معجم ما استعجم 2:386، الروض المعطار: 156.

]]]ـ المنتظم 1:146.

]]]ـ المناقب 3:35.

]]]ـ معجم ما استعجم 2:368.

]]]ـ المنتظم 1:146، نحوه معجم البلدان 2:389.



صوم يوم الغدير

من الأعمال المستحبة استحباباً مؤكّداً في يوم الغدير صومه، حيث وردت روايات كثيرة 

تحثّ عليه.

ففي الكافي للكليني عن عبد الرحمن بن سالم عن أبيه قال: سألت أبا عبد اللهA: هل 

للمسلمين عيد غير يوم الجمعة والأضحى والفطر؟ قال: نعم أعظمها حرمة، قلت: وأي عيد 

هو جعلت فداك؟ قال: اليوم الذي نصب فيه رسول الله n أمير المؤمنينA... فقلت: وما 

ينبغي لنا أن نفعل في ذلك اليوم؟ قال: تذكرون الله عز ذكره فيه بالصيام والعبادة...]]].

وفيه عن الحسن بن راشد عن أبي عبد اللهA قال: قلت: جعلت فداك هل للمسلمين 

عيد غير العيدين؟ قال: نعم يا حسن أعظمهما وأشرفهما، قال: قلت: وأيّ يوم هو؟ قال: يوم 

للناس... قلت: جعلت فداك وما ينبغي لنا أن نصنع  نصب أمير المؤمنين A فيه علماً 

فيه؟ قال: تصومه يا حسن وتكثر الصلاة على محمد وآل محمد... قلت: فما لمن صامه؟ 

.[[[ً قال: صيام ستين شهرا

في  وجد  قال:  العريضي  العلوي  الله  عبد  ابن  اسحاق  أبي  عن  للطوسي  التهذيب  وفي 

صدري: ما الأيام التي تصام؟ فقصدت مولانا أبي الحسن علي بن محمدA وهو بصريا، 

إسحاق، جئت  أبا  يا  قال:  فلمآ بصر بي  عليه  فدخلت  الله،  ذلك لأحد من خلق  أبد  ولم 

تسألني عن الأياّم التي يصام فيهنّ وهي أربعة... ويوم الغدير... ]]].

وفيه عن علي بن الحسين العبدي قال: سمعت أبا عبد الله الصادقA يقول: صيام 

مبرورات  عمرة  ومائة  حجّة  مائة  عام  كل  في  وجلّ  عزّ  الله  عند  يعدل  خم...  غدير  يوم 

]]]ـ الكافي 4:149 ح3.

]]]ـ م ن 4:148 ح1، وانظر: المصباح للطوسي: 680 والتهذيب 4:305 ح921، من لا يحضره الفقيه للصدوق 2:54 

ح260، وثواب الأعمال 99 ح1.

]]]ـ تهذيب الأحكام للطوسي 4:305 ح922.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 372

متقبلات...]]].

وعن الشيخ الصدوق رحمه الله بسنده إلى المفضل بن عمر عن أبي عبد اللهA قال: 

صوم يوم غدير خم كفارة ستين سنة]]].

وفي الخصال عن المفضل بن عمر قال: قلت لأبي عبد اللهA: كم للمسلمين من عيد؟ 

فقال: أربعة أعياد... أعظمها وأشرفها يوم الثامن عشر من شهر ذي الحجة... قال: قلت: ما 

يجب علينا في ذلك اليوم؟ قال: يجب عليكم صيامه شكراً لله وحمداً له مع أنهّ أهل أن 

يشكر كلّ ساعة، وكذلك أمرت الأنبياء أوصياءها أن يصوموا اليوم الذي يقام فيه الوصي 

يتخذونه عيداً، ومن صامه كان أفضل من عمل ستين سنة]]].

غير  عيد  للمسلمين  قلت:  قال:   Aالله عبد  أبي  عن  محمد  بن  زياد  عن  وفيه 

أمير   n الله  رسول  فيه  نصب  الذي  اليوم  نعم،  قال:  والأضحى؟  والفطر  الجمعة   يوم 
المؤمنينA... ينبغي لكم أن تتقربوا إلى الله فيه بالبر والصوم والصلاة...]]]

وفيه عن أبي هارون عمار بن حريز العبدي قال: دخلت على أبي عبد اللهA في يوم 

الثامن عشر من ذي الحجة فوجدته صائماً، فقال لي: هذا يوم عظيم، عظمّ الله حرمته... 

فقيل له: ما ثواب صوم هذا اليوم؟ قال: إنهّ يوم عيد وفرح وسرور، ويوم صوم شكراً لله، 

وإنّ صومه يعدل ستين شهراً من أشهر الحرم...]]].

عندما   Aالمؤمنين أمير  خطبها  التي  الخطبة  ذكر  في   Aالرضا الإمام  عن  وفيه 

صادف الغدير يوم الجمعة، فقالA: وصوم هذا اليوم ممّ ندب الله تعالى إليه، وجعل 

الجزاء العظيم كفاء له عنه، حتى لو تعبّد له عبد من العبيد في الشبيبة من ابتداء الدنيا 

إلى تقضّيها صائماً نهارها قائماً ليلها، إذا أخلص المخلص في صومه لقصرت إليه أيام الدنيا عن 

]]]ـ م ن 3:143 ح317.

]]]ـ من لا يحضره الفقيه 2:55 ح241، ثواب الأعمال: 100 ح3.

]]]ـ الخصال للصدوق: 264 ح145.

]]]ـ م ن: 679.

]]]ـ م ن: 680.



373صوم يوم الغدير

كفائه، ومن أسعف أخاه مبتدئاً وبرهّ راغباً، فله كأجر من صام هذا اليوم وقام ليلته...]]].

وفي الإقبال للسيد ابن طاوس عن المفضّل بن عمر أنهّ قال لأبي عبد اللهA: سيدي 

على  فيه  الله  تاب  الذي  اليوم  إنهّ  والله،  إي  والله  إي  والله  إي  قال:  بصيامه؟   تأمرني 

فيه  تعالى  الله  نجّى  الذي  اليوم  وإنهّ  اليوم،  ذلك  على  تعالى  لله  شكراً  فصام   Aآدم

إبراهيمA من النار فصام شكراً لله تعالى على ذلك، وإنهّ اليوم الذي أقام موسى هارون

A علماً فصام شكراً لله تعالى ذلك اليوم، وإنهّ اليوم الذي أظهر عيسى وصيه شمعون 

Aًعليا n الصفا فصام شكراً لله عز وجل ذلك اليوم، وإنهّ اليوم الذي أقام رسول الله

للناس علماً وأبان فيه فضله ووصيه، فصام شكراً لله عز وجل ذلك اليوم، وإنهّ ليوم صيام 

وقيام وإطعام وصلة الإخوان...]]].

اللهA: هو يوم عبادة وصلاة... وإنّ أحبّ لكم أن  وفي تفسير فرات عن أبي عبد 

تصوموه]]].

وفي روضة الواعظين قال: روي عن الأئمةD أنهّم قالوا: من صام يوم غدير خم ولم 

يستبدل به، كتب الله له صيام الدهر]]].

وروت مصادر أهل السنة نفس المضمون في ثواب من صام يوم الغدير عن أبي هريرة، 

فقد روى الخطيب البغدادي )ت 463( في تاريخه بسنده إلى ضمرة بن ربيعة القرشي، عن 

ابن شوذب، عن مطر الوراق، عن شهر بن حوشب، عن أبي هريرة أنهّ قال: من صام يوم 

 n ثمان عشرة من ذي الحجة كتب له صيام ستين شهراً، وهو يوم غدير خم لماّ أخذ النبي

بيد علي بن أبي طالب فقال: ألست ولي المؤمنين؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: من كنت 

مولاه فعلي مولاه، فقال عمر بن الخطاب: بخ بخ لك يا بن أبي طالب أصبحت مولاي ومولى 

.[[[ Oْالْيَوْمَ أكَْمَلتُْ لَكُمْ دِينَكُمP :كل مسلم، فأنزل الله

]]]ـ م ن: 702.

]]]ـ إقبال الأعمال: 466.

]]]ـ تفسير فرات: 12.

]]]ـ روضة الواعظين للفتال النيسابوري: 350.

]]]ـ تاريخ بغداد 8:284 ح4392، ونحوه شواهد التنزيل للحسكاني 1:200 ح210، 203 ح213، تاريخ دمشق لابن 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 374

وقد ثارت ثائرة الخط السلفي هنا، فانبروا لتضعيف هذا الحديث محتجّين تارة بضعف 

سنده، وتارة اخُرى مناقشةً في دلالته، وثالثة معارضته لحديث عمر في نزول آية الإكمال 

يوم عرفة.

قال ابن كثير )ت 774( بعد ما روى الحديث: »فإنهّ حديث منكر جداً بل كذب، لمخالفته 

ما ثبت في الصحيحين عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب أنّ هذه الآية نزلت في يوم الجمعة 

يوم عرفة ورسول الله n واقف بها، وكذا قوله: إنّ صيام يوم الثامن عشر من ذي الحجة 

وهو غدير خم يعدل صيام ستين شهراً، لا يصحّ لأنهّ ثبت ما معناه في الصحيح أنّ صيام شهر 

رمضان بعشرة أشهر، فكيف يكون صيام واحد يعدل ستين شهراً هذا باطل. وقد قال شيخنا 

الحافظ أبو عبد الله الذهبي بعد إيراد هذا الحديث:... أما هذا الصوم فليس بصحيح، ولا 

والله ما نزلت هذه الآية إلاّ يوم عرفة قبل غدير خم بأياّم، والله تعالى أعلم«]]].

أيضاً  ضعيف  اسناد  »وهذا  الحديث:  تخريج  بعد   )1420 )ت  الألباني  الشيخ  وقال 

لضعف شهر ومطر. وقد جزم بضعفه السيوطي في الدر المنثور، وأشار إلى ذلك ابن جرير 

الطبري في تفسيره... ثم قال: وأولى الأقوال في وقت نزول الآية القول الذي روى عن عمر بن 

الخطاب أنهّا نزلت يوم عرفة يوم الجمعة; لصحة سنده وهي أسانيد غيره«]]].

ونقول في الجواب:

الحديث وجود مطر  والتعديل سبب ضعف  الجرح  السلفية في  أوّلاً: قد جعل شيخ 

روى  فقد  الستة،  الصحاح  رجال  من  أنهّما  عليه  وخفي  فيه،  حوشب  بن  وشهر  الوراق 

البخاري ومسلم عن مطر الوراق]]]، أما شهر بن حوشب فقد روى عنه مسلم والدارمي وابن 

ماجة وغيرهم، وهذا يدلّ على وثاقتهما عند أرباب الصحاح وجلالة شأنهما، مضافاً إلى ما 

ورد من ألفاظ التوثيق لهما، أمّا مطر فقد ذكر ابن حجر في تهذيبه ثناء أبي نعيم وابن حبان 

عساكر 42:233، تذكرة الخواص لسبط ابن الجوزي: 30، المناقب للخوارزمي: 156 ح184، فرائد السمطين للحموئي 

1:77 ح44.

]]]ـ البداية والنهاية 5:214، ونحوه السيرة الحلبية 3:275، وروح المعاني للآلوسي 5:195، وغيرها.

]]]ـ سلسلة الأحاديث الضعيفة 10 ق 2 ص594 ح4923.

]]]ـ صحيح البخاري 8:215 كتاب التوحيد، صحيح مسلم 1:29 كتاب الإيمان، 5:18 كتاب البيوع.



375صوم يوم الغدير

والعجلي والبزار عليه،]]] أما شهر بن حوشب فقد ذكر ابن حجر أيضاً الثناء عليه وتوثيقه 

عند أحمد والبخاري وابن معين والعجلي والطبري]]] أما مجردّ إطلاق التضعيف من دون 

ذكر سبب ذلك، كما صنع الطبري والسيوطي]]]، فليس من دأب العلماء، وإلّا لأمكن لكلّ 

أحدتضعيف ما لا يروقه، ولنا كلام في صحّة سند رواية عمر كما سيأتي لاحقاً.

ثانياً: إنّ من غير الصحيح إلقاء التعارض بين الأخبار، وتقديم بعضها على بعض من دون 

محاولة البحث عن أوجه الجمع بينها، كما صنع ابن كثير وغيره حيث أخذوا برواية شهر 

رمضان بعشرة أشهر، وافترضوا أنهّ لا يمكن أن يكون صوم يوم واحد بستين شهراً.

ويرد عليه أوّلاً أنهّ معارض بما صحّ عندهم أيضاً من أنّ صوم يوم عرفة بسنتين]]]، وثانياً: إنّ 

مدار الإثابة هو التفضّل الإلهي لا الاستحقاق، وعليه فلا ضير في زيادة ثواب النفل على الفرض 

طالما كانت الإثابة تفضّلاً، وربما تكون الحكمة في ذلك ما يعلمه الله تعالى من شدّة خضوع 

واستكانة وعبوديةّ العبد عند إتيان هذا النفل الذي لا يجب عليه بل أتى به عبودية لله تعالى، 

فيتفضّل عليه في بعض الحالات بثواب أكثر من ثواب الفرائض التي يلزم على الإنسان إتيانها.

قال الفخر الرازي )ت 606( في تفسير قوله تعالى: Pإنَِّ الْمُتَّقِيَن فِ مَقَام أمَِين... فَضْلاً 

بِّكOَ ما حاصله: احتجّ أصحابنا بهذه الآية على أنّ الثواب يحصل تفضّلاً من الله تعالى  ن رَّ مِّ

لا بطريق الاستحقاق، لأنهّ تعالى لما عدّ أقسام ثواب المتقين بيّ أنهّا بأسرها إنّا حصلت على 

سبيل الفضل والإحسان من الله تعالى، ثم قال تعالى: Pذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمOُ واحتجّ 

أصحابنا بهذه الآية على أنّ التفضيل أعلى درجة من الثواب المستحق، فإنهّ تعالى وصفه 

أنّ  بكونه فضلاً من الله، ثم وصف الفضل من الله بكونه فوزاً عظيماً، ويدلّ عليه أيضاً 

الملك العظيم إذا أعطى الأجير أجرته، ثم خلع على إنسان آخر، فإنّ تلك الخلعة أعلى حالاً 

]]]ـ تهذيب التهذيب 10:152.

]]]ـ م ن 4:324، وانظر ميزان الاعتدال للذهبي 2:284.

]]]ـ تفسير الطبري 6:54، الدر المنثور للسيوطي 2:259.

الجامع الصغير للسيوطي  البيهقي 4:300 وشعب الإيمان 3:357 ح376،  ابن ماجة 1:551، سنن  انظر سنن  ]]]ـ 

2:112 ح5119.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 376

من إعطاء تلك الأجرة]]].

وقال الغزالي )ت505( في قوله n: »من ترك المراء وهو مبطل بني له بيت في ربض 

تركه مبطلاً  أنّ  الجنّة« هذا مع  أعلى  بيت في  له  بني  المراء وهو محق  ترك  الجنّة، ومن 

واجب، وقد جعل ثواب النفل أعظم، لأنّ السكوت عن الحق أشدّ على النفس من السكوت 

على الباطل، وإنّا الأجر على قدر النصب]]].

الأعمال  حقائق  تجاه  واقعة  المثوبة  »إنّ  المقام:  في  الله  رحمه  الأميني  العلامة  وقال 

ومقتضياتها الطبيعية لا ما يعروها من عوارض كالوجوب والندب حسب المصالح المقترنة 

بحسب  أو  مختلفة  ماهيّات  في  ـ  المندوب  طبع  في  يكون  أن  المستحيل  من  فليس  بها، 

المقارنات المحتفّة به في المتحّدة منها ـ ما يوجب المزيد له.

ويقال في المقام: إنّ ترتب المثوبة على العمل إنّا هو بمقدار كشفه عن حقيقة الإيمان، 

وتوغّله في نفس العبد، وممّ لا شك فيه أنّ الإتيان بما هو زائد على الوظائف المقرّرة من 

الواجبات وترك المحرمّات من المستحبات والتجنّب عن المكروهات، أكشف عن ثبات العبد 

في مقام الامتثال وخضوعه لمولاه وحبّه له، وبه يكمل الإيمان«]]].

وأخيراً إنّ رواية أبي هريرة في كون صوم يوم الغدير يعادل ستين شهراً معتضدة بما روي 

عن العترة الطاهرة بنفس المضمون، فترجّح على غيرها عند المعارضة إن تمتّ.

ثالثاً: وممّ تمسّكوا به لنفي فضل صيام يوم الغدير، وأنّ آية الاكمال لم تنزل يوم الغدير، 

ما رووه في الصحاح والسنن عن عمر أنهّ قال عندما ذكر له اليهودي أهمية آية الإكمال، 

بأنهّا نزلت في عرفة يوم الجمعة]]].

ونقول في الجواب: إنّ هذه الرواية لا تصح عندنا، لأنّ عمر انفرد بها، وهو يجرّ النار 

 Bإلى قرصه فلا تقبل شهادته، كما ردّ هو وصاحبه من ذي قبل شهادة علي والزهراء

]]]ـ تفسير الرازي 27:254.

]]]ـ إحياء علوم الدين 5:179، حق الأخوة في السكوت من الباب الثاني.

]]]ـ الغدير 1:703 وفي طبعة: 408.

]]]ـ صحيح البخاري 1:16، 5:127، صحيح مسلم 8:238، سنن النسائي 5:251 وغيرها.



377صوم يوم الغدير

بشأن فدك بنفس هذا التبرير.

أمّا إذا نظرنا إلى سندها فمدارها على قيس بن مسلم الجدلي عن طارق بن شهاب، كما 

في سندها أيضاً الحسن بن الصباح، وهؤلاء الثلاثة رغم توثيقهم عند البعض، فقد ورد ما 

يوجب الطعن فيهم عند البعض الآخر.

جملة  في  العقيلي  وذكره  يخطئ،  مرجئاً  كان  البستي:  عنه  قال  مسلم  بن  فقيس 

الضعفاء]]]، وعن أبي داود عن شعبة أنهّ ذكره فجعل يلينه]]]. وما يدريك لعلّ هذه الرواية 

ممّ أخطأ فيها.

أما الحسن بن الصباح فقد ضعّفه النسائي وقال: ليس بالقوي]]]، وقال ابن حجر: صدوق 

يهم]]]. وممّ يوجب الريبة فيه ما وصفه به أحمد من كونه صاحب سنة،]]] وهذا اللقب 

يطلق غالباً على من كان متشدداً في التسنّن بمعنى أنهّ كان عثمانيّاً]]]، وعلى أحسن أحواله 

يجعل علياAً رابع الخلفاء مفضّلاً غيره عليه.

هذا من جهة السند، أمّا من جهة الدلالة ففيه تناقض من حيث تحديد وقت نزولها، 

ففي بعض الروايات أنهّا نزلت يوم الجمعة، وفي بعضها ليلة الجمعة، وعن ابن عباس يوم 

الاثنين، فهذا الاختلاف يوجب الشك في صحّتها.

إلى التهافت والاضطراب الموجود بين صدر الخبر وذيله، إذ أنّ اليهودي يسأل  مضافاً 

عمر عن سبب عدم اتخاذ يوم نزول آية الإكمال عيداً، وكأنهّ يستغرب من إهمال المسلمين 

يوم نزول هذه الآية الدالةّ على إكمال الدين وإتمام النعمة، ولكن يأتي جواب عمر وهو 

]]]ـ إكمال تهذيب الكمال، مغلطاي 2:336.

]]]ـ تهذيب التهذيب لابن حجر 8:361.

]]]ـ تهذيب الكمال للمزي 6:193، المغني في الضعفاء للذهبي 1:250.

]]]ـ تقريب التهذيب 1:205.

]]]ـ تهذيب الكمال للمزي 6:193.

]]]ـ أنظر تهذيب التهذيب لابن حجر في ترجمة عبد الله بن إدريس 5:127، وعثمان بن عاصم 7:116، ومحمد بن 

عبيد 9:291، حتى أنّ هذا الأخير رغم عثمانيته كان ناصبياً حيث كان يقول: خير هذه الامُّة بعد نبيهّا أبي بكر ثم 

عمر ثم عثمان ويقول: اتقولا يخدعكم الكوفيين.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 378

أجنبي عن المقام تماماً، إذ يجيب بأنهّ يعلم متى نزلت هذه الآية، فصدر الخبر شيء وذيله 

شيء آخر.

مع أنّ القول بنزول الآية يوم عرفة، وما ذهبوا إليه من أنّ النبي n لم يعش بعد نزولها 

إلاّ نحو 81 أو 82 سنة، لا يتوافق مع المشهور عندهم من كون وفاته n كانت في الثاني 

عشر من ربيع الأوّل، إذ أنّ المدّة منn ذي الحجة حتى 12 ربيع الأوّل تزيد على هذا بكثير.

نعم لو أحسنّا الظن وقلنا بصحة رواية عمر في نزول آية الإكمال يوم عرفة، قد يكون المراد 

نزول سورة المائدة لا خصوص الآية، من باب تسمية الكل باسم جزئه سيّما لو كان الجزء هامّا 

للغاية، كإكمال الدين، ويؤيدّه ما ورد عن عمر نفسه حيث قال: نزلت سورة المائدة يوم عرفة 

ووافق يوم الجمعة، وعن شهر بن حوشب: نزلت سورة المائدة على النبي n وهو واقف 

بعرفة على راحلته.]]] كما يؤيدّ تسمية سورة المائدة باسم آية الإكمال ما روي عن ابن عباس 

.[[[ Oْالْيَوْمَ أكَْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمP :وغيره من قوله: أنزلت سورة المائدة يوم الاثنين

وعليه فلا تعارض بين الروايات، فما يدلّ على نزول آية الإكمال في يوم عرفة يراد منه 

آية  نزول خصوص  ينافي  لا  وهذا  جزئه،  باسم  الكل  تسمية  باب  من  المائدة  سورة  نزول 

الإكمال يوم الغدير.

فتلخّص ممّ مضى أنّ صوم يوم الغدير مشروع، والصائم يثاب عليه ثواباً عظيماً يعادل 

ستين شهراً تفضّلاً من الله تعالى والله ذو الفضل العظيم، دلّ على ذلك ما ورد عن العترة 

الطاهرةD وما رواه أبو هريرة في مصادر أهل السنة، وتبيّ أنّ محاولة تضعيف هذه 

الرواية تارة سنداً وتارة أخرى دلالة غير صحيحة، فالرواية تامّة سنداً ومتناً ولا معارض لها، 

إذ المعارضة فرع ثبوت التناقض، ولا تناقض في المقام كما بيّناه في الأوجه المتقدّمة.

]]]ـ تفسير الطبري 8:89.

]]]ـ تفسير الطبري 8:90، السيرة النبوية لابن كثير 1:198.



عيد الغدير

يوم الغدير من أعظم أعياد الامُّة، إذ به كمل الدين وتمتّ النعمة، وبدُئ الاحتفال به 

nعلياً A إماماً وهادياً، وقوله: »هنّئوني هنّئوني«]]] وعند  الله  عقيب تنصيب رسول 

 :Aخيمة للبيعة والتهنئة، وفيه قال عمر بن الخطاب لعليn ذلك نصب رسول الله

»هنيئاً لك ـ أو بخ بخ لك ـ يا علي، أصبحت مولاي ومولى كلّ مؤمن ومؤمنة«.

سنحت  كلمّا  عيداً  وتسمّيه  المبارك  اليوم  بهذا  تحتفل  لأئمتّها  تبعاً  ـ  الشيعة  وكانت 

حكمت  قليلة  فترات  في  إلاّ  مشهوداً  أثراً  له  نر  لم  ولذا  مؤاتية،  الظروف  وكانت  الفرصة 

الشيعة فيها كزمن البويهيين والفاطميين والصفويين، وفي الفترة المعاصرة أيضاً.

وقد سُمّي هذا اليوم في لسان الروايات بتسميات مختلفة، من قبيل: عيد الله الأكبر، 

يوم العبادة، يوم الملأ الأعلى، أشرف الأعياد، يوم نشر العلم، يوم عيد شيعتنا، عيد أهل بيت 

محمد n وغيرها.

قال الشيخ المفيد )ت413(: »وهو عيد عظيم بما أظهره الله تعالى من حجته، وأبانه من 

خلافة وصّي نبيّه من العهد في رقاب بريتّه«.]]]

بالتهجّد،  فيهم  محياة  الشيعة،  عند  معظمّة  الغدير  ليلة  )ت538(:  الزمخشري  وقال 

وهي الليّلة التي خطب فيها رسول الله n بغدير خم على أقتاب الإبل وقال في خطبته: 

من كنت مولاه فعلي مولاه«.]]]

وقال ابن طلحة الشافعي )ت652(: »وصار ذلك اليوم عيداً وموسماً، لكونه كان وقتاً 

]]]ـ المناقب لابن شهر آشوب 2:237، الغدير للأميني 1:274 عن شرف المصطفى للخركوشي.

]]]ـ مسار الشيعة: 39.

]]]ـ ربيع الأبرار 1:69.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 380

خصّ رسول الله n علياً بهذه المنزلة العليّة، وشّرفه بها دون الناس كلهّم«.]]]

في  ويصلوّن  بالصلاة،  العيد  هذا  ليلة  يحيون  »والشيعة  )ت821(:  القلقشندي  وقال 

الأغنام،  وذبح  العبيد،  وعتق  الجديد،  لبُس  فيه  وشعارهم  الزوال،  قبل  ركعتين  صبيحتها 

وإلحاق الأجانب بالأهل في الإكرام، والشعراء والمترسّلون يهنّئون الكبراء منهم بهذا العيد«.]]]

وفيما يلي نسرد تسلسل الأقوال والأحداث الخاصة بعيد الغدير تسلسلاً زمنيّاً لنقف 

على صورة واضحة من الأمر:

:n رسول الله

روى الشيخ الصدوق عن ابن سعيد الهاشمي، عن فرات، عن محمد بن ظهير، عن عبد 

الله بن الفضل عن الصادق عن آبائهD قال: قال رسول الله n: »يوم غدير خم أفضل 

امُّتي، وهو اليوم الذي أمرني الله تعالى ذكره بنصب أخي علّي بن أبي طالب علماً  أعياد 

لامُّتي، يهتدون به من بعدي، وهو اليوم الذي أكمل الله فيه الدين، وأتمّ على امُّتي فيه 

النعمة، ورضي لهم الإسلام ديناً«.]]]

:Aعلي بن أبي طالب

روى الشيخ الطوسي )ت460(: بسنده عن الإمام الرضا A عن آبائه عن الإمام الحسين

A أنهّ قال: اتفق في بعض سني أمير المؤمنينA الجمعة والغدير، فصعد المنبر على 

خمس ساعات من نهار ذلك اليوم، فحمد الله وأثنى عليه حمداً لم يسمع بمثله، وأثنى عليه 

ثناء لم يتوجّه إليه غيره، فكان ما حُفظ من ذلك: »... إنّ الله عز وجل جمع لكم معشر المؤمنين 

في هذا اليوم عيدين عظيمين كبيرين، ولا يقوم أحدهما إلاّ بصاحبه ليكمل عندكم جميل صنعه 

]]]ـ مطالب السؤول: 93.

]]]ـ صبح الأعشى 2:445، في أعياد المسلمين.

]]]ـ الأمالي للصدوق: 188 ح197، عنه البحار 37:109 ح2.



381عيد الغدير

ويقفكم على طريق رشده... فلا يقبل توحيده إلاّ بالاعتراف لنبيّه n بنبوّته، ولا يقبل ديناً إلاّ 

بولاية من أمر بولايته، ولا تنظمّ أسباب طاعته إلاّ بالتمسّك بعصمه وعصم أهل ولايته، فأنزل

n على نبيّه في يوم الدوح ما بيّ به عن إرادته في خلصائه وذوي اجتبائه، وأمره بالبلاغ وترك 

الحفل بأهل الزيغ والنفاق، وضمّ له عصمته منهم... عودوا رحمكم الله بعد انقضاء مجمعكم 

بالتوسعة على عيالكم، وبالبّر بإخوانكم، والشكر لله عزّ وجل على ما منحكم، وأجمعوا يجمع 

الله شملكم، وتبارّوا يصل الله الُفتكم، وتهادوا نعمة الله كما منّكم بالثواب فيه على أضعاف 

الأعياد قبله أو بعده إلاّ في مثله، والبّر فيه يثمر المال ويزيد في العمر، والتعاطف فيه يقتضي 

رحمة الله وعطفه، هيّؤوا لإخوانكم وعيالكم عن فضله بالجهد من وجودكم وبما تناله القدرة 

من استطاعتكم، وأظهروا البشر فيما بينكم والسرور في ملاقاتكم. والحمد لله على ما منحكم، 

وعودوا بالمزيد من الخير على أهل التأميل لكم، وساووا بكم ضعفاءكم في مأكلكم، وما تناله 

القدرة من استطاعتكم، وعلى حسب إمكانكم، فالدرهم فيه بمائة ألف درهم، والمزيد من الله 

عزّ وجلّ، وصوم هذا اليوم ممّ ندب الله تعالى إليه، وجعل الجزاء العظيم كَفالةً عنه حتى 

بِيْبة من ابتداء الدنيا إلى تقََضّيها صائماً نهارها قائماً ليلها، إذا  لو تعبّد له عبد من العبيد في الشَّ

أخلص المخُلص في صومه لقصرت إليه أياّم الدنيا عن كفاية، ومن أسعف أخاه مبتدئاً، وبرهّ 

راغباً، فله كأجر من صام هذا اليوم وقام ليلته.]]]

:Aالإمام الصادق

فداك  جعلت  قلت:   A الصادق الإمام  عن  راشد  بن  الحسن  عن  الكافي  في  روي 

للمسلمين عيد غير العيدين؟ قال: نعم يا حسن، أعظمهما وأشرفهما، قلت: وأيّ يوم هو؟ 

قال: هو يوم نصب أمير المؤمنين صلوات الله وسلامه عليه فيه علماً للناس، قلت: جعلت 

فداك وما ينبغي لنا أن نصنع فيه؟ قال: تصومه يا حسن، وتكثر الصلاة على محمّد وآله، 

وتبرأ إلى الله ممّن ظلمهم; فإنّ الأنبياء صلوات الله عليهم كانت تأمر الأوصياء باليوم الذي 

]]]ـ مصباح المتهجّد: 754، عنه البحار 94:114.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 382

كان يقام فيه الوصّي أن يتخّذ عيداً. قال: قلت: فما لمن صامه؟ قال: صيام ستين شهراً«.]]]

وروي في الكافي أيضاً عن سالم: سألت أبا عبد اللهA: هل للمسلمين عيد غير يوم 

الجمعة والأضحى والفطر؟ قال: نعم، أعظمها حرمة. قلت: وأيّ عيد هو جعلت فداك؟ 

قال: اليوم الذي نصب فيه رسول الله n أمير المؤمنينA وقال: من كنت مولاه فعلّي 

مولاه. قلت: وأيّ يوم هو؟ قال: وما تصنع باليوم؟ إنّ السنة تدور، ولكنّه يوم ثمانية عشر 

من ذي الحجّة. فقلت: وما ينبغي لنا أن نفعل في ذلك اليوم؟

قال: تذكرون الله عزّ ذكره فيه بالصيام والعبادة والذكر لمحمّد وآل محمّد، فإنّ رسول 

Aالأنبياء كانت  اليوم عيداً، وكذلك  يتخّذ ذلك  أن   A المؤمنين أمير  nأوصى  الله 

.[[[ً تفعل; كانوا يوصون أوصياءهم بذلك فيتخّذونه عيدا

وفي الخصال عن المفضّل بن عمر: قلت لأبي عبد الله A : كم للمسلمين من عيد؟ 

فقال: أربعة أعياد. قال: قلت: قد عرفت العيدين والجمعة. فقال لي: أعظمها وأشرفها يوم 

 Aأمير المؤمنين n الثامن عشر من ذي الحجّة، وهو اليوم الذي أقام فيه رسول الله

ونصبه للناس علماً. قال: قلت: ما يجب علينا في ذلك اليوم؟ قال: يجب عليكم صيامه شكراً 

لله وحمداً له، مع أنهّ أهل أن يشُكر كلّ ساعة، وكذلك أمرت الأنبياء أوصياءها أن يصوموا 

اليوم الذي يقام فيه الوصّي يتخذونه عيداً، ومن صامه كان أفضل من عمل ستين سنة.]]]

أنهّ قال لمن حضره من   :A الصادق الليثي عن الإمام  وفي الإقبال عن أبي الحسن 

مواليه وشيعته: أتعرفون يوماً شيدّ الله به الإسلام، وأظهر به منار الدين، وجعله عيداً لنا 

ولموالينا وشيعتنا؟ فقالوا: الله ورسوله وابن رسوله أعلم، أيوم الفطر هو يا سيّدنا؟ قال: لا. 

قالوا: أفيوَم الأضحى هو؟ قال: لا، وهذان يومان جليلان شريفان، ويوم منار الدين أشرف 

]]]ـ الكافي للكليني 4:148 ح1.

]]]ـ م ن 4:149 ح2.

]]]ـ الخصال للصدوق: 264 ح145.



383عيد الغدير

منهما، وهو اليوم الثامن عشر من ذي الحجّة، وإنّ رسول الله n لماّ انصرف من حجّة 

الوداع وصار بغدير خمّ أمر الله عزّ وجلّ جبرئيلA أن يهبط على النبي n وقت قيام 

للناس  ينصبه علماً  وأن   ،Aالمؤمنين أمير  بولاية  يقوم  أن  وأمره  اليوم،  ذلك  الظهر من 

بعده، وأن يستخلفه في أمُّته«.]]]

 Aبن محمّد الصادق جعفر  يحيى: سمعت  بن  للشجري عن صفوان  الأمالي  وفي 

يقول: الثامن عشر من ذي الحجّة عيد الله الأكبر، ما طلعت عليه شمس في يوم أفضل عند 

الله منه، وهو الذي أكمل الله فيه دينه لخلقه، وأتمّ عليهم نعمه، ورضي لهم الإسلام ديناً، 

وما بعث الله نبيّاً إلاّ أقام وصيّه في مثل هذا اليوم، ونصبه علماً لامُّته، فليذكر اللهَ شيعتنُا 

على ما منَّ عليهم بمعرفة هذا اليوم دون سائر الناس.

قال: فقلت: يابن رسول الله ، فما نصنع فيه؟ فقال: تصومه; فإنّ صيامه يعدل ستيّن 

شهراً، وتحسن فيه إلى نفسك وعيالك وما ملكت يمينك بما قدرت عليه]]].

د عن أبي هارون عمّر بن حريز العبدي: دخلت على أبي عبد الله وفي مصباح المتهجِّ

A في يوم الثامن عشر من ذي الحجّة، فوجدته صائماً، فقال لي: هذا يوم عظيم، عظمّ 

الله حرمته على المؤمنين، وأكمل لهم فيه الدين، وتممّ عليهم النعمة، وجدّد لهم ما أخذ 

إنهّ يوم عيد وفرح  اليوم؟ قال:  له: ما ثواب صوم هذا  العهد والميثاق. فقيل  عليهم من 

وسرور ويوم صوم شكراً لله تعالى، وإنّ صومه يعدل ستين شهراً من أشهر الحرم.]]]

وعنهA أيضاً قال: صيام يوم غدير خم يعدل صيام عمر الدنيا، لو عاش إنسان 

ثم صام ما عمرت الدنيا لكان له ثواب ذلك... وهو عيد الله الأكبر، وما بعث الله عز 

وجل نبيّاً إلاّ وتعيّد في هذا اليوم وعرف حرمته، واسمه في السماء يوم العهد المعهود، 

]]]ـ الإقبال لابن طاووس 2:279، عنه البحار 98:300 ح1.

]]]ـ الأمالي للشجري 1:146.

]]]ـ مصباح المتهجد للطوسي: 737.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 384

وفي الأرض يوم الميثاق المأخوذ والجمع المشهود....]]]

:Aالإمام الرضا

الله  أياّم إلى  أربعة  القيامة زفتّ  يوم  إذا كان   :Aالرضا الإمام علي بن موسى  قال 

كما تزفّ العروس إلى خدرها. قيل: ما هذه الأياّم؟ قال: يوم الأضحى، ويوم الفطر، ويوم 

الجمعة، ويوم الغدير، وإنّ يوم الغدير بين الأضحى والفطر والجمعة كالقمر بين الكواكب، 

وهو اليوم الذي نجّي فيه إبراهيمَ الخليل من النار، فصامه شكراً لله، وهو اليوم الذي أكمل 

الله به الدين في إقامة النبيّ n علياً أمير المؤمنين عَلمَاً، وأبان فضيلته ووصايته، فصام 

ذلك اليوم، وإنهّ اليوم الكمال، ويوم مرغمة الشيطان، ويوم تقبل أعمال الشيعة ومحبّي 

ويوم  والعطيّة،  الحباء  ويوم  الوزر،  تحطيط  ويوم  الكرب،  تنفيس  يوم  محمّد... وهو  آل 

نشر العلم، ويوم البشارة، والعيد الأكبر، ويوم يستجاب فيه الدعاء، ويوم الموقف العظيم، 

ويوم لبس الثياب ونزعِ السواد، ويوم الشرط المشروط، ويوم نفي الهموم، ويوم الصفح عن 

مذنبي شيعة أمير المؤمنين.

وهو يوم السبقة، ويوم إكثار الصلاة على محمّد وآل محمّد، ويوم الرضا، ويوم عيد أهل 

بيت محمّد، ويوم قبول الأعمال، ويوم طلب الزيادة، ويوم استراحة المؤمنين، ويوم المتاجرة، 

ويوم التودّد، ويوم الوصول إلى رحمة الله، ويوم التزكية، ويوم ترك الكبائر والذنوب، ويوم 

العبادة، ويوم تفطير الصائمين، فمن فطرّ فيه صائماً مؤمناً كان كمن أطعم فِئاماً وفِئاماً ـ إلى 

أن عدّ عشراً. ثمّ قال: أو تدري ما الفئام؟ قال: لا. قال: مائة ألف ـ وهو يوم التهنئة، يهنّي 

بعضكم بعضاً، فإذا لقي المؤمن أخاه يقول: الحمد لله الذي جعلنا من المتمسّكين بولاية 

.D[[[ّأمير المؤمنين والأئمة

بحقيقته  اليوم  هذا  فضل  الناس  عرف  لو  ـ:  الغدير  يوم  فضل  بيان  في  ـ   Aوعنه

]]]ـ تهذيب الأحكام للطوسي 3:143.

]]]ـ الإقبال لابن طاووس 2:260.



385عيد الغدير

لصافحتهم الملائكة في كلّ يوم عشر مراّت]]].

وفي مصباح الزائر عن الفيّاض بن محمّد الطرسوسي: أنهّ شهد أبا الحسن علّي بن موسى 

الرضاA في يوم الغدير وبحضرته جماعة من خاصّته قد احتبسهم للإفطار، وقد قدّم 

إلى منازلهم الطعام والبّر والصلات والكسوة حتى الخواتيم والنعال، وقد غيّ من أحوالهم 

وأحوال حاشيته، وجدّدت له آلة غير الآلة التي جرى الرسم بابتذالها قبل يومه، وهو يذكر 

فضل اليوم]]].

وعنهA عن آبائهD : »إنّ يوم الغدير في السماء أشهر منه في الأرض، إنّ لله تعالى 

في الفردوس قصراً، لبنة من فضّة ولبنة من ذهب فيه مائة ألف قبّة حمراء، ومائة ألف 

خيمة من ياقوتة خضراء، ترابه المسك والعنبر، فيه أربعة أنهار: نهر من خمر، ونهر من 

ماء، ونهر من لبن، ونهر من عسل، حواليه أشجار جميع الفواكه، عليه الطيور أبدانها من 

لؤلؤ، وأجنحتها من ياقوت، تصوّت بألوان الأصوات، إذا كان يوم الغدير ورد إلى ذلك القصر 

أهل السماوات يسبحون الله ويقدّسونه ويهللّونه، فتطاير تلك الطيور فتقع في ذلك الماء 

وتتمرّغ في ذلك المسك والعنبر، فإذا اجتمع الملائكة طارت فتنفض ذلك عليهم، وأنهّم في 

ذلك اليوم ليتهادون نثار فاطمةB، فإذا كان آخر اليوم نودوا: انصرفوا إلى مراتبكم فقد 

أمنتم من الخطر والزلل إلى قابل في هذا اليوم تكرمة لمحمد وعلي...«.]]]

الدولة البويهية )ق4(:

نسب بعض المؤرخّين أنّ أوّل من سنّ الإجهار والتظاهر العلني لعيد الغدير هو معزّ 

الدولة علي بن بويه عام )352هـ(.

قال النويري )ت733(: »وأوّل من أحدثه معزّ الدولة أبو الحسن علي بن بويه في سنة 

]]]ـ تهذيب الأحكام للطوسي 6:24.

]]]ـ مصباح المتهجد للطوسي: 752.

]]]ـ المناقب لابن شهر آشوب 2:243.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 386

اثنتين وخمسين وثلاثمائة«.]]]

قال الهمداني )ق521( في حوادث سنة 352: »وفي ليلة الخميس ثامن عشر ذي الحجة، 

وهو اليوم الذي تسمّيه الشيعة غدير خم، اشعلت النيران في الأسواق، ولم تغلق الدكاكين، 

كما يعُمل في الأعياد، وضربت الدبادب والبوقات، وبكّر المتشيعّون إلى مقابر قريش وصلوّا 

هناك«.]]]

وقال ابن الأثير )ت630(: »وفيها في الثامن عشر ذي الحجة أمره معزّ الدولة بإظهار 

بالليل  الأسواق  وفتحت  الفرح،  واظُهر  الشرطة  بمجلس  النيران  واشُعلت  البلد،  في  الزينة 

بعيد الغدير يعني غدير خم، وضربت الدبادب  كما يفُعل ليالي الأعياد، فعل ذلك فرحاً 

والبوقات، وكان يوماً مشهوداً«.]]]

وأضاف الذهبي )ت748( معلومة اخُرى لم يتطرقّ إليها من كان قبله ممّ يستدعي 

الشك في صحة نقله، وذلك أنّ الناس صلوّا آنذاك صلاة العيد، قال في حوادث سنة 352: 

»وفيها يوم ثامن عشر ذي الحجة عملت الرافضة عيد الغدير غدير خم، ودُقتّ الكوسات 

وصلوّا بالصحراء صلاة العيد«.]]] ولكن عند ذكر نفس المشهد في كتابه الآخر لم يتطرقّ إلى 

صلاة العيد، حيث قال في تاريخ الإسلام: »وفي ثامن عشر ذي الحجة عمل عيد غدير خم، 

وضربت الدبادب، وأصبح الناس إلى مقابر قريش للصلاة هناك وإلى مشهد الشيعة«]]].

عام 354:

قال ابن الجوزي )ت597(: »وفي هذه السنة جعل المسير بالحاج إلى أبي أحمد الحسين 

بن موسى النقيب، وعمل يوم غدير خم ببغداد ما تقدّم ذكره من إشعال النار في ليلته، 

]]]ـ نهاية الأرب في فنون الأدب 1:185، وتبعه المقريزي ت845 في المواعظ والاعتبار 2:116.

]]]ـ تكملة تاريخ الطبري 1:187، وأعاد ابن الجوزي نفس المضمون في المنتظم 14:151.

]]]ـ الكامل في التاريخ 8:549، ونحوه ابن كثير في البداية والنهاية 11:276.

]]]ـ العبر في خبر من غبر 2:30.

]]]ـ تاريخ الإسلام 26:11.



387عيد الغدير

وضرب الدبادب والبوقات، وبكور الناس إلى مقابر قريش«.]]]

وقال ابن كثير )ت774(: »وفي ثاني عشر ذي الحجة منها عملت الروافض عيد غدير خم 

على العادة الجارية كما تقدّم«.]]]

عام 357:

قال ابن الجوزي )ت597(: »إنهّ عمل ببغداد يوم عاشوراء... وفي غدير خم ما جرت 

عادتهم أيضاً«.]]]

وقال الذهبي )ت748(: »وعيدّوا يوم الغدير وبالغوا في الفرح«.]]]

وأضاف ابن كثير )ت774(: »وفي غدير خم الهناء والسرور«.]]]

عام 358:

أشار ابن الجوزي إلى الاحتفال بهذا اليوم من دون أن يعطي معلومات اخُرى، واكتفى 

الذهبي بقوله: »والشعار الجاهلي يقام يوم عاشوراء ويوم الغدير«.]]]

قال:  السنة حيث  احتفالية هذه  بردي معلومات جيّدة عن  ابن تغري  أعطانا  ولكن 

»وفيها توفي سابور بن أبي طاهر القرمطي في ذي الحجة، كان طالب قبل موته عمومته 

بتسليم الأمر إليه، فحبسوه فأقام في الحبس أياماً، ثم خرج من الحبس وعمل في ذي الحجة 

ببغداد غدير خم على ما جرت به العادة، ثم مات بعد مدة يسيرة«.]]]

عام 360:

]]]ـ المنتظم 14:162.

]]]ـ البداية والنهاية 11:288.

]]]ـ المنتظم 14:189.

]]]ـ تاريخ الإسلام 26:38.

]]]ـ البداية والنهاية 11:300.

]]]ـ العبر 2:316.

]]]ـ النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة 4:28.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 388

قال الذهبي )ت748(: »وفيما أقامت الشيعة... عيد الغدير بالفرح والكوسات«.]]]

عام 381:

احتفلت الشيعة في هذه السنة أيضاً في بغداد كعادتها، ولكن إقامة هذه الاحتفالات 

في السنوات الماضية والاستمرار عليها، أثارت أهل السنة ففزعوا إلى خلق فتنة آنذاك للصدّ 

عن إقامة هذا الاحتفال، وكانت هذه الفتنة بداية الفتن التي تلتها.

قال ابن الجوزي )ت597(: »وفي يوم الثاني عشر من ذي الحجة، وهو يوم الغدير جرت 

فتنة بين أهل الكرخ وباب البصرة، واستظهر أهل باب البصرة وخرقوا أعلام السلطان، فقتل 

يومئذ جماعة اتهموا بفعل ذلك، وصلبوا على القنطرة، فقامت الهيبة وارتدعوا«.]]]

عام 389:

هذا العام يعُدّ منعطفاً في التقابل السني الشيعي، حيث أنّ أهل السنة بدأوا في هذه 

مسكويه  ابن  قال  الغار،  بعيد  أيضاً  الحجة  ذي  في  بالاحتفال  ـ  للشيعة  مقابلة  ـ  السنة 

)ت421(: »وقد جرت عادة الشيعة في الكرخ وباب الطاق بنصب القباب، وتعليق الثياب، 

فأرادت  صبيحته،  في  جمل  ونحر  ليلته،  في  النار  وإشعال  الغدير،  يوم  في  الزينة  وإظهار 

ذلك،  بإزاء  يكون  ما  وأسواقها  محالهّا  وفي  لأنفسها  تعمل  أن  السنة  من  الاخُرى  الطائفة 

فادعت أنّ اليوم الثامن من يوم الغدير كان اليوم الذي حصل فيه النبي n وأبو بكر في 

الغار، وعملت مثل ما تعمله الشيعة في يوم الغدير«.]]]

عمل  سنتهم،  من  واتخذوه  العيد  هذا  الشيعة  ابتدع  »ولماّ  )ت733(:  النويري  وقال 

عوام السنة يوم السرور نظير عيد الشيعة في سنة تسع وثمانين وثلاثمائة، وجعلوه بعد عيد 

الشيعة بثمانية أيام، وقالوا: هذا يوم دخول رسول الله n الغار هو وأبو بكر الصديق، 

]]]ـ العبر :320.

]]]ـ المنتظم 14:356، ونحوه الذهبي في تاريخ الإسلام 27:9، وابن كثير في البداية 11:354.

]]]ـ تجارب الأمم 7:401، نحوه المنتظم لابن الجوزي 15:14، تاريخ الإسلام 27:25.



389عيد الغدير

وأظهروا في هذا اليوم الزينة، ونصب القباب، وإيقاد النيران«.]]]

عام 402:

قال ابن كثير )ت774(: »وفيها عملت الشيعة بدعتهم التي كانوا يعملونها يوم غدير 

خم، وهو اليوم الثامن عشر من ذي الحجة، وزينّت الحوانيت، وتمكّنوا بسبب الوزير وكثير 

من الأتراك تمكّناً كثيراً«.]]]

ويظهر أنّ الوزير تمكّن بالسياسة والقوّة من الحدّ أمام المنازعات الطائفية، ولذا عملت 

السنة والشيعة احتفالاتها من دون توترّ وفوضى، قال الذهبي )ت748(: »وفيها عمل يوم 

الغدير ويوم الغار بسكينة«]]]، وفي لفظ آخر: »بطمأنينة وسكون«.]]]

عام 414:

وفي هذه السنة منعت الشيعة من إقامة مجالسها في محرم وذي الحجة، قال ابن تغري 

بردي: »وفيها... منع الروافض من النوح وعيد الغدير، وأيدّ الله أهل السنة ولله الحمد«.]]]

عام 421:

قال ابن الجوزي )ت597(: »ولم يعُمل الغدير ولا الغار في هذه السنة لأجل الفتنة«.]]]

عام 422:

وقام  الغدير،  كان  الحجة  ذي  من  عشر  الثامن  الاثنين  يوم  »وفي  الجوزي:  ابن  قال 

الذهبي على  العبر للذهبي 3:42، والبداية والنهاية لابن كثير 11:373. واعترض  ]]]ـ نهاية الأرب 1:185، ونحوه 

أهل السنة قائلاً: »وهذا جهل وغلط، فإنّ أياّم الغار كانت بيقين في شهر صفر وفي أول ربيع الأول« وقال في تاريخ 

الإسلام 27:25 »وأقامت السنية هذا الشعار القبيح زماناً طويلاً« وقال المقريزي في الخطط 2:117 »ولهم في ذلك 

أعمال مذكورة في أخبار بغداد«.

]]]ـ البداية والنهاية 11:398.

]]]ـ العبر 3:78.

]]]ـ تاريخ الإسلام 28:14.

]]]ـ النجوم الزاهرة 4:265.

]]]ـ المنتظم 15:208.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 390

العيّارون بالاشعال في ليلته، ونحر جمل في صبيحته بعد أن جبوا الأسواق والمحال لذلك 

واشتد تبسّط هذه الطائفة«]]].

الدولة الفاطميّة:

لهم  وكان  تقريباً،  سنة  مائتي  لمدّة  الإسلامي  والغرب  الفاطميّة حكمت مصر  الدولة 

مراسم خاصّة بمناسبة عيد الغدير.

قال القلقشندي )ت821(: »وقد كان للخلفاء الفاطميين بمصر بهذا العيد اهتمام عظيم، 

ويكتبون بالبشارة به إلى أعمالهم، كما يكتبون البشارة بعيد الفطر وعيد النحر ونحوهما«.]]]

وذكر المقريزي )ت845( من ضمن الأعمال التي كانت تعُمل آنذاك: »فيه تزويج الأيامى، 

وفيه الكسوة، وتفرقة الهبات لكبراء الدولة ورؤسائها وشيوخها وامُرائها وضيوفها والأستاذين 

المحنكين والمميزين، وفيه النحر وتفرقة النحائر على أرباب الرسوم، وعتق الرقاب وغير ذلك«.]]]

ويذكر المقريزي أنّ بداية الاحتفالات بعيد الغدير كان عام 362 حيث قال: »وفي يوم 

ثمانية عشر من ذي الحجة سنة اثنتين وستين وثلاثمائة، وهو يوم الغدير تجمّع خلق من 

الله n عهد إلى أمير  أهل مصر والمغاربة ومن تبعهم للدعاء لأنهّ يوم عيد، لأنّ رسول 

المؤمنين علّي بن أبي طالب فيه واستخلفه، فأعجب المعزّ ذلك من فعلهم، وكان هذا أوّل 

ما عمل بمصر«.]]]

وقد وصف المقريزي هذه الاحتفالات وصفاً دقيقاً، وذكر ما كان يجري فيها من آداب 

وهبات وأعمال اخُرى حيث قال:

بجامع  الناس  اجتمع  الحجة  ذي  عشر  ثامن  وهو  الغدير،  يوم  وفي  المسبحي:  »قال 

القاهرة والقراء والفقهاء والمنشدون، فكان جمعاً عظيماً أقاموا إلى الظهر، ثم خرجوا إلى 

]]]ـ م ن 15:219.

]]]ـ صبح الأعشى 13:244.

]]]ـ الخطط المقريزية 2:355.

]]]ـ الخطط المقريزية 2:117.



391عيد الغدير

القصر فخرجت إليهم الجائزة... قال ابن الطوير: إذا كان العشر الأوسط من ذي الحجة 

اهتم الأمراء والأجناد بركوب عيد الغدير، وهو في الثامن عشر منه، وفيه خطبة وركوب 

الخليفة بغير مظلة ولا سمة ولا خروج عن القاهرة، ولا يخرج لأحد شيء. فإذا كان ذلك 

العادة فيدخل القصر وفي دخوله بروز الخليفة  اليوم ركب الوزير بالاستدعاء الجاري به 

ويخرج  الدهليز  من  مكانه  من  ويركب  ويخرج  فيخدم  عادته.  على  الكرسي  من  لركوبه 

فيقف قبالة باب القصر، ويكون ظهره إلى دار فخر الدين جهاركس اليوم.

الأستاذون  القوس، وحواليه  له  ويقال  الباب،  فيقف في  أيضاً  راكباً  الخليفة  ثم يخرج 

المحنكون رجالة، ومن الأمراء المطوقين من يأمره الوزير بإشارة خدمة الخليفة على خدمته، 

ثم يجوز زي كل من له زي على مقدار همته. فأول ما يجوز زي الخليفة، وهو الظاهر 

لأنهّم  المطوقين  الأمراء  زي  ثم  أولاً،  ذكرها  قدمنا  التي  الخاص  الجنائب  فتجد  ركوبه.  في 

غلمانه واحداً فواحداً بعددهم وأسلحتهم وجنائبهم، إلى آخر أرباب القصب والعماريات، 

ثم طوائف العسكر أزمتها أمامها وأولادهم مكانهم. لأنهّم في خدمة الخليفة وقوف بالباب 

طائفة طائفة، فيكونون أكثر عدداً من خمسة آلاف فارس، ثم المترجلة الرماة بالقسى بالأيدي 

والأرجل، وتكون عدتهم قريباً من ألف، ثم الراجل من الطوائف الذين قدمنا ذكرهم في 

الركوب فتكون وعدتهم قريباً من سبعة آلاف كل منهم بزمام وبنود ورايات وغيرها بترتيب 

مليح مستحسن.

ثم يأتي زي الوزير مع ولده أو أحد أقاربه وفيه جماعته وحاشيته في جمع عظيم وهيئة 

هائلة، ثم زي صاحب الباب وأجناده في عدة وافرة، ثم يأتي زي والي القاهرة، وزوى والي مصر.

فإذا فرغا خرج الخليفة من الباب والوقوف بين يديه مشاة في ركابه خارجاً عن صبيان 

ركابه الخاص، فإذا وصل إلى باب الزهومة بالقصر انعطف على يساره داخلاً من الدرب 

هناك جائزاً على الخوخ. فإذا وصل إلى باب الديلم الذي داخله المشهد الحسيني فيجد في 

دهليز ذلك الباب قاضي القضاة والشهود.

فإذا وازاهم خرجوا للخدمة والسلام عليه. فيسلمّ القاضي كما ذكرنا من تقبيل رجله 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 392

من  ويدخلون  يعودون  ثم  قصبة.  بمقدار  الدابة  رأس  أمام  والشهود  تليه  التي  الواحدة 

ذلك الدهليز إلى الإيوان الكبير وقد علقّ عليه الستور القرقوبية جميعه على سعته، وغير 

القرقوبية ستراً فستراً ثم يعلقّ بدائرة على سعته ثلاثة صفوف، الأوسط طوارف فارسيات 

مدهونة، والأعلى والأسفل درق وقد نصب فيه كرسي الدعوة، وفيه تسع درجات لخطابة 

والأجناد  الأمراء  من  والعالم  تحته  والشهود  القاضي  فيجلس  العيد،  هذا  في  الخطيب 

والمتشيعين، ومن يرى هذا الرأي من الأكابر والأصاغر. فيدخل الخليفة من باب العيد إلى 

الإيوان إلى باب الملك. فيجلس بالشباك، وهو ينظر القوم ويخدمه الوزير عندما ينزل ويأتي 

هو ومن معه. فيجلس بمفرده على يسار منبر الخطيب، ويكون قد سير لخطيبه بدلة حرير 

يخطب فيها وثلاثون ديناراً، ويدفع له كراس محرر من ديوان الإنشاء يتضمّن نص الخلافة 

من النبي n إلى أمير المؤمنين علي بن أبي طالب كرم الله وجهه ورضى الله عنه بزعمهم.

فإذا فرغ ونزل صلّ قاضي القضاة بالناس ركعتين، فإذا قضيت الصلاة قام الوزير إلى 

التهاني من الإسماعيلية بعضهم بعضاً، وهو  الناس بعد  الخليفة، وينفض  الشباك، فيخدم 

عندهم أعظم من عيد النحر، وينحر فيه أكثرهم.

قال: وكان الحافظ لدين الله أبو الميمون عبد المجيد لما سلم من يد أبي علي بن الأفضل 

الملقّب كتيفات لما وزر له وخرج عليه عمل عيداً في ذلك اليوم،هو السادس عشر من المحرم 

من غير ركوب ولا حركة، بل إنّ الإيوان باق على فرشه وتعليقه من يوم الغدير. فيفرش 

المجلس المحول اليوم في الإيوان الذي بابه خورنق، وكان يقابل الإيوان الكبير الذي هو اليوم 

خزائن السلاح بأحسن فرش، وينصب له مرتبة هائلة قريباً من باذهنجة. فيجتمع أرباب 

الدولة سيفاً وقلماً، ويحضرون إلى الإيوان إلى باب الملك المجاور للشباك فيخرج الخليفة 

راكباً إلى المجلس فيترجل على بابه، وبين يديه الخواص. فيجلس على المرتبة، ويقفون بين 

يديه صفين إلى باب المجلس، ثم يجعل قدامه كرسي الدعوة، وعليه غشاء قرقوبي وحواليه 

الأمراء الأعيان وأرباب الرتب، فيصعد قاضي القضاة ويخرج من كمّه كراسة مسطحة تتضمّن 

والصالحين  الأنبياء  أصابه من  فيه كل من  يذكر  مليح،  بنظم  الشدة  بعد  كالفرج  فصولاً، 



393عيد الغدير

والملوك شدة وفرج الله عنه واحداً فواحداً حتى يصل إلى الحافظ، وتكون هذه الكراسة 

محمولة من ديوان الإنشاء. فإذا تكاملت قراءتها نزل من المنبر ودخل إلى الخليفة ولا يكون 

بدلة مميزة  القاضي قبل خطابته  لبسه، ويكون قد حمل إلى  الثياب أجل ممّ  عنده من 

يلبسها للخطابة ويوصل إليه بعد الخطابة خمسون ديناراً.

وقال الأمير جمال الدين أبو علي موسى بن المأمون أبي عبد الله محمد بن فاتك بن 

مختار البطائحي في تاريخه: واستهل عيد الغدير يعني من سنة ست عشرة وخمسمائة، 

وهاجر إلى باب الأجل ـ يعني الوزير المأمون البطائحي ـ الضعفاء والمساكين من البلاد، ومن 

انضمّ إليهم من العوالي والأدوان على عادتهم في طلب الحلال، وتزويج الأيامي، وصار موسماً 

يرصده كلّ أحد ويرتقبه كل غني وفقير، فجرى في معروفه على رسمه، وبالغ الشعراء في 

مدحه بذلك، ووصلت كسوة العيد المذكور فحمل ما يختص بالخليفة والوزير، وأمر بتفرقة 

ما يختص بأزمة العساكر فارسها وراجلها من عين وكسوة، ومبلغ ما يختص بهم من العين 

سبعمائة وتسعون ديناراً، ومن الكسوات مائة وأربع وأربعون قطعة.

والهيئة المختصة بهذا العيد برسم كبراء الدولة وشيوخها وأمرائها وضيوفها والأستاذين 

بعد  الوزير  مال  من  ويفرق  وأخوته،  الوزير  أولاد  عن  خارجاً  منهم  والمميزين  المحنكين 

القصور،  أبواب  جميع  بتغليق  وأمر  ديناراً،  وثمانون  دينار  وخمسمائة  ألفان  عليه  الخلع 

وتفرقة المؤذنين بالجوامع والمساجد عليها، وتقدم بأن تكون الأسمطة بقاعة الذهب على 

حكم سماط أوّل يوم من عيد النحر، وفي باكر هذا اليوم توجه الخليفة إلى الميدان وذبح 

ما جرت به العادة، وذبح الجزاّرون بعده مثل عدد الكباش المذبوحة في عيد النحر، وأمر 

بتفرقة ذلك للخصوص دون العموم، وجلس الخليفة في المنظرة، وخدمت الرهجيّة، وتقدم 

الوزير والأمراء وسلمّوا.

فلما حان وقت الصلاة والمؤذّنون على أبواب القصر يكبرون تكبير العيد إلى أن دخل 

الوزير فوجد الخطيب على المنبر قد فرغ. فتقدّم القاضي أبو الحجاج يوسف بن أيوّب فصلّ 

به وبالجماعة صلاة العيد، وطلع الشريف بن أنس الدولة وخطب خطبة العيد ثم توجّه 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 394

للقائه، وقد ضربت المقدمة فأمره  الوزير إلى باب الملك، فوجد الخليفة قد جلس قاصداً 

الدائمية،  بالشدة  أحمر  وثوبها  النحر،  بدلات  عليه خلعة مكملة من  إليها، وخلع  بالمضي 

وقلدّه سيفاً مرصّعاً بالياقوت والجوهر.

وعندما نهض ليقبل الأرض وجده قد أعدّ له العقد الجوهر وبطه في عنقه بيده، وبالغ 

من  إلى خدمته، وخرج  الناس  وسارع  المقربون،  فتلقّاه  الملك  باب  من  إكرامه، وخرج  في 

باب العيد وأولاده وإخوته والأمراء المميزون بحجبه، وخدمت الرهجية، وضربت العربية 

أسمطته  على  بالجلوس  ولده  إلى  وتقدّم  العساكر،  اصطفت  وقد  بزيه،  جميعه  والموكب 

وتفرقتها برسومها وتوجّه إلى القصر، واستفتح المقرئون، فسلمّ الحاضرون، وجرى الرسم في 

السماط الأوّل والثاني وتفرقة الرسوم والموائد، على حكم أوّل يوم من عيد النحر.

وتوجّه الخليفة بعد ذلك إلى السماط الثالث الخاص بالدار الجليلة لأقاربه وجلسائه، 

ولماّ انقضى حكم التعييد جلس الوزير في مجلسه واستفتح المقرئون وحضر الكبراء وبياض 

الحال،  وشرحوا  فأنشدوا  الشعراء  وتقدّم  الرسم،  وخرج  والخلع،  بالعيد  لتهنّىء  البلدين 

وحضر متولّ خزائن الكسوة الخاص بالثياب التي كانت على المأمون قبل الخلع، وقبضوا 

الرسم الجاري به العادة وهو مائة دينار، وحضر متولّ بيت المال وصحبته صندوق فيه 

خمسة آلاف دينار برسم فكاك العقد الجوهر والسيف المرصع، فأمر الوزير المأمون الشيخ 

أبا الحسن بن أبي أسامة كاتب الدست الشريف بكتب مطالعة إلى الخليفة بما حمل إليه 

من المال برسم منديل الكم، وهو ألف دينار، ورسم الإخوة والأقارب ألف دينار، وتسلمّ 

متولّ الدولة بقية المال ليفرقّ على الأمراء المطوقين والمميزين والضيوف والمستخدمين«.]]]

طبعاً هذه الاحتفالات ما كانت تقتصر على فترة الحكم البويهي أو الفاطمي بل كانت 

تجُرى في غيرها أيضاً، ذكر الذهبي )ت748( في مناسبات عام )529 هـ(: »وفي أياّم الغدير 

ظهر التشيّع ومضى خلق إلى زيارة مشهد علي ومشهد الحسين«.]]]

]]]ـ الخطط المقريزيةّ 2:117ـ121.

]]]ـ تاريخ الإسلام 36:53.



395عيد الغدير

وقد ذكر ابن أبي الحديد )ت656( في شرح نهج البلاغة، قال: حدّثني يحيى بن سعيد 

بن علّي الحنبلي، المعروف: بابن غالية من ساكني قطفياً، بالجانب الغربي ببغداد، وأحد 

الشهود المعدّلين بها، قال:

كنت حاضراً عند الفخر إسماعيل بن علّي الحنبلي الفقيه المعروف: بغلام بن المثنّى، وكان 

الفخر إسماعيل ]بن علّي[ هذا مقدّم الحنابلة ببغداد في الفقه والخلاف، ويشتغل بشيء في 

علم المنطق، وكان حلو العبارة، وقد رأيته أنا، وحضرت عنده، وسمعت كلامه، وتوفّ سنة 

عشر وستمّائة، قال ابن غالية: ونحن عنده نتحدّث، إذ دخل شخص من الحنابلة، قد كان 

له دين على بعض أهل الكوفة، فانحدر إليه يطالبه به، فاتفّق أن حضرت زيارة يوم الغدير، 

والحنبلّي المذكور في الكوفة، وهذه الزيارة هي اليوم الثامن عشر من )شهر( ذي الحجّة، 

ويجتمع بمشهد أمير المؤمنينA من الخلائق جموع عظيمة، تتجاوز حدّ الإحصاء.

رأيت؟ هل  ما  ]ما فعلت[  الشخص  يسأل ذلك  الفخر  الشيخ  غالية: فجعل  ابن  قال 

وصل مالك إليك؟ هل بقي لك منه بقيّة عند غريمك؟ وذلك الشخص يجاوبه، حتىّ قال: 

يا سيّدي لو شاهدت يوم الزّيارة يوم الغدير، لرأيت ما يجري عند قبر علّي بن أبي طالب 

من الفضائح، والأقوال الشّنيعة، وسبّ الصّحابة جهاراً بأصوات مرتفعة، من غير مراقبة ولا 

خيفة، فقال إسماعيل: أيّ ذنب لهم والله ما جرّأهم على ذلك، ولا فتح لهم هذا الباب إلاّ 

صاحب هذا القبر، فقال ذلك الشّخص: ومن هو صاحب القبر؟ قال: علّي بن أبي طالب، 

قال: يا سيّدي هو الذّي سنّ لهم ذلك، وعلمّهم إياّه، وطرقّهم إليه؟ قال: نعم والله، ]قال:[ 

يا سيّدي فإن كان محقّاً فمالنا ]أن[ نتولّ فلاناً وفلاناً، وإن كان مبطلاً فما لنا نتولاهّ؟ ينبغي 

أن نبرأ ]إمّا[ منه أو منهما، قال ابن غالية: فقام إسماعيل مسرعاً، فلبس نعله، وقال: لعن 

الله إسماعيل الفاعل بن الفاعل، إن كان يعرف جواب هذه المسألة، ودخل دار حرمه وقمنا 

نحن وانصرفنا.]]]

بعيد  بتحريم الاحتفال  الحكم  السلفي من  الخط  إليه  بقي هنا شيء وهو ما ذهب 

]]]ـ شرح النهج لابن أبي الحديد 9: 307.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 396

عيداً  اليوم  اتخاذ هذا  »إنّ  تيمية )ت728(:  ابن  قال  البدعيات،  خانة  الغدير وجعله في 

محدث لا أصل له، فلم يكن في السلف لا من أهل البيت ولا من غيرهم من اتخذ ذلك عيداً 

حتى يحدث فيه أعمالاً، إذ الأعياد شريعة من الشرائع فيجب فيها الاتباع لا الابتداع...«.]]]

ونقول في الجواب:

أوّلاً: إنّ البدعة هي إدخال ما ليس من الدين في الدين، وعيد الغدير ليس كذلك، حيث 

وردت عندنا روايات كثيرة عن الرسول والعترةD  بلزوم تعظيمه واتخاذه عيداً، وهذه 

الروايات حجة لنا نبتغي الأجر في العمل بمضمونها.

ثانياً: لو تنزلّنا وافترضنا عدم وجود أيّ نصّ على الاحتفال بعيد الغدير، لكن هذا لا 

يدخله في البدعيات، بل سيكون حاله حال سائر المباحات التي رخّص الشارع الإتيان بها ما 

دامت لم تقترن بمحرمّ، بل إذا اقترنت هذه المباحات بما يدعو إليه الشارع ويحبّذ إتيانه ـ 

كتلاوة القرآن، وذكر فضائل أهل البيتD، والتزاور والتواصل بين الإخوان، والتوسعة على 

الأهل والعيال، وغيرها من المستحبات ـ لصارت من أفضل المستحبات والقربات، وسيكون 

الإنسان مأجوراً عليها.

ثالثاً: كيف تكون صلاة التراويح ـ مع عدم وجود أيّ نص معتبر على شرعيّتها ـ بدعة 

وجود  مع  ـ  الغدير  عيد  ويكون  والزلفى،  المثوبة  يرجون  سنة  كلّ  الملايين  يؤدّيها  حسنة 

نصوص كثيرة على شرعيته ـ بدعة شنيعة؟! وما بال ابن تيمية حين يحكم بأنّ الأعياد شريعة 

من الشراع يجب فيها الاتباع لا الابتداع، سكت عن صلاة التراويح ولم ينبس عن شرعيّتها 

ببنت شفة، إلاّ أن تكون الصلاة عنده من غير الشرعيات !!

الدين:  في  الابتداع  من  المسلمين  تحذير  في  البوطامي  أحمد  الشيخ  وتبعه   ،294 المستقيم:  الصراط  اقتضاء  ]]]ـ 

152، وعبد الله بن سليمان آل مهنّا في الأعياد المحدثة وموقف الإسلام منها: 233، وأبو مريم الأعظمي في الحجج 

الدامغات لنقد كتاب المراجعات: 560ـ562، وغيرهم.



مسجد الغدير

ستة  من  نحو  والبحر  الجحفة  »بين  استعجم:  ما  معجم  في   )487 )ت  البكري  قال 

أميال، وغدير خم على ثلاثة أميال من الجحفة يسرة عن الطريق، وهذا الغدير تصب فيه 

 عين، وحوله شجر كثير ملتف، وهي الغيضة التي تسمّى خمّ، وبين الغدير والعين مسجد 

.[[[»n النبي 

وقال ياقوت الحموي )ت 626( في معجم البلدان نقلاً عن صاحب المشارق: »وخمّ 

.[[[»nموضع تصبّ فيه عين بين الغدير والعين، وبينهما مسجد رسول الله

وهذا المسجد هو الذي أقام فيه ـ أو في جنبه ـ رسول الله n علياً إماماً وخليفة 

من بعده، فعن حسّان الجمّل قال: حملت أبا عبد اللهA من المدينة إلى مكة، فلما 

 n انتهينا إلى مسجد الغدير نظر إلى ميسرة المسجد فقال: ذلك موضع قدم رسول الله

حيث قال: من كنت مولاه فعلي مولاه...]]]

ما  عند   n الله  رسول  »فأمر   :)508 )ت  النيسابوري  للفتال  الواعظين  روضة  وفي 

إلى  الطريق  يمين  عن  وتنحّى  جامعة،  بالصلاة  الناس  في  فنادى  منادياً  العصمة  جاءته 

الغدير...]]] مسجد 

قال:   Aالصادق الإمام  فعن  فيه،  الصلاة  استحباب  تؤكّد  روايات  وردت  وقد 

وهو   Aالمؤمنين أمير  فيه  أقام   n النبي  لأنّ  الغدير،  مسجد  في  الصلاة  يستحب 

]]]ـ معجم ما استعجم 2:368، ونحوه الروض المعطار للحميري: 156.

]]]ـ معجم البلدان 2:389 / خم.

]]]ـ الكافي للكليني 4:566 ح2.

]]]ـ روضة الواعظين: 90، ونحوه الاحتجاج للطبرسي 1:71.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 398

موضع أظهر الله عز وجل فيه الحق]]].

وعن عبد الرحمن بن الحجاج قال: سألت أبا إبراهيم A عن الصلاة في مسجد 

غدير خم بالنهار وأنا مسافر، فقال: صلّ فيه فإنّ فيه فضلاً، وقد كان أبي يأمر بذلك]]].

الشيخ  قال  فيه،  الصلاة  استحباب  في  علمائنا  فتوى  مدار  كانت  الروايات  وهذه 

الصدوق رحمه الله )ت 381(: »يستحب الصلاة في مسجد الغدير...«]]].

وقال الشهيد الأوّل )ت786(: »إذا توجّه الحاج إلى المدينة وانتهى إلى مسجد غدير 

خم دخله وصلّ فيه، وأكثر فيه من الدعاء، وهو موضع النص من رسول الله n على 

.[[[»Aالمؤمنين أمير 

وقال البحراني )ت 1186(: »يستحب لقاصدي المدينة المشّرفة المرور بمسجد الغدير 

ودخوله والصلاة فيه والإكثار من الدعاء«]]].

المدينة  طريق  على  للراجع  يستحب  »وكذا   :)1266 )ت  الجواهري  الشيخ  وقال 

الصلاة في مسجد غدير خم والإكثار فيه من الدعاء«]]].

إلى  مكة  من  الحاج  طريق  في  كان  الغدير  مسجد  أنّ  النصوص  هذه  من  ويظهر 

كي  الطريق  تغيير  إلى  عمدوا  فلذا  البعض  يغيض  كان  ما  وهذا  وإياباً،  ذهاباً  المدينة 

 :)1070 )ت  المجلسي  تقي  محمد  الشيخ  قال  به،  العهد  يتجدّد  ولا  بالمسجد  يمرّ  لا 

أميال  ثلاثة  على  الجحفة  من  قريباً  والمدينة  مكة  بين  فيما  معروف  الغدير  »ومسجد 

]]]ـ الكافي للكليني 4:567 ح3.

]]]ـ م ن 4:566 ح1.

]]]ـ من لا يحضره الفقيه 1:229، ونحوه قال العلامة الحلّ في التذكرة 8:451.

]]]ـ الدروس الشرعية 2:19.

]]]ـ الحدائق الناضرة 17:406.

]]]ـ جواهر الكلام 20:75.



399مسجد الغدير

إلى  منصوبة  المسجد  في  والعلامات  بالرابق،  مسمّى  مكانها  لكن  خربة  والجحفة  منها، 

ويعرفوا  فيه  القافلة  ينزل  لئلاّ  الطريق  يحرفون  العامة  لكن  الحاج،  طريق  وهو  الآن 

ويسألوا«]]].

أنّ المسجد كان آنذاك خربة  الذكرى  الشهيد الأول )ت 786( في  ويظهر ممّ ذكره 

لم يبق منه إلاّ الجدران، حيث قال: »من المساجد الشريفة مسجد الغدير، وهو بقرب 

الجحفة، جدرانه باقية إلى اليوم، وهو مشهور بيّ، وقد كان طريق الحج عليه غالباً«]]].

مهدي  محمد  السيد  ترجمة  في   )1320 )ت  النوري  الشيخ  ذكره  ممّ  يبدو  ولكن 

القزويني أنّ المسجد عُمّر بعد ذلك حيث قال: »وقد كنت معه في طريق الحج ذهاباً 

وإياباً، وصليّنا معه في مسجد الغدير والجحفة«]]].

وبين  السجستاني  داود  أبي  بين  محتدم  جدل  مثار  كان  الذي  هو  المسجد  وهذا 

الطبري، حيث أنكر الأوّل قدم مسجد الغدير، ونسبه الثاني إلى إنكار أصل الغدير، وقد 

تمسّك بذلك نفاة الغدير محتجين بأنّ أبا داود أنكر حديث الغدير.

كون  أنكر  وإنّا  الخبر،  ينكر  لم  داود  أبي  ابن  »إنّ   :)436 )ت  المرتضى  السيد  قال 

المسجد الذي بغدير خم متقدّماً«]]].

وقال أبو الصلاح الحلبي )ت 447(: »إنّ المضاف إلى السجستاني من ذلك ]أي إنكار 

خبر الغدير[ موقوف على حكاية الطبري مع ما بينهما من الملاحاة والشنآن، وقد أكذب 

أنكر أن يكون المسجد بغدير  الخبر، وإنّا  ينكر  بأنهّ لم  الطبري في حكايته عنه، وصّرح 

]]]ـ روضة المتقين 92 2.

]]]ـ الذكرى: 155، عنه البحار 97:225.

]]]ـ خاتمة المستدرك 2:129.

]]]ـ الشافي للمرتضى 2:264، تمهيد الُاصول للطوسي: 394، المنقذ من التقليد للحمصي 2:335.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 400

خم متقدّماً، وصنّف كتاباً معروفاً يعتذر فيه ممّ قرفه به الطبري ويتبرأّ منه«]]].

وقد عرفت ممّ مضى قدم مسجد الغدير، وأنهّ كان موجوداً زمن رسول الله n لما 

. Dصحّ عن العترة الطاهرة

]]]ـ تقريب المعارف: 207ـ208.



يوم الغدير في التاريخ

الغدير، دلتّ  يوم  أمور وحدثت عدّة حوادث ذات أهمية في مثل  لقد وقعت عدّة 

عليها بعض الروايات.

قال الشيخ المفيد رحمه الله:

»وفي هذا اليوم بعينه من سنة )34( أربع وثلاثين من الهجرة قتل عثمان بن عفان، وله 

يومئذ اثنان وثمانون سنة، واخرج من الدار فالُقي على بعض مزابل المدينة، لا يقدم أحد 

على مواراته خوفاً من المهاجرين والأنصار، حتى احتيل له بعد ثلاث فأخذ سراً، فدفن في 

حشّ كوكب، وهي ]كانت مقبرة[ لليهود بالمدينة، فلمّ ولي معاوية بن أبي سفيان وصلها 

بمقابر أهل الإسلام.

وفي هذا اليوم بعينه بايع الناس أمير المؤمنين علي بن أبي طالبA بعد عثمان، ورجع 

الأمر إليه في الظاهر والباطن، واتفقت الكافة عليه طوعاً وبالاختيار.

وفي هذا اليوم فلج موسى بن عمران على السحرة، وأخزى الله تعالى فرعون وجنوده 

من أهل الكفر والضلال.

برداً  عليه  وجعلها  النار،  من   Aالخليل إبراهيم  تعالى  الله  نجّى  اليوم[  هذا  ]وفي 

وسلاماً كما نطق به القرآن.

وفيه نصب موسى ]يوشع بن نون وصيّة، ونطق بفضله على رؤوس الأشهاد[

وفيه أظهر عيسى بن مريمA وصيّه شمعون الصفا.

وفيه أشهد سليمان بن داودA سائر رعيّته على استخلاف آصف بن برخيا وصيّه، 



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 402

ودلّ على فضله بالآيات والبينات، وهو يوم عظيم كثير البركات«]]].

فيه  الله  تاب  الذي  اليوم  »إنهّ  قال:  أنهّ   Aالله عبد  أبي  عن  المفضّل  روى  وقد 

فيه  تعالى  الله  نجّى  الذي  اليوم  وأنهّ  اليوم،  ذلك  على  لله  شكراً  فصام   Aآدم  على 

إبراهيمA من النار فصام شكراً لله تعالى على ذلك اليوم، وأنهّ اليوم الذي أقام موسى 

هارونC علماً فصام شكراً لله تعالى ذلك اليوم، وأنهّ اليوم الذي أظهر عيسىA وصيّه 

شمعون الصفا فصام شكراً لله عزّ وجلّ على ذلك اليوم«]]].

وعن أمير المؤمنينA في خطبته لماّ صادف يوم الغدير الجمعة: »هذا يوم النصوص 

على أهل الخصوص، هذا يوم شيث، هذا يوم إدريس، هذا يوم يوشع، هذا يوم شمعون، 

هذا يوم الأمن المأمون...«]]].

]]]ـ مسار الشيعة للمفيد: 40ـ41.

]]]ـ الإقبال للسيد ابن طاوس 2:265.

]]]ـ مصباح المتهجّد للطوسي: 756، الإقبال لابن طاوس 2:258.



فهرس المصادر

11 العثمانية، عمرو بن بحر الجاحظ، دار الكتاب العربي بمصر..

22 عام . أولى  الطبري، ط  بن جرير  القرآن، محمد  آي  تأويل  البيان عن  جامع 

2003، دار عالم الكتب.

33 المعارف . دائرة  مجلس  مطبعة  الطحاوي،  محمد  بن  أحمد  الآثار،  مشكل 

النظامية في الهند.

44 تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل، أبو بكر محمد بن الطيب الباقلاني، مؤسسة .

الكتب الثقافية.

55 المغني، القاضي عبد الجبار، تحقيق عبد الحليم محمود وآخرون..

66 تثبيت دلائل النبوة، القاضي عبد الجبار، دار العربية..

77 الكشف والبيان، أحمد الثعلبي، دار إحياء التراث العربي..

88 كتاب الإمامة والرد على الرافضة، أبو نعيم الأصبهاني ط الثانية، عام 1994، .

مكتبة العلوم والحكم.

99 الاعتقاد والهداية إلى سبيل الرشاد، أحمد بن الحسين البيهقي، دار الفضيلة .

ودار الهدي النبوي.

1010 الإشادة إلى مذهب أهل الحق، أبو إسحاق الشيرازي، دار الكتاب العربي.

1111 الجويني،  المعالي  أبو  لاعتقاد،  ا  أصول  في  الأدلةّ  قواطع  إلى  الإرشاد  كتاب 

مؤسسة الكتب الثقافية.

1212 غياث الأمم، أبو المعالي الجويني، دار الدعوة.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 404

1313 تبصرة الأدلةّ في أصول الدين، ميمون النسفي، تحقيق كلود سلامة.

1414 نهاية الأقدام في علم الكلام، عبد الكريم الشهرستاني، مكتبة الثقافة الدينية.

1515 العواصم من القواصم في تحقيق مواقف الصحابة بعد وفاة النبي )ص(، أبو 

بكر بن العربي، دار البشائر.

1616 الكشاف ـ محمود بن عمر الزمخشري، مكتبة العبيكان.

1717 نهاية العقول، الفخر الرازي، مخطوط.

1818 مفاتيح الغيب، الفخر الرازي.

1919 الأربعين في أصول في أصول الدين، الفخر الرازي، الكليات الأزهرية.

2020 غاية المرام في علم الكلام، سيف الدين الآمدي، دار الكتب العلميّة.

2121 الكتب  دار  مطبعة  الآمدي،  الدين  سيف  الدين،  أصول  في  الأفكار  أبكار 

والوثائق القوميّة بالقاهرة.

2222 الإيضاح في أصول الدين، محمد بن علي الطبري، دار الحديث.

2323 تفسير غرائب القرآن ورغائب الفرقان، نظام الدين النيسابوري، دار الكتب 

العلميّة.

2424 مجموع فتاوى ابن تيمية.

2525 اقتضاء الصراط المستقيم، ابن تيمية، دار الكتب العلميّة.

2626 البداية والنهاية، ابن كثير الدمشقي، دار الكتب العلميّة.

2727 السيرة النبوية، ابن كثير الدمشقي، دار إحياء التراث العربي.

2828 شرح تجريد الاعتقاد، القوشجي.

2929 شرح المقاصد، مسعود بن عمر التفتازاني.

3030 شرح المواقف، علي بن محمد الجرجاني، مطبعة السعادة.



405فهرس المصادر

3131 رسالة في الرد على الرافضة، أبو حامد محمد المقدسي، الدار السلفيّة.

3232 الدر المنثور في التفسير بالمأثور، جلال الدين السيوطي.

3333 الحجج الباهرة، جلال الدين الدواني، مكتبة الإمام البخاري.

3434 الهيتمي،  ابن حجر  والزندقة،  والضلال  الرفض  أهل  المحرقة على  الصواعق 

دار الوطن.

3535 السيرة الحلبية، علي بن إبراهيم الحلبي، المكتبة الإسلامية.

3636 فيض القدير شرح الجامع الصغير، عبد الرؤف المناوي، دار الفكر.

3737 الرافضة، محمد بن عبد الوهاب، مركز البحث العلمي  الردّ على  رسالة في 

بمكة.

3838 مختصر التحفة الاثني عشرية، محمود الآلوسي.

3939 دار  الآلوسي،  المثاني، محمود  العظيم والسبع  القرآن  المعاني في تفسير  روح 

إحياء التراث العربي.

4040 النفحات القدسيّة في الرد على الإمامية، محمود الآلوسي، دار ابن عفّان ودار 

ابن القيم.

4141 دار  صبحي،  محمود  أحمد  عشرية،  الاثني  الشيعة  لدى  الإمامة  نظريةّ 

النهضة العربية.

4242 سلسلة الأحاديث الصحيحة، ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف.

4343 سلسلة الأحاديث الضعيفة، ناصر الدين الألباني مكتبة المعارف.

4444 البينات في الرد على أباطيل المراجعات، محمود الزعبي.

4545 الرضا  دار  القفاري،  ناصر  عشرية،  الاثني  الإمامية  الشيعة  مذهب  أصول 

للنشر والتوزيع.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 406

4646 مجمل عقائد الشيعة والمراجعات في الميزان، أبو عبد الله النعماني، مكتبة 

الصحابة.

4747 أصول وعقائد الشيعة الشيعة الاثنا عشرية تحت المجهر، حافظ موسى عامر، 

مكتبة الإمام البخاري.

4848 الحجج الدامغات لنقد كتاب المراجعات، أبو مريم الأعظمي، دار الصديق 

ودار الإيمان.

4949 الإمامة والنص، فيصل نور، دار الصديق.

5050 معاني الأخبار، الشيخ الصدوق محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي، 

الانتشارات الإسلامية.

5151 مسار الشيعة، الشيخ المفيد محمد بن محمد بن النعمان، ضمن موسوعة 

الشيخ المفيد.

5252 النعامن، ضمن موسوعة  المفيد محمد بن محمد بن  الشيخ  أقسام المولى، 

الشيخ المفيد.

5353 المسائل العكبرية، الشيخ المفيد محمد بن محمد بن النعمان، ضمن موسوعة 

الشيخ المفيد.

5454 النشر  مؤسسة  الحسين،  بن  علي  المرتضى  السيد  الكلام،  علم  في  الذخيرة 

الإسلامي.

5555 الشافي في الإمامة، السيد المرتضى علي بن الحسين، مؤسسة الصادق.

5656 دار  منشورات  الحسين،  بن  علي  المرتضى  السيد  المرتضى،  الشريف  رسائل 

القرآن الكريم.

5757 مسائل المرتضى، السيد المرتضى علي بن الحسين، مؤسسة البلاغ.

5858 شرح جمل العلم والعمل، السيد المرتضى علي بن الحسين، دار الأسوة.



407فهرس المصادر

5959 تقريب المعارف، أبو الصلاح الحلبي، تحقيق فارس تبريزيان.

6060 كنز الفوائد، محمد بن علي الكراجكي، دار الأضواء.

6161 تمهيد الأصول في علم الكلام، محمد بن الحسن الطوسي، منشورات جامعة 

طهران.

6262 تلخيص الشافي، محمد بن الحسن الطوسي، دار الكتب الإسلامية.

6363 رسائل الشيخ الطوسي، محمد بن الحسن الطوسي.

6464 التبيان في تفسير القرآن محمد بن الحسن الطوسي، مؤسسة النشر الإسلامي.

6565 الإمامي تحقيق  الطبري  المؤمنين، محمد بن جرير  أمير  إمامة  المسترشد في 

الشيخ أحمد المحمودي.

6666 مجمع البيان لعلوم القرآن، أبو الفضل بن الحسن الطبرسي، دار التقريب.

6767 مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب.

6868 المنفذ من التقيد، محمود الحمصي الرازي، مؤسسة النشر الإسلامي.

6969 العمدة، ابن البطريق، مؤسسة النشر الإسلامي.

7070 بناء المقالة الفاطمية في نقض الرسالة العثمانية، أحمد بن موسى بن طاوس، 

مؤسسة آل البيت.

7171 النجاة في القيامة في تحقيق أمر الإمامة، ميثم بن علي البحراني، مجمع الفكر 

الإسلامي.

7272 الصراط المستقيم، البياضي، مكتبة السيّد المرعشي.

7373 نهج الإيمان، ابن جبر.

7474 الصوارم المهرقة في نقد الصواعق المحرقة، القاضي نور الله التستري.

7575 عماد الإسلام في علم الكلام، السيد دلدار علي، مخطوط.



حديث الغدير، بين أدلة المثبتين وأوهام المبطلين 408

7676 دلائل الصدق لنهج الحق، محمد حسن المظفر، مؤسسة آل البيت.

7777 الميزان في تفسير القرآن، حمد حسين الطباطبائي، مؤسسة الأعلمي.

7878 مواهب الرحمن في تفسير القرآن، محمد حسين الطباطبائي، مؤسسة الأعلمي.

7979 مواهب الرحمن في تفسير القرآن، السيد عبد الأعلى السبزواري.

8080 الشيعة الاثني عشرية ومنهجهم في تفسير القرآن، محمد العسال.

8181 ضمن  النعمان،  محمد  بن  محمد  المفيد  الشيخ  المولى،  معنى  في  رسالة 

موسوعة الشيخ المفيد.

8282 أثر الإمامة في الفقه الجعفري، علي أحمد السالوس، دار الثقافة.

8383 صبح الأعشى في صناعة الإنشا، أحمد القلقشندي، دار الكتب العلميّة.

8484 نهاية الأرب في فنون الأدب، أحمد النويري، وزارة الثقافة المصرية.

8585 معجم البلدان، ياقوت الحموي، دار إحياء التراث العربي.

8686 الأعياد المحدثة وموقف الإسلام منها، عبد الله آل مهنا، دار التوحيد.

8787 المعيار والموازنة، محمد الإسكافي.

8888 تذكرة الخواص، سبط ابن الجوزي.

8989 دار  مكتبة  الصناعاني،  إسماعيل  بن  محمد  الصغير،  الجامع  شرح  التنوير 

السلام.

9090 الثقافة  إحياء  مجمع  الحسكاني،  الحاكم  التفضيل،  لقواعد  التنزيل  شواهد 

الإسلامية.




