
 

 

تأليف

فضيلة الشيخ 

عبد الرزاق فرج الله الأسدي



الكتاب: بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة .
الكاتب: ال�شيخ عبد الرزاق فرج الله الأ�سدي.

النا�شر:ق�سم ال�ش�ؤون الفكرية والثقافية في العتبة العبا�سية المقد�سة/ �شعبة الاعلام.
الت�صميم والاخراج الطباعي: علاء �سعيد الا�سدي.

التدقيق اللغوي: ل�ؤي عبد الرزاق الا�سدي.
رقم الايداع في دار الكتب والوثائق:865 لعام 2008.

المطبعة: دار ال�ضياء - النجف الا�شرف07801000603.
الطبعة: الثانية مزيدة ومنقحة.

عدد الن�سخ:2000
جمادى الآخرة1433 -�أيار 2012



ڄ
 ڄ ڃ ڃ 

ڃ ڃ چ چ
 چ چ ڇ ڇ ڇ

 ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ
 ڎ ڎ ڈ ڈ ژ ژ

 ڑ ڑ ک ک ک کگ گ گ گ 
 ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱڱ ں ں ڻ*

 الأعراف: 157

 





5 التمهيد



تمهيد

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه الأمين وسيد رسله المبعوث 
رحمة للعالمين محمد وعلى آله الهداة الطيبين الطاهرين. 

الأيام،  كل  على  وجمالها  بجلالها  تهيمن  يف،  الشّر النبّوي  المبعث  ذكرى  تزال  لا 
وترسل أشعتها من قمّة عليائها على طريق الأنام.

تقوم  أن   ،محمّد الله  رسول  الأنبياء  خاتَم  وإليها  منها  بعث  الّتي  الأمّة  فعلى 
في  والجهاد،  الجهد  عرق  من  الذّكرى  هذه  صاحب  بذله  لما  والإمتنان  الشّكر  بواجب 

سبيل صنع التأريخ الّذي طأطأت له الدّنيا وجميع الخلق خشوعاً وإكباراً.

ورسالته  وقيمه  وتأريخه  لمنهجه  الصّادق  الوفاء  بواجب  تقوم  أن  الأمّة  على  كما 
الخالدة، وما على كلّ فرد من أبناء هذه الأمّة، إلا أن يلتزم بما يلي: 

أقواله، وأن  قبل  بأعماله  العظيم  الدّين  داعياً لهذا  المسلم  الإنسان  يكون  أن  �أوّلا: 

يجسّده في سلوكه وتعايشه مع الآخرين من أبناء أمّته، ومع عامّة الوجودات الإنسانية.

وذلك بفعل الواجبات، وترك المحرّمات، وصدق الحديث، وأداء الأمانة، وحسن 
. المعاشرة، ليحقق بهذا الإلتزام صدق الإنتماء إلى خط الرّسالة والرّسول محمّد



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة6

ثانيا: أن يهتم بجمع كلمة المسلمين والتقريب بينهم، وتخفيف حدّة الخلاف مهما 
تعدّدت المذاهب، واختلفت وجهات النظّر أوالمواقف الإجتهاديّة.

إلقاء  الدّوائر، ويحاولون  بنا  الّذين يتربّصون  الطريق على الأعداء  نقطع   وبذلك 
الفتنة، وزرع بذورالحقد، وإثارة الضغائن بين المسلمين وإشغال بعضهم بالبعض، من 
نُسكاً  النّاس  »أنسكُ   : الله  رسول  قول  وليستذكر  البغيض،  المخطط  تمرير  أجْل 

أنصحُهم جيباً وأسْلمهم قلباً لجميع المسلمين«))).

والموعظة  بالحكمة  إليه  والدّعوة  الإسلام  كلمة  رفع  الأكبر  هّمه  يكون  أن  ثالثا: 
والتشويه،  التحريف  عن  بعيداً  السّليمة،  بمبادئه  وتعريفهم  العالم  وإطلاع  الحسنة، 

وتعريفهم برموزه العظام الذين جسّدوه في سلوكهم وأخلصوا له التّضحيات.

لأنّ شعوب العالم لم تعد تفهم الإسلام من خلال رجاله ورموزه الحقة الصالحة، 
السلوك  الدخيلة على الإسلام، ومن خلال  الشخصيّات  تفهمه من خلال  بل عادت 

والتصّرف المتطرّف والمسيء للرّسالة. 

 لذا أنّ في مقدّمة الرّموز الحقة، التي تجسد الإسلام بأسمى قيمه ومبادئه، هو رسول 
الله، ومنقذ الإنسانية، وقدوة البشريّة، ورائد الرّسالة الإسلاميّة محمّد  الذي لمعت 

سيرته الملتزمة الرائدة الخالدة في سماء التأريخ الإسلامي والإنساني.

هذه السيرة التي ينبغي أن نأخذها من خلال القرآن الكريم، الذي سلط الأضواء 
على معالمها العطرة الخالدة، فكان القرآن هو الهادي إليه والدليل عليهبزٺ ٺ ٺ 

ٿ ٿ ٿ ٿ بر))). 

))) الوسائل: 340/16.
))) الإسراء: 9 



7 التمهيد

كما أنّ سيرته هي الهادية إلى القرآن والمرشدة إلى مفاهيمه ومبادئه وأخلاقه، كما ورد 
عن إحدى نسائه  عندما سُئِلتْ عنه، فأجابت: »كان خلقه القرآن«))).

في  تأريخي  حدث  كلّ  ومن  ذكرى،  كلّ  من  تستلهم  الثلاث،  المسؤوليات  هذه 
في  والهدى  الحق  وبزوغ  النور،  ومبعث  الرّسالة  ميلاد  ذكرى  طليعتها  وفي  الإسلام، 
شخصيّة الرّسول الكريم محمّد. لذا يقع الحديث حول هذه المناسبة - انطلاقاً من 

مقاطع الآية المتقدّمة - في ثلاثة محاور:

.المحور الأول: الحاجة إلى الرّسول محمّد

المحور الثاني: وظيفة الرّسول  في الأمّة.

. المحور الثالث: واجب الأمّة تجاه الرّسالة والرّسول

المؤلف

))) المعجم الأوسط / الطبراني / ج1/ص30.











11 محمّد بين الأزل والحدوث

محمّد  بين الأزل والحدوث

لاشك في أنّ رسول الله محمّداً هو محور الرّسالات السماويّة، ومبدأ البركات، 
وسبب العنايات، ومنبع الرّحمة للإنسانية في كلّ المراحل التأريخيّة، حيث أخذ الله من 

النبيّني ميثاقهم بالإيمان والتصديق به قبل ميلاده وبعثته، فقال تعالى:

 بز ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ 
ۇۆ  ۇ  ڭڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ھے  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ 

ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋبر))).

الحادث،  الأزلي  الوجود  بهذا  تتعلّق  ومفاهيم  ملامح  نستذكر  أنْ  علينا  لذلك 
لهذه  فيكون   محمّد الله  رسول  شخصيّة  في  والح��دوث  الأزل  يجتمع  أنْ  ولاضير 

الشخصيّة وجودان:

لهذه  التخطيط  في  الرّبانيّة  الإرادة  أصل  بلحاظ  وذلك  الأزل،  في  وجود  الأول: 

 وجود قائم بقرار إرادة الحق عزّ وجل، وهو الوجود  الخليقة، فكان لرسول الله 
الخصائص  ذات  النبّويّة،    الله  رسول  محمّد  شخصيّة  منه  تبتني  الّ��ذي  النوراني 

والمقوّمات القياديّة العالميّة. 

لأنّ وجود رسول الله  لم يكن محدوداً، ولا مقصوراً على مرحلة تأريخيّة معيّنة 
كما عرفنا، ولا على البشريّة خاصّة، وإنّما هو رشحة من لطف الله عزّ وجل وعناياته، 

))) آل عمران: 81



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة12

وبركته وأنواره، لكلّ الوجود الكوني والبشري، لذلك كان إعداده وخلقه متقدّما على 
خلق البشريّة وتكوينها.

عن ابن عباس، قال: قال رسول الله : »خلقني الله نورا تحت العرش قبل أن 
يخلق آدم بإثني عشر ألف سنة، فلمّا أن خلق الله آدم ألقى النّور في صلب آدم، فأقبل ينتقل 
ذلك النور من صلب إلى صلب، حتّى افترقنا في صلب عبد المطلب بين عبد الله وأبي 

طالب، فخلقني رّيب من ذلك النّور لكنّه لا نبيّ بعدي«))).

ثمّ  وحدانيّته،  في  تفرّد  واحدٌ  أحدٌ  وتعالى  تبارك  الله  »إنّ   : المؤمنين  أمير  وقال 
.(((» تكلّم بكلمة فصارت نوراً، ثمّ خلق من ذلك النوّر محمّدا

وجاء في الدّعاء: »أنشأهم في القدم قبل كلّ مذروّ ومبروّ، أنواراً أنطقها بتحميده، 
وألهمها بشكره وتمجيده، وجعلها الحجج على كلّ معترف له بملكة الّربوبيّة وسلطان 

العبوديّة...«))). 

وإلى  إليه  الإنسانية  الحاجة  فرضته  الذي  الوجود  وهو  التأريخ،  في  وجود  الثاني: 
مبعثه  إلى  ولادته  من  الوجود  هذا    الله  رسول  فبدأ  الشامل،  الكامل  الحياة  نظام 

للبشرية نبيّاً ورسولاً بشيراً ونذيراً وهادياً وداعياً إلى الله تعالى بإذنه وسراجاً منيراً.

فكان هذا الحدث التأريخي، قد أوجد مسيرة تأريخية خالدة، قادت حركتها رجولة 
وفي  الأعلى  مثلها  في  الإنسانية  تعهدها  لم  الخلاصات،  وخلاصة  الأصفياء  صفوة  هي 

ذاتها النقية قبل رسول الله محمّد ولا بعده.

))) بحار الأنوار/ للعلامة المجلسي: 6/15.
))) بحار الأنوار/ للعلامة المجلسي: 46/53.

))) مصباح الكفعمي 195.



13 محمّد بين الأزل والحدوث

اسْ��م��ه خ��ل��د  ق��د  الله  أنّ  ت��ر  المؤذن: أشهدُألم  إذا قال في الخمس 
ليجله إس��م��ه  م���ن  ل���ه  محمدُوش����ق  وه��ذا  محمود  الخلق  ف��ذو 

الإجتماعي، وهي  الوسط  الطبيعيّة في   حركته  الله  بدأ رسول  الوجود  وبهذا 
الحركة التغييريّة الخاضعة لكلّ العوارض البشريّة، متسلحاً بما وهبه الله عزّ وجل من 

عناصرالقوّة، ومؤهلات الكمال من خلال الوجود الأوّل.

حيث واكبت هذه العناصر والمؤهلات عمليّة التّغييرالإجتماعي، وملأت الحاجة 
الإنسانيّة في كلّ المراحل الزّمنيّة. 

وهذا هو السر الذي يتبين من خلاله الفرق بينه وبين من سبقه من الأنبياء، الذين 
لبثوا في أقوامهم يحملون حركة التغيير لفترات زمنية طويلة.

 ومن بينهم النبي نوح  الذي لبث في قومه ألف سنة إلا خمسين عاما يحمل حركة 
الدعوة إلى الله تعالى، وبالتالي لم يؤمن معه في خضم هذه المعاناة من التنكر والصدود إلا 

القليل كما أوضح القرآن في هذا العرض. 

ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  بزڳ 
ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ 
ئا  ئا  ىى  ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۋۅ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ 
ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە 
ی ی ی ی ئج ئح ئم ئى ئي بج بح بخ بم بى بي تج تح 

تخ تمتى تي ثج ثم بر))).

 في الوقت الذي من حقنا أن نتساءل: كيف استطاع رسول الله  في خلال ثلاثة 

))) هود: 32 - 37



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة14

وعشرين عاماً، أن يغير أمة وشجت أصولها على الأوهام والخرافات والوثنية العمياء، 
فيها  وتضاعف  السابقون  الأنبياء  فيها  بعث  التي  الأمم  سلبيات  كل  فيها  واجتمعت 
الأذى على رسول الله حيث قال »ما أوذي نبي مثل ما أوذيت«))) ويحولها من ماضيها 

التعيس البئيس إلى خير أمة أخرجت للناس. 

وقد أعطت الزهراء في خطبتها الغراء وصفاً دقيقاً لهذا الماضي المظلم:

»وكنتم على شفا حفرة من النار، مذقة الشارب، ونهزة الطامع، وقبسة العجلان، 
وموطئ الاقدام، تشربون الطرق، وتقتاتون الورق، اذلة خاسئين، تخافون أن يتخطفكم 
اللتيا  بعد  وآله  عليه  الله  صلى  بمحمد  وتعالى  تبارك  الله  فأنقذكم  حولكم،  من  الناس 
الكتاب ]كلما أوقدوا  العرب، ومردة أهل  الرجال، وذؤبان  ببهم  والتي، وبعد أن مني 
فاغرة من المشركين، قذف  أو نجم قرن للشيطان، وفغرت  نارا للحرب أطفأها الله[، 
أخاه في لهواتها، فلا ينكفئ حتى يطأ صماخها بأخمصه، ويخمد لهبها بسيفه، مكدودا في 
ذات الله، ومجتهدا في أمر الله، قريبا من رسول الله، سيد أولياء الله، مشمرا ناصحا، مجدا 

كادحا،...«))).

* * *

))) بحار الانوار / للعلامة المجلسي: ج 39 ص56.
))) بحار الأنوار/ للعلامة المجلسي: 29 / 224.



15 حاجتنا �إلى الر�سول محمّد

  حاجتنا إلى الرسول محمد

الرّسالة  إلى  الحاجة  بذلك  نعني  فإنّنا   ، الله  رسول  إلى  بالحاجة  نعبّر  وعندما 
والمنهج العادل الذي ينظم لنا شؤون الحياة، لأنّ وجود الرّسالة بالرّسول الذي يبلغها، 
ويؤدّي مضامينها، ويؤسّس قواعدها في حياة الأمّة، وهي حاجة إنسانية عامّة في كلّ 

المراحل الزمنيّة وعلى أبعد مديات التأريخ.

النبوّة  التي كانت قبل بزوغ فجْر  الكئيبة  المظلمة  الصّورة  نقارن بين  أنْ  لذا علينا 
الخاتمة لما سبق، وبين الصّورة المضيئة التي رسمها الله تعالى للبشرية كافة في عصر النبوّة 
للحياة، مولداً جديداً للإنسانية،   وبعثته  الله  إذ كان مولد رسول  المنقذة،  الفاتحة 

ومشرقا لسعادتها ومجدها وعزتها.

فقد كانت - وستبقى - حياته النبيلة وسيرته الجليلة، هي صفحة ناصعة من نور 
الفكرية  الحياة  واقع  على  وقوّته  سلطانه  فرض  الذي  والكمال  الطهر  ومن  الفضيلة، 

والإجتماعية.

ولكن مماّ يؤسف له اليوم، هو الضعف في نهضة الأمّة وفي بنائها وتلاحمها، وهو 
يعني: إفتقارها وحاجتها إلى أن تعيش مع بعثة جديدة لهذا المثل، الذي يبدّل فيها اليأس 
بالأمل، والشك باليقين، ويطهّر وجدانها ويحرّرها من طغيان المطامع الفرديّة، بخلوص 
القصد وصفاء النية، ويغيّر واقعها وحركتها باتجاه العمل برسالة الله عزّ وجل، ليصنع 

منها أمّة أراد الله تعالى أنْ تكون خْري أمّة أخرجت للناس، وذلك: 



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة16

بانجلاء  يفكر  لا  أحدهم  أصبح  بحيث  اليأس،  بهم  بلغ  قد  المسلمين،  بعض  أنّ 
غاشية الضّلال التي غشيت المجتمع المسلم إلا بمعجزة من السّماء، كما بلغ بهم الإعتقاد 
بضعف أنفسهم والإيمان بقوّة الغرب والإمكانات المادية، مع القنوط من الإمكانات 
الفكريّة والرّوحيّة، التي بمقدور الرّسالة الإسلاميّة أن تمنحها لهم، بشرط أن يتجرّدوا 

لله تعالى وحده، ويسلكوا الخط الأمثل للإستقامة على هذه الرّسالة. 

فهم – إذن – يحتاجون في ضمان استقرارهم وعزّتهم وقوّتهم، وفي تبليغ رسالتهم 
وهذه  الإنساني،  المزاج  معها  ويتجاوب  يألفها  طبيعيّة  وسيلة  إلى  للعالم،  وحضارتهم 

الوسيلة تتمثل في أمرين: 

أولا: في الإيمان بمبادئ هذه الرّسالة، النابع عن القناعة والرّضا، والثقة بقدرتها 
على إدارة الحياة، وعلى مقارعة كلّ أشكال الباطل والإنحراف.

ثانيا: القدوة الصّالحة التي تصاحب الإنسان، فينظر من خلالها الصّورة الواقعيّة 
لهذه الرّسالة، بكافة صفاتها وخصالها وقيمها ومفاهيمها وأخلاقها ومواقفها.

* * * 

 

 



17 المثل الأعلى للأ�سوة الح�سنة

المثل الأعلى للأسوة الحسنة 

الأسوة: هو المثل والقدوة، وهو ما يؤنس إليه ويقتدى به، وينتهج نهجه في العقيدة 
الكريم للأمة أسوتها وقدوتها في الإيمان، والقوّة،  القرآن  والقول والعمل، وقد طرح 
والحركة، والصّبر، والإيثار والتضحية، وهو الرّسول الكريم محمّد  فقال عزوجل: 
بزئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی ی ی یبر))).

أو مستحبة،   واجبة  أنّ هناك اختلافا في كون الأسوة برسول الله  والعجب 
فهناك من حملها على الإستحباب حتى يثبت الوجوب، وهناك من حملها على الوجوب 

حتى يثبت الإستحباب.

وهناك من حملها على الوجوب في أمر الدّين وعلى الإستحباب في أمر الدّنيا. 

بينما لا طائل تحت هذا وذاك من الآراء، بعد أنْ يعرف المسلمون أنّ الله عزّ وجل، 
عندما اختار رسوله المصطفى محمّدا  لرسالته، وكتب لكلمته القوّة والنفوذ والبقاء 
والخلود، أمر البشرية بالطاعة له في كلّ ما يأمر به وينهى عنه، وفي كلّ ما يتخلق به من 

مكارم الأخلاق وجميل الخصال، فقال تعالى: بز ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ 
ہبر))).

فبما أنّ الله عزّ وجل، أناط برسوله محمّد  مهمّة التربية والإعداد لأمّة الرّسالة، 
إعدادا يتناسب مع حجْم المسؤولية التي ألقيت عليها في أداء رسالتها، فلا شك في كون 

))) الأحزاب: 21
))) الحشر: 7 



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة18

التأسي به من المستلزمات الأساسيّة، ومن صميم هذه المسؤولية.

فكان لزاما على الأمة أنْ تتبع كلّ ما لديه وما في شخصيته من نقاط القوة والتأثير، 
طبيبها  لأنه   ،خلاله من  للتربية  عامة  ومبادئ  وأخلاقا  أحكاما  دينها  تتعلم  وأن 

الدائم الذي لا يفارقها في كل قضية من قضاياها.

ولنقرأ ما وصفه به الإمام أمير المؤمنين  بقوله: »طبيب دوّار بطبه، قد أحكم 
مراهمه وأحمى مواسمه، يضع ذلك حيث الحاجة إليه من قلوب عمي وألسنة بكم وآذان 

صم«))). 

أحد  سئل  وقيل:   – قائلة  فأجابت  خلقه  عن    النبي  نساء  إحدى  وسئلت 
الصحابة عنه، فأجاب: »كان خلقه القرآن«)))، وهي إجابة تؤكد أنّ رسول الله  هو 

ترجمة حيّة لروح القرآن ومبادئه وأخلاقه ومفاهيمه.

ولما كان القرآن الكريم قوّة كونية عظمى تتكامل فيها النواميس والقوى، وتلتقي 
البشرية، فلا  الكون والحياة، وتتكامل بهداه  لقاء شهده  أروع  السّماء والأرض  عندها 
عجب أنْ يكون رسول الله محمد  قدوة للعالمين وللأمّة في مسيرتها التأريخية الطويلة.

ومن هنا فإنّ على الأمة أن تقرأ في شخصيّة رسول الله  كل معالم الحق والهداية 
ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  الكريمبزٺ  القرآن  بها  جاء  التي 

ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦبر))).

وإنّ عليها أن تقتبس من نور إنسانيته ومضة تستطيع أنْ تتحرّك بها في خط المسؤولية 

))) نهج البلاغة: خ / 108 
))) أحديث رمضانية: 1 / 32

))) الإسراء:9



19 المثل الأعلى للأ�سوة الح�سنة

والعمل، و تبدّد بها الظلمات المطبقة على هذه الحياة، وأنْ تتنسم من أنفاسه عبقة تستطيع 
أن تملأ منها الوجود بالرّحمة والحبّ والسلام.

يسيراً  جزءاً  ولو  الحياة  هذه  يعطي  أن  الدّنيا  في  أحد  يستطيع  لا  الذي  الوقت  في 
من  الكثير  الكثير  الأمّة  يعطي  سيبقى  الذي  الوحيد  وهو   ، الله  رسول  أعطاه  مما 

إيحاءآت رسالته الفكريّة والرّوحية والإنسانية.

* * * 



20



21 دعوى عدم الحاجة �إلى الوحي

دعوى عدم الحاجة إلى الوحي 

من الواضح أنّ أيّ إنسان يولد وينشأ، فإنّه يتطلّع بالفطرة إلى معرفة المنهج الّذي 
يبّني ماله وما عليه، وما ينجيه وما يرديه، كما يطمح إلى الكثير من المعارف والعلوم.

ولاشك أنّ هناك مصدرين أساسيّين لتوجيه الإنسان باتجاه معرفة هذا المنهج، هما: 
العقل والرّسول، لاغنى بأحدهما عن الآخر وذلك: لأنّ العقل يستمد جزءاً كبيرا من 
معارفه وعلومه من خلال الرّسول والرّسالة، كما أنّ الرّسالة تحتاج إلى وعاء يستوعب 

قواعدها وأحكامها العامّة ومفاهيمها، ويتعقّل ما جاءت به من إطروحة للحياة.

مركز  وجعله  العقل  ووهبه  الإنسان  خلق  أنْ  منذ  تعالى  الله  سنة  جرت  وقد 
سل والأنبياء، حتى ختم الله تعالى رسالاته برسالة الرّسول  التكليف، أن يرسل إليه الرُّ

ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  وجل:بزڀ  عزّ  فقال   ، محمّد  الأكرم 
ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹبر.))) 

إّال أنَّ هناك من الناس من يقضي بإستغناء الإنسان عن الرسول، كالبراهمة، الذين 
يقضون باستغناء الإنسان بالعقل فقط، لمعرفة منهجه ورسالته في الحياة، ولاحاجة - في 

رأيهم - إلى الوحي والرّسول، وذلك أن في تصورهم:

ردّه  يجب  مرفوض  فهو  العقل،  يخالف  بما  يأتي  أنْ  إمّا  الرّسول،  أو  الوحي  أنّ 
فلا  هذا  وعلى  للحاصل،  تحصيل  فهو  يوافقه،  بما  يأتي  أن  وإمّا  العقل،  على  والإعتماد 

))) الأحزاب: 46-45.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة22

حاجة إليه لأنَّ العقل يبقى هو الأساس الأوّل في المعرفة، أما الوحي فلم يأتِ بجديد. 

التي ترى  العلمانية،  الفئات  قبل  اليوم من  ما يدور  النظرية،  ولا يختلف عن هذه 
الدّين جاء في وقت  أنّ  الرّسول، بحجّة  به  الدين والمنهج الذي عمل  عدم الحاجة إلى 
كانت تسود الوثنية والعادات والتقاليد والأوهام، فعالجها الدين في مرحلة من مراحل 

التأريخ.

واليوم عاد العقل – مضافا إلى ما يملك من المستقلات العقلية التي لا تحتاج إلى 
تدخل الدّين – عاد قادرا على تحديد سلوك الإنسان وتقنين منهج الحياة الذي يتناسب 

مع المرحلة التأريخية.

والجواب على هذا الإفراط في إلغاء الوحي، والإعتماد على العقل من قبل البراهمة 
ومن حذا حذوهم من التيارات العلمانية، يتلخص في عدّة نقاط:

إدراكها بين شخص وآخر، كما تختلف  العقول تختلف في درجات  إنَّ  الأولى: - 

في وجهات النظّر حول المصالح والمفاسد الّتي تقوم على أساسها الأحكام، فلكلّ عقل 
وجهة نظره في تحديد المصالح والمضار في الأشياء.

ولذلك هناك من لا يرى قبحا في شرب الخمر، في مقابل من يرى أنّ شرب الخمر 
قبيح، فإنْ أخذنا بنظريّة الجميع فهو باطل، وإنْ أخذنا بنظريّة طرف معّني فهو ترجيح 

بلا مرجّح.

المواقف  في  يختلف  وهو  الخطأ،  هو  وما  الصّحيح  هو  ما  يدرك  أنْ  للعقل  فأنّى 
والرّؤى في كثير من القضايا الإقتصادية والأخلاقية، والأحوال الشخصيّة، وفي الكثير 
من قضايا العقيدة، بدليل: أنّ بالرّغم مماّ أحْرزه العقل في ميادين الإكتشاف والإبداع 
العليا  الثقافيّة والشهادات  المستويات  الكثير من ذوي  يزال هناك  العلمية، لا  والتقنية 



23 دعوى عدم الحاجة �إلى الوحي

يتجهون إتجاها وثنيّا، ويستسلمون للأوهام والأباطيل والخرافات.

الخطة  رسم  وفي  التربية،  مناهج  في  المتعارضة  والبرامج  الم��دارس  أكثر  ما  ثم 
الإقتصاديّة للحياة، مما سبّب الإرتباك أكثر، والتعقيد لمشاكل الأمة بصورة متلاحقة، 
فمن ذا الذي سيجمع هذا الشتاة المتفرّق، ومن القادر على أنْ يجمع الفكر الإنساني عند 

خط موحّد للتفكيرغير إرادة السّماء وقدراتها ؟؟. 

مجال  وفي  العلمي  الإب��داع  مجال  في  وإمكاناته  العقل  قدرة  كانت  مهما  الثانية: 

يقدّمه  ما  وبين  بينه  الفارق  يبقى  ولكن  الإطروحة،  تلو  الإطروحة  وتقديم  التقنين، 
الوحي والدّين للبشريّة واضحا، وذلك: 

الحلول  عن  الخاصّة  نظريّته  ووفق  تفكيره،  زاوية  من  الإنسان  يقدّمه  ما  أنّ   - أ 
الأخَُر  الزمنية  الأبعاد  إلى  ينظر  ولا   ، معّني زمنيّ  بإطار  دائما  يتحدّد  والعلاجات، 

للمشكلة، في الوقت الذي تتسع الشريعة السّماويّة لكلّ الأبعاد الزمنيّة. 

ب - ومن ناحية أخرى: فإنّ الأطروحات البشرية تتأثر دائما بالأمزجة والأهواء 
والميول والإتجاهات الذاتية، وتتحدّد بإطار المصالح والأنانيّات الفرديّة، في حين ينظر 
ع الحكيم إلى المصلحة الإنسانية العامّة، لأنه غنيّ عن كلّ عائد من وراء أيّ مادة  المّشر

تشريعيّة. 

بقضايا  تتعلق  التي  الأسئلة  عن  يجيب  أن  استطاع  العقل  أنّ  لنفترض  الثالثة: 

الدّنيا،  أنّ الإنسان عرف طرق الحياة  العامّة، ولنفترض  الإنسان وعلاقاته الإجتماعيّة 
وعرف كيف يبني حياته الإقتصادية وعلاقاته الإجتماعية، فأنى له أن يعرف قضايا المبدأ 

والمعاد التي تعدّ من أعقد القضايا ومن أشكل المشكلات التي تشغل الفكر الإنساني.

فالإنسان الذي يجهل من أين جاء، ولماذا جاء، وإلى أين ينتهي بعد الخلق، يحتاج إلى 



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة24

من يدله ويهديه إلى قاعدته الفكرية الصحيحة، وإلا فمصيره الكفر والجحود والتنكر 
لعالم الآخرة، كما قال فؤاد جرداق في بعض أشعاره: 

وضميري  ومنطقي  وهمي  تفكيري ضل  وخ��ان��ن��ي  م��ص�ريي  في 
أمضي  أين  أم  جئت  أين  من  أنا  م��س�ريي   يج����دُّ  بي  أي����ن  وإلى   
اجتهاد  فرط  بعد  العقل  لي  قال  كبير   ح����زم  وب���ع���د  وج���ه���اد   
جميعا  الأث��ي�ر  م��ن  خلقنا  ق��د  ل�ألث�ري    وجم���ي���ع���ا م���ص�ي�رن���ا 

يملك  أحد  ولا  الإلح��اد،  إلى  به  وينتهي  بصاحبه  الفكري  الضياع  يعمل  هكذا   
الأجوبة الصريحة والجريئة والدقيقة عن هذه الأسئلة غير الوحي والدّين.

وجوابه عن هذا الأمر، ليس جواباً على نحو طرح الإحتمالات العلميّة، وإنما على 
نحو البناء اليقيني، وإزالة كلّ هواجس الشك والحيرة في هذه الحقيقة. 

به  الذي  للحياة، ورسم الخط  الصّالح  المنهج  يقترن بوضع  وبالتالي، فهو جواب 
يصل الإنسان إلى الله تعالى،بز ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ بر))). 

 ولا شك في أنّ الطريق إلى الله عزّ وجل، يتمثل في وعي رسالة الحياة التي اختطها 
الله للإنسان، وأنّ الإنسان لا يصل إلى الله تعالى ولا يلاقيه ما لم يكن على معرفة بكيفية 

سلوك الطريق إليه.

 أما غير ذلك ممنّ ليس له اعتقاد بما رسمه الوحي واختطته السّماء فإنه ضائع في 
ظلام اللانهاية واللاهداية إلى الله عزّ وجل.

الرّسالة  إلى  الحاجة  وعدم  الوحي  بإقصاء  القائل  نسأل  أن  يمكننا   - الرابعة: 

والرّسول، لنقول له: هل أنّ وجود الوحي أو الرّسول مع العقل يتنافى عقلًا، بحيث 

))) - الإنشقاق: 6 .



25 دعوى عدم الحاجة �إلى الوحي

يكون إجتماعهما من باب إجتماع الضدّين أوالنقيضين؟ كلا، بل أنّ هناك إيجابيّات في 
موقف الوحي إلى جانب العقل:

العقل،  يؤكّد صحّة وسلامة حكم  الموقف،  العقل في  مع  بإتفاقه  الوحي  أنّ   - أ 
ويعزّز من مكانته وموقعه في هذا الميدان.

هو  العقل  أنّ  حين  في  الطّريق،  معالم  للإنسان  يرسم  الّذي  هو  الوحي  أنّ   - ب 
المصباح الكاشف عن هذه المعالم، وعن محاسن أو مساوئ هذا السّلوك أو ذاك.

ج - أنّ الوحي يحفّز الإنسان على سلوك هذه المعالم، ويشعره بمسؤوليّته.

وبذلك يسدّ الوحي فراغا لا يسدّه العقل، لأنّ رسالة الإنسان في الحياة تتكوّن من 
نظريّة وسلوك.

فإنّه  السلوك،  أما  العقل وحده،  يقرّرها ويكشف عن واقعها  أنْ  فالنظريّة يمكن 
يتضمّن  بيان  من  الوحي  يوفّره  ما  وهو  والفضيلة،  الخْري  نحو  ومحفّز  باعث  إلى  يحتاج 

حوافز نحو اكتساب الثواب، ويتضمّن كذلك روادع عن كلّ ما يستوجب العقاب.

أمّا العقل، فليس من شأنه أن يدفع ويحرّك باتجاه ما ينبغي عمله أو تركه.

 ، الخام�سة: - لّما كان العقل هو العقل قبل الرّسالة، وقبل بعثة الرّسول محمّد

فلماذا لمْ يتقدّم به العرب قبل الإسلام من رعاة إلى ساسة، ومن جاهلين إلى عالمين والى 
بناة حضارة؟.

والأخلاقيّة  التربويّة  المناهج  رسم  مجال  في  وغيرهم  العرب  به  يتقدّم  لم  ولم��اذا 
للمجتمعات التي لم يكن يحكمها ضابط قانوني أو إنساني واحد؟.

وهل أنّ التقدّم الّذي حصل في المراحل التأريخيّة المتأخّرة لحياة الأمّة على مستوى 



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة26

الإحساس والشّعور بالمسؤوليّة تجاه الإنسانيّة كان بمحض العقل، أم بفضل الرسول 
الذي حضي بكلّ المقوّمات القياديّة، واجتمعت فيه عناصر الشخصيّة الرّسالية الرائدة؟.

* * * 



27 عنا�صر القوة في �شخ�صية الر�سول

 عناصر القوة في شخصية الرسول

شاملة  تغييريّة  لعمليّة  المصطفاة  الشخصيّة  هي    الله  رسول  شخصيّة  أنّ  بما 
برأها الله عزّ وجل ونقاها من كلّ نقص،وصانها من كلّ عيب، ووهبها  فقد  وشاقة، 
الجاهلي،  الرفض  مواقف  وتحدي  السلبيات،  وعلاج  العقبات،  القوّة،لمواجهة  عناصر 

وأهم ما في هذه العناصر هي: 

�أولا - �إيمانه قبل البعثة

المسلمين،  عامة  ولدى  والسيرة،  التأريخ  كتاب  لدى  شك  أدنى  هناك  فليس 
كيانه  بكلّ  طفولته  منذ  يتحرّك  والسلوك،  الفكر  نقي  موحداً  مؤمناً  كان   أنه في 

ومشاعره، باتجاه عبادة الله عزّ وجل.

فسأل  سنوات  ثلاث  عمره  كان    النبيّ  أنّ  البحار،  في  المجلسي  نقل  فقد   
مرضعته حليمة السعدية قائلًا: »أمّاه مالي لا أرى أخويّ بالنهار«؟ قالت له: يا بني إنهما 

يرعيان غنيمات لهما.

قال: »ما لي لا أخرج معهما«؟ قالت: أتحب ذلك؟ قال: »نعم«، فلما أصبح دهنته 
وكحلته وعلقت في عنقه خيطا فيه جزع يماني، فنزعه فقال لأمّه: »مهلا يا أمّاه فإنّ معي 

من يحفظني«))). 

النبي  يتعبّد  أيّ دين أو ملة كان  الذهن، هو: على  يتبادر إلى  الذي  السؤال  أنّ  إلا 

))) بحار الأنوار /العلامة المجلسي: 15 / 392



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة28

آنذاك؟، لذا انحصرت الإحتمالات في المنهج الذي كان يتعبّد على أساسه قبل البعثة في 
أربعة احتمالات: 

أ – أنه كان يتعبّد على ملة إبراهيم الخليل ، ولكن ما ورد من الإشكال على ذلك: 
كيف يتعبّد على شريعة منسوخة بشريعتين لاحقتين هما: شريعة موسى وعيسى؟. 

إلا أنّ ما يخفف من وطأة هذا الإشكال هو: أنّ أكثر عناصر تلك الشريعة، قد بقيت 
مشتركة بينها وبين الشرائع اللاحقة، بل إلى زمن الإسلام، فيعتبر عمل النبي وتعبّده قبل 
النبوة قائما على شريعة تلتقي في كثير من عناصرها مع شريعته الموعودة، وتتسم بالحنيفية 
التوحيدية بنص القرآن الكريم: بز ڭ ڭ ڭڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈبر))). 

غاية الأمر يرى البعض: أنّ الإتفاق قائم على أنّ النبي هو أفضل الأنبياء بلا 
وهو  بالمفضول،  الفاضل  اقتداء  منه  يلزم  الأنبياء  من  قبله  لمن  إتباعه  فإنّ  لذا  إستثناء، 

مرفوض في المقاييس العقلية والشرعية.

ولكن ينبغي القول: أنّ إقتداء النبي بالنبي الذي قبله شيء، واتباع الشريعة بما هي 
شريعة سماوية شيء آخر، لذا فكل الأنبياء يشتركون في كثير من المواد التشريعية التي 
استندت إلى الله عزّ وجل، فلا يتحقق اقتداء الأفضل بالمفضول إّال فيما يقرر، وفيما يسن 

بنفسه من سنن وإلتزامات. 

ب - أنْ يكون قد تعبّد على شريعة السيد المسيح عيسى بن مريم وهذا الإحتمال 
- قطعا - لا موقع له من القبول.

 وذلك:لأنه يلزم منه كون أمر النبي  متوقفاً على هذه الشريعة، وأنه لابدّ له 
التّماس والتعامل مع أهل الكتاب وعلمائهم والإستفادة منهم، وهو مماّ يساهم في  من 

))) الحج: 78.



29 عنا�صر القوة في �شخ�صية الر�سول

. تأكيد الشبهة القائلة: بعدم أصالة الرّسالة التي بعث بها رسول الله

ج - أنه كان يتعبّد وفقا لما يمليه عليه عقله، دونما اعتماد على أي توجيه شرعي آخر. 

 في  النبي  يتعبّد بها  التي  الإلتزامات  كانت  إذا  فيما  إنما يجري  الإحتمال  وهذا 
بين  عقلية  عليها كمسلّمات ومستقلات  والمتبانى  المشتركة،  الفطرية  الإلتزامات  نطاق 
كالوفاء  تشريعي،  مصدر  أيّ  من  توجيه  إلى  تحتاج  لا  الإنسانية،والتي  الفصائل  كل 
بالعهد، وأداء الأمانة، وصدق الوعد، وغيرها من المبادئ التي لم يختلف فيها اثنان بين 

كافة الملل والمجتمعات.

العبادات  من  الكثير  مثل  ع،  المّشر لرأي  تخضع  التي  والُممارسات  النشاطات  أما 
والمعاملات، كالبيع، والشراء، والأطعمة، والنكاح، وغيرها من النشاطات.

فيه أي  النبي قد مارسها وفق منهج خاص ومنظم، لم يرتكب  أنّ  ثبت  فقد 
محرّم، كما روي عن أهل البيت أن النبي قد حج عشرين حجة مستترا))). 

كان  أنه  يؤيّد  الذي    للنبي  الرسالي  الواقع  إلى  الأقرب  الإحتمال  وهو   - د 
يوحى إليه من قبل الله تعالى، بواسطة ملك عظيم من ملائكته، يعلمه ويلهمه طريقة 
العبادة والطاعة مستقلا عن كافة الشرائع، بغض النظر عن كون هذه النشاطات مطابقة 

للشرائع السابقة أو مخالفة لها.

وقد أشار إلى ذلك الإمام أمير المؤمنين علي  فقال: »ولقد قرن الله به من لدن 
كان فطيمًا أعظم ملك من ملائكته يسلك به طريق المكارم، ومحاسن أخلاق العالم ليله 
ونهاره، ولقد كنت أتبعه اتباع الفصيل أثر أمّه، يرفع لي في كلّ يوم من أخلاقه علمًا فأراه 

))) ينظر الوسائل:9 /183.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة30

ولا يراه غيري«))). 

بقوله    النبي  بها  خوطب  التي  الضلالة  من  المراد  هو  ما  لنا  يفسر  ما  وهذا 
تعالى:بزک ک کبر ))).

إذ ليس معنى ذلك أن النبي  كان في فترة من فترات حياته على خط مقرر له 
ثم ضل عن سلوك هذا الخط، مضطرباً في عقيدته، أومنحرفاً في سلوكه، ثم هداه الله 
المعنى من  التي بعث بها،لأنّ هذا  الرسالة الجديدة  إلى معالم  بيده  عزّ وجل، أي: أخذ 

الضلالة لا يليق إلا بالكفار والمنافقين. 

ما  التي  الفترة   في  النبي  يعيشه  كان  الذي  الفراغ  الضلالة هو:  معنى  إنّ  بل 
بعد نبوة عيسى  كما أنّ كلّ موجود من الخلق فاقد للمعرفة بمعالم الطريق،هو ضال 

ہ  جمبر)))بزہ  جح  ثي  ثى  ثم  ثج  تي  تى  وجلبزتم  عزّ  الله  هداية  لولا 
ھبر))). 

لطاعته،  والإنقياد  تعالى  معرفته  نحو  للهداية  إستعدادا  شيء  كلّ  في  غرس  أي: 
والإنسان من ضمن المخلوقات التي غرس الله تعالى فيها هذا الإستعداد للتقبل،وتجلى 
مراحل  كافة  وفي   الله رسول  لدى  فاعلية  وأكثر  أوضح،  بصورة  الإستعداد  هذا 

عمره الشريف، من أجل التصدّي لأداء مسؤولية الرّسالة الجديدة. 

* * * 

))) نهج البلاغة – محمد عبده – خ / 187.
))) الضحى: 7.

))) طه: 5.
))) الأعلى: 3 .



31 عنا�صر القوة في �شخ�صية الر�سول

 ثانيا: �أميّة الر�سول 

حيث عبرت الآية الكريمة عن الخاصية الثالثة لرسول الله  فأسمته )الأمّي(، 
وهنا من حق كلِّ أحد أنْ يسألْ: ما ذا تعني أمّيّة الرّسول ؟ وكيف تعتبر من عناصر 

القوّة في حركة الرسالة فقد ذكرت في ذلك آراء عديدة أهمها:

1 – الأمّي: الّذي لا يكتب ولا يقرأ.

2 – الأمّي: المنسوب إلى الأمّة، أيْ: أمّة العرب قبل أن تحسن القراءة والكتابة.

هُ قبل أن يتعلم القراءة والكتابة. 3 – الأمّي: المنسوب إلى أمّهِ، أي كما ولدته أمُّ

4 – الأمّي: هو المنسوب إلى أمّ القرى، وهي مكّة المكرّمة.

والملاحظ أنّ الرأي الأخير، هو الّذي يعوّل عليه لدى جملة من مفسري الإمامية 
 .استناداً إلى نصوص المعصومين

  الرسول  أميّة  لأنّ  الأول،  الرأي  هو  المفسرين  مشهور  لدى  المرجح  بينما 
جاءت في مقام الإفحام والحجّة على الذين ينكرون وحي السماء، أو يشككون بما جاء 

به النبي من الكتاب الكريم.

أما ماورد عن المعصومين فإنه يؤكد على أنّ النبي الأمي: كونه المنسوب لأم 
القرى مكة المكرمة.

جاء عن علّي بن أسباط - أو ساباط - قال: قلت لأبي جعفر : لم سمّيَ النبي 
الأمّي؟ قال: »نسبةً إلى مكّة، وذلك من قول الله تعالى: بز ژ ڑ ڑ ک کبروأمّ 

القرى هي مكّة«.)))

))) تفسير العياشي: 36/2.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة32

 ، الرضا  علّي  بن  محمّد  جعفر  أبا  سألت  قال:  الصّوفي،  محمّد  بن  جعفر  وعن 
قلت: يا ابن رسول الله، لم سمّي رسول الله  ب ) الأمّي(؟. 

فقال: »ما يقول الناس«؟

قلت: جُعلتُ فداك، يقولون: إنما سمّي الأمّي لأنّه لم يكن يكتب.

بزٺ  أنىّ ذلك ويقول الله عزّ وجل في كتابه:  لعنة الله،  فقال: »كذبواعليهم 
ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ 

سن؟.  ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄبر، فكيف كان يعلمّهم ما لا ُحي

وسبعين  ثلاثة  أو  وسبعين  باثنين  ويكتب  يقرأ    الله  رس��ول  كان  لقد  والله 
لساناً، وإنما سمّي الأمّي لأنّه من أهل مكّة، ومكّة من أمّهات القرى، وذلك قول الله في 

كتابه:بزژ ڑ ڑ ک کبر«))).

الأميّة  هي   ،المعصومين نصوص  في  المرفوضة  الأمّية  بأنّ  القول:  ويمكن 
الملازمة له كما يتصوّرها الناّس، وهي أميّة العقل والفكر.

أمّا الأميّة التي تعني أنه لم يتعلم مِن بشر، ولم يسبق له أن درس على يد أحدٍ من أهل 
مكّة ولا من غيرها، وهذا مما لا شك فيه، قال تعالى:بز ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ 
پ پپ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺبر))).

لذا فإنّ أميّته هذه، كانت تشكل عامل قوة له في حركته، وهي من أصدع الأدلة 
النبوة، ومِنْ أصدق الحجج على كون القرآن الكريم الذي  وأقواها على صحّة دعوى 

أنزل معه هو من عند الله عزّ وجل.

))) الإختصاص /263.
))) النحل: 103.



33 عنا�صر القوة في �شخ�صية الر�سول

لذلك قال الله تعالى في موضع الإحتجاج على المنكرين والمشككين في صدق دعوى 
ژ  ڈ  ڈ  ڎڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  النبوة:چچ 

ژ ڑ ڑک ک کچ))).

ک  ک  ڑک  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  چڌ  تعالى:  وق��ال 
ک چ ))).

يفة قد ركّزت على كون رسول الله كان عارفاً بالقراءة  فتكون النصّوص الشّر
والكتابة بتعليم الله عزّ وجل له لا بتعليم أحد من البشر، مماّ يعصم مقام النبّوة ويؤيّد 

صدقها. 

چڳ ڳ ڱ ڱ ڱچإشارة  تعالى:  بقوله  الكريمة  الآية  التعبير في  ولعل 
إلى جوهر هذا التعليم، وذلك لأنّ مِنَ الطبيعي أنّ شخص النبي  لم ينزل من السماء.

الكريم،  القرآن  بمعجزة  المؤيّدة  والرّسالة  النبوّة  هو  السّماء  من  نزل  الّذي  أنّ  بل 
القراءةَ لفهم الكتاب  النبّوّة مقرونةٌ بتعليم الله عزّ وجل لرسولهِ  وبحكم الملازمة فإنّ 

الكريم وتعليمه للأمّة.

ومن الجدير بالذكر، أنّ التعليم يعتمد على ركنين هما: المعلم والكتاب، فلا الكتاب 
يغني عن المعلم، ولا المعلم يغني عن الكتاب شيئا.

مَا بُعِثْتُ مُعَلِّم«)))، وقال : »إنّي مخلّف فيكم  ولذلك قال رسول الله : »وَإنَِّ
الثّقلين ما إن تمسكتم بهما لن تضلّوا كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فإنهما لن يفترقا حتى 

))) يونس: 16
))) العنكبوت: 48.

))) العلم والحكمة في الكتاب والسنة:محمد الريشهري/ص221.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة34

يردا علّي الحوض«))).

وحتى الآن لازلنا بحاجة إلى فقيه، ومن يدّعي أننا في غنى عن الفقيه، وأننا نستطيع 
الإكتفاء بالرّسالة العملية فهو مخطئ، كما كان واهماً من يقول: حسبنا كتاب الله، سواء في 

زمن رسول الله  أو في زماننا هذا. 

، والعترة الطاهرة والعلماء الذين هم الإمتداد لهم، يقومون  فالرّسول 
بتعليم أمرين: هما الكتاب والحكمة.

الحكمة  وأمّا  والضوابط.  والقوانين  والأحكام  الشريعة  منهل  فهو:  الكتاب  أما 
فهي: منهل الأسلوب وكيفيّة التعامل وطرق التصّرف العام على كافة الصعد.

ثالثا: �شهادة الكتب ال�سّماويّة

بقيت  فقد  والتحريف،  التلاعب  من  السابقة  السماوية  الكتب  أصاب  مما  بالرغم 
إلى  القرآن  أشار  كما   ،الخاتم النبي  الرسالة  رائد  إلى  تشير  التي  بالنصوص  تحتفظ 
ذلك بقوله تعالى: چہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭچ))).

ولا شك في أنّ ظهور رسول الله  في أبرز الكتب السماوية قبل القرآن كالتوراة 
والإنجيل، هي شهادة تمنح شخصية الرسول  عاملًا مهمًا من عوامل القوة والتأييد 

من ناحية.

رسول  لرسالة  الرّباني  والتخطيط  التدبير  دقة  على  تدل  أخ��رى:  ناحية  ومن 
ائع،  والشّر الرّسالات  لكل  الخاتمة  لكونها  الرّسالة  هذه  عالميّة  وعلى   ،محمّد الله 

والمستكملة لكلّ عناصر التشريع الذي تحتاج إليه الأمّة على امتداد وجودها.

))) الإفصاح: 1 / 128
))) الشعراء: 197-196



35 عنا�صر القوة في �شخ�صية الر�سول

 :في حديث: »قال يهودي لرسول الله  جاء في المجالس، عن أمير المؤمنين
 مولده بمكّة، ومهاجره بطيبة، ليس  التّوراة محمّد بن عبد الله  إنّي قرأت نعتك في 
بفظ ولا غليظ ولا سخّاب ولا مترنّن بالفحش، ولا بقول الخنا، وأنا أشهد أن لا إله إلا 

الله وأنّك رسول الله، هذا مالي فاحكم فيه بما أنزل الله«)))

وصيّة  ياموسى  »أوصيك  مناجاته:  في  فقال  تعالى،  ربّه  ناجاه    موسى  وأنّ 
الشفيق المشفق، بابن البتول عيسى بن مريم، ومن بعده بصاحب الجمل الأحمر الطيّب 
الطاهر المطهّر، فمثله في كتابك أنّه مهيمن على الكتب كلّها، وأنّه راكع ساجد راغب 

راهب، إخوانه المساكين وأنصاره قوم آخرون ...«))).

وجاء في سفر التكوين )الإصحاح 17 العبارة 17-20(: »وقال إبراهيم لله: ليت 
إسماعيل يعيش أمامك، فقال الله: وأما إسماعيل فقد سمعت لك فيه - إشارة إلى دعاء 
إبراهيم لولده إسماعيل- واستجابة الله دعاءه في حقه، إلى أن قال: ها أنا أباركه وأثمره 

وأكثره كثيرا جيّدا إثني عشر رئيسا يلد وأجعله أمّة كبيرة...«.

وفي إنجيل يوحناّ )الباب 15 العبارة 16( قال: »وأما المعزي الّروح القدس الّذي 
سيرسله الأب بإسمي فهو يعلّمكم كلّ شيء ويذكّركم بكلّ ما قلته لكم«.

وفي إنجيل يوحنا )الباب 15 العبارة 14( قال: »إن كنتم تحبوني فاحفظوا وصاياي 
وأنا أطلب من الأب فيعطيكم معزيا آخر ليمكث معكم إلى الأبد، الذي عنده وصاياي 

ويحفظها فهو الذي يحبني«.

وقال أيضا: »ومتى جاء روح الحق فهو يرشدكم إلى جميع الحق لأنه لا يتكلم من 

))) تفسير الصافي 242/2.
))) نفس المصدر/ 243.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة36

نفسه بل كل مايسمع يتكلم به ويخبركم بأمور آتية«.

ففي تلك النصوص التوراتية والإنجيلية، دلالة على أنّ الآتي هو النبي المصدق بما 
جاء به من قبله من الأنبياء والمرسلين، والمؤمن والداعي إلى التصديق بالكتب السماوية 
السابقة، لا في حدود ما حملته من نبأ بعثته، بل في كلّ ما جاءت به من تشريع وأحكام، 

كما أنه المخبر بما لم يقع من الحوادث والوقائع.

رابعاً: عناية الإعجاز الرباني

النبوة،  صدق  لإثبات  الرباني  الإعجاز  لأنواع  تفصيل  عرض  هنا  المراد  وليس   
بقدر ماهو عرض لخواص الإعجاز بنحو عام، وأنه يمثل مصدر قوة لمواقف الأنبياء 

والمرسلين مع أقوامهم، ثم الفرق بين الإعجاز وبين ما قد يقع فيه البعض.

ولعل من مصاديق عدل الله عزّ وجل هو: تقوية مواقف الرسل بعناية الإعجاز 
الدالة على صدقهم، لأنهم الهداة للناس، والله عزّ وجل لا يمكّن بالإعجاز إلا من هو 

صادق في قوله وفعله.

المنصب الإلهي،  للعادة، والقائم على صدق دعوى  العمل الخارق  فالإعجاز هو 
والذي يعجز البشر عن الإتيان به ولو بمثله، وهو مما تعجز أمامه كافة الإرادات البشرية 

مهما كانت قدراتها وإمكاناتها، ولا يمكن الصمود أمامه لأي من مواقف الرفض.

 لأن الإعجاز يتحرك دائما في خط التحدي ضد المنكرين للمنصب الإلهي، وذلك 
لأن المتبني لإجراء هذا العمل الخارق للعادة هو الله عزّ وجل. 

وإذا رجعنا إلى القاعدة الفكرية التي نمتلكها وهي )عقيدتنا( التي تقضي بأن الله 
تعالى يصب قراراته وأفعاله وفق الحكمة، ومع مقتضيات مصلحة الدين والرسالة.

فبهذا الحصر نستوحي أن المعجزة دائما تصب في خط الحكمة، ولا تجري عبثا وبلا 



37 عنا�صر القوة في �شخ�صية الر�سول

مصلحة تقضي بإجرائها، لذلك تكون المعجزة لإثبات المنصب الإلهي على نوعين: 

الأول: من المعجزات ما يلازم البعثات الرّسالية، ولم يكن مرتبطا بما لو طلب الناس 

ذلك أو لم يطلبوا، فتأتي المعجزة ملائمة لأرقى فنون العصر الذي يبعث فيه النبي، دون 
أن يكلف الله النبي المرسل بأكثر من دعوة الناس إلى الإيمان بالرّسالة التي جاء بها من 

ربّه تعالى، وهو ما عليه مسيرة كل الرسالات التي بعث بها الأنبياء.

الثاني: من المعاجز ما يطلبه الناس من النبي، فلو أجابهم الله عزّ وجل ولم يؤمنوا 

بذلك يصيبهم الله بعذاب من عنده، كما أنبأنا القرآن الكريم في الكثير من الآيات التي 
كانت سببا لهلاك الأمم التي كانت تلح على طلبها من أنبيائها، ولم تؤمن بها فيعاجلها 

الله بإنزال العذاب.

لذا أغلق الله باب الإستجابة لطلب المعجزات التي يستوجب التكذيب بها إنزال 
ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀڀ ڀ ڀ  تعالى:چ  فقال  العذاب، 

ٺ ٺ ٺ ٺٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹچ))).

وذلك إكراما لنبي الرّحمة رسول الله  فأوكل الله الناس إلى عقولهم للتدبر في 
أرقى المعجزات، وهي معجزة )القرآن الكريم( وذلك: أن هناك شروطا تشكل مجتمعة، 

الميزان والضابط للمعجزة ومن هذه الشروط: 

1- أن تكون المعجزة مقترنة بدعوى المنصب الإلهي لدى من هو أهل لهذا المنصب، 
وفي ظرف الإمكان لإدعائه، لذا لايحق لأحد أن يدعي منصبا من مناصب النبوة في هذا 
الزمان، لقول النبي : »إلا أنه لانبي بعدي«، ولا منصبا من مناصب الإمامة، لعدم 

الإستحقاق الموضوعي لهذا المدعى بعد وضوح سلسلة الإمامة .

2- أن لاتكون المعجزة على خلاف السنة الكونية أو أمرا مهلكا أو مستحيلا عقلا 

))) - الإسراء: 59 .



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة38

ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  چڇ    الله  رسول  من  قريش  طلبت  كما 
ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ  ڈ 

ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻ ڻچ))). 

فنلاحظ في هذا الطلب ما يخالف السنة الكونية، ومنه الأمور المهلكة التي تخالف 
الهدف من بعثة النبي ، ومنه ماهو مستحيل عقلًا، ولذا لاتجد مثل هذه الطلبات 

قبولا عند الله عزّ وجل.

3- أن لا تكون المعجزة من الأمور الملجئة للناس على الإيمان، بمعنى أنها تسلب 
الإختيار، لذا لما كبر على النبي  إعراض الناس عن الإيمان بالرّسالة، ووقع في نفسه 

الألم والحسرة عليهم إذ لم يؤمنوا، خاطبه الله تعالى بقوله:

چئى ی ی ی ی ئج ئح ئم ئى ئي بج بح بخ بم بى بي   
تج تحتخ تم تى تي ثج ثم ثىثي جح جم حج حمچ))).

4- أن لاتتجرد المعجزة عن الغاية والهدف، كما لو كانت استجابة للجاجة أوعناد 
من الناس، وهم غير مستعدين للإيمان والإنضواء تحت لواء الهدى والحق.

لأنّ هدف المعاجز في تأريخ الرسالات، هو: ربط الناس بالله تعالى من ناحية، ومن 
ناحية اخرى إقامة الحجة على الكافرين والمعاندين. 

وهذه الغاية تحصل من أول معجزة تقوم على صدق المدّعى، كما في خاتم المعجزات 
القرآن الكريم، القائم على صدق الرسالة، والذي أغلق الله عزوجل به باب كل طلب، 

وأفحم به كافة المدّعيات، وما يتوقع من ظهور الأوهام. 

))) الإسراء: 90 – 92 .
))) الأنعام: 35 .



39 مجتمعنا وثقافة الوهم

مجتمعنا وثقافة الوهم

التي  الظواهر  نتفادى  أن  للمعجزة،  المذكورة  الضوابط  ضوء  على  بنا  ويفترض 
الذي  الوهم  المعجزة وبين  سرت في واقعنا الإجتماعي، مثل ظاهرة الخلط بين مفهوم 
– مع شديد  الثقافة في واقعنا الإجتماعي  الناس، لأنّ  البعض من  يتبناها  ثقافة  أصبح 

الأسف – غير خاضعة لمقاييس الدين والعقيدة.

التي  والخرافات  الأوهام  غزو  هو  الخطورة،  في  العسكري  الغزو  يساوي  مما  إنّ 
أخطر  من  هذا  ولعل  الإجتماعي،  الوسط  في  واللاوعي  الجهل  أرضية  على  تتحرك 

الحالات على الأمة.

 لأنّ الغزو العسكري يتربص بالأمة من خارج حدودها، فيمكن للأمة أن تتظافر 
جهودها وإمكاناتها التعبوية لتفادي مثل هذا الغزو.

أما هذه فتسري في شرايين الأمة وتتلاعب بفكرها وثقافتها، وتعبر عن حالة الجهل 
والتخلف، وعدم الإستناد إلى قاعدة علمية لعملية القبول أو الرفض.

المفاهيم  وتحريف  العقل،  تخريف  هو  والخرافات،  الأوهام  تلعبه  الذي  الدور  إنّ 
والأفكار والمبادئ الأولية للإنسان المسلم، حتى على مستوى الإنسان المثقف فضلا عن 

الإنسان العادي.

الهداية  دور في  والوعي من  والإيمان  العلم  يؤدّيه  ما  الثقافة وحدها لاتؤدي  لأنّ 
تأثير  عن  والأفهام  للعقول  الحصانة  من  والإيمان  العلم  يوفره  ما  توفر  ولا  والتوجيه، 



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة40

الخرافات والأوهام.

من  جزءا  وأخذت  والكرامات،  بالمعاجز  الأوه��ام  مجتمعنا  لدى  اختلطت  فقد 
تفكيره، وابتنت عليها حركته ومواقفه ونشاطاته، وذلك لفقدانه الميزان الذي يعرف من 
خلاله الفرق بين المعجزة والكرامة من ناحية، وبين الكرامة والوهم من ناحية أخرى، 

فعلينا أن نفهم:

شروط  مع  ينسجم  لا  ذاك،  أو  الشخص  لهذا  المعجزات  من  يدّعى  ما  أنّ   -1
المعجزة وغيرها من  بين  للفرق  الكريم، وذلك  القرآن  قرّرها  كما  المعجزة  وخصائص 

تلكم المدعيات: 

الأخَُر على أساس  تتم الأعمال  بينما  تعليمية،  إلى طريقة  تستند  المعجزة لا  أنّ  أ - 
سلسلة من التعليمات والممارسات والتمرينات على الفنون الخاصّة بها عند أصحابها.

تتعدّد  للعادة، وإنما  المعجزة لاتتحدّد في نوع واحد من الأعمال الخارقة  ب - أن 
الكريم عن جوانب عديد في معجزة  القرآن  الواحدة، كما حدثنا  المعجزة  الخوارق في 
بباب  موسى وعيسى وغيرهما من الأنبياء، في حين يختص عمل ذوي الأوهام 

واحد من أبواب الخرق لا يستطيعون تجاوزه إلى غيره.

ج - أنّ المعجزة لا يمكن معارضتها وتفنيدها بأيّ عمل من الأعمال الأخَُر، لأنها 
تستند إلى القدرة الرّبانية الخارقة، ولم نسمع أنّ معجزة من معاجز الأنبياء تم تفنيدها في 
يوم من الأيام، في حين يمكن تفنيد دعاوى ذوي الأوهام بأدنى بادرة من بوادر الرجوع 

إلى القواعد العلمية.

هي  الإلهية،  المعجزات  أصحاب  إليها  يسعى  التي  والغايات  الأه��داف  أنّ   - د 
عزّ  الله  إلى  الهداية  بيان وإيضاح معالم طريق  إلى  نبيلة، تسعى  إنسانية  أهداف وغايات 



41 مجتمعنا وثقافة الوهم

وجل، في حين لا تجد لدى ذوي الأوهام والخرافات من وراء تلك الدعاوى إلا مآرب 
دنيوية وجاهية.

إذن لم يعد ما نسمعه من الدّعاوى المتأخرة سوى هوس من الأفكار والتصوّرات 
التي قد تتبناها جهات وحركات من أجل مآرب دنيويّة، فتستغل حالة الجهل والفراغ 

الفكري والعقائدي في الأمة.

 وضع يده على   أنه قال: )إذا قام قائمنا  ولذا أذكّر بما ورد عن أبي جعفر 
رؤوس العباد فجمع بها عقولهم وكملت أحلامهم()))، مما يدل على شيوع الفتن وانتشار 
الأوهام التي تأخذ بالعقول والأفهام، ووضع اليد كناية عن بسط السلطة التامة التي 

يهيّء بها الإمام  وسائل العلم ويمهد السبيل إليه.

2- علينا أن نعلم: كما أنّ للمعجزات ميزانا وضابطا، فإنّ للكرامات – أيضا – 
المناصب الإلهية،  ميزانا تتحرّك على أساسه، لكي لا يقول أحد: أني لم أدع منصبا من 
بعض  يتبناها  التي  الأكاذيب  من  كذبا  كونها  تعدو  لا  التي  الكرامة  بدعوى  فيتمسك 

الناس.

الناس  من  المؤمنين  أي��دي  على  تجري  إنما  الكرامة  أنّ  نعرف:  أن  ينبغي  ولكن 
لمقتضيات التكريم من الله عزّ وجل، فإذا ما كان المؤمن من أهل الله، ومن أهل التقى 

والورع والدين، فيجري على يده العمل الخارق للعادة تكريما له.

ی  ی  ئى  چئى  مريم:  السيدة  على  المائدة  نزول  عن  القرآن  حدثنا  وقد 
ی ی ئج ئحئم ئى ئي بج بح بخبم بى بي تج تح تخچ))).

))) مستدرك سفينة البحار: 1 / 219
))) آل عمران: 37



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة42

 وكما حدثنا عن شأن )آصف بن برخيا( أحد أنصار النبي سليمان  الذي تولى 
نقل عرش بلقيس في مقابل دعوى ساحر الجن: چ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ 
ڌ ڌ ڎڎ ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ 

ڱچ))).

إحدى  في  تجري  الصالحين،  أيدي  على  الكرامة  بها  تجري  التي  الموارد  من  وأيضا 
حالتين: 

والسخرية  ل�إلزدراء  يتعرض  الكرامة،  مسحوق  الحق  مغمور  يكون  أن  أ- 
الدنيا  كرامة  فيرزقه  قدره،  يستصغرون  الناس  يدع  أن  تعالى  الله  فيأبى  والإستهانة، 

والآخرة، وهذا ما يمكن أن يظهره الله للسادة والعلويين أحياءا وأمواتا.

بل حتى لسائر المؤمنين دونما دعوى منهم أو ضجيج أو عجيج، لذا جاء في الحديث 
»وأخفى وليه في عباده فلا تستصغرن عبدا من عبيدالله فربما يكون وليه وأنت لاتعلم«))).

ب- أن يكون من أهل التوبة والإنابة الصادقة والخالصة لوجه الله عزّ وجل، كما 
يروى أنّ رجلا في بني إسرائيل كان يتزيا بزي النساء، ويدخل حمام النساء بصفة امرأة 

تتولى تدليك النساء، وبقي على هذا الحال فترة من الزمن.

وجدت  فلما خرجت  الحمام،  إلى  الملوك  من  ملك  ابنة  الأيام دخلت  من  يوم  وفي 
كافة  وس��دت  للتفتيش،  الح�امم  تطويق  تم  ذلك  أثر  وعلى  سرق،  قد  الثمين  عقدها 
الأبواب، فاختبأ الرجل في زاوية خفية وهو يرتجف خوفا، فنذر لله تعالى نذرا لئن أنجاه 

من هذه المشكلة ليتوبن له توبة نصوحا.

))) النمل: 40
))) بحار الأنوار: 66 / 275.



43 مجتمعنا وثقافة الوهم

الصحراء  في  وهام  تعالى،  لله  تائبا  فخرج  الرجل،  على  يعثر  ولم  التفتيش  وانتهى 
نادما، وبقي يتعبد حتى نحل جسمه وخارت قواه، وهو لايجد ما يأكله غير حشائش 
الأرض، فرأى معزى تقترب منه فعدى نحوها وأمسكها فدرت عليه من لبنها فشرب، 
فكان أهل ذلك البلد كلما مرض لديهم أحد، جاءوا إليه بالمريض فيسقيه من ذلك اللبن 

فيشفى بإذن الله تعالى. 

* * * 

خام�سا: وعي الر�سول  للم�س�ؤولية

قد أحاط بكل خطوط رسالته  أنه كان   ، الرسول   من عناصر نجاح حركة 
الرسالة  هذه  مبادئ  من  إليه  يدعو  لما  وبصيرة  وعي  على  وك��ان  للأمّة،  حملها  التي 

ک  ک  ک  ڑ  ژڑ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڌڎ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  چڇ  ومفاهيمها، 
ک گچ))). 

أن  يريد  إطروحة  صاحب  بصفته  المصلحين،  الحركيين  من  أيّا  أن  الطبيعي  ومن 
النفوذ والقبول في واقع الأمة، لابد وأن  الناس، بهدف أن يكون لها  يضعها بين يدي 
من  ويضاعف  مواقفه،  من  يعزز  مما  الأطروحة،  هذه  لتفاصيل  ومستوعباً  عالماً  يكون 
من  موعد  على  هو  الذي   الله برسول  فكيف  ترويجها،  سبيل  في  لمسؤوليته  تحمله 

السماء أن تلقي عليه قولا ثقيلا، وأن تحمله أمانة عالمية شاملة ؟؟. 

يزاولها عادي  التي  المهن  الرسول كمهنة من  لدى  الأطروحة  تلك  تعد  فلم 
الناس انتظارا لعائد مادي، أو أملا لمردود جاهي، أو طمعا في مركز إجتماعي.

 وإنما كانت لديه الأطروحة هذه طموحا من الطموحات، وتطلعا من التطلعات 

))) - يوسف: 108 .



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة44

وهدفا من الأهداف والغايات، التي يعيش تأثيرها في نفسه وروحه وعقله مذ فتح عينه 
على الدنيا، والتي تصاغرت وتفانت أمامها كل الرغبات المادية والدنيوية. 

لذا كان وعيه وشعوره بالمسؤولية تجاهها، دافعا من دوافع الإصرار والتصميم على 
مواصلة الطريق إليها، فكان يقول لعمه أبي طالب : »لو وضعوا الشمس في يميني، 
العرب، ويدين لهم بها  يملكون بها  يعطوني كلمة  و لكن  أردته،  ما  يساري  والقمر في 
العجم، ويكونون ملوكا في الجنة«))) إيمانا منه بأنّ هذه الأطروحة الجديدة هي موضع 

أمل كل الإنسانية على امتداد التأريخ.

 لذلك لما كانت هذه الأطروحة تطلعا في كل أحاسيسه ومشاعره، فقد بقي يراقب 
ويتابع درجة تأثيرها في عمق النفوس، وفي مظاهر السلوك الإنساني. 

* * * 

�ساد�سا: �سيرته العملية الملتزمة

إليها، والعمل بمبادئها وتطبيق  التي يدعو  إلتزامه بمقررات رسالته   وهي تعني 
مفاهيمها في واقع التعامل والسلوك، لترى الأمة صورة الرسالة الجديدة قد تمثلت في 

صورة رسولها الداعية إلى الإيمان بها، وتشتمل السيرة العملية على مصاديق منها: 

أ – أخلاقه الرسالية: فقد استلهم رسول الله من رسالته جل صفاته وخصاله 
وقيمه الأخلاقية، لذا لم يتحدث القرآن عن صفاته الجسدية كطول القامة أو قصرها، أو 
لون العين، أو لون الشعر، لأنّ القرآن ليس صحيفة من الصحف الإعلامية والدعائية 

حتى تهتم بالمظاهر، وإنما هو كتاب تربية وتغيير.

لذلك يتحدث عن عمق تلك الشخصيّة الرسالية، وعن روحها وصفاتها وخصالها 

))) بحار الأنوار/ العلامة المجلسي: ج18ص182.



45 مجتمعنا وثقافة الوهم

وأخلاقها، فقال تعالى: چڱ ڱ ڱ ں چ))).

ڭ  ڭ  ۓ ڭ  ۓ  ے  چھ ھ ے  ت��ع��الى:  وق���ال 
ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ چ))).

ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  تعالى:چپ  وق��ال 
ڃ  ڃ  ڃ  ڄڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹٹ 

چچ))).

التربوي  منهجنا  في  والقادة  والعظماء،  الأنبياء  حياة  نتناول  عندما  لنا  إيحاء  وهذا 
والتغييري، أن لا نشغل أنفسنا في صفاتهم الجسديّة، ولا في خصوصيّاتهم وعلاقاتهم 

العائلية، إلا بما يتصل بحركة الرّسالة وحركة الناس معهم في المنهج.

ب – الصبر على الأذى: فكلما كانت الغاية والهدف أثمن، كان الطريق إليها أعقد، 
ويبني مجتمعا  إنسانية  يؤسس  أن    النبي  كان هدف  لما  لذا  أطول،  إلى صبر  يحتاج 
الصدر،  بالحلم والأناة والصبر وسعة  إنسانيا مالم يتصف  المجتمع  إنسانيا. ولا يكون 
تتحرك  إنسانيته  فكانت  وأن��اة،  بصبر  الواقع  مع  التعامل  في  إنسانيته  يجمّد  لم  لذلك 

كالشمس فوق كل بر وفاجر، وفوق كل محسن ومسيء له.

في وقت كان السيد المسيح عيسى بن مريم يقول: »كن كالشمس تطلع على البر 
جهلة  يكيله  الذي  والألم،  الأذى  صور  يواجه    الله  رسول  وكان  والفاجر«)))، 
قريش ومشركوها، كان يواجهه بشعاره الإنساني المعروف »اللهم اغفر لقومي إنهم لا 

))) القلم: 4
))) التوبة: 128

))) آل عمران: 159
))) - بحار الأنوار: 95 / 167.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة46

يعلمون«)))، فإنه ينطلق بهذه المناجاة إلى الله عزوجل من منطلقين: 

1- من منطلق رحمته ورأفته بالأمّة، فإنه يحب أن يراها مغفورا لها، ولا يحب لها 
العنت والعذاب والأذى كما عرفنا من رقة طبعه وسعة صدره.

2- من منطلق علمه بأنّ شرك هؤلاء ليس من خلال علمهم المضاد، بل من خلال 
الجهل الذي يفتقد عنصر العلم والوعي.

ج – الوفاء والصدق في القول والعمل: وهو دليل قوة الشخصية وتوازنها، وهو 
المربي  قول  بين  التوافق  إطار  دائما في  الذي يصب  التربية الإسلامية،  منهج  يقتضيه  ما 

وعمله، وهو من أبلغ عوامل التأثير.

لذا كان رسول الله  لا يأمر بشيء إلا وهو أول المؤتمرين به، ولا ينهى عن شيء 
إلا وكان أول المنتهين عنه.

كلّ  قبل  نفسه  على    الرّسول  يعرضها  التي  الأطروحة  مقرّرات  تطبيق  إنّ 
يعزز من  مما  انسجام عقله وروحه مع جوهر عقيدته ورسالته، وهو  دليل على  شيء، 
جاء  كما  عناصر،  ثلاثة  يجمع  الإيمان  لأنّ  وعقيدتها،  إيمانها  في  وصدقها  شخصيته  قوة 
: »الإيمان معرفة بالقلب، وإقرار باللسان، وعمل  في قصار الحكم عن الإمام علي 

بالأركان«))). 

ومن هنا يعلمنا الإسلام أن نصدق القول بالعمل والتطبيق في كل قضايانا ومواقفنا، 
إبتداء من أصغر الدوائر التي نتعامل معها، وانتهاء بالدائرة الإجتماعية العامة.

الذين  أنكم  يرون  فإنهم  لهم  ففوا  الصبيان  وعدتم  »إذا  الحديث:  في  جاء  فكما   

))) نفس المصدر.
))) - غرر الحكم: ح / 227 .



47 مجتمعنا وثقافة الوهم

ترزقونهم«))). 

وفي حديث آخر: »أشد الناس حسرة يوم القيامة من وصف عدلا ثم خالفه إلى 
غيره، ورجل وعظ أناسا بشيء فعملوا به فدخلوا الجنة ولم يعمل به فدخل النار«))). 

* * * 

�سابعا: �شخ�صيته الحوارية الهادئة

لأنّ كل صاحب فكرة أو أطروحة، يحتاج إلى إسلوب حواري موضوعي في ترويج 
فكرته، وفي دعوة الناس إلى قبول أطروحته والتسليم لقناعاته.

وعلى هذا الأساس بنى رسول الله  حركته الرسالية في واقع المجتمع الجاهلي 
المشرك، وذلك وفقا لما رسمه له القرآن الكريم من خطوط للحوار الموضوعي، وهي – 

أي هذه الخطوط – كما يلي: 

أ - توفير أجواء الحريّة للرأي، وتنقية المناخ الذي يجري في نطاقه الحوار من المواقف 
والآراء المسبقة، ليشق الحوار طريقه نحو النتيجة المرتقبة.

فينبغي أن تكون الأجواء فارغة من المواقف والآراء المسبقة، التي تعترض طريق 
الحوار، وتشكل عاملا للضغط على حريّة المحاور، فلو افترض طرف من المتحاورين 
نفسه أمام خصمه أنه على الحق والصواب، فقد صنع حاجزا نفسيا أمام حرية الطرف 

الآخر.

وأن  جانبا،  برأيه  قناعاته  يطرح  أن    الكريم  رسوله  وجل  عزّ  الله  أرشد  لذا 
يوحي لخصمه بشكه في ما يتبناه من رأي أو موقف، حتى يثبت الهدى والحق من خلال 

))) - الكافي: 6 / 50.
))) - الكافي: 2 / 175.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة48

الحوار القائم على أساس الحاجة للوقوف على الحقيقة من أي طرف كانت، فقال تعالى: 
چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄڄ  ڄ  ڦڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  چڤ 

ڇچ))).

ولا  الحواريّة،  الحركة  حريّة  الخصم  ليملك  خصمه:  أمام  المحاور  تواضع   - ب 
تمسك  عملاقة  عناوين  تكون  قد  أُخَر،  واعتبارات  عناوين  تحت  مسحوق  بأنه  يشعر 
دخل  كيف  الكريم،  القرآن  يعلمنا  لذا  الخصم،  ضد  الفكري  الإرهاب  سوط  بيدها 
التواضع  غاية  في  وهو  والمشركين،  الكتاب  أهل  مع  الحوار  خضم  في   الله رسول 

والتنازل عن كل العناوين التي قد توحي لهم بالتعالي عليهم .

والفهم،  والعلم  والمنصب  والقوّة  بالجاه  عليهم  يتفاخر  أن    يمكنه  فكان 
واحد  فرق  سوى  وبينهم،  بينه  المشترك  الجامع  بصفتها  بشريته  لهم  يؤكد  راح  ولكنه 
وهو )الوحي(، الذي لم يعرضه في مقام التفاخر، بل في مقام لفت النظر إلى قيام الحجّة 
أمامها  تضعف  التي  والطوارئ  العوارض  كلّ  أمام  ضعفه  لهم  أكد  لما  وإلا  عليهم، 

الطبيعة البشريّة.

كما أرشده القرآن الكريم، فقال تعالى: چ ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ 
ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀڀ 
ثج  تي  تمتى  تخ  تح  تج  بي  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  چ  تعالى:  وقال  ڦچ)))  ڤ 

ثم ثى ثي جح جم حج حم خج خح خم سج چ))).

ج - التجرّد عن التبعيّة العمياء: أي: أن يكون الحوار بعيدا عن المؤثرات الإنفعاليّة 

))) - سبأ: 24 .
))) - الأعراف: 188
))) - الكهف: 110 



49 مجتمعنا وثقافة الوهم

التي لاتدع المحاور يتحرك في إطار رأيه الخاص، بل تفرض عليه التبعيّة أن يتحرك في 
إطار العقل الجمعي وتحت تأثيره.

الذين تفشت  أن يدعو مجتمع الجزيرة،    الكريم  وقد أرشد الله تعالى رسوله 
فيهم ظاهرة التبعيّة العمياء، أن يقوموا لله مثنى وفرادى، ويتجرّدوا عن الجوّ الإنفعالي 

العام، ثم يتفكّروا في آرائهم ومواقفهم تجاهه.

ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ېې  ې  ۉ  ۉ  بز  تعالى:  ق��ال  فقد 
ئەئو ئو ئۇ ئۇ ئۆئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی بر .

* * * 



50



51 وقفة مع الحوارات المعا�صرة

وقفة مع الحوارات المعاصرة

تعتبر من  التي  الكلامية  منا وقفة على واقع الحوارات والسجالات  يتطلب  وهنا 
الحديث في  يقع  لذا  العصر،  هذا  الفكري والإجتماعي في  الواقع  تشغل  التي  الظواهر 

ثلاث نقاط: 

تعالى:  الله  قال  كما  الإنسان،  في  فطريّة  طبيعة  الح��وار  أنّ  نعتقد  نحن   :- الأولى 
چڀ ڀ ڀ ٺ ٺچ)))، حيث يستوحى من هذا النص أن الحوار صفة من 

الصّفات المتأصّلة في طبيعة الإنسان وتكوينه، وفطرة فطره الله عليها.

أوضاع  من  فيها  ما  ويرى  الحياة،  على  إدراكه  ويتفتح  عقليته،  تنمو  عندما  فهو   
وظواهر وأحداث وأفكار واتجاهات، تتفتح لديه غريزة الجدل والحوار في مرحلة من 
واتجاهات  نظريّات  لديه  تكون  وقد  الفكر،  قضايا  لديه  تتنامى  حتى  حياته،  مراحل 
دوائر سياسيّة  البشريّة  الأتباع والأنصار، وتؤسّس في حياة  الكثير من  قد تجرّ وراءها 

أوإقتصاديّة أواجتماعيّة واتجاهات فكريّة مختلفة.

وقد احترم الله عزّ وجل هذه الطبيعة الحوارية، ومن بوادر هذا الإحترام للحوار، 
أنه تعالى أول من فتح باب الحوار مع الملائكة حين أراد أن يخلق آدم بز ٱ ٻ ٻ 
ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  پڀ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ 

ٿ ٿ ٿ ٹ ٹٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦبر))).

))) الكهف: 54
)))  البقرة: 30



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة52

ويستمرّ الحوار بين الله وملائكته، حتى أمرهم بالسّجود لآدم بزہ ہ ہ 
ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ بر))).

بالرّغم  إبليس،  وهكذا تنفتح دائرة جديدة للحوار بين الله عزّ وجل وبين عدوّه 
الكريم،  القرآن  من  عديدة  مواضع  في  تتابعها  أن  تستطيع  للأمر،  وعصيانه  تمرّده  من 
عزّ  عنده  الحجّة  قوّة  مع  حتى  الحواريّة  المسيرة  يحترم  عزوجل  الله  أنّ  منها  فيستوحى 

وجل.

 بل حتى في عرصة القيامة لا يستهين عزوجل بهذه الطبيعة الإنسانية، حيث ترك 
للإنسان حريّة الحوار، وفتح له باب الدّخول فيه للدّفاع عن نفسه، فقال تعالى: بز ٻ 

ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ بر))).

البالغة على الخلق، وإنّ حجج الإنسان لا تصمد أمام  غاية الأمر، فإنّ لله الحجة 
مْدُ  اْحلَ فَلَكَ  اَوامِ��رِكَ  بَعْضَ  »وَخالَفْتُ  كميل:  دعاء  في  جاء  كما  وجل،  عزّ  الله  حجّة 
حُكْمُكَ  وَاَلْزَمَني  قَضاؤُكَ  فيهِ   َّ عََيل جَرى  فيما  ةَ لي  حُجَّ وَلا  ذلكَِ  يعِ  جَم عَلي في  ةُ(  جَّ )اَْحلُ

وَبَلاؤُكَ«)))

الثانية -: من خلال مواكبة الشرائع السّماويّة لطبيعة الحوار في الإنسان، - خصوصا 
على مستوى القرآن الكريم - ينبغي أن تتهذب حركة الحوار في حياتنا، وأن نستفيد من 
للدّخول في الحوارات بطريقة موضوعيّة، وتبنيّ أساليب  تنمية مواهبنا  المنهج في  هذا 
الحوار  لمنهج  طبقا  الإسلاميّة،  الرّسالة  ومفاهيم  مبادئ  تبليغ  مستوى  على  الإقناع 
الموضوعي، وهو أن ننتقل بالحوار من واقع الجدل والمهاترات اللفظية إلى واقع الحوار 

))) البقرة: 34 .
))) النحل: 111

))) مفاتيح الجنان.



53 وقفة مع الحوارات المعا�صرة

المنتج.

الجهات،  )الحوار( في بعض  يلتقي مع مصطلح  كان  وإن  )الجدل(،  إن مصطلح 
والنزاعات  الخلافات  أج��واء  في  تتحرك  التي  الظواهر  من  هو  غالبا  الج��دل  أنّ  إلا 
والإنفعالات، وفي أجواء التعصب والتمسك ببعض الأفكار، والإصرار على الأخطاء 
القناعة  المقابل وإفحامه، لا لأجل الوصول إلى  في أغلب الأحيان، بهدف تعطيل قوة 

بالحقيقة العلمية.

لذلك يعتبر الجدل في هذا الإطار أمرا مرفوضا في منطق القرآن الكريم، كما قال 
ڳ  ڳ  بز  تعالى:  وق��ال  ٺبر)))،  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  بز  تعالى: 
ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ 

ہھ ھ ھھ ے ے ۓ ۓ بر))).

أما الحوار، فهو الإطار العام والأوسع مدلولاً لكل أنواع المناظرات والحوارات 
حركته،  من  ويهذب  موضوعي،  بإطار  الجدل  يؤطر  الذي  وهو  الفكرية،  والمبادلات 
ويحوله من حالة العقم المعنوي والتهافت والمهاترات اللفظية، إلى حالة المضمون الثابت.

ے  ے  ھھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  بزہ  تعالى:  قال  لذا 
ۓ ۓبر))).

بز ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀٺ  وقال تعالى: 
ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ بر))).

))) البقرة: 197
))) غافر: 56 

))) النحل: 125
))) العنكبوت: 46



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة54

الموضوعية،  بإطار  الج��دل  تأطير  تعني  پبر  پ  پ  بز  عزوجل  وقوله 
وإخضاعه للضوابط والشروط التي تنتهي بالمتحاورين إلى نتيجة، لا إلى طريق مسدود 

كما هو الغالب في حواراتنا في العصر الحاضر.

 فعندما يريد أحدنا أن يرفض رأيا أو موقفا، أو يقبل رأيا أو فكرة، فلا تتم عملية 
الرفض أو القبول – غالبا – إلا تحت تأثير الأجواء الإنفعالية، التي يفتقد الإنسان معها 

طريق الصواب، وتجعله يشكك حتى في أهم المسلمات التي يؤمن بها.

إنك ترى الكثير ممن يقع تحت تأثير المجتمع البعيد عن فهم الإسلام، ويتحرك في 
خط التأليب الإنفعالي، الذي يصف الإسلام – مثلا – بالقسوة والعنف والوحشية، لأنه 
يأمر بقطع يد السارق، أوالإقتصاص من الجناة والمجرمين، فإنك تراه في ذات الوقت 
تفرض عليه تلك الأجواء الإنفعالية بشرعية قتل رجل القانون المسلم واستباحة دم من 
يعارضه بالرأي أو يخالفه في الموقف، وغيرها من القضايا التي لا تقبل الإختلاف، لأنها 

تندرج ضمن الحرمات الإسلامية العامة التي نصت عليها الشريعة. 

الثالثة -: إنّ مماّ يشهده عصرنا، أننا لانجد التكافؤ الفكري في حواراتنا، فيدخل 
يعرف  أن  الذي لابدّ  الوقت  الفكر والرأي، في  أحدنا الحوار وهو ليس من أصحاب 
المحاور كيف ينطلق، ومن أي نقطة ينطلق في حركة الحوار، وما هي أسباب الإختلاف 
بينه وبين خصمه، هل هي عقائدية أو اجتماعية أو سياسية أو غير ذلك من الأسباب 

التي تمثل المحور الذي يدور حوله الحوار.

في  هو  هل  عقائديا،  الحوار  كان  لو  النزاع  محل  هو  ما  يعرف  أن  المحاور  على  ثم 
وجود الله تعالى، أو في توحيده، أو في بعض صفاته، ثم ما هي النقاط المتفق عليها بين 
المتحاورين، لتكون مرجعا يرجع إليه المتحاوران، فلا يؤدي بهما الحوار إلى الخلط بين 



55 وقفة مع الحوارات المعا�صرة

المطلوب وغير المطلوب. 

أما من يريد أن يدخل دائرة الحوار، وليس لديه معرفة بهذه الأصول وبغيرها من 
يحاور  التي  والفكرة  بالرأي  ولا  بل  للحوار،  القرآن  عرضها  التي  والقواعد  الأصول 
من أجلها، فسوف يخلق جوّا من المهاترات اللفظية والإنفعالات التي يغطي بها ضعفه 

وعجزه.

وهذا ما تشهده بعض حواراتنا التي تدور عبر الفضائيات، فتظهر من خلالها نماذج 
تتدخل في أمور ليس من تخصّصها، ولا تعرف أصولها وقواعدها وتفاصيلها، فتراها 
من خلال ذلك تحكم، وتقرر، وتنقض، وتثبت، وتفتي بما يمليه عليها الضعف والهوى 
فكيف  وآرائها،  أفكارها  في  ضبابية  خلال  من  تتخبط  كانت  وإذا  الشخصي،  والمزاج 

تستطيع أن تكشف الضبابية عن أفكار خصومها ؟؟.

لذا يشير القرآن الكريم إلى حالات الجدل الجاهل من قبل تلك النماذج التي ليس 
لها علم ولا حجّة ولا هدف إلا مخاصمة الرسالة والتكذيب بالحق والتعالي عليه، فقال 

تعالى: بز ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں ڻبر.

 أي: بغير علم ولا معرفة ولا قوة على إدارة هذه الحركة الحوارية بز ڻ ڻ ۀ 
ۀ ہ ہ ہ ہھ ھ ھھ ے ے ۓ ۓ بر))) وقال تعالى: 

ئۈ  ئۈ  ئۆئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئەئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  بز 
ئې ئې ئېبر))).

 

))) غافر: 56 
))) يونس: 39



56







58

ا

 



59 الر�سول  والتركيبة الإجتماعية

الرسول  والتركيبة الإجتماعية

إنّ أيّة حركة من حركات البناء تكون على نوعين: فتارة تكون مجرّد حركة إصلاحية، 
تعالج المظهر الخارجي وما علق به من شوائب، مع الحفاظ على الأسس السليمة للبنية، 
وتارة تكون حركة تغييريّة جذريّة، لا تكتفي بعملية الترميم الخارجي، وإنما تحتاج إلى 

تغيير الخارطة الكليّة للبناء وإنشاء أسس جديدة.

بنظر  أخذ  قد  تغييريّة جذريّة، كان  رائدا لحركة  ، بصفته  الله  فإنّ رسول  لذا 
الإعتبار طبيعة الساحة الإجتماعيّة التي يتحرّك فيها، فوجدها تتطلب منه جهدا تغييريّا 
شاملا، وبذلك احتاج  إلى عملية هدم للبنية الثقافية التي قام عليها مجتمع الجزيرة، 

ليبدأ بعمليّة البناء وفق الخارطة الجديدة التي رسمتها يد السّماء.

وهي  الجاهليّة،  الأميّة  ظاهرة  في  آن��ذاك  الإجتماعيّة  الثقافة  ملامح  تمثلت  فقد 
والمعرفة،  للتلقي  الإنفتاح والإستعداد  معها  تستبطن  أميّة  هناك  أنّ  إذ  العمياء،  الأميّة 
 الذي نشأ  وهي الأميّة التي لم تشكل مانعا لمجموعة من الذين آمنوا برسول الله 
بينهم أميّاً لا يكتب ولا يقرأ، ولكن هناك الأميّة المطبقة، وهي التي تفتقد عنصر التطلع 

للوعي والمعرفة. 

لذلك كانت أمية المجتمع الجاهلي مرتعا ترسخت على ساحته الجهالات والعادات 
المنحرفة والثقافات الزائفة، التي يتمسك بها، ويتعصب لها أصحابها جاهلين ومتجاهلين 
كل الدّعوات والبيانات، وقد كانت الأميّة تعم الأعم الأغلب من مجتمع الجزيرة العربيّة 

آنذاك، كما تحدث لنا القرآن عن ذلك، قال تعالى: بز ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ 



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة60

ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ بر))).

السبعة  عددهم  يتجاوز  لم  بما  ويكتبون،  يقرأون  الذين  أسماء  البلاذري  ذكر  وقد 
عشر شخصا في مكة، وأحد عشر شخصا في المدينة))).

وممارسات  وع��ادات  وأوض��اع  ثقافات  أرضيتها  على  تأسست  قد  الأمية  هذه 
مقدمة  السليمة، وفي  الإرادات والأذواق  كلّ  السيطرة على  لها  كانت  معينة،  إنحرافية 

هذه الثقافات: 

1- ثقافة ال�شرك بالله عزّ وجل:

وهو الطابع الذي تأثر به الكثير من ذلك المجتمع، مع أن فيهم موحّدين لله تعالى، 
يقرّون له بالخلق، ولكنهم مشركون به تعالى على مستوى الرّبوبية وتدبيرشؤون الخلق.

ے ۓ ۓ ڭ  بزھ ے  الصورة:  هذه  الكريم  القرآن  حكى  لذا 
ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  بز  ۈبر)))،  ۆ  ۇۆ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ 

ۆ ۈ ۈۇٴ ۋ ۋ ۅۅ ۉ ۉ ې ېبر))).

فلم تتسع أفكارهم للتوحيد المطلق، وكانوا يرون من الصعوبة بمكان أن يمحضوا 
التي  الزائفة  المعبودات  تلك  توسط  بلا  المطلقة  الغيبية  للقوة  والطاعة  للإيمان  عقولهم 

ک  ڑ  ڑ  ژ  ڈژ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  بزڌ  عنهم:  تعالى  فقال  عليها،  عكفوا 
ک ک ک گ بر))). 

))) البقرة: 78 
))) فتوح البلدان: ص: 257

))) العنكبوت: 61
))) لقمان: 25
)))الزمر: 43 



61 الر�سول  والتركيبة الإجتماعية

2- ثقافة التحلل الأخلاقي 

الفساد،  وإشاعة  الأخلاقية،  والقيم  الضوابط  عن  والإنفلات  الخ��روج  وهو   
ست  له  كان  أبي  بن  الله  عبد  أن  ذكر  حتى  اللامشروع،  والسلوك  والمنكر  والفحشاء، 

جواري، وكان يكرههن على الفاحشة والبغاء بغية كسب المال.

ک  ک  ک  ڑڑ  ژ  تعالى:بزژ  بقوله  والفاحشة  الزنا  تحريم  نزل  حتى 
إلى  جئن  ئۆبر)))،  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  بزئە  گبر)))  ک 

ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  تعالى:بزڍ  قوله  فنزل  ذلك،  له  وشكين    الله  رسول 
ڈ ژ ژ ڑ ڑ کبر))). 

تناول  نواديهم ومجالسهم، وقد  الخبائث، ومعاقرة الخمرة في  أكل  إلى  هذا مضافاً 
القرآن الكريم هذه الظاهرة بالذكر والتأكيد على عدم مشروعيتها في كثير من آياته، فقال 

تعالى: بز ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ 
ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ 

ڤڤ ڦ ڦ... بر))).

تشكل  كانت  بالخمرة، حيث  الجاهلي وشغفهم  المجتمع  أبناء  تشبث  ومن خلال 
جزءا من حياتهم وسلوكهم ومعاملتهم، فقد سلك القرآن طريقة التدرج في التحريم.

لذا نزل قوله تعالى: بز ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇڇ 

))) الإسراء: 32 
))) الأنعام: 151

))) النور: 33
))) المائدة: 3 



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة62

ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ بر)))، في ظرف لايمكن الزجر والنهي الشديد، فاكتفى بكلمة 
)سكرا( في مقابل الرزق الحسن. 

فقد جاء في سنن أبي داود، ومستدرك الحاكم، أنه لما نزل تحريم الخمر، قال عمر: 
بز ۉ ې ې ېې ى  بيانا شافيا، فنزلت الآية:  لنا في الخمر  اللهم بين 
عمر  فدعي  قال:  بر)))،  ئۇ...  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى 

ۀ  بزڻ  الآية:  فنزلت  شافيا،  بيانا  الخمر  في  لنا  بين  اللهم  فقال:  عليه،  فقرئت 
ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ےبر))).

 إذا أقيمت الصلاة ينادي: لا يقربن الصلاة سكران،  فكان منادي الرسول 
بزٺ ٿ  الآية:  فنزلت  بيانا شافيا،  لنا  اللهم بين  فقال:  فقرئت عليه،  فدعي عمر 
ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦڄ ڄ ڄ 

ڄبر)))، قال عمر: إنتهينا إنتهينا))). 

3- ثقافة ال�وأد والقتل 

ذلك  على  واصطلحنا  الإم�الق،  خشية  الأولاد  وقتل  أحياء،  البنات  دفن  أي: 
بالثقافة، لأنها إفراز من تصورات ومفاهيم فكرية ضيّقة، تملي على أولئك أنماطا معينة 
أنّ  تصوّر:  من  الناتجة  البنت،  وأد  كعادة  السيّئة،  والعادات  والتصّرفات  السّلوك  من 

ڄ  ڄ  بزڦ  والعصبيّات  التفاخر  يحكمه  مجتمع  في  الأب  على  عار  وجودها 

))) النحل: 67
))) البقرة: 219
))) النساء: 43 
))) المائدة: 91

))) المستدرك للحاكم: 2 / 278 و سنن أبي داود: 2 / 128 .



63 الر�سول  والتركيبة الإجتماعية

ڄ ڄ ڃ ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍڍ ڌ ڌ ڎ 

ڎ ڈ ڈ ژژ ڑ ڑ ک کبر))). 

بزې  تعالى  بقوله  الملائكة،  بأنثوية  عقيدتهم  عليهم  القرآن  أنكر  لذلك 
ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې 
في  الكريم  القرآن  فقرّر  بر)))،  ئى ئى ی ی  ئى  ئې ئې ئې  ئۈ ئۈ 

فقرات هذا النص: أن قولهم هذا يستلزم ثلاثة لوازم:

أ-: يلزم منه أن يكونوا أفضل من الله عزّ وجل، إذ ينسبون له ما تستهجنه طباعهم، 
وما تشمئز منه أنفسهم بز ې ى ى ئابر.

ب -: أن يكونوا قد شهدوا خلق الله عزّ وجل، واطلعوا على غيبه، وهم منكرون 
فكيف حكموا  بز ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇبر وإلا  الغيب،  لحقيقة 

على ربهم بهذا الحكم؟.

ج -: يلزم من قولهم هذا، أن يكون الله عزّ وجل قد ولد الملائكة، وهو إفك يفترونه 
بز ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی ی بر، بل هو الواحد الأحد 

الفرد الصّمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد.

الغيبية المطلقة  القوة  التصوّر المادي، والبعد عن  ناتج من  وأما قتل الأولاد: فهو 
لهم،  الرزق  تحصيل  على  القدرة  عدم  من  تارة  الخشية  فتكون  كله،  الخلق  لأمر  المدبّرة 

وتدبير أمر معيشتهم.

ى  ى  ېې  ې  ې  ۉ  بزۉ  ال��ق��رآني  الخطاب  ج��اء  ل��ذا 

))) النحل: 58 - 59 .
))) الصافات: 149- 152.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة64

القدرة  لهم  تكون  لا  بأن  الأولاد،  على  أخرى  تارة  الخشية  وتكون  ...بر)))،  ئائا 

مستقبلا على تحصيل رزقهم بأنفسهم، لذا قال تعالى: بزچ چ چ چ ڇڇ ڇ 
ڇ ڍڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ بر))).

))) الأنعام: 151
))) الإسراء: 31 .



65 الت�شدق ب�أمّة ما قبل الإ�سلام

التشدق بأمّة ما قبل الإسلام

ومن خلال هذه الظواهر والسلبيات، يظهر خور الذين يتشدّقون بتأريخ العرب 
قبل الإسلام، ويخلقون لهم الهالة الإعلامية، ويدّعون أنّ التأريخ قد ظلم الأمة العربية 

بذكر هذا وذاك من السلبيات، ونادوا بكتابة التأريخ من جديد.

وقد حاول الطاغية صدام المقبور ذلك، ليزيل بشاعة هذا الواقع من ناحية، وليبرر 
انحراف الأمة عن رسالتها من ناحية أخرى، ويظهرها بمظهر اللياقة لحمل المسؤولية 

رغم بعدها عن رسالة الإسلام.

ولا شك في أنّ هذه المحاولة، تشكل حملة ضد القرآن الكريم، لأنه سلط الأضواء 
بنيت عليه، وهو يشير كذلك إلى  الذي  على واقع هذه الأمة، وأشار إلى مواقع الخلل 
واقع الأمة اليوم، بعد أن جّمدت الإسلام عن التدخل في قضاياها وشؤونها، وأخذت 
تتحرك في ركاب أعدائه، وتستعين بهم في حل مشاكلها، وبناء حضارتها وثقافتها، وهي 

تعيد التجربة الجاهلية من جديد.

أنى لهذه الأمة أن تكون لها القدرة على حمل مسؤولية العالم، مالم تستلهم مقومات 
التي  الضيقة  للعناوين  التعصب  مواقف  كل  وترفض  رسالتها،  جوهر  من  اقتدارها 

حجّمت دورها، وشتتت أمرها، وأضعفت من قدراتها؟.

فإنّ جزءا من الأمّة قد تأطر بعنصر التعصب لشخصيته الإقليمية، بمعنى أنّ الفرد 
الذي في هذا البلد غير الفرد الذي في البلد الآخر ولو كان مسلما، وتأطرالجزء الآخر 



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة66

منها بعنصر التعصّب لشخصيته القوميّة، بمعنى أنّ هناك حاجزا بين المسلمين، يسمّى 
)القومية(، فمن لم ينتسب إلى القوميّة الفلانية، فهو ليس جزءا من كيانها مهما يكن قربه 

من ربّه ودينه.

وهناك من تأطر بعنصر التعصّب لشخصيته الحزبية، بمعنى أنّ من لم ينتسب لهذا 
الأمّة، وتصبح مصالحه عرضة للإهمال،  كيان هذه  يمثل جزءا من  ذاك لا  أو  الحزب 
أما الجزء الأكبر من هذه الأمة فإنه مضى يتعصّب لشخصيته المذهبية، بمعنى أنّ أتباع 

مذهب معّني خير في دينهم من الآخرين.

وإنْ كان منْ حق كلّ أحد أنْ يركن إلى قناعاته بخطه المذهبي، ولكن لاعلى حساب 
التفريط أو ضرب  فإنّ  المسلمين،  المشتركة بين  الرّسالة والأهداف  الإسلام ومصلحة 
التأريخ، من حيث الفكر والثقافة  جزء كبير من المسلمين له ثقله ومكانته وموقعه في 

والرؤى الإسلامية، يشكل خسارة كبرى، وتضييعا للمصلحة الإسلامية.

فلقد كان اليهود منْ أهل الكتاب يشيرون إلى المشركين وعباد الأصنام، فيقولون: 
تعالى  بالله  آمنوا  الذين  المسلمين  دين  في  طعناً  سبيلا(  آمنوا  الذين  من  أهدى  )هؤلاء 
وحده، واليوم يشير بعض المسلمين إلى اليهود، وإلى جحدة الكتاب والسّنة، ويقولون 

هؤلاء أهدى من كلّ المسلمين، يا لمأساة الأمة من هؤلاء المسلمين.

إذن ليس هناك أمّة إسلاميّة بالمعنى السّياسي للأمّة، وهو: أن تلتقي الأمّة في موقع 
واحد، وفي خط واحد، في جميع شؤونها وقضاياها، بالرّغم من اختلاف لغاتها وقوميتها 

ومذهبيتها، حتى يتحقق فيها قول الله عزّ وجل: بز ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ 
ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ...بر))). 

))) آل عمران:110 .



67 الر�سول وعملية التغير الم�ضنية

الرسول  وعملية التغيير المضنية

لقد شهدت الإنسانية والتأريخ مدى صعوبة العمليّة التغييريّة التي مارسها رسول 
وأتقن  وأدق  بأرقى  المعقدة،  الإجتماعية  التركيبة  تلك  حق  في  الأمر،  بادئ    الله 
والمشقات،  والعذاب  الأذى  ألوان  الإنسانية، وتحمل  والحوارات  والآداب  الأساليب 
والسلبيات  الرواسب  تلك  كل  فكأن  اوذيت«)))،  ما  مثل  نبي  اوذي  »ما  القائل:  وهو 

الإجتماعية التي واجهها الأنبياء قد اجتمعت في هذه التركيبة الإجتماعية.

من  فيها  لما  داخلها  من  تتغير  أن  تسمح  لم  الإجتماعية،  التركيبة  هذه  ف��إنّ  لذا   
على  وأصّرت  السماء،  ومبادئ  لقيم  تنكرت  وعصبيات،  وتقاليد  وعادات  رواسب 
عنادها وصدودها، ورصدت الحركة الإسلامية الجديدة بألوان من المكائد والمؤامرت 

والتصفيات والمطاردات للعناصر النشطة على خط الرّسالة.

 والتخلص  ومنها العزم على تصفية القيادة الإسلامية المتمثلة في رسول الله 
يكشفه  أن  بالرسالة،  وعنايته  وجل  عزّ  الله  حكمة  شاءت  ودقيق،  محكم  بتخطيط  منه 

الوحي لرسول الله ، في قوله تعالى: بزک ک گ گ گ گ ڳ ڳ 
ڳ ڳڱ ڱ ڱ ڱں ں ڻ ڻبر))). 

))) بحار الأنوار /للعلامة المجلسي/ج39 ص56.
))) الأنفال: 30



68



69 الهجرة حركة من �أجل التغيير

الهجرة حركة من أجل التغيير

وعلى هذا الأساس تبنى رسول الله  بأمْر الله تعالى ووحيه، حركة الهجْرة التي 
كان حدثها مهّام في تأريخ الحركة الإسلامية التي ولدت في واقع الأمة على يد رسول 
الله  في حدود جغرافية معينة، وكانت الهجرة بداية الخطى على طريق الفتح للعملية 

التغييرية الشاملة، وكان للهجرة حركتان:

مبدأ  في  المسلمون  له  تعرض  ما  خلفية  على  الحبشة،  إلى  مكة  من  حركة  الأولى: 

الإسلام الأول، من إضطهاد وأذى ومطاردة وحصار وتعذيب، وسقط منهم شهداء 
  على خط الإسلام، مثل ياسر، وسمية أم عمار، وغيرهما، فشكوا ذلك لرسول الله
فأشار عليهم بالهجرة إلى الحبشة، فهاجر جمع من المسلمين يقدمهم جعفر بن أبي طالب 

إلى تلك المملكة، فرارا من الإضطهاد إلى الأمن والجوار.

الثانية: حركة من مكة إلى المدينة، وذلك من أجل أن تكون المدينة قاعدة جديدة 

من  رجوعه  بعد  الجمع  ذلك  انضم  وقد  الحكومة،  وبناء  الإسلامية  الحركة  لإنطلاق 
مع  الكبرى  الثانية  الهجرة  ركب  إلى  الشديد،  الأذى  إلى  تعرضه  وبعد  الأولى،  الهجرة 

 . رسول الله



70



71 ميزات الهجرة الثانية

ميزات الهجرة الثانية

فقد كانت حركة الهجرة الثانية، قد تميزت عن الهجرة الأولى في الخلفية والنتيجة، 
بميزات هي: 

عملها،  إسلوب  في  وتحوّلا  الإسلامية،  للقيادة  حركة  الهجرة  هذه  كانت  �أولا: 

لها  خططت  التي  المؤامرة  خلال  من  الإسلامية،  بالحركة  الخطر  أحدق  أن  بعد  وذلك 
  قريش لإغتيال الرمز الأول للقيادة الإسلامية، لولا أن الله عزّ وجل أنبأ رسوله

بما جاء في الآية 30 من سورة الأنفال بزک ک گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ 
ڳڱ ڱ ڱ ڱں ں ڻ ڻبر. 

التي  للمؤامرة  الدقيق  الوعي  خلفية  على  حدثت  قد  الهجرة  هذه  كانت  ثانيا: 

حيكت على قائد الرسالة، لذا فإنها تحركت بالدعوة الإسلامية من موقع الضعف إلى 
قلوب  عليها  وجل  عزّ  الله  فعطف  الإلهي،  الأمر  بمقتضى  جاءت  لأنها  القوة،  موقع 
القبائل من الأوس والخزرج وغيرها، فبدأت الوفود تترى على رسول الله بالتأييد 

والنصرة، لتشكل القاعدة الجماهيرية الأولى لإمتداد الدعوة الإسلامية في المدينة.

الحركة  أن تكشفت خطوط  بعد  الهجرة جماعية حتمية، وذلك  كانت هذه  ثالثا: 

في  أثرها  الدعوة  وأخذت  العلني،  العمل  إلى  السري  العمل  من  لقريش  الإسلامية 
الأطروحة  لإفشال  العدة  تعد  أن  بقريش  دفع  مما  قريش،  أبناء  من  الشبابية  الأوساط 
الفكرية الإسلامية الجديدة، فتبنت أسلوب الإغتيال والمطاردة والتضييق على المسلمين، 

حتى لحقهم من الأذى ما لا يطاق.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة72

ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  بزٺ  القرآن:  عنهم  حكى  كما  يقولون  فكانوا 
تعالى  الله  إلى  هجرتهم  فكانت  ڦبر)))،  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ 
عاطفية  تضحية  فهي  والأرض،  والمال  والبيت  بالأهل  بالتضحية  تزخر  ظروف  في 

وإقتصادية من أجل المستقبل المأمول.

المهاجرين والأنصار،  الناس،  رابعا: كانت هذه الهجرة، قد جمعت بين فئتين من 

يمثلون مصدر  الفئتين، فكان الجميع  الموقع بين هاتين  التداخل في  وخلقت حالة من 
قوة للرسالة، ونموذجا للتلاحم والإخاء، وصورة من صور البّر والإحسان والإيثار، 

ٻ  ٻ  ٻ  بزٱ  تعالى:  فقال  ومدحه،  الله  ثناء  موضع  فكانوا 
ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ 

ٿ ٿ ٿ ٿ ٹٹ ٹ ٹ ڤبر))).

))) - النساء: 75
))) - التوبة: 100



73 الهجرة في التاريخ الحديث

الهجرة في التأريخ الحديث

لقد كانت الهجرة في التأريخ الإسلامي تحمل هموم الرّسالة الإسلامية، لأنها كانت 
فبقي  الإسلامية،  الحركة  لها  تتعرّض  كانت  التي  الضغوط  مواجهة  أجل  من  هجرة 
المسلمون يعيشون هاجس الهجرة في كافة المراحل الزمنية التي كان يواجه فيها الإسلام 

حملات المعارضة والصّد من قبل أعدائه.

فقد انطلق المسلمون – بدينهم – تباعا، إلى أقاصي العالم، إمّا تحت ظلّ الفتوحات 
إنتشار  الثقافية، وهكذا نلاحظ  التجاريّة، وإمّا للأغراض  العسكريّة، وإمّا للأغراض 

الإسلام في جزء كبير من العالم، بسبب تتابع الهجْرات والتحرّكات.

الحرب  خلال  أو  بعد  بوادرها  ابتدأت  والتي  الحديث،  التأريخ  في  الهجْرة  أمّا 
العالميّة الأولى، وذلك لظهورالكثير من الأزمات الإقتصاديّة الحادّة، وتعرّض المسلمين 
لمجاعات في أكثر بلدان العالم الإسلامي، مما دفع بالكثير منهم للهجْرة والتغرّب إلى بلاد 

الغرب كأميركا، والدول الأوربّية، وغيرها من البلدان.

وقد وقعت الكثير من الأسر الإسلاميّة – مع شديد الأسف - تحت تأثير الثقافات 
تلك  في  الإسلاميّة  هويتها  وفقدت  الغربية،  السلوكيّة  والأنماط  والمفاهيم  والأفكار 
البلدان، كالأرجنتين، وفي تشيلي، وفي كوبا، وفي دول أمريكا اللاتينية، وذلك للأسْباب 

التالية: 

11 جهل هؤلاء بأصول دينهم ومفاهيم رسالتهم..



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة74

22 فقدان الموقع الإسلامي في البلاد التي هاجروا إليها..

33 قطع خيوط الإرتباط، وعدم التواصل بينهم وبين البلدان الإسلاميّة. .

وحتى اليوم تتعاقب الهجْرات، وتنطلق الرّحلات إلى بلاد الغرب وغيرها لأكثر 
من سبب في ظلّ الحكومات الظالمة التي تحكم بلدان العالم الإسلامي، فلم يبق إلا الذين 

لاحول لهم ولا قوّة على الهجْرة، لذا تتلخص أسباب الهجْرة في ما يلي: 

1- السّبب الأمني: وذلك لوقوع أكثر البلاد الإسلامية تحت السيطرة الإستعمارية، 
وتفشي العمليّات الإرهابيّة، سواء من الداخل ضدّ العناصر التي لا تتعاون مع توجّهات 
واللاإستقرار،  الفوضى  حالة  خلق  بهدف  الخارج  من  أو  الحاكمة،  السّلطات  ورؤى 

لفرض السّيطرة على الثروات والمقدّرات لهذا البلد أو ذاك. 

البلاد  في  الإقتصادي  والرّكود  البطالة  لتفشي  وذلك  الإقتصادي:  السّبب   -2
الإسلاميّة، وانحصار المشاريع ومرافق العمل بأيدي الجهات المتنفذة.

الكفاءآت  وأصْحاب  المثقفة  الطبقة  وجدان  لعدم  وذلك  الثقافي:  السّبب   -3
عالميّا  سوقا  هناك  وأنّ  لاسيّما  البلاد،  في  الطاقة  هذه  فيه  يؤدّي  الذي  المجال  العلميّة، 

لشراء الأدْمغة والكفاءآت العلميّة التي لمْ تجدْ قبولا في بلدانها.

للسّياسات  تخضع  الإسْلاميّة،  البلدان  أكثر  لكوْن  وذلك  السّياسي:  السّبب   -4
للدّخول  أوْ سياسيّة  دينيّة  أوْ  التي لا تسمح لأيّ جهة فكريّة  الدكتاتوريّة،  والأحكام 
بممارسة  السّياسيّة  التكتلات  من  لأيّ  تسمح  ولا  السّياسي،  والموقف  الرّؤية  في  معها 

حرّيتها في طرح رؤيتها وفكرتها السياسيّة.

لذلك ينبغي أنْ تخضع مسألة الهجْرة لدراسة هادئة متأنية، لرسم ثقافتها، وتفادي 
سلبياتها وفق الملاحظات التالية: 



75 الهجرة في التاريخ الحديث

11 دراسة الجانب الشرعي للهجْرة من قبل المسلمين، لمعرفة متى، وإلى أيّ وسط .
من الأوساط يهاجر الإنسان المسلم.

22 وضع المنهج الذي يجب أنْ يلتزمه المهاجرون..

33 وضع لجْنة لمتابعة أحْوال المهاجرين، وأنماط حياتهم وسلوكهم..



76



77 متى تكون الهجرة م�شروعة؟

متى تكون الهجْرة مشروعة 

أنْ تتحرّك الهجْرة في  ينبغي  العنوان، أو قل: الخط الذي  القرآن الكريم على  ركز 
بزے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ  تعالى:  فقال  الله(  نطاقه، وهو: )سبيل 

ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈۇٴ ۋ ۋ ۅبر))) .

إنّ كلمة ) الذين آمنوا ( ترمز إلى الأساس الذي تبتني عليه الرّحلة، وهو: الهجرة 
القلبيّة إلى الله تعالى بالفكر والرّوح والعاطفة، والإلتزام بمبادئ وأسس العقيدة التي 
يستلهم منها الإنسان المسلم ثقافة الهجْرة ومفاهيمَها، ليتهيّأ لمواجهَة التيارات الفكرية، 

والصعوبات والأوصاب بكل أشكالها.

وأما كلمة )سبيل الله( فهي لم تتحدد بالجهاد خاصة كما يتصور البعض، بل تتسع 
ويستثمر  ليتطوّر،  الإنسان  خلق  عزوجل  الله  لأنّ  المؤمن،  الإنسان  نشاطات  لكل 
والعبادة، وفي  الطاعة  الميادين، في  كلّ  إنتاجاً في  أكثر  الحياة، ويجعلها  ويعمر  الأرض، 

طلب الحلال، والجهاد والدفاع عن الحق، وفي كلّ أبواب المعروف الإنساني.

لذا فإنّ الهجرة المشروعة، هي: كلّ حركة ترسم لها غاية من الغايات التي تلتقي في 
سبيل الله عزوجل، ومن هذه الغايات: 

المؤمن،  الإنسان  على  الإقتصادية  الحياة  تضيق  فقد  الحلال،  لطلب  الهجرة  أولاً: 
وتنغلق بوجهه طرق الكسب الحلال، فلا يجد وسيلة لتأمين العمل والكسب إلا الهجرة 

))) البقرة: 218.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة78

والحركة في الأرض، والغربة عن الوطن، فلا شك تكون الهجرة في هذا الحال هجرة في 
سبيل الله تعالى، بزۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ېې...بر))).

اجتاز النبي ومعه جماعة من أصحابه برجل، فرأى الصحابة من جده ونشاطه 
ما اعجبهم فالتفتوا الى النبي فقالوا له:يا رسول اّهلل، لو كان هذا في سبيل الله؟

اّهلل، وان كان خرج  فهو في سبيل  فأجابهم: »إن كان خرج يسعى على ولده 
يسعى على أبوين شيخين كبيرين فهو في سبيل الله وان كان خرج يسعى على نفسه فهو 

في سبيل الله«))).

وقال : »الكاد على عياله كالمجاهد في سبيل الله«)))، وفي حديث آخر له قال: 
»العبادة عشرة أجزاء – وفي رواية -سبعون جزءا – أفضلها في طلب الحلال«))). 

وقال الإمام الصادق : »إن الله تبارك وتعالى ليحب الإغتراب في طلب الرزق«))) 

ثانيا: الهجرة من أجل الحفاظ على العقيدة والبناء الديني، وتحصين الشخصية من 
فتنة الإنحراف عن الدين تحت الإضطهاد والضغط، كما هي مشكلة العصر حيث يعاني 
الإنسان المتدين من الإضطهاد والإذلال من جراء الأنظمة الظالمة، التي تحاصر الشعوب 
المسلمة، وتكبت حريتها، وتتدخل في خصوصياتها وفي طريقة إلتزامها، وتحاول أن تملي 

عليها الأفكار والتصرفات لتغير وجهتها الدينية والمذهبية.

وهكذا يتحول البلد إلى سجن كبير يختنق فيه النفس الديني إلا في حدود ما يخدم 

))) النساء: 99.
))) العمل وحقوق العامل في الاسلام/ باقر شريف القرشي/ص129.

))) بحار الأنوار: 100 /13.
))) الكافي: 5 / 78.

))) من لا يحضره الفقيه: 2 / 156.



79 متى تكون الهجرة م�شروعة؟

السلطة الحاكمة، فتكون الهجرة في هذه الحالة فراراً بكرامة الدين أمراً مشروعاً.

قال رسول الله : »من فر بدينه من أرض إلى أرض، وإن كان شبرا من الأرض 
استوجب الجنة، وكان رفيق إبراهيم ومحمد«))).

وكما ورد عن الإمام الباقر في تفسير قوله تعالى: بزڄ ڄ ڃ ڃ ڃ 
أن  خفتموهم  فإن  الملوك  من  الفسق  أهل  تطيعوا  »لا  قال:  چبر)))،  چ  ڃ 
يفتنوكم عن دينكم فإن أرضي واسعة«)))، وقال الإمام الصادق  حول نفس الآية: 

»إذا عصي الله في أرض أنت فيها فاخرج منها إلى غيرها«))).

ثالثا: الهجرة من أجل الدعوة إلى الله تعالى، فقد لايستطيع الإنسان المؤمن الداعية 
في  بعقيدته  ويجاهر  بفكره  يتحرك  أن  ولايستطيع  الأمة،  مسامع  إلى  صوته  يوصل  أن 
ما  والرسالة  الله  إلى  الدعوة  من  تتحسس  السلطات  بعض  لأنّ  الإجتماعي،  الوسط 
يقض مضجعها ويهز كيانها، لبعدها عن الحق. فتتربص للمؤمن الداعية كل مرصد فلا 
يستطيع أن يشق طريقه في أداء مسؤولية التبليغ من خلال بلده الذي هو فيه، فتملي عليه 
مصلحة رسالته أن يتبنى مسؤولية التبليغ ويجاهر بخط الدعوة إلى الله تعالى من خلال 

الهجرة.

* * *

))) بحار الأنوار: 19 / 31 .
))) العنكبوت: 56

))) ميزان الحكمة: 11 / 16
))) بحار الأنوار: 19 / 36



80



81 الخطوط ال�شاملة لوظيفة الر�سول

 الخطوط الشاملة لوظيفة الرسول

فقد حدّدت الآية الكريمة التي تصدّرت حديثنا هذا، لأداء الرّسول  في الأمّة 
ثلاثة خطوط واسعة الأفق، شاملة لكل المتطلبات التي تمس بحياة الأمّة، تتمثل فيما يلي:

الأوّل: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

السلوك  تقويم  مايعني  وهو  ڌبر)))،  ڍ  ڍ  ڇ  بزڇ 
العام، وتنزيهه وفق منهج تربوي وقانون أخلاقي شامل، يضفي على التعامل الإجتماعي 
صفة الطهر والنقاء من كل شوائب الإنحراف والشذوذ، ويعبّد طريق الأمّة من العثرات 

ومواقع الزلل، ويفتح السبيل أمامها لتولي مسؤوليتها تجاه الله عزّ وجل. 

أمام  شاملة  مسح  عملية  المنكر  عن  والنهي  بالمعروف  الأمر  مختصرة:  وبعبارة 
التطبيق السليم لرسالة الإسلام في واقع الحياة. 

البذرة  تحتضن  أن  لايمكن  التي  الأرض  كمثل  الإجتماعية  الحياة  واقع  مثل  فإن 
العراقيل  كافة  لإزالة  شاملا،  مسحا  عليها  ال��زارع  يجر  مالم  الحياة،  بعناصر  وتغذيها 
وتترعرع  لتنمو  بالحياة،  ومدّها  البذرة  لإحتضان  الإستعداد  فيها  تقتل  التي  والعلائق 

ا. فتعطي أكلها كل حين بإذن رّهب

الفريضة لكونها - من  لذا تواترت نصوص المعصومين في الحث على هذه 
برسول  اقتداء  بها  الإلتزام  فيعتبر   ، والرّسول  الرّسالة  أخلاق  من  خلقا  ناحية- 

))) الأعراف: ١٥٧.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة82

الله فيما يعتقد ويقول ويعمل.

سيطرتها  تبسط  التي  وقواعدها  الرّسالة  ركائز  أهم  من  فهي  أخرى:  ناحية  ومن 
على واقع الأمّة، إذ لا شك أن استيلاء الأشرار والظلمة على واقع الحياة، واستبدادهم 

بالمقدّرات، واستهانتهم بالحرمات.

عدل  لتقبل  الاستعداد  وموت  القاعدة،  لضعف  طبيعيّة  نتيجة  يعتبر  ذلك  كل 
المقدّسة،  الفريضة  هذه  ترك  خلال  من  الإجتماعي،  الواقع  في  الإسلاميّة  سالة  الرِّ
تطؤها  ميتة،  الشر، وساحة  أرباب  لنزوات ونزعات  مرتعا  الإجتماعي  الواقع  فيصبح 

حوافرالضباع العادية والوحوش الضارية.

عن محمّد بن عرفة، قال: سمعت أبا الحسن الرّضا  يقول: »لتأمرنّ بالمعروف 
ولتنهونّ عن المنكر أو ليستعملنّ عليكم شراركم فيدعو خياركم فلا يستجاب لهم«))).

الواردة بهذه  الآيات   - في حديث حول سلسلة من  الإمام علّي  ويروى عن 
ا إذا  الفريضة – قال: »فبدأ الله بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فريضة منه لعلمه بأّهن

أدّيت وأقيمت، استقامت الفرائض كلها هيّنها وصعبها«))).

ۇ  بزۇ  وجل:  عزّ  قوله  يعطيه  الذي  المضمون  أنّ  بالذّكر،  الجدير  ومن 
ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ 

على  ومَنْ   الرّسول يعتمده  الّذي  الأساس  هو  ېبر)))،  ې  ې  ې  ۉ 

خطّه، في تربية الأمّة على خط الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، حيث يمثّل هذا الخط 
المسيرة  لمواصلة  الأمّة  تنبعث  خلاله  من  الذي  والرصيد  الأمّة،  إرادة  في  القوّة  عنصر 

))) الوسائل: 117/16.

))) الوسائل: 130/16.
))) البقرة: 151.



83 الخطوط ال�شاملة لوظيفة الر�سول

الإسلامية بعد رسول الله

لأن الأمر بالمعروف والنهّي عن المنكر يحتاج إلى استكمال العدّة من الإيمان والعلم 
والمعرفة. 

أمّةٍ  خير  لتكون  الأمّ��ة،  شخصيّة  في  العدّة  هذه  ببناء   الله رسول  نهض  فقد 
أُخْرِجَتْ للناّس تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر وتؤمن بالله، ويتمثل هذا الرصيد في 

ثلاثة ملامح:

1-بزۈ ۇٴ ۋبر، بما تحمل آيات الله عزّوجل من مفاهيم تناغم الوجدان 
الإنساني، وتتفاعل مع واقع الفطرة التي فطر الله الناس عليها.

لأن القرآن حديث الفطرة، الذي لا يضاهيه حديث في التأثير: بزٹ ٹ ڤ 
ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ 
ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڍڌ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چچ  چ  ڃ  ڃ 

ژبر))).
الإستجابة  إلى  أقرب  لكان  إعراض،  أو  معاكسة  دون  وفطرتَه  الإنسان  تُرِكَ  فلو 
لأمر السّماء، ولكنّ الإنسان بعناده وصدوده عن الأجواء الروحية الجذابة، التي هي سّر 
الإعجاز الذي أودعه الله في كتابه الكريم، وبهذا الإعراض والصدود عن الله عزّ وجل، 

يخلق الإنسان لنفسه عوامل الضلال والضياع.

كما فعل جماعة، وهم ثلاثة من أقطاب قريش، أبو جهل وأبو سفيان وأخنس بن 
شريق، عندما كان رسول الله يتلو ما ينزل إليه من القرآن الكريم، وهم يسمعون 
تلك  نحو  الجاذبية  بقوّة  وأحسوا  التأثير،  ذلك  فلمسوا  يتلو،  ما   الله رسول  من 

))) الزمر: 23.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة84

الأجواء القرآنية السامية .

ولكنهم لم يريدوا أن يخسروا موروث الآباء والأجداد، فولوا على أدبارهم معرضين 
وعاكسوا الفطرة، فجاء فيهم قوله تعالى: بزئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې 
ئې ئې ئى ئى ئى ی ی ی یئج ئح ئم ئى ئي بج بح 

بخ بم بىبر))).

فقد جرت سنة الله تعالى أن يضل من أعرض عن الهدىبز ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ 
ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ  بزئۆ  ژبر))).،  ژ 
ٻپ پ  ٻ ٻ  ٱ ٻ  بم  بخ  ئى ئي بج بح  ئج ئح ئم  ی ی 

.(((
پ پ بر

المواهب  وتنمية  التزكية،  عملية  من  القرآن  يؤديه  بما  بزۋبر)))،   -2
الّرواسب  من  وتصفيتها  القلوب  وتطهير  النفوس،  في  ة  الخيّر الإستعدادات  وتجلية 
العالقة فيها، من الحقد والحسد والأنانية، وبعملية المسح هذه، تتهيأ الأرضيّة الصّالحة 

للغرس الجديد وهو الكتاب والحكمة، وما لم يكونوا يعلمون.

طغيان  من  الإنسان  إنقاذ  سبيل  في  ينصب  الكريم،  القرآن  وظيفة  من  جزءا  فإنّ 
غرائزة وميوله النفسيّة على قيمه وأخلاقه، إذ لا شك في أن الغرائز تشكل عاملا خطرا 
ة في نفسه.  على الذات الإنسانية، وتنسي الإنسان أخلاقه، وتقتل مواهبه والعوامل الخيّر
فغريزة حبّ الذات، وغريزة حب المال، وغريزة الجنس، إن لم يرسم لها مسارها وطريقها 

))) الإسراء: 47 – 48
))) الزمر: 23

))) طه: 124 – 126 . 
))) البقرة: 151.



85 الخطوط ال�شاملة لوظيفة الر�سول

الشرعي فإنها تصبح عامل تدمير وتعدٍّ على قيم الإنسانية. 

3- بزۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ېبر)))، والتعليم 
هو تأسيس معارف جديدة، وبناء قاعدة فكريّة خالية من الأوهام والأضاليل الجاهليّة، 
وبيان ما أبهم من الحقائق والمعارف للعقل الإنساني، فقد صنعت الرسالة من رسول 

الله معلما للأمة.

لذا كان مما قال عيسى بن مريم  عن نفسه: بزگ گ گ گ ڳبر))) 
أي: جعلني معلما للخير))) 

الذين لايغني  والمعلم،  الكتاب  أساسيين هما:  التعليم على ركنين  وترتكز وظيفة 
 : أحدهما عن الآخر، وبما أنّ الأمة بحاجة إلى هذين الركنين، فقد قال رسول الله

»إني مخلف فيكم الثقلين ما إن تمسكتم بهما لن تضلوا كتاب الله وعترتي أهل بيتي«))).

وحتى الآن لازالت الأمة بحاجة إلى الكتاب والمعلم المعصوم، أو من ينوب عنه 
فهو  الفقيه  عن  العملية  بالرسالة  نكتفي  أننا  يقول  ومن  العادل،  العارف  الفقيه  وهو 

مخطئ، كما كان واهما من يقول: حسبنا كتاب الله.

* * *

الثاني: تحليل الطيبات وتحريم الخبائث

بالمعروف  الأم��ر  كان  لّما  ژبر)))  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  بزڌ 

))) البقرة: 151.
))) مريم: ٣١

))) بحار الأنوار/للعلامة المجلسي: 71 / 341 .
))) الإفصاح: 1 / 128

))) الأعراف: ١٥٧ 



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة86

المبادئ  لتقبل  السّلوك،  وتقويم  الرّوح  لتطهير  الشامل  المسح  هو  المنكر  عن  والنهّي 
الخبائث هو منهج غذائي شامل  الطيّبات وتحريم  فإن تحليل  للحياة،  العملية الجديدة 

لتقويم البناء الجسدي لكلّ فرد، بما له من صلة وتأثير على واقع النفس.

ولنقف عند هذه المسألة بسؤال هو: هل أن مسألة الحلال والحرام في الغذاء مسألة 
تعبّديّة، أم أنّ هناك أسرارا علميّة معيّنة للتحليل والتحريم قد اعتمدها التشريع؟.

الجواب: إذا أردنا أن ندّعي أنّ هناك أسرارا علميّة يستند إليها التشريع في التحليل 
التشريع  أسرار  دراسة  أردنا  وإذا  وتطوّرها،  العلوم  لتقدّم  وفقا  تكتشف  والتحريم، 
وإدراكاتنا  قدراتنا  تجاوزنا  قد  نكون  المدّعى  بهذا  فإنناّ  العلمي،  التقدّم  هذا  ضوء  على 

المحدودة.

ويبقى  الصحيح  هو  علما  مانسمّيه  كلّ  ليس  أنّه  واضحا  يكون  أن  ينبغي  لذلك، 
صحيحاً، لأنّنا قد نقطع بصحّة النظريّة العلميّة، ونأخذ بها كحقيقة من المسلّمات فيتبّني 

خطؤها بعد حين.

فات الإنسان  التي يفسّر بها جميع تصّر العلميّة  نظريّته  )فرويد( طرح  أنّ  ألاترى 
ونشاطاته الفكريّة والسياسيّة والإجتماعيّة بالعامل الجنسي، بحيث يكون تديّن الرّجل 

والتزامه وصلاته واختراعاته وإبداعاته من أجل أن تحبّه امرأة.

واقع  في  يحدث  تغيّر  كلّ  ويربط  النشّاطات،  هذه  ليفسر  مارك�س(،  )ك��ارل  وجاء 
الحياة الإجتماعيّة والسياسيّة بالعامل الإقتصادي.

مركز  هي  والأنانيّة،  الشخصيّة  والمطامح  الذات  حبّ  أنّ  ليقول:  )هتلر(  ويأتي 
ومرجع كلّ سلوك ونشاط في كافة نواحي الحياة، ولكنْ بعد أن ثبت خطأ هذه النظريّات 

وفشلها، هل يمكن أن يصطلح عليها بمصطلح العلم؟.



87 الخطوط ال�شاملة لوظيفة الر�سول

العلميّة من باب التجوّز لا الحقيقة. وذلك  بالنظريّة  الجواب: كلّآ، لأن تسميتها 
للفرق بين النظرية والعلم، فإن النظريّة مجرد وجهة نظر تفسر بها الأشياء دون أن تستند 

إلى دليل وحجة.

أمّا العلم، فهو مايصلح للإحتجاج والثبات أمام كافة المدّعيات والنقوض، لأنه 
يكشف عن حقيقة ثابتة قام عليها برهان وحجة قاطعة على مستوى مسلّمات عقلية.

إذا عرفنا ذلك، فلنا أن نسأل: أي علم هذا الذي نفسر الدّين على ضوئه، ونكشف 
عن علل وأسرار التحليل والتحريم بواسطته؟ هل هو العلم الذي وضعه الإنسان على 

شكل نظريّات وتخمينات معيّنة؟.

فعلى هذا لانستطيع أن نثبت السّر الحقيقي لأحكام التشريع، لأن التشريع الإلهي 
أعمق من النظريّة التخمينية، وأما إذا كان ما نفسر على ضوئه أسرار التحليل والتحريم 
هو العلم الحقيقي والمعرفة التصديقيّة، فهو ليس بالمقدور لنا على كل حال، وكما قلنا أننا 

في هذا التفسير نتجاوز قدرتنا وحدودنا.

* * *



88



89 هل من ر�أي للمف�سرين؟

هل من رأي للمفسرين؟

التي  للآية  التفسير  لأرب��اب  آراء  هناك  هل  الأذه��ان،  في  عالقا  السؤال  ويبقى 
تقول:بزڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژبر))) ولو على نحو الإحتمال لا 
القطع ؟. الجواب: لقد وردت حول هذه الآية ثلاثة آراء من خلال السياقات التفسيرية:

النفسيّة  بأن هذه الآية تتماشى مع الأهداف  المفسرين،  الأول: يوحي رأي بعض 

الحرام  وتستقذر  الحلال  تستطيب  عليّها  الله  فطره  الّتي  فطرته  أنّ  بمعنى  للإنسان، 
والخبائث. 

ولكن لا يخفى أنّ هذا التفسير ليس علمياً، إذ لم تعد كل الشعوب والأمم تتفق في 
هذا الإتجاه، فقد يستطيب إنسان شيئا ويستقذره الآخر، بغض النظر عن تلوث الفطرة 

وعدم استقامتها عند البعض. 

فهناك فطرة سليمة مستقيمة تستقذر أشياء بطبيعتها سواء نهى عنها الدّين أم لم ينه، 
ولا تستقذر الأشياء الّتي نهت عنها الشريعة، مثل )الخمر(، ولذلك كان البعض يقول 

عنها: ولا لذة أفضل منها.

جاء في الإحتجاج، عن أبي عبد الله  في حديث، أنّ زنديقاً قال له: لم حرّم الله 
الخمر ولا لذة أفضل منها؟ قال : »حرّمها لأنها أم الخبائث، ورأس كل شر، يأتي على 
شاربها ساعة يسلب لبّه، فلا يعرف ربّه، ولا يترك معصية إلا ركبها، ولا يترك حرمة إلا 

))) الأعراف: ١٥٧ 



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة90

انتهكها، ولا رحماً ماسّة إلا قطعها، ولا فاحشة إلا آتاها، والسكران زمامه بيد الشّيطان، 
إن أمره أن يسجد للأوثان سجد، وينقاد حيث قاده«))). 

فلا صلة للتحريم في هذا المورد بالإستقذار الفطري سوى ما يلمح إليه الحديث 
من آثار هذا المحرّم أو غيره من المحرّمات.

المحلل،  العقلي في  الحسن  إن الحلال حلال بحكم  المفسرين:  قال بعض  الثاني: 

والحرام حرام بحكم القبح العقلي في المحرم، بمعنى أن الحلال حَسِنٌ ذاتاً والحرام قبيح 
ذاتاً، ولم يكن للتحليل والتحريم في الشريعة دور سوى الكشف عن الحَسِنِ والقبيح 

الثّابتين في الأشياء.

لم  محرّمات  هناك  لأن  الدقّة،  عدم  من  ال��رأي  هذا  في   - أيضا   - لايخفى  ولكن 
بحسنها  العقل  يقطع  لم  يعة  الشّر في  محلّلات  هناك  أنّ  كما  الذاتي  بقبحها  العقل  يقطع 
إرسال  قبل  لقبح بعض الأشياء وحسن الأخرى  إدراك  للعقل من  ما  بالرغم  الذاتي، 
فات معيّنة تباينت كافة العقول على حسنها أو قبحها،  الرّسول، وهي أشياء وتصّر
الإجتماعية  الحياة  تؤطر  التي  والأخ�الق  والتقاليد  العادات  مستوى  على  خصوصاً 
العامّة وليس على مستوى أحكام التشريع التي يخفى الكثير من أسرارها على المدركات 

الإنسانيّة.

يريد الله عزّ وجل أن يحرّرالإنسان  المفسرين، أن بهذه الآية،  الثالث: يرى بعض 
المسلم من سلطان وقيود البيع والكنائس وغيرها من الأنظمة، وهو السّلطان المادي، 
وليربطه بسلطان روحي جديد يؤمن بمتطلبات الجسد والّروح على حدٍّ سواء في جميع 

فات والنشاطات. التصّر

))) الوسائل: 317/25.



91 هل من ر�أي للمف�سرين؟

فبغض النظّرعن كوننا علمنا بالحكمة أو السّر الخفي من وراء الأحكام الشرعيّة أمْ 
لمْ نكن نعلم، فإنّ لنا منهجنا الخاص بنا في تحديد الغذاء، والذي لا نحاكي فيه نظاماً من 

الأنظمة، سواء في إشباع المتطلّبات الجسديّة أو الرّوحيّة.

لكل  شاملًا   المعصومين أحاديث  في  الخبائث  مصطلح  تفسير  ورد  ولذلك 
ماله تأثير على استقامة الرّوح والجّسد معاً، فمن تلك النصّوص التي توسّع من دائرة 

وعنوان الخبائث:

1- ما سبق من حديث أبي عبد الله الصادق  عن الخمرة قال: »حرّمها لأنها أمّ 
الخبائث ورأس كلّ شّر«))).

2- قال الإمام العسكري : »جُعِلَت الخبائث في بيت والكذب مفاتيحها«)))، 
الأخلاقي  الفساد  طرق  في  وانخراطا  السّلوك،  في  شذوذا  كان  ما  كلّ  بالخبائث  فأراد 

والمنكر والبغاء.

ولهذا فإنّ رسول الله  أعطى الإنسانيّة نظامها الصالح، والكفيل بحلّ مشاكلها 
وتهذيب سلوكها، وتطهيره من كلّ مظاهر الفساد والإنحراف، فقال : »إنّما بُعِثْتُ 

ِّمَ مَكارم الأخلاق«))). لأَمت

وقال : »ما مِنْ شيءٍ يقرّبكم إلى الجنةّ ويباعدكم عن النّار إلا وقد أمرتكم به 
وما مِنْ شيءٍ يقرّبكم من النّار ويباعدكم عن الجنّة إلا وقد نهيتكم عنه«))).

3- عن أبي عبيدة الحذّاء، عن أبي جعفر في حديث الإستطاعة قال: »النّاس 

))) الوسائل: 317/25.
))) بحار الأنوار/ للعلامة المجلسي: 379/75.
))) بحار الأنوار/ للعلامة المجلسي: 382/68.

))) الوسائل: 45/17.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة92

كلهّم مختلفون في إصابة القول« إلى أن قال: »ويحلّ لهم الطيّبات أخذ العلم من أهله، 
ويّحرم عليهم الخبائث، والخبائث قولُ من خالف«))).

وذلك بما أنّ من ضمن هذه الوظيفة لرسول الله ، تنبيه العقل وإرشاده وإنقاذه 
من الخرافات والأوهام، حيث مرّالعقل في حالة من حالات التحجّر تحت ركام الأوهام 
الصنميّة، فلهذا يشمل مصطلح الخبائث والعلوم الباطلة والأفكار المسمومة التي تتنافى 
 وأهل  التي وطّد أسُسَها رسول الله  الفكريّة لرسالة الإسلام  القاعدة  مع سلامة 

.بيته

* * *

الثالث: و�ضع الآ�صار والأغلال عن الأمة

فاتحة  مايعني  وه��و  کبر)))  ک  ک  ک  ڑ  ڑ  بزژ 
التسهيل والسّماحة والتخفيف في الرّسالة. جاء في تفسير الصافي، في قوله تعالى: بزئو 
ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئېئېبر))). يعني بـ )الإصر( الشّدائد التي 

كانت على من كان قبلنا، فأجاب الله تعالى نبيّه الكريم، فقال تبارك وتعالى: 

»قد رفعت عن أمّتك الآصار الّتي كانت على الأمم السالفة، كنت لا أقبل صلواتهم 
إلا في بقاع من الأرض معلومة اخترتها لهم وإن بعدت.

وقد جعلت الأرض كلها لأمّتك مسجداً وطهوراً، فهذه التي كانت من الآصار 
على الأمم قبلك فرفعتها عن أمتك. وكانت الأمم السالفة إذا أصابهم أذى من نجاسة 

))) الوسائل: 67/27.
))) الأعراف: ١٥٧ 

))) البقرة: 286



93 هل من ر�أي للمف�سرين؟

قرضوها من أجسادهم. 

فرفعتها  عليهم  كانت  التي  الآصار  من  فهذه  لأمّتك،  طهوراً  الماء  جعلت  وقد 
عن أمتك، وكانت الأمم السالفة تحمل قرابينها إلى بيت المقدس، فمن قبلت ذلك منه 

أرسلت إليه ناراً فأكلته فرجع مسروراً ومن لم أقبل منه رجع مثبوراً.

وقد جعلت قربان أمتك في بطون فقرائها ومساكينها، فمن قبلت منه ذلك ضاعفت 
ذلك له أضعافا مضاعفة، ومن لم أقبل ذلك منه رفعت عنه عقوبات الدّنيا، وقد رفعت 
رفع  أن  شك  ولا  قبلك«)))،  الأمم  على  كانت  التي  الآصار  من  وهي  أمّتك  عن  ذلك 

الآصار والأثقال عن الأمّة يرتبط بسببين هما:

الأول : طبيعة شخص الرّسول الكريم محمّد الّذي بعثه الله عزّوجل رشحة 
من لطفه ورحمته إلى البشريّة، فكان قلبه  يتفجّرُ حبّاً وحناناً لكلّ الإنسانيّة ولخاصّة 

المؤمنين، كما قال الله عزّ وجل في وصفه: بزھ ھ ے ے ۓ 
ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆبر))). وقد قال 

ةٌ مُهداة«))). : »إنّما أنا رَْمح

فاتحة  كانت  الرّحيمة،  الشخصية  لهذه  وإكراماً  الكريمة،  الطبيعة  هذه  فلأجل 
التسهيل والتخفيف في الرّسالة التي أُرسل بها النبّي، ورُفعت بها الآصار والأغلال 

التي كانت قد طوقت الأمم السالفة.

))) تفسير الصافي: 312/1.
))) التوبة: 128.

))) كشف الغمة: 8/1.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة94

الثاني: طبيعة الرّسالة التي بعث بها رسول الله ، وما تمتلك من عناصر القوة 
والإمكانات الفكريّة القادرة على إعداد الأمّة ذات المستوى الرّسالي الناهض بمسؤولية 

الرّسالة على أبعد مديات التأريخ. 

أمّةٍ  خير  وتكون  الأمّة  إليه  ستصل  الذي  المستوى  هذا  وجل  عزّ  الله  علم  فقد 
العالمية،  رسالتها  هموم  وتحمل  المنكر،  عن  وتنهى  بالمعروف  تأمر  للناس  أُخْرِجَت 

وتستوعب قواعد ومفاهيم هذه الرّسالة التي تحمل حجّتها العقلية في صميمها.

 فكان الشعور بالمسؤوليّة الّذي أوقدته الرّسالة في واقع الأمّة، ثمنا قد اسْتوجب 
هذا اللطف الرّباني على مستوى التّسهيل والتخفيف ورفع الآصار والأثقال الّتي كانت 

تنوء بها الأمم السالفة.

* * *

الرابع: الإنذار باليوم الآخر

وهو - وإنْ لم يكن صريحا في منطوق الآية الكريمة - إلا أنّه يمكن استنتاجه من 
 ،خلال السّياق القرآني العام، كحصادٍ لمسيرة الأمّة وموقفها تجاه الرّسالة والرّسول

وهو بيان المصير الذي ستصير إليه البشريّة، والنهاية التي ترسو إليها سفينة الحياة.

مفاهيم  من  كبيراً  جزءاً  تشكّل  كانت  ا  أّهن لولا  الناّس  يجهلها  التي  النهاية  هذه 
التبليغيّة  الوظيفة  ضمن  في  الجزء  هذا  دخل   ،الله رسول  بها  بعث  التي  الرّسالة 

 .لرسول الله

ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  ک  بزک  تعالى:  قال 
ڱ ڱ ڱ ںں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀبر))).

))) الشورى: 7.



95 هل من ر�أي للمف�سرين؟

وقال تعالى: بزٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀبر .))) وقال 
تعالى: بزۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئو ئوئۇ ئۇ ئۆ 

ئۆ ئۈ ئۈ ئېئې ئې ئى ئىئى ی ی یبر))). 

الوظيفية  الخطوط  أهم  من  هو  بالآخرة،  الإي�امن  على  التربية  تبنيّ  أنّ  ولاشك 
برسالتين  تؤمن  الأمّة  إذ جعلَتْ  إعدادا رساليّا،  وإعدادها  الأمّة  تربية  إلى  التي تهدف 
متلازمتين، رسالة لتنظيم الحياة وإدارة الأعمال والشؤون والتصّرفات على أساس منهج 

تشريعي عادل.

فصولها  الأمّة  تستوعب  أن  لابدّ  التي  المعاد،  رسالة  فهي  الأخرى  الرّسالة  أمّا 
ومراحلها ومفاهيمها، والتي تعتبر مركز إشعاع يحسّن ويقوّم مسيرة الأمّة لأداء رسالتها 
في الحياة الدّنيا من ناحية، ومن ناحية أخرى تملأ ما في نفس الإنسان من طموح وتطلع 

إلى استيفاء نتيجة العمل الصالح والإلتزام بخط المسؤولية.

* * *

 

))) مريم: 39.
))) غافر: 16-15



96







98



99 �أولًا الإيمان به

 

 أولا: الإيمان به

بمرسِله  الإي�امن  يلازم  وهو   ، الله  برسول  أي:  گبر)))  گ  بزگ 
القائلة:  الحكمة  دلالة  بحكم  تعالى،  المرسِل  وعظمة  حكمة  على  يدل  كما  عزّوجل، 
)الرّسول دليل عقل المرسل(، لذلك فإن الله عزّوجل اصطفى من الرّسل والأنبياء من 
وأقومهم  عقلًا،  وأحكمهم  فكراً،  وأوقدهم  نفسا،  وأصفاهم  إيمانا،  الناّس  أكمل  هو 

سلوكاً.

فكان الرّسول الخاتم محمّد ، أفضل كلّ الخلق حتى الأنبياء والمرسلين، في هذه 
التي تتناسب وخصوصيّة الأمّة  القياديّة  القوّة، وأصالة الروح  وفي غيرها من صفات 

والمرحلة الّتي بُعِثَ فيها.

إن الإيمان برسول الله  جزء من خطوط عقيدة الإنسان المسلم، ولا يستكمل 
الكريم، وهو:  القرآن  الذي نص عليّه  بالشّمول  إلا   شروطه  الله  الإيمان برسول 
.الإيمان به وبعامة الأنبياء، وهو من أروع مثل الإسلام وقيم رسالة الرّسول محمّد

ڻ  ڻ  ڻ  ںں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  بزڳ  وجل:  عزّ  الله  قال 
ۓ  ےۓ  ے  ھ  ھھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ 

ڭ ڭ ڭبر ))). وقال عزّوجل: بزچ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ 

))) الأعراف: ١٥٧.
))) البقرة: 285.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة100

ڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژژ ڑ ڑ ک ک ک کبر.)))

إسلامه:  أعْلن  لما  مصر،  في  اليهوديّة  الجالية  رئيس  عريبي،  محمّد  المحامي  قال 
يقتلع  الكتاب لا  أهل  من  فالمؤمن  قبله،  لما  أنّه جاء مصدّقاً  الدّين،  هذا  )أعجبني من 
مع دينه اقتلاعاً، ولاينخلع عنه انخلاعاً، فإنْ كان يهوديّاً وجد في القرآن تمجيد موسى 
من  وقت  في  العالمين  على  الله  فضّلهم  الّذين  إسرائيل  بني  وتمجيد  بل  موسى،  ودين 
الأوقات، وإن كان مسيحيّا وجد في القرآن تمجيد عيسى المسيح بن مريم وتمجيد أمّه، 
بل وتمجيد آل عمران جميعاً، بل واعترف بهم الإسلام كإخوة مُكْرمين حيث يستأمنون 
لهم ما للمسلمين وعليهم ما على المسلمين، وإني لأحب أن يدلني الناس على دين آخر 

فيه هذا التسامح ومنه هذا البعد عن النصب.

* * *

 

))) الشورى: 13.



101 القوا�سم الم�شتركة بين عامّة الرّ�سُل

القواسم المشتركة بين عامّة الرّسُل

اشتراك  منطلق  المؤمن، من  الإنسان  يتحتّم على  إنما  الشّمولي  الإيمان  أن  ولاشك 
سُل والأنبياء مع رسول الله محمد  في قواسم عديدة: الرُّ

بالبشريّة،  الله عزّ وجل وعدله  نبوتهم ورسالاتهم رشحة من لطف  الأول: كون 

ليكون توجيه العقوبة والعذاب العاجل أو الآجل بعد إقامة الحجّة وبيان ما هو الحق 
ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۆۈ  ۆ  ۇ  ۇ  بزڭ  وجل:  عزّ  قال  الطريق،  معالم  من 

ۅۅ ۉ ۉ ې ې ېې ى ى ئا ئا ئە ئەبر.)))

الثاني: كونهم بشراً يجمعهم مع رسول الله العنصر البشري الواحد، والخضوع 

إلى عوارض الطّبيعة، كالجوع والعطش والمرض والأذى والموت والرجوع إلى الله عزّ 
وجل، سوى ما يميّزهم عن البشريّة من كونهم يوحى إليهم. 

قال عزّ وجل: بزڱ ڱ ں ں ڻ ڻ ڻڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ 
عزّ  وقال  ڭبر))).  ڭ  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  ھ  ھھ  ہ 

وجل: بزئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆئۈ ئۈ ئې ئې ئېبر))).

نبيّ من  الثالث: كونهم جميعا أصحاب مسؤوليّة واحدة، فكان جوهر دعوة كلّ 

الأنبياء هي كلمة التوحيد، كما قال الله عزّ وجل: بز ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ 

))) الإسراء: 15.
))) الأنبياء: 7- 8

))) الأنبياء: 34.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة102

پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ بر))) 

الوثنيّة،  ربقة  من  البشريّة  تحرير  هو  الدّعوة،  هذه  في  المشترك  هّمهم  أنّ  ولاشك 
وتوحيد كلمتها تحت ظلّ كلمة )لا إله إلا الله( لتجسّدها في السلوك والتعامل.

الرابع: كونهم جميعا قد تحمّلوا تبعات هذه الدّعوة، من السّخرية والأذى، فواجهوا 

ذلك بالصّبر والثبات، كما قال الله عزّوجل - مخاطبا رسوله الكريم : بز ٱ ٻ 
بزک گ گ گ  تعالى:  ٻ ٻ ٻ پ پپ پ ڀ ڀ ڀبر.))) وقال 
گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱبر))) غاية الأمر، لم يؤذ نبيّ كما 

أوذي رسول الله ، وكما قال : »ما أوذيَ نبيٌّ مثل ما أوذيتْ«.))) 

الخام�س: في كون زعامتهم ربانية، لا يتكلمون ولا يفعلون ولا يأمرون ولا ينهون 

المدّعون، ويشكّك المشككون من ذوي المصالح  إلا بتخويل من السماء، لا كما يدّعي 
والأنانيات، الّذين ما إن تتعارض مصالحهم ومراكزهم مع أمر السّماء إلا وأنكروا على 

حملة التشريع ومبلغّي الرسالات، واتهموهم بما ليس فيهم .

الله  خاطب  كما    الله  رسول  منه  وعانى  جميعاً،  الأنبياء  منه  عانى  ما  وهذا 
عزّوجل نبيّه الكريم محمّداً بذلك، فقال تعالى:بزڀ ڀ ٺٺ ٺ ٺ ٿ ٿ 

ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ ڤ ڦ بر.))) 

وقال تعالى: بزڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ گ گگ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ 

))) الأنبياء: 25.
))) فاطر: 4.

))) الأنبياء: 41.
))) المناقب 247/3.

))) السجدة: 3.



103 القوا�سم الم�شتركة بين عامّة الرّ�سُل

ڱ ڱ ڱ ں ں ڻبر.))) 

وقال تعالى: بزں ں ڻ ڻ ڻ ڻ ۀۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھے 
ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇبر))) 

بز ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې 
ې ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئو ئو بر

وقال تعالى: بزڀ ڀ ڀ ٺٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿبر))) .

* * *

))) الأحقاف: 9.
))) الأعراف: 203.
))) النجم: 3 – 4 .



104



105 ثانياً: الإ�سناد والن�صرة

ثانيا: الإسناد والنصرة 

بزڳ ڳ...بر فما تفيده كلمة التعزير، هو )المنع(، لذا فإنّ التعزير 
للعاصي كان منعا له عن الذنب، وإلقاء الإثم عنه بالضرب .

أما استعمال هذه الكلمة في حق المؤمن، فمفاده هو منعه عن الأذى، فيكون التّعزير 
أذى  بصدّ  وإسناده   ، الرّسول  جانب  إلى  بالوقوف  والنصرة  العون  بمعنى:  هنا، 
الله  إليه من  أوحي  ما  تطبيق  المعاندين، وتسديده في خطاه نحو  الجاهلين واستخفاف 
عزّ وجل، والشدّ على يديه في سبيل بلوغ أهداف الرّسالة، وكان الأذى المتوجّه لرسول 

الله من قبل أعدائه على مستويين:

الأول: على مستوى الأذى الجسدي، بمحاولة القتل والجرح أو التعويق، كما أشار 

ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ  ک  بزک  تعالى:  بقوله  ذلك  إلى  الكريم  القرآن 
ڳڱ ڱ ڱ ڱں ں ڻ ڻبر.)))

هذه الأساليب الثلاثة، من السجن إلى القتل أو النفّي، الّتي ورثها الطغاة والعتاة 
المردة خلفا عن سلف، مادام الصراع قائمًا بين الحق والباطل، هي الأساليب المتّبعة في 

حق أنصار الإسلام وحملة الرّسالة والقائمين بتبليغها.

ا جاءت في مقام  وهذه الآية - وإن دلّ سياقها على أنها نزلت بعد الهجرة - فإّهن
تذكير الرّسول محمّد  بمؤامرة أولئك المردة، واجتماعهم في دار الندوة، وهي دار 
به  بّص  والتّر بسجنه  إمّا  الرّسول جسديّا،  تصفية  وتآمرهم على  بن كلاب،  قصي 

))) ألأنفال: 30.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة106

حتى الموت كما هو رأي عروة بن هشام، وإمّا بإخراجه ونفيه عن السّاحة كما هو مقترح 
بتحمّل  معيّنة  قبيلة  لكي لاتبوء  بأسيافهم،  القبائل على ضربه  باجتماع  وإمّا  البختري، 

المسؤوليّة لوحدها، كما هو مقترح أبي جهل.

 ،فأجمعوا على هذا الرأي، وأعدّوا العدّة والجائزة لكل من يقبض على رسول الله
 فكانت الإرادة الربانية قد غلبت كيدهم ومكرهم فأخبر الله عزّ وجل نبيّه الكريم
بذلك، ليتّخذ التدابير اللازمة في إفشال هذه المؤامرة، وكما اعتادت السماء أن تمد المؤمنين 

بالعناية والنصر - وبأي سبب من الأسباب - كما قال عزّ وجل: بزثى ثي جح 
جم حجحم خج خح خم سجبر))).

لتبقى  والرّسالة،  الرّسول  لصالح  التأريخ  مسيرة  قد غيّر  العنكبوت  نسيج  فكان 
كلمة الله هي العليّا وكلمة الّذين كفروا السفلى.

 الرّسول محمّد المساس بشخصيّة  المعنوي، وهو  على مستوى الأذى  الثاني: 

الجاهلين  من  الأول  الرّعيل  فعل  كما  وكرامته،  بقدره  والإستخفاف  منه،  والسخرية 
والمعاندين الذين اتّهموه بالسّحر والكذب والجنون حيث أشارت إلى ذلك آيات الكتاب 

الكريم، قال تعالى:بزٹ ڤ ڤ ڤ ڤڦ ڦ ڦ ڦ ڄ ڄبر))).

وقال تعالى: بزڱ ں ں ڻ ڻ ڻبر))).

وقال تعالى:بز ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ بر.)))

ولم ينفك الأذى عن رسول الله  على امتداد الزّمن، وما دامت رسالته تتحدّى 

))) المجادلة: 21.
))) ص: 4.

))) الصّافات: 36.
))) الدخان: 14.



107 ثانياً: الإ�سناد والن�صرة

وأنواعه،  أشكاله  بكل  والفساد  الإنحراف  الزائفة، وتقف في وجه  كافّة الأطروحات 
وإلى هذا الوقت الذي أحدثه ورثة أبي جهل وعروة بن هشام وأبي لهب وغيرهم من 
على    محمّد  الكريم  الرّسول  بشخصية  وسخرية  استهانة  من  والنواصب،  العتاة 
ساخرة  كاريكاتيريّة  رسوما  عرضت  وأن  سبق  التي  الدنماركيّة،  الصّحف  مستوى 

. بالرّسول محمّد

فلا أعتقد أنّ لهذا تأثيراً على المسيرة التغييريّة والسّوامق الفكريّة لصاحب الرّسالة، 
 وأهل بيته  بقدر ما أثبتت للعالم أجمع مايحمل أبناء الإسلام وأتباع الرّسول
من وهج الإيمان برسالتهم، حيث هبّت الجماهير المسلمة في كافة أنحاء العالم الإسلامي، 

مستنكرةً ومندّدةً بمروّجي تلك الصحف.

غاية الأمر، أنّ عجلة السخرية والكيد لرسول الله  ورسالته وأتباعه، لاتنتهي 
مادامت الرّسالة قد أدّت دورها في إيقاد الشعور الإسلامي في العالم.

من  وأتباعه  أبوجهل  يتحسس  كان  كما  عظيم،  الجاهلية  على  الإسلام  خطر  لأن 
أقطاب الشرك والوثنية، أن يقوض الإسلام سلطانهم وهيمنتهم الطاغوتية.

الرّسول محمّد في حال حياته من أجل  إلى جانب  أن تقف  الأمّة  فات  ولئن 
الرّسالة،  بمبادئ  الإلتزام  في  تتمثل  اليوم  مسؤوليّتها  فإن  المشركين،  أذى  من  حمايته 
واستيعاب مفاهيمها والتخلق بأخلاقها، ودفع الشّبهات والطّعون عن شخصية رسول 
المسلمين  أنفسهم من  انتحلوا الإسلام وعدّوا  يلقى الأذى ممن  الذي مازال   ،الله
ولم  الإسلام،  رسول  على  يغاروا  لم  لأنهم  الفاسد،  للواقع  المستسلمين  من  إلا  وماهم 

يكرموا مقامه، ولم يحفظوا ذمامه في حرمة دم ولا مال ولا عرض.

فما برحوا يؤذونه كما آذاه أسلافهم من قبل، حيث تناسوا وصيّة القرآن الكريم وحثه 



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة108

ې  ۉ  ۉ  بزۅ  تعالى:  فقال   ،الرّسول مقام  توقير  على  للأمّة 
 الرّسول تكريم  مظاهر  وتتمثل  ىبر)))،  ې  ې  ې 

وتوقيره من خلال ثلاثة بيانات:

بز ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ  تعالى:  قال   - أ 
ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭبر))).

فقد وقع صدى هذه الآية كالصّاعقة على رأس ثابت بن قيس بن شماس، وكان 
أنا الذي كنت أرفع صوتي فوق صوت النبي، حبط  رفيع الصّوت، فقال: ويحي 

عملي أنا من أهل النار، فمكث في بيته حزينا.

بأن  وليخبروه  حاله،  عن  ليسألوا  الصحابة  إليه  اللهفمضى  رسول  فافتقده   
رسول  إلى  فرجعوا  الندم،  من  فيه  هو  الذي  بالحال  لهم  فقال  افتقده،   الله رسول 
اليمامة  يوم  كان  فلما  الجنّة«،  أهل  من  هو  بل  »لا   :فقال بذلك،  اللهوأخبروه 

استشهد في المعركة.

التوقير  سنةّ  حدّدنا  قد  نكون  الكريمة،  الآية  نزول  سبب  مجرّد  إلى  ننظر  وعندما 
لرسول الله والأدب معه في حدود حياته، وفي حدود الجيل الأول الذي عاصره 
فقط، بينما علينا أن نؤمن بأنّ رسول الله لايزال في الأمّة ومعها في كلّ فصل من 

فصول وجودها، وفي كل قضيّة من قضاياها الفردية والإجتماعية، وذلك: 

1- لأنه مع الأمة بهداه ورسالته ومنهاجه، فلا ينبغي أن يكون موته موجبا 
لإنحرافها وضياعها في أسر التيارات الفكرية والثقافات الضالة بزڄ ڄ ڄ ڃ 

))) الفتح: 9.
))) الحجرات: 2.



109 ثانياً: الإ�سناد والن�صرة

ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڍڌ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چچ  چ  ڃ  ڃ  ڃ 
ڈ ژ ژ ڑڑ ک ک کبر))).

نار  في  مهانة  معذبة  يراها  أن  يسره  لا  لأنه  بالعفو،  لها  بدعائه  الأمة  مع  لأنه   -2
جهنم، لذا قال : »حياتي خير لكم ومماتي خير لكم، فأما حياتي فإن الله هداكم بي من 
الضلالة، وأنقذكم من شفا حفرة من النار، وأما مماتي فإن أعمالكم تعرض علّي، فما كان 

من حسن استزدت الله لكم، وما كان من قبيح استغفرت الله لكم«.

فقال له رجل من المنافقين: كيف ذاك يارسول الله وقد رممت - أي: صرت رميما-؟ 
فقال له رسول الله : »كلا، فإن الله حرم لحومنا على الأرض فلا تطعم منها شيئا«))) 
وعن عبد الله بن مسعود، عن النبي : »إن لله ملائكة سياحين في الأرض يبلغوني 

عن أمتي السلام«))) 

3- لأنه مع الأمة في الرقابة ودقة الملاحظة والمتابعة لإلتزاماتها، في أقوالها وأفعالها 
وعلاقاتها ونشاطاتها، فما كان من حسنة تسره، وما كان من سيئة تحزنه، وكما جاء في 
اْملُؤْمِنوُنَ  َا  أَُّهي وَاعْلَمُوا   :  الله نَبيِِّ  صَْحَابِ  ِأل  : ذِكْرُهُ  تَعَاَىل  »يَقُولُ  الطبري:  تفسير 
هُ أَخْبَارَكُمْ ،  ُ ِْرب وا الْكَذِبَ ، فَإنَِّ اللهَ ُخي ُ قُوا اللهَ أَنْ تَقُولُوا الْبَاطِلَ ، وَتَفَْرت باِللهِ وَرَسُولهِِ، فَاتَّ

وَابِ ِيف أُمُورِهِ«))) مُهُ عََىل الصَّ فُهُ أَنْبَاءَكُمْ ، وَيُقَوِّ وَيُعَرِّ

ڄ  بزڦ  بقوله:  للأمّة  وجل  عزّ  الله  خطاب  أفق  من  وسّعنا  ما  فإذا  وعليه، 

))) آل عمران: 144
))) بحار الأنوار: 22 / 550

))) بحار الأنوار: 97 / 181 .
))) جامع البيان في تأويل القرآن للطبري/المجلد11ص385.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة110

ڄ ڄ ڄبر)))، ينبغي أن نفهم أن رفع الصّوت فوق صوت رسول الله  يعني 
بالنسّبة لنا: التلاعب، بمقرراته، وتحليل حرامه وتحريم حلاله، والإختلاق والتحايل 
يعة وقوانينها، وتسخيرها تبعا للأهواء والأمزجة والأذواق والمصالح  على أحكام الشّر

الخاصّة.

ولذا فإن خفض الصّوت عند رسول الله يعني بالنسبة لنا، الكناية عن تواضعنا 
لمقامه، وتحكيمه في جميع قضايانا، والتسليم لمقرراته، والتصاغر أمام أوج عظمته وعلوّ 

قدره.
نصّت  كما  والتقوى  الإيمان  والدلائل على عمق  العلامات  من  الشعور هو  وهذا 

ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  بزۇ  تعالى:  بقوله  الآي��ة 
ۉ ېې ې ې ى ىبر))).

القلب  إيمان  لولا  القلب،  تقوى  وبين  الصّوت  خفض  بين  الصّلة  هي  فما  وإًال 
ولولا  وجل،  عزّ  الله  من  والمؤيّدة  المسدّدة  الشخصيّة  هذه  عطاء  إلى  الدائم  بالإحتياج 

الشعور بالقصور عن تدبير الأمور، مهما نمت وتطوّرت الإمكانات والقدرات ؟.

الرّسالة  لصاحب  الوفاء  على   – مسلم  كواقع   – أنفسنا  نربي  أن  علينا  يجب  لذا 
لكونه معنا وفينا، وعلى كيفية الرّجوع إلى القاعدة الرّوحية التي أسّسها لنا، متى طافت 
الشيطان  لنا جنود  قعد  الضلال لحرفنا عن خط رسالتنا الإسلامية، ومتى  بنا عناصر 

لتشويه عقيدتنا ومفاهيمنا وأخلاقنا بزڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک 
ک گ گ گبر))).

))) الحجرات: 7.

))) الحجرات: 4.
))) الأعراف: 201



111 ثانياً: الإ�سناد والن�صرة

چ  چ  چ  ڃ  ڃڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  بزڄ  تعالى:  قال   -2
 دعاء له بالبركة والعناية  چ ڇ ڇبر))) فتعتبرالصّلاة على رسول الله 

من الله عزّ وجل. 

القاسم  أبي  الأمجد  الأمّة ورسولها  بين  والصّلات  الروابط  أوثق  لمن  الدعاء  وهذا 
 ، الكريم  لرسولها  الأمّة  تحمله  الذي  الحب  على  الدلائل  أبرز  ومن   ، محمّد 
وبذلك  الأمر،  بصيغة  السّماء  من  موجّه  الدّعاء  بهذا  الأمر  بأن  ماعرفنا  إذا  خصوصا 

تكون الأمّة قد أحرزت بهذا الإلتزام تجاه رسول الله  ثلاث نتائج، هي:

الواجبات  من  واجباً  وأدّت  وجل،  عزّ  الله  أوامر  من  أمراً  امتثلت  أنها  الأولى: 

، تستوجب به مرضاة المولى الكريم عزّ وجل في الدنيا  الأخلاقية تجاه رسول الله 
والآخرة.

الثانية: أنها قد أدامت الصلة برسولها  بالذكر والثناء الجميل عليه، لقاء ما 

أدّاه من الجهد والعناء في سبيلها بدعوتها إلى مرفأ الخير والسعادة والسلام والعز.

رسول  على  الصلاة  في  يرى  الذي  المتنكر،  التيارالعدائي  تحدّت  قد  أنها  الثالثة: 

الله بدعة وضلالاً عن الإسلام، خلافا لكل قيم ومبادئ الرّسالة والقرآن، وأثبتت 
من خلال الصّلاة على رسول الله  تسليمها وانقيادها لكل ما يقول الرّسول ويأمر 

به.

عن أبي حمزة الثمالي، عن أبيه، قال: سألت أباعبد الله ، عن قول الله عزّ وجل: 
بزڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃڃ ڃ چ چ چ چ ڇ ڇبر.

فقال: »الصّلاة من الله عزّ وجل رحمة، ومن الملائكة تزكية، ومن النّاس دعاء، 

))) الأحزاب: 56



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة112

وأما قول الله عزوجل: وسلموا تسليما، فإنّه يعني التسليم فيما ورد عنه«.

قال: فقلت: كيف نصلي على محمّد وآله؟.

: »تقولون: صلوات الله وصلوات ملائكته وأنبيائه ورسله وجميع خلقه  قال 
على محمّد وآل محمّد والسّلام عليه وعليهم ورحمة الله وبركاته«))). 

ويروي البخاري وصاحب الصّواعق المحرقة، أن الآية لّما نزلت، قال الصّحابة: 
»أن   :قال عليك؟  نصّيل  كيف  فعلّمنا  عليّك،  نسلّم  كيف  علّمتنا  الله،  يارسول 

تقولوا: اللهمّ صلّ على محمّد وعلى آل محمّد«))).

 ، ولا ضير في اختلاف الصّيغ التي يؤدّي بها المؤمن عنوان الصّلاة على النبي
 .بل المهم أن لا تكون صلاة بتراء، وهي الخالية عن ذكر الآل

كذلك  فهي  له،  المحبّة  حقيقة  من  وتعبّر  تكشف   النبي على  الصّلاة  أن  وبما 
مجلاة لهموم الدنيا، كما روي عنه أنه قال: »أتاني آتٍ من ربي عزّ وجل، فقال: ما من 

عبد يصلّي عليك صلاة إلا صلّى الله عليه بها عشرا«.

فقام إليه رجل فقال: يا رسول الله، أأجعل نصف دعائي لك؟

قال : »إن شئت«.

قال الرجل: ألا أجعل ثلثي دعائي لك؟

قال: »إن شئت«.

قال الرجل: ألا أجعل دعائي كله لك؟

))) بحار الأنوار: 91 / 55
))) صحيح البخاري / ج4ص119، الصواعق المحرقة / للهيتمي/ص225.



113 ثانياً: الإ�سناد والن�صرة

فقال : »إذن يكفيك الله همّ الدنيا والآخرة«.

البيانات  من  بز ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿبر)))، وهي  تعالى:  قال   -2
 وتوقيره مودّة قرباه. فقد  الّتي تؤكّد - أيضا - أن من مظاهر تكريم رسول الله 
فجاء  المدينة،  في  الإسلاميّة  الدّولة  جذور  استحكمت  أن  بعد  الكريمة  الآية  نزلت 
الأنصار إلى رسول الله ، فقالوا له: يا رسول الله، إن يعرك شيء أو أمر فهذه أموالنا 

دونك خذ منها ما تشاء. 

عليهم   فقرأها تعالى:بزڀڀڀٺٺٺٺٿٿبر،  الله  فأنزل 
وقال: »تودّون قرابتي من بعدي«، فسلّموا بذلك إلا جملة من المنافقين، قالوا: إن هذا 

لشيء افتراه يريد أن يذللنا لقرابته من بعده.

إليهم    ڃبر)))فأرسل  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  بزڄ  قوله:  وجل  عزّ  الله  فأنزل 
ک  ک  ڑ  بزڑ  تعالى:  قوله  فنزل  ذل��ك،  عليهم  وعظم  فبكوا  عليهم،  فتلاها 
أهل  مودّة  في  الرّسالة  أجر  حصر  أما   .(((الله رسول  بها  هم  فبشّر کبر)))،  ک 

البيت، فإنّه يرمز إلى أمرين مهمّين:

بعد رسول الله، وأنهم  الثقل  الى كونهم مركز  يرمزهذا الحصر  الأول: 

للرسول  الضروريّة  الإمتداديّة  من   يمثلونه بما  والرّشاد  الحق  سبيل  إلى  القادة 
الّتي   الرّسول جهود  تساوي  الرّسالة  حماية  في  جهودهم  وأنّ   ،محمّد الكريم 

بذلها في التبليغ وهداية الأمّة.

))) الشورى: 23.

))) الشورى: 24.

))) الشورى: 25.
))) ينظر بحار الأنوار/ للعلامة المجلسي/ ج23،ص231.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة114

من  بجزء   الله لرسول  الأمّة  وفاء  عن   البيت أهل  مودّة  تعبّر  الثاني: 

حقوقه عليّها، وهو حفظه في أهله وقرابته، إذ لم يطلب الرّسول لقاء ما قدّمه للأمّة 
من النصح والهداية مالا، ولا ذهبا ولا قصورا مشيّدة، لأنّ الرّسالة أرفع شأناً من أن 

تعادل بالدنيا وزُخرفها.

بل سألها مودّة ذوي القربى أجراً لكل ما قدّمه من جهاد وجهود، لما تمثله مودّة أهل 
البيت، من التحام بمركز الإشعاع الإسلامي الخالد. 

* * *



115 ثالثاً:الإتباع والطاعة

ثالثا: الإتّباع والطاعة

بزڳ   ڳ   ڱ    ڱ  ڱبر))) أي أطاعوه بعد الإيمان به وتوقيره، وذلك أن 
الله عزّوجل ألقى على نبيّه  حلّة النبّوة. 

وهذه الحلّة قد حملت معها مسؤوليّة قد أدّاها رسول الله  على مستوى تبليغ 
الرّسالة وهداية الأمّة إليها، وحملت من ناحية أخرى مسؤوليّة الأمّة تجاه هذه الرّسالة، 

. والّتي تتوّجها الطّاعة، والعمل بما أنزل على رسول الله

وقد نصّ القرآن الكريم على وجوب طاعة الرّسول ، تارة بالنصّ العام، فقال 
بالنصّ  أخرى  وتارة  ہبر)))،  ہ  ہہ  ۀ  ۀ  ڻ  بزڻ  تعالى: 

الخاص. 

ئم  ئح  ئج  یی  ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  بزئۈ  تعالى:  قال 
ئى ئي بج بح بخ بم بىبي تج تح تختم تى تي ثج ثمبر ))).

ويعرض القرآن في نفس السياق من النماذج البشرية المذبذبة هنا وهناك، من الذين 
يتحركون في إطار القول والإدعاء دون العمل والتطبيق لمقررات صاحب الرسالة، ولم 

يصدقوا تجربتهم فيما يدعون من الإيمان.

ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  بزٱ  تعالى:  قال 

))) الأعراف: ١٥٧.
))) النساء: 64.
))) النساء: 59.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة116

ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ 
ڤ ڤ ڦبر))). 

مالم  والرسالة،  بالرسول  الإيمان  من  يدّعون  فيما  صادقين  غير  بأنهم  القرآن  فقرّر 
ومطامعهم  ومصالحهم  أهوائهم  عن  ويتنازلوا  ورسوله،  تعالى  الله  لمقرّرات  يذعنوا 

الدنيويّة الخاصّة.

ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۋۅ  ۋ  ۇٴ  بزۈ  تعالى:  فقال 
ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئوبر.))) 

وفي مجال الحكم - أيضا - جاء قوله تعالى: بزڑ ک ک ک ک 
ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  گ 
ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ 

ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋۋ ۅ ۅ ۉ ۉبر))).

هذه صورة أخرى من صور الواقع الإجتماعي، الذي يمتنع أهله من التحاكم إلى 
رسالة الله فيما شجر بينهم، لأنهم لا يؤمنون بنتيجة الحكم مالم تكن لصالحهم.

فهم قد يتحاكمون إلى الله ورسوله باديء الأمر، ولكن بشرط أن يكون الحق لهم، 
حيث  ۓبر،  ے  ے  ھ  ھ  ھ  بزھ  وأنانياتهم،  ومصالحهم  لأهوائهم  ووفقا 

أفادت الآية: أنهم – بهذا التذبذب - لا يخلون من هذه الدوافع مجتمعة أو منفردة:

• أن يكونوا مرضى القلوب والألباب 	

))) النساء: 60
))) النساء: 65.

))) النور: 47 – 50 .



117 ثالثاً:الإتباع والطاعة

• أن يكونوا في حالة الريب والشك من صحة النتيجة. 	

• في 	 عليهم  يحيف  ان  يخافون  لذا  عزوجل،  بالله  الإيمان  مهزوزي  يكونوا  أن 
الحكم . 

فقد أسّس القرآن الكريم بهذه النصّوص وغيرها، لطاعة الرّسول أهّمية كبرى 
في وجدان الأمّة، وأخضع وجودها وكافة قضاياها لأحكام وحلول الرّسالة التي حملها 

وبلغها. 

بالقضاء  والرضا  ورسوله،  الله  إلى  والخصومات  النزاعات  في  الرجوع  وجعل 
والحكم دليلًا على صدق الإيمان بالله واليوم الآخر بزې ې ې ى ى ئا ئا ئە 

ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆئۈ ئۈ ئې ئېبر))).

الميول والأهواء والحرج،  القلوب كافّة  يرفع، عن  أن  القرآن بهذا الأمر  أراد  فقد 
الطاعة المطلقة لرسول الله، والتي  ويرفع كل ما يعترض نفوذ الحكم. وأن يحقق 

بها تتحقق الطاعة المطلقة لله، كما قرر عزّ وجل ذلك في كتابه الكريم فقال: بزٱ ٻ 
ٻ ٻ ٻ پپ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀبر.)))

م  وبهذا تكون طاعة الرّسول واتّباع النوّر الّذي أنزل معه، قد حقّق للأمّة صّام
الأمان والسلام من الأدوار التي تهدّد وجودها.

بطبّه،  دوّار  »طبيب   :الله لرسول  وصفه  في    المؤمنين  أمير  الإم��ام  قال 
عمي،  قلوب  من  إليه،  الحاجة  حيث  ذلك  يضع  مواسمه  وأحمى  مراهمه،  أحكم  قد 

))) النور: 51
))) النساء: 80.



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة118

طاعة  لأن  الحيرة«)))،  ومواطن  الغفلة  مواضع  بدوائه  متتبّع  بكم،  وألسنة  صمّ،  وآذان 
الرّسولتحقق نتيجتين متلازمتين:

على  والتي  وجل،  عزّ  بالله  الرّوحيّة  الرّابطة  وتوثيق  الدّاخلي،  المحتوى  تغيير   -1
 :النبي أبناء الأمّة، كما جاء في الحديث الشريف عن  الّرابطة بين  بناء  أساسها يتم 

»من أصلح ما بينه وبين الله أصلح الله ما بينه وبين الناس«.)))

خارجها،  من  وجودها  تكتنف  الّتي  المعقدة  والمشاكل  الفتن  من  الأمّة  إنقاذ   -2
وذلك يتم بالتمسّك بالثوابت والأسس المعرفيّة الّتي أسّسها رسول الله، وبالإستناد 
إلى سّر القوّة الّذي تحرك به رسول الله في سبيل ترسيخ قواعد رسالة الأمّة وبنائها 

الإجتماعي.

* * *

))) شرح نهج البلاغة: 183/7.
))) الوسائل: 297/15.



119 �سر القوة في البناء الإجتماعي 

سرّ القوّة في البناء الإجتماعي 

رسول  عبابها  وخاض  أعباءها،  حمل  التي  الرّسالية  الحركة  في  القوة  سّر  ويتمثل 
الله، يتمثل هذا السّر في الملامح التالية للبناء الإجتماعي: 

أ - الإيمان: في أقوى عراه، وهو الإيمان الذي لم يخالطه ريب ولا رياء ولا تهاون، 
اع  والذي ما أحوج الأمّة إليه اليوم في حركتها، وفي مقارعتها للباطل على ساحة الصّر

المرير، الذي لم تكتب له النهاية إلا بتحقيق الوعد الرّباني لهذه الأمّة.

ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  بزڤ 
ڌڎ  ڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ 

ڎ ڈ ڈ ژ ژڑ ڑ ک ک ک ک گ گبر))). 
ب - التلاحم والصداقة: في أكمل صورهما، في أولئك النفر الغر الميامين، الذين 
العذاب،  استعذبوا  الذين  أولئك  الله،  سبيل  في  وأموالهم  وأهليهم  ديارهم  تركوا 
واستهانوا بالصعاب، الذين تداخل موقعهم في نصرة الرسالة، مع موقع الذين آووا، 

ونصروا، وأعطوا، وبذلوا لإخوانهم كل أسباب الإسناد والنصرة.

بزې ې ى ى ئا ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ   

ئم  ئح  ئج  ی  یی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  ئۈ 
ئى ئي بجبر ))). 

))) النور: 55.
))) الحشر: 9



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة120

الله  أجرى  الذي  ذلكم   طالب أبي  بن  علي  في  مناظره  أروع  في  الفداء:   - ج 
له: هل  قلبه وعلى لسانه مذ كان طفلا يوم سئل عن سبب إسلامه، وقيل  الحكمة في 

استأذنت أباك؟.

فأجاب على الفور بروح البلاغة العلوية ونفحة الإيمان السماوي فقال: إن الله تعالى 
أن  إلا  أبى  الذي  أبي في عبادة ربي؟ ذلكم  استأذن  يستأذن أبي حين خلقني، فكيف  لم 
يفدي الرسول بنفسه يوم الهجرة، فتسجّى ببردته وكأنما تدرّع بالسماوات السبع، 

ونام قرير العين في ساحة الرّوع ومعترك المنايا السود.

ہ  ہہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  تعالىبزڻ  قوله  فيه  فنزل 
التأريخي  الموقف  وربح  المعادلة  غيّر  الذي  الموقف  لهذا  تثمينا  ھبر)))،  ھ 

لصالح الرسول والرسالة.

د - المروءة: في أجمل ثيابها في موقف الأنصار من المهاجرين، من إخوانهم الذين 
تركوا كل مالديهم، فوجدوا في الأنصار أهلا أوداء وأوفياء.

يقاسمهم  أن  إلا  الأنصار  وأبى  بقرعة،  إلا  أنصاري  على  مهاجري  ينزل  كان  فما 
إخوانهم أنصاف ما يملكون من مال ومتاع، وأن يؤثروهم في أوفر الأقسام.

والإباء  العفة  شعور  وهو  يماثله،  بشعور  الإنساني  الشعور  هذا  المهاجرون  فقابل 
ً على الأنصار، وأبى البعض إلا أن يعمل بالتجارة. فأبوا أن يعيشوا كّال

وقد خلد القرآن الكريم هذه المروءة والإيثار بقوله تعالى: بزئە ئە ئو ئو ئۇ 
ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی یبر))).

))) - البقرة: 207
))) الحشر: 9



121 �سر القوة في البناء الإجتماعي 

هـ - الأمل: في أوثق ألوانه وأرحب وأوسع آفاقه، في نفس رسول الله ، إذ كان 
واثقا بأن الغد معه وآتيه وإن أدبر عنه اليوم، أواكفهر في وجهه الناس، وإن النصر والحق 
معه وإن غضبت كل الدنيا وأتباعها، وهو القائل عند نزول كل أذى وبلاء، في مناجاته 

لربه عزّ وجل حين لاحقه أهل الطائف: »إن لم يكن بك علي غضب فلا أبالي«))).

وما أحوج أبناء الأمة ومجاهديها اليوم إلى مثل هذا الأمل، الذي يستبطن الزخم 
الهائل من القوة والثبات في ساحة الصراع والتحدي ضد كل أشكال الكفر والنفاق.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين

))) بحار الأنوار/ العلامة المجلسي /ج19ص22.



122



123 المحتويات 

المحتويات

5 تمهيد 	 
11 محمّد  بين الأزل والحدوث 	 
15  	   حاجتنا إلى الرسول محمد 
17 المثل الأعلى للأسوة الحسنة  	 
21 دعوى عدم الحاجة إلى الوحي  	 
27  	  عناصر القوة في شخصية الرسول
39 مجتمعنا وثقافة الوهم 	 
51 وقفة مع الحوارات المعاصرة 	 
59 الرسول  والتركيبة الإجتماعية 	 
65 التشدق بأمّة ما قبل الإسلام 	 
67 الرسول  وعملية التغيير المضنية 	 
69 الهجرة حركة من أجل التغيير 	 
71 ميزات الهجرة الثانية 	 
73 الهجرة في التأريخ الحديث 	 
77 متى تكون الهجْرة مشروعة  	 
81  	  الخطوط الشاملة لوظيفة الرسول
89 هل من رأي للمفسرين؟ 	 



بين وظيفة الر�سول وم�س�ؤولية الأمة124

99  	  أولا: الإيمان به
101 القواسم المشتركة بين عامّة الرّسُل 	 
105 ثانيا: الإسناد والنصرة  	 
115 ثالثا: الإتّباع والطاعة 	 
119 سّر القوّة في البناء الإجتماعي  	 



125 المحتويات 


