


   

@ @

@ @

@ @

@ @

@ @

@ @

@ @

@ @

@ @

@ @

@ @

@ @

@ @

@ @

@ @

@ @



   



   

 



   

  

  

  
  العتبة العباسية المقدسة

  المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية

  يعنى بالاستراتيجية الدينية والمعرفية

  

  

  

  

  

  

  ٤/  أجوبة الشبهات الكلامية

  

����� :�	
��
� ������ ������ 
��
�
�� ��� �� ��� : ������ 


	�  !" :�#$�� %�
&'� 
()*+,��- .#��- ���/�
� 0�$	�� ��� :�1/�2� 

 :���	��3444 �5�" 
 6-78� : �1/���39:; < =>?43@A 



 �

 
  

  

  
الإجابات عن الشبهات «سلسلة  هذا الكتاب هو الكتاب الرابع من

، »معرفة االله«الكتاب الأول بعنوان  . وقد كان»الإمامة«تحت عنوان  »الكلامية
  ، وقد وفقنا االله إلى طباعتهما. »والنبوة الدين«والكتاب الثاني بعنوان 

ريخية حول والتا الشبهات الكلامية«ا الكتاب الثالث بعنوان وأم
هو قيد التأليف. وكما يلوح من عنوان هذا ف ،»9شخصية النبي الأكرم 

 �أكثر من ستين شبهة�الكتاب فإنه يتناول الشبهات المتعلقة بأصل الإمامة 
بالنقد والمناقشة، وأما الشبهات المتعلقة بمذهب التشيع وعقائده فسوف نبحثها 

  .تعالى في كتاب آخر إن شاء االله

ذا الكتاب إلى تحليل الشبهات المطروحة حول الإمامة نسعى في ه
. وبطبيعة الحال فإن ����الكلام الفلسفي�من خلال الاتجاه الكلامي وتقييمها 

                                                             

� − ��� 	 
��
�� ��� �
�� 
��
��� ����� �� �
�� ��� ,����� �
  !� �"
 "���� #$%&
� '��() �$
*
+� �,�*- !�./ 0�1 ,2*%/3�� 456� �
�.7� 8*� 9%(./
 !� '�:�*;< =>?� 3@ 2A�� 2:��&- B����� 2��
��� 9C+ �
��� �D� E� F
��
����

/ 
��
��� ����� �� FGH�$I7�� 2/3*
�.�� �*���.��� �*���7� J�- KLM� 3�: NOI
 8P��%�� QR3.5R� SL) E 8%  T
.U� ,2/�V��� W�X�7� E =3*
�.�� ����� Y�

F2��
��� !� ZL@< ��[ E ���/� ,\�� 



 �

الاتجاه الرئيس في هذه الدراسة هو اتجاه كلامي، ولربما دعت الضرورة احياناً 
إلى أن  فادة من المسلك العرفاني والفلسفي أيضاً. وينبغي الالتفاتإلى الإ

الإجابة عن الشبهات تتحدد طبقاً لأهمية الشبهة، فقد تستغرق الإجابة عن 
بعض الشبهات ما يزيد على عشر صفحات. إن القارئ الكريم سيطلع من 
خلال الإجابة عن الشبهات على بعض الموارد التي تحمل إجابات وإثارات 

  ة به.جديدة هي حصيلة تفكير المؤلف حول الموضوع والأمور المحيط

لا تخفى ضرورة هذا البحث على القارئ الكريم؛ فإن الإمامة ركن 
رئيس في مذهب التشيع، وقد تعرضت للشبهات من قبل الخصوم منذ بدايتها 

حادثة  في 7 علي الإمام خلافة أصل وتجاهل 9برحيل النبي الأكرم 
ياغتها السقيفة. وقد شهدنا في الآونة الأخيرة اجترار تلك الشبهات وإعادة ص
  على بعض مواقع التواصل الاجتماعي، وفي مؤلفات عدد من المستنيرين.

الهدف من هذا التحقيق هو البيان العقلاني لمسألة الإمامة، ودفع  إنّ
الشبهات الناظرة إليها من قبل الإخوة من أهل السنة وبعض الطبقات الخاصة 

  من المستنيرين.

الكتاب على روايات ومسائل في وقد يعثر القارئ للمرة الأولى في هذا 
سياق تعزيز أصل الإمامة، من قبيل النصوص الصريحة المأثورة عن النبي 

 ـ الثاني الخليفة رأسهم وعلى ـ السنة أهل علماء بعض واعتراف ،9الأكرم 
  ل تنصيب الإمام، والخدشة في توجيهها.بأص

المذكورة  أرجو من إخوتنا من أهل السنة أولاً: أن ينظروا إلى المسائل
دون تبني الأحكام المسبقة، ومن دون من في هذا الكتاب بشكل حيادي و

إدخال الحب والبغض في صياغة أحكامهم؛ إذ ليس هناك ما هو أغلى من 



 �

الحقيقة. وثانياً: إن غايتي في هذا الكتاب هي البحث العلمي والأكاديمي، ولذلك 
نهم إرسال انتقادام أنشد من الناقدين إجابات علمية ومستدلة، وأرجو م

  . ghadrdang@yahoo.com :الإلكتروني على بريدي

ورجائي أن لا يسيء هذا الكتاب لإخوتنا من أهل السنة، وإذا حصل 
  شيء من ذلك فإني أتقدم إليهم بالاعتذار مسبقاً.

وفي الختام أتقدم بالشكر الجزيل للمفكرين والإخوة الفضلاء سماحة 
ثربي، والدكتور عبد الحسين خسرو بناه، وحجة الإسلام الدكتور السيد يحيى الي

والمسلمين محمد صفر جبرائيلي، على ما قدموه لي من الملاحظات الدقيقة 
  والقيمة التي أسهمت في إثراء مضمون هذا الكتاب.

  . أسأل االله أن يوفقنا لما يحب ويرضى

�����	
 ��
 ��
 ��� ��� 
  

***



 �



 �

!+@ @@ @@ @@ @
òßbÇ@‰ìß�c 



 ��



 ��

  

  

  

  

 ة الإمامة:ماهيأولاً :  ■

تمثل مسألة الإمامة واحدة من المسائل الجوهرية في الإسلام، والتي 
انقسمت الأمة الإسلامية حولها منذ صدر الإسلام إلى يومنا هذا بين مؤيد 
ومخالف، ولربما بلغت الهوة بين المختلفين بشأا إلى حد تكفير بعضهما، 

حاجة ماسة إلى تحليل . ولذلك نرى ���وزهقت بسبب ذلك كثير من النفوس
الإمامة من مختلف الزوايا وبشكل دقيق قبل تحديد موضوع البحث والإجابة 

  عن شبهات المخالفين.

:����� ��  	!" �#$% �� ��&�'� (   
يعمد أهل السنة إلى الحط من مترلة الإمامة وجعلها على مستوى 

ن الإلهية، وإنما الحكومة السياسية والاجتماعية، والقول بأا ليست من الشؤو
أمراً دنيوياً. بعبارة أخرى: إم  عدهاهي عندهم من الأمور الخاصة بالأمة، ب

ون الإمامة مسألة فقهية وفرعية تتعلق بأفعال المكلفين، ومن هنا يكون ديع
تعيين الخليفة والإمام من قبل الناس أنفسهم، وذلك عن طريق ممارسة مختلف 

رى أهل الحل والعقد، وبذلك يتساوى الحاكم مع الآليات، مثل: البيعة أو شو
                                                             

� −  � ,B]%��� B
7� ,^�.5L$I�� :LC:�`aF 



 �)

. وهكذا ينكر أهل السنة ما عليه الشيعة من كون لاعتياديينغيره من الناس ا
 نشير أتيالإمامة منصباً إلهياً، وأا تدخل في أصول العقائد الكلامية. وفيما ي

  إلى آراء بعض أهل السنة في هذا الشأن:

مامة لا تشبه بالنبوة، وهي بالإمارة إن الإ«: �هـ �٢٤٠ـ الإسكافي  ١
  .���»أشبه

الإمامة موضوعة لخلافة النبوة في «: �هـ ٤٥٠م �ـ الماوردي  ٢
  .�`�»حراسة الدين وسياسة الدنيا، وعقدها لمن يقوم ا واجب بالإجماع

الإمامة رئاسة تامة وزعامة «: �هـ ٤٧٨م �ـ إمام الحرمين الجويني  ٣
  .��b»والعامة من مهمات الدين والدنيا عامة تتعلق بالخاصة

إن النظر في الإمامة أيضاً «: �هـ ٥٠٥م �ـ الإمام أبو حامد الغزالي  ٤
  .��a»ليس من المهمات، وليس أيضاً من فن المعقولات، بل من الفقهيات

واعلم أن الكلام في الإمامة «: �هـ ٦٣١م �ـ سيف الدين الآمدي  ٥
الأمور اللابديات بحيث لا يسع المكلف  ليس من أصول الديانات ولا من

  .��c»الإعراض عنها، بل لعمري إن المعرض عنها لأرجى من الواغل فيها
الإمامة رئاسة عامة في «: �هـ ٧٥٦م �ـ القاضي عضد الدين الإيجي  ٦

  .��d»أمور الدين والدنيا
                                                             

� −  � ,2:e��7�� H�*�7�abF=>�&]7� L@�- 3&f g*I�� :h*�+ , 
` −  � ,2*:�i
��� ���;6�cF 
b − j�*k  � ,�
C�� j�*.�� E ��6�``F 
a −  � ,>��. R� E >�l.@R�`mcFn��o�� Z�(�� , 
c −  � ,����� �
  E ��L7� 2/�kbdbF 
d −  p ,T@��7� Kqr � ,bmdF 



 �*

توضيح: إنه يرى إشكال هذا التعريف في مناقضته للنبوة، ويأتي 
هي خلافة الرسول في إقامة الدين بحيث يجب اتباعه «إذ يقول:  بتعريف آخر

  .»على كافة الأمة
فت للانتباه أنه في هذا التعريف يفسر الخلافة بأا من شؤون واللا

الدين فقط. ولكن يبدو أن حذف كلمة الدنيا إما كان بسبب النسيان، أو لأنه 
اً. ومهما كان فإن كلمة أراد من الدين المعنى الجامع الذي يشمل الدنيا أيض

الدنيا كانت مرادة له في مسألة الإمامة أيضاً، والدليل على ذلك ما يذكره من 
  صفات الإمام بالمعنى العام للكلمة حيث يقول:

الشرط: ذو رأي ليقوم بأمور الملك .. شجاع ليقوى على الذب عن «
  .���»رفاتالحوزة .. يجب أن يكون عدلاً لئلا يجور .. عاقلاً ليصلح للتص

: أضاف في شرحه للمواقف �هـ ٨١٦م �ـ السيد الشريف الجرجاني  ٧
هي خلافة الرسول في «على تعريف الإيجي قيد حوزة الأمة والدنيا؛ فقال 

  .�`�»إقامة الدين وحفظ حوزة الملة ...
رئاسة عامة في أمر الدين والدنيا، خلافة «: �هـ ٧٩٣م �ـ التفتازاني  ٨
  .��b»عن النبي
الخلافة حمل الكافة على مقتضى النظر «: �هـ ٨٠٨م �ـ ابن خلدون  ٩

  .��a»الشرعي في مصالحهم الأخروية والدنيوية الراجعة إليها
                                                             

� −  p ,T@��7� Kqr � ,br�F 
` − Fs� < H3l7� 
b −  p ,3A��7� Kqb � ,adtF 
a −  � ,��3
� u-� 2�3���t� E Q�@� F :L�v YX��w 2*x@ �,< 2���y� L�< zH�l@�

3{�����- h]
� R� ,2* �|� 2*]
l�} p ,��3
� u-� g/H��� F� � ,crrF� 



 �+

رئاسة عامة لأمر الدين والدنيا خلافة «: �هـ ٨٧٩م �ـ القوشجي  ١٠
  .���»عن النبي

�,�&�'� 	!" �#$% �� ��&�'� ( -: 
ها دمامة ـ والتي كانت تقتصر على عخلافاً لرؤية أهل السنة بشأن الإ

مسألة دنيوية تقف عند حدودها السياسية والاجتماعية ـ يذهب الإمامية إلى 
ها أمراً إلهياً وصادراً عن وحي دها مسألة تتخطى الحالة الدنيوية، وعدع

 نستعرض قبل كل شيء مجموعة من تعريفات علماء أتيالسماء. وفيما ي
  الشيعة في هذا الشأن:

في حديث  »المولى«: قام بتفسير كلمة �ق ٣٨١م �ـ الشيخ الصدوق  ١
فهو معنى الإمامة؛ لإن الإمامة إنما هي «، قال: »واجب الطاعة«الغدير بمعنى 

مشتقة من الائتمام بالإنسان والائتمام هو الاتباع والاقتداء والعمل بعمله 
  .�`�»والقول بقوله

ائله متفرعة عن وجوب وجوب إطاعة الإمام وسائر فض دوقد ع
 :قال حيث والوحي، النبوة غير ذلك من يستثن ولم ،9إطاعة النبي الأكرم 

 وإن ،9ويجب أن يعتقد أنه يلزم من طاعة الإمام ما يلزمنا من طاعة النبي«
  .��b»النبوة إلا الإمام، االله آتاه فقد نبيه �وجلّ عز� االله آتاه فضل كل

الإمام هو الإنسان الذي له رئاسة «: �ـه ٤١٣م �ـ الشيخ المفيد  ٢
                                                             

� −  � ,>��. R� 3/L~ Kqbr�F 
` −  � ,H�(�6� ^���dtF 
b − Fs� < H3l7� 



 ��

  .���»عامة في أمور الدين والدنيا نيابة عن النبي
الإمامة رئاسة عامة في الدين «: �هـ ٤٣٦م �ـ السيد المرتضى  ٣

  .�`�»بالإصالة لا بالنيابة عمن هو في دار التكليف
الإمام هو الذي يتولى الرئاسة «: �هـ ٤٦٠م �ـ الشيخ الطوسي  ٤

  .��b»ة في الدين والدنيا جميعاًالعام
الإمام هو الإنسان الذي له الرئاسة «: �هـ ٦٧٢م �ـ المحقق الطوسي  ٥

  .��a»العامة في الدين والدنيا بالإصالة في دار التكليف
الإمامة رئاسة عامة لشخص من «: �هـ ٦٧٩م �ـ ابن ميثم البحراني  ٦

  .��c»الناس في أمور الدين والدنيا بالأصالة
الإمام هو الإنسان الذي له الرئاسة «: �هـ ٧٢٦م �العلامة الحلي  ـ ٧

  .��d»العامة في أمور الدين والدنيا بالأصالة في دار التكليف
رئاسة عامة في «: �م أوائل القرن الهجري السابع�ـ الحمصي الرازي  ٨

  .��m»أمور الدين بالأصالة
في تعريف  »الدنيا«ثمّ أشار بعد ذلك إلى سبب عدم ذكره لكلمة 

عامل ويشمل أمور الدنيا من قبيل رفع  »أمور الدين«الإمامة، قائلاً: إن قيد 
                                                             

� −  p ,2/>��. R� ��%�� ,����?7� 2
�
5�� � ,btF 
` −  n]- ,h{����� >�3�� � ,����� �
  E G��D�� :'�x/< LC:�� ;2���y�a�tF 
b −  � ,
���� ����� :u  '��: ,�&
�.7� �- 2]
il7� ��H�(��� Kqa`F 
a −  � ,B 0l]7� �*�
�a`d � ,2���y� 2��5H ;acmF 
c −  � ,��L7� 3 ��@ma � ,2���y� L�< h*�+ E 2��*��� E G�P%�� ;a�F 
d − � E ���6� � ,�%�?7� ��< �:R�� 2����`F2���y� n]- ,�  =>��� Z�(�� ; 
m −  p ,3*
�.�� u� D�%7�` � ,`baF 



 ��

الفوارق الطبقية لمختلف سطوح اتمع، من قبيل: الصناع والخطاطين، وإن كان 
العمل على الأمور المهنية والجزئية من قبيل تحديد من هو الأفضل وتحديد 

  .���نهالأجور ليس من صلاحيات الإمام وشؤو

فهي رئاسة عامة في «: �هـ ٨٢٦م �ـ الفاضل المقداد السيوري  ٩
  .�`�»الدين والدنيا لشخص إنساني، خلافة عن النبي

رئاسة عامة للمسلمين «: �هـ ١٠٧٢م �ـ عبد الرزاق اللاهيجي  ١٠
  .��b»في أمور الدنيا والدين على سبيل الخلافة والنيابة عن النبي

درة عن المتكلمين، ومن هنا كانت الصبغة إن جميع هذه التعاريف صا
العامة فيها تؤكد على الرئاسة والحكومة كما هو سائد بين أهل السنة، بيد أن 
العرفاء والفلاسفة ـ خاصة في الحكمة المتعالية ـ يرون قوام الإمامة في الولاية 

  الباطنية للإمام، وهذا ما سوف نتعرض له في الصفحات القادمة إن شاء االله.

إن النظرة الأولى على تعاريف الإمامة عند أهل السنة والإمامية يظهر 
أن كلا المذهبين الكلاميين يقدم تعريفاً واحداً ومشتركاً عن الإمامة؛ لأن كلا 

. بيد أن هذا »رئاسة عامة في الدين والدنيا«الفريقين يعرف الإمامة بكوا: 
  .��aالوهلة الأولى الحكم ـ كما أسلفنا ـ إنما هو الذي يبدو من

ومن خلال إعادة النظر في التعاريف والشروط والصفات التي يجب 

                                                             

� −  � ,s� < H3l7� :LC:�`bd  	`bmF 
` −  � ,2*�y� Y���
��b�t � ,u/3�O�7� #, !� �(��i�� >��H� ;b`cF 
b −  � ,>�L� L���`F 
a − ���� �*��� Q�o�< u� N�%� ��[ '��A�� ,T/L�.�� E N�O�R� �D� !� 80(%� u� 
P*

 � ,>�L� L��� :LC:� FH��6� �{�P  u� 8:�-ad`F 



 ��

توفرها في شخص الإمام، يمكن بيان اختلاف كلا المذهبين الكلاميين في مسألة 
  :���الإمامة على النحو الآتي

� :.-&/0"1� %  2,3�0�� �4 5 67&8� 9,:; �<=	> ( 
لمدرستين في تعريف الإمامة وتفسيرها تقدم أن أشرنا إلى اشتراك كلا ا

بأا رئاسة عامة في الدين والدنيا. ومع ذلك يجب الالتفات إلى وجود اختلاف 
  .ومشروعيته بينهما في بيان منشأ حكومة الإمام والحاكم

فقد ذهب الإمامية إلى الاعتقاد ـ بحسب اقتضاء الأدلة التي سيأتي 
منصب إلهي مقدس، وأن الإمام يجب أن الحديث عنها بالتفصيل ـ بأن الإمامة 

يتصف ببعض الصفات الفذّة، من قبيل: العصمة والعلم الكامل، ولا يمكن 
المشروعية �التعرف على مثل هذا الشخص وتنصيبه إلا من خلال الوحي 

. وفي المقلب الآخر ذهب أهل السنة ـ من خلال �الإلهية، أصل التنصيب
بأا رئاسة دينية ودنيوية، والتمتع  والقول�تفسيرهم السطحي للإمامة 

ـ إلى بيان مختلف  �بمستوى من العلم لا يتجاوز الاجتهاد، مع نفي العصمة
آليات تعيين الإمام، من قبيل: البيعة والإجماع من قبل أهل الحل والعقد، ونص 

. وتشترك جميع هذه الآليات في فصل �`�الخليفة السابق، وحتى القهر والغلبة
                                                             

� −  ,��.�� u/�(.�� >�M� �  R ,T/H��.�� E =L���� ��.�R� >�M� �  �� >R� ���/
 H�(. � �:�M ���� T/H��.�� sD� u� �:�M E NOI/ �(�D7� �� �< 9%�&-

��y� u)��� �*X��� ��[ �*X�� ��*5� ,��*:3��� u/3�� E 2��  25�{H 2�
F�� ��� �� �%�� E 2�*I��� 2%��� B�< �- ��.�R� 

` −  p ,��
��� ��*;� ,���V�� 3��; �-< :LC:�` � ,�a� Z�(�� ,2*%)�(�� �{�x� ;t 
��� � ,t  	�md p ,3A��7� Kq ;b � ,am�
��� ���;6� ,=>H��7� ; ,2*:�i

 �d p ,T@��7� Kq ;r � ,bc�F 



 ��

عيين الإمام عن الوحي وعن التدخل الإلهي في هذا التعيين. ويؤكد مشروعية ت
 منصب على 9أكثرهم على عدم وجود نص من االله ومن النبي الأكرم 

: إن الإمامة ومشروعيتها أنفسهم السنة أهل تعبير حد وعلى. والإمامة الخلافة
الخليفة  من المسائل الفقهية، وأا من فروع الدين، وقد تم تفويض أمر تعيين

  . ���والإمام وإضفاء المشروعية عليه لاختيار الناس

ويمكن لنا اصطياد بعض الاختلافات الفرعية الأخرى بين ما يذهب 
إليه الإمامية وأهل السنة في مسألة الإمامة، ويمكن لنا إجمال هذه الاختلافات 

  على النحو الآتي:

لرغم من تعريف على ا أ ـ اعتبار أو عدم اعتبار إذن المستخلف عنه:
 هذا ادعاءهم ولكن ،9أهل السنة الإمامة بأا خلافة منصب النبي الأكرم 

ف تصر على الشرعية لإضفاء النبي إذن يشترطون لا لأم وذلك كاملاً، ليس
المستخلف عنه.  ندون إذمن ق عندهم الخلافة تتحقّ خليفته، وهذا يعني أنّ

لاف بإذن من النبي، وفي هذا السياق وأما الإمامية فيشترطون أن يكون الاستخ
 من وغيره 7 علي الإمام تسمية في عندهم 9يأتي اختيار النبي الأكرم 

  .متضافرة نصوص في والخلافة الإمامة لمنصب الأئمة

إن أهل السنة من خلال تقليلهم من  ب ـ الاتجاه الفقهي أو الكلامي:
ولة، قاموا بتفسيرها على أا قيمة الإمامة، وإنزالها إلى مجرد إدارة الحكم والد

مجرد مسألة فقهية فرعية، وأن على المكلفين واجب تعيين حاكم على 

                                                             

� −  � ,2*:�i
��� ���;6� ,=>H��7� :LC:�d ,2*:�i
��� ���;6� ,��/ �-< ����� ;
 �`b p ,3A��7� Kq ;b � ,adtF 



 ��

يرون وون الإمامة والإمام تالي تلو النبوة والنبي، دا الإمامية فيع. وأم���أنفسهم
الإمامة من المسائل الأصولية والجوهرية في علم الكلام والبحث الديني،  أنّ

  . �`�ن بحثها في علم الكلاموعليه لا بد م

وهذا بطبيعة الحال لا يعني إلغاء بحث الإمامة على المستوى الفقهي، 
وإنما المراد من ذلك أن المكانة الأولى للإمامة تقع في علم الكلام، كما سوف 
نشير في الصفحات القادمة إلى إمكان طرح الإمامة في علم العرفان والحكمة 

  المتعالية أيضاً.

) 8� (.��3:��% 6�:��5 �?3@ A&�'� B&3;� �� CDE�% F"
E� G�: 
 إن من بين موارد الاختلاف بين الشيعة وأهل السنة في تعريف الإمامة

، لحاظ واعتبار الصفات الخاصة للإمام، فحيث يعمد أهل السنة إلى وتفسيرها
دون تقييم الإمام من خلال النظرة السطحية التي تضعه دون مستواه الحقيقي و

فإم يمنحونه الحد  �دور الإمام بوصفه حاكماً دينياً�شأنه ومترلته الحقيقية 
الأدنى مما يجب أن يتصف به الإمام من الصفات، وإن من بين أهم تلك 

  الصفات وأكثرها مثاراً للتحديات عبارة عن:

H�,�=��� AI�:�� J 
&#0$1� (   
                                                             

� − ; �-< :LC:�	l.@R� ,���V�� 3��	�. R� E >�	 � ,>�`ba��� ;	/�k ,=3	7� 2	 ��L
� ,����� �
  Ebdb Kq ;p ,3A��7�b� ,`dt p ,T@��7� Kq ;r ,

�bbaF 
` −  2*5�56� �*���.��� 2*����� Q�A6� u� 2���y� H�(. �- 2*���y� ��
  ���.�� 3�-

 Q�A< u� �< u/3�� Q�A< u� 2���y� H�(. �- ���
.� ��/<H �$%*- >�5 ,2/L�����
F�Y-���� Bl��� ,
��
� ��� :LC:�� ��D7� 



 )�

KI<0��% ����:�� ( -���.  

بصفة العلم إلى حد أقصاه الاجتهاد ـ الذي هو ذو  واضح أن الاكتفاء
مراتب مشككة بين القوة والضعف ـ يدل على أمرين، الأمر الأول: عدم اعتبار 
صفة الأعلمية في مقام الإمامة، ولازم ذلك إمكان تقديم المفضول على الفاضل 

ع الإمام في الإمامة. والأمر الثاني: الخطأ في الاجتهاد، ونتيجة ذلك إمكان وقو
  في الخطأ في تفسير الدين وتعاليمه.

ذهب المشهور من أهل السنة إلى اعتبار صفة العدالة والتقوى في بداية 
إلى  همالإمامة والخلافة، ولكنهم ناقشوا في استمرار اعتبارها، فذهب بعض

الاعتقاد بأن الحاكم والخليفة لا يفقد شرعيته بسبب الفسق وصدور ما ينافي 
 ��bوالتفتازاني �`�ه أثناء فترة حكمه. كما صرح بذلك الباقلانيالعدالة عن

، إذ قالوا بأن الإمام لا يعزل من منصبه باغتصابه لأموال الناس، ��aوالنسفي
وقتل النفس المحترمة، وعدم تطبيق الحدود، وقد جاء في نص بعض عبارام: 

ة في مثل هذه ، وإنما غاية ما يجب على الأم»ولا ينعزل بالفسق والفجور«
  الحالة تقديم النصح له وتخويفه.

وفي المقلب الآخر يذهب الإمامية إلى اعتبار الإمام هو المفسر الحقيقي 

                                                             

�  − �� :LC:� � ,u/3�� Q�A< Z�.� ,=>�3V(�am Kq ,
�y� u/3�� 3x  ����� ;
 p ,T@��7�r � ,br� � ,>��Hy� Z�.� ,
%/��� ��L�� ���� ;bcr 3�5 ;

 p ,3A��7� Kq ,^�e�.�.�� u/3��c � ,`aa u-� 2�3�� ,��3
; u-� u�L�� 3(  ;
 � ,��3
��t�Q�A6� Kq ,��.�7� H�(�� 3(  ����� ;  � ,2�& �mc�F 

` −  � ,B{��6� 3*$¡ :LC:�amrF 
b −  p ,3A��7� Kq :LC:�b � ,am�F 
a −  � ,=3���� �
7� 3(  Kq ,2%��� B�< 3{��  Kq :LC:�`dmF 



 )�

والضامن للدين، ولذلك فإم يستبدلون صفة الاجتهاد له بالعلم اللدني 
والإلهام، وبدلاً من العدالة يصفونه بالعصمة، ولم يتمتع ذه الصفات من بين 

  .��� 7ة غير الإمام علي الصحاب

من هنا كان الإمام عند أهل السنة مجرد حاكم، وأقصى ما يمكن له أن 
يبلغه هو أن يكون هو حاكماً دينياً، ولازم إنكار صفة العلم اللدني والإلهامي 
والعصمة، عدم الحجية والمرجعية العلمية والدينية للإمام. وأما من وجهة نظر 

مام بصفة العلم الإلهامي والعصمة يكون هو الخليفة الإمامية فحيث يتصف الإ
  الحقيقي للنبي، ويكون مثله في الحجية والمرجعية العلمية والدينية.

* A&�L� �,�=���% �,��:�� �,:$	M�% �,N'� �,O8� (: 
أوضحنا في الكتاب السابق أن لازم الاتصاف بالعلم الغيبي والإلهام 

الأئمة وأفعالهم، ولازم ذلك حق إطاعتهم من  وعصمة الأئمة، هو حجية أقوال
قبل العباد. وسوف نبحث في وجوب إطاعة الإمام وحجية قوله وفعله 
بالتفصيل في الفصل المخصص للإجابة عن الشبهات المتعلقة بالإمامة إن شاء 

  االله تعالى.

+ 2P<��% Q,?�� �PR�% A&�'� ( .S&T	:�� ( �?��?�� U&V1�5: 
الهام ـ أو أحد الفروق الهامة ـ بين الإمامية وأهل السنة  تقدم أن الفرق

يكمن في نوع الرؤية التي يحملها كلٌّ منهما تجاه شخص الإمام ومترلته. 
 هو بل ،9فالإمامية لا يرون في الإمام مجرد خليفة ظاهري للنبي الأكرم 

                                                             

� −  p ,3*�7� g*I�� ���%l&- h]
7� ,��>��. R� ,S�3l�� g*I�� :LC:�c � ,tdF 



 ))

على ف عنه يجب أن يشتملا والمستخل الخليفة من كلاً وأن الحقيقي، خليفته
شروط ومواصفات خاصة حتى تكون لديهما صلاحية التصدي لمقام النبوة 
والإمامة. وإن إحدى تلك الصفات تعود إلى مقام الإمام ومترلته عند االله 
تعالى. بمعنى أنه كما كان النبي يتمتع بصفات روحية ومعنوية وكمالية خاصة، 

اية االله ولطفه واختياره وكان خير أهل زمانه، حتى صار أهلاً ليكون محلاً لرع
 ة، يجب أن يكون شخص الإمام كذلك أيضاً، فلابدأن يكون من لموقع النبو

متصفاً بجميع الصفات الكمالية التي يجب توفرها في الإنسان الكامل قبل أن 
يتولى مهام الإمامة؛ ليكون أهلاً لتولي منصب الإمامة وتسميته لهذا الموقع من 

 »ولياً«بحسب المصطلح العرفاني يجب على الإمام أن يكون قبل االله عز وجلّ، و
 بالدرجة الأولى؛ كي يصلح لتولي منصب الإمامة في ضوء الولاية، كما أنّ

  جوهر النبوة. دالولاية تع

إن هذا الاتجاه نحو الإمام والإمامة هو اتجاه فلسفي ـ عرفاني إلى أصل 
 تعريفهم للنبي أنه يتمتع بنفس النبوة وماهيتها. يذكر الفلاسفة والعرفاء في

العقل «أو بـ  »الملائكة«قدسية متكاملة، يرتبط في ضوء ذيبها بالعالم الغيبي 
بعبارة أخرى، للحصول على الوحي. ويرى الإمامية أن الإمام هو مثل  »الفعال

النبي في وجوب أن يتمتع ذه الصفات؛ فيجب أن يتحلى بنفس متكاملة 
من خلالها أن يتصل بعالم الغيب، ولربما أمكنه بواسطتها أن ومهذبة كي يتمكن 

أيضاً. غاية  »الولاية التكوينية«يتصرف في عالم الممكنات، وهو ما يعبر عنه بـ 
ما هنالك أن الإمام يختلف عن النبي في استلام الوحي فقط والإتيان بشريعة 

  .9 جديدة، حيث ختم االله ذلك بالنبي الأكرم محمد بن عبد االله

دوراً أبعد من مجرد الاتصال بالغيب؛  »الولي«يذهب العرفاء إلى إعطاء 
واسطة الفيض والحجة الإلهية في العالم،  »القطب«أو  »الولي المطلق«إذ يرون أن 



 )*

  .���ولذلك لا يخلو العالم من وجوده أبداً

نية والجدير بالذكر هنا أن العرفاء قد اقتبسوا هذه النقطة الدقيقة والعرفا
، وأخطأ »الولي«، وقاموا بتطبيقها على »الإمام«من روايات الشيعة في وصف 

  بعضهم في تطبيقها على المصاديق.

محصل الكلام أن الإمامية يرون أن الإمام هو الولي المطلق والإنسان 
الكامل المرتبط بعالم الغيب، وهو واسطة الفيض الإلهي وحجة االله في الأرض. 

، ولكنه عندهم يتصف عتياديجعلونه في مستوى الإنسان الاأما أهل السنة في
والعدالة، وهناك منهم من أنكر اشتراط العدالة  �على مستوى الاجتهاد�بالعلم 

  في صلاحيته للاستمرار بالحكم.

� ?X<" A  X<D ��&�'� -I$% ( 
ومن بين الموارد التي اختلف فيها الشيعة والسنة حول الإمامة والطريق 

دون من ووجوا، هو البحث عما إذا كانت الإمامة واجبة بحكم العقل إليها 
الرجوع إلى الشرع، أم أا تجب بحكم الشرع والنقل، وأن العقل لا مسرح له 

                                                             

� − ��I�� u� ��*�y� ,�%*5 u-� :LC:� � ,�acc g*� ����?� ,=>H�L$��� ;
 p ,S�qy�` � ,�� p ,�/L��� �vL��� ���� ,���.7� H3A ;d � ,`tt ;

 p ,2
����� Q� 6� ,=L$i� ¢�L�a � ,rar 2/£H �< �%� sL�[ L/3�� u�� F
 �,� Q���� u�&/� ,2*���y� 2/£H Y� �P�%� ��I�� �D� E 2%��� B�< u� ���L���

y� ������/ 2&{6� �V� ���l�� sD� ��]%�� ��[ E ��� 05�� �$%��� ,��[ E 2*���
 �*l%.�� BA< H��:� !� 2%��� B�< ���L  ��D/ �� ,�$��:6 9.;� ��*��6� u�
 ��;�.���� ;=>��3�� ���� ,���� ��l� ,¤L  u- u/3�� 
*f :LC:�� F
�y�

 p ,2*�7�� � ,�ab �`caF� 



 )+

  في هذا اال أصلاً؟

فبعد أن اتفق كلا الفريقين على أصل وجوب الإمامة، اختلفا في 
ذهب أكثر الأشاعرة إذ  أو نقلياً.الطريق إليها، وما إذا كان هذا الطريق عقلياً 

وبعض المعتزلة إلى وجوب الإمامة بالأدلة السمعية، ومما ورد في ذلك في بعض 
. بينما ���»الذين أوجبوها سمعاً فهم جمهور أصحابنا وأكثر المعتزلة«نصوصهم: 

  .�`�ذهب الإمامية وبعض المعتزلة إلى وجوا بالأدلة العقلية

شاعرة والمعتزلة إلى عدم وجوب تنصيب على ذلك ذهب الأ وبناءً
الحكم بالوجوب �الإمام من قبل االله، وإنما اعتبروا ذلك من شؤون الناس 

ذهب الإمامية إلى وجوب ذلك من قبل االله بالنظر إلى ما  في حين. ���bالفقهي
يجب أن يتوفر في الإمام من الصفات التي لا سبيل إلى العلم ا إلا من قبل االله 

وتعالى انطلاقاً من حكمته ولطفه. وبطبيعة الحال فإن هذا الوجوب إنما سبحانه 
ه يستفاد من صفات االله، وبعبارة أخرى: إنه وجوب نإأي �هو وجوب كلامي 

  .»على االله«، وليس وجوباً فقهيا؛ حتى يكون واجباً �»من االله«
                                                             

� − �L�� L���� :LC:� � ,B 0l]7� �*�
� ,=ea�d ,=3��� u/3�� T*5 :'�x/< LC:�� ;
 p ,H���6� H��-<b � ,a�m � ,����� �
  E ��L7� 2/�k ;b�t ,3A��7� Kq ;

 pb � ,am� p ,T@��7� Kq ;r � ,bmd � ,��3
� u-� 2�3�� ;�tdF 
` − E �
�&���� "���� Z�M���� �- Y&��- Q���� !� ��[ u� N�%��  ,2���y�

 Bo� ,¥�56� u� 2���y� Z�M� L�:< u� N�%�� F
(����� ¦;��� :�$%��
 p ,T@��7� Kq :LC:�� FpH�� �r � ,bmmF� 

b −  H3A E �&
�7� W�|� ��[ E GL ��6� �§ ��¡ 
.�� 2*�&��� 2�>6� ��< �- u��
 �L�6� 
(%�� G��� 3�- ��5y�9 M NL�� 2�*
 � �*�� �  ��> u� 
(%�� 3�

 p ,T@��7� Kq :LC:�� !���� R� B*�V�r � ,bmm p ,3A��7� Kq ;b ,
�ambF� 



 )�

��&�'�% A&�'� �%YZ% 2;�	� ( [: 
امية يختلفون في رؤيتهما إلى اتضح مما سبق أن أهل السنة والإم

الإمامة ومراتبها، فقد اقتصر أهل السنة في رؤيتهم إلى الإمام على اعتباره 
مجرد حاكم ديني، ولا ترقى مرتبته عندهم إلى ما فوق الزعامة والسلطة 
السياسية، وحيث لا يرون العصمة وعلم الغيب شرطاً في الإمامة، لا يكون 

ة عندهم. أما الإمامية فيذهبون إلى ما هو جدينية حتفسير الإمام للتعاليم ال
أعمق من ذلك بكثير، ولذلك فقد أثبتوا له مختلف المراتب انطلاقاً من هذه 

  نشير إلى عناوين هذه المراتب على النحو الآتي: أتيالرؤية، وفيما ي

إن من بين أكثر الأمور شهرة عند المتكلمين في  ـ الحكومة والحاكم: ١
م ومترلته، هو شأن الحكم وزعامة الأمة في الأمور الدنيوية شأن الإما

في تعريف  �الإمامية وأهل السنة�والسياسية، وهو ما ذكره كلا الفريقين 
  الإمامة.

من الفريقين  »العلمانيين«وفي القرون الأخيرة ذهب بعض المستنيرين 
نيون من إلى إنكار هذا الشأن للإمام. فقد ذهب العلما �من السنة والشيعة�

أهل السنة، من أمثال علي عبد الرزاق إلى القول بأن النبوة والإمامة منفصلتان 
عن المساحة الدنيوية وشؤون الحكم، وإن النبي بما هو نبي ـ وبتبعه الإمام ـ لا 

  يتولى غير بيان التعاليم الدينية وهداية الناس إلى االله والآخرة.

لمعاصرين من الشيعة على ما كما قال ذه الفكرة بعض المستنيرين ا
  سيأتي في الفصول القادمة التي نتعرض فيها إلى أصل الشبهة ونقدها بالتفصيل.

ومن الجدير ذكره أن هذا المنصب إنما هو أحد مناصب وشؤون الإمام 
وخليفة النبي، ولا يمثل جميع شؤونه. من هنا فإن محل التراع بين أهل السنة 



 )�

مر فقط. وعلى حد تعبير الأستاذ الشهيد مرتضى والشيعة لا ينحصر ذا الأ
المطهري: إن حصر التراع بين الشيعة والسنة بذلك كان من أخطاء بعض علماء 

  .���الشيعة

إن من بين المناصب الهامة والسماوية  ـ المرجعية الدينية والعلمية: ٢
 ارتباطه وبسبب الدينية، التعاليم بيان يخوله الذي المنصب هو 9للنبي الأكرم 

ن فكا المسلمين، على حجة الدينية للتعاليم وتفسيره النبي تعاليم كانت بالوحي
عليهم لذلك إطاعة هذه التعاليم، والالتزام ا على المستوى القلبي والعملي، 

  .»المرجعية العلمية والدينية«وهو ما يعبر عنه اصطلاحاً بـ 

 منصبه فوض قد 9 ويذهب الشيعة إلى الاعتقاد بأن النبي الأكرم
 الغيب بعالم ويرتبطون بالعصمة ولـما كانوا يتصفون أيضاً، : الأئمة إلى هذا
 ـ النبي مثل ـ الدينية للتعاليم تفسيرهم فيكون الوحي، دون الإلهام طريق من

حجة إلهية على الناس. وأما أهل السنة فحيث ينكرون اشتراط العصمة 
من جهة، ولأم ذهبوا إلى عدم عصمة  والارتباط بعالم الغيب في الإمامة

الخلفاء الراشدين بسبب ما صدر عنهم من الأخطاء العلمية من جهة أخرى، لا 
  .»المرجعية والعلمية الدينية«يستطيعون وصف الإمام والحاكم بوصف 

أما الشأن الثالث من شؤون الأنبياء ـ وخاصة  ـ الولاية العامة: ٣
لمتمثل بمقام خلافة االله على الرض. تقدمت ـ فهو الشأن ا 9النبي الأكرم 

الإشارة إلى أن النبي من خلال ذيبه لنفسه يبلغ مقام القرب الإلهي حتى 
يغدو مظهراً وتجلياً لصفات االله عز وجلّ. من وجهة نظر أكثر الإمامية يتحلى 

                                                             

� −  p ,2
����� Q� 6� ,=L$i� ¢�L� :LC:�a � ,rac  	rcrF 



 )�

الأئمة من هذه الناحية بأعلى درجات الكمال، وكانوا بذلك أفضل من جميع 
  .9ء باستثناء النبي الأكرم الأنبيا

وكان الأئمة بسبب امتلاكهم لهذه الولاية العامة على عالم الوجود 
  .���مشرفين على قلوب الناس

يذهب أكثر الإمامية إلى إثبات جميع هذه الشؤون الثلاثة المتقدمة إلى 
، حيث يذهبون إلى الاعتقاد بأن الإمامة لا تتحقق إلا بعد توفر :الأئمة 
لشروط الثلاثة. بعبارة أخرى عندما يتم الحديث عن الإمام والإمامة بعد هذه ا

 هذه من واحد شأن إلى الذهن انصراف ينبغي لا ،9رحيل النبي الأكرم 
 يجب بل. الحاكم يعني الإمام بأن والقول مثلاً، الحكم كشأن فقط، الشؤون

م وحجة االله. وفي ن للإسلاوالمبي والديني العلمي المرجع يعني الإمام إن القول
هذه الحالة يجب المصير إلى المرشحين الذين تتوفّر فيهم جميع هذه الصفات 
المتقدمة. من هنا يذهب الشيعة إلى التأكيد على أن هذه الصفات قد انحصرت 

  .7 علي بالإمام 9بعد رحيل رسول االله 
  

  :ثانياً: فلسفة الإمامة  ■

ء به إلى الناس خاتم الأنبياء إن الإسلام دين كامل وخاتم للأديان، جا
الإلهيين. يدعي هذا الدين الكمال والشمولية في جميع مناحي الحياة الدنيوية 

 9والأخروية على مر العصور بوصفه ديناً خالداً. وقد تولى النبي الأكرم 
 هذا من فعمد السماء، وحي إلى مستنداً حياته مدة الدين هذا تفسير مهمة

                                                             

� −  p ,2
����� Q� 6� ,=L$i� ¢�L� :LC:�a � ,rar  	rddF 



 )�

حكام وبيان التشريع والإجابة عن الشبهات والوقوف الأ وضع إلى المنطلق
 برزت الدنيا هذه عن 9بوجه التحريفات والمحرفين. وبرحيل النبي الأكرم 

أن تذهب الجهود المضنية التي بذلها رسول االله على مدى ما  من خشية هناك
 يربو على العقدين من الزمن أدراج الرياح، وأن يحلّ التفسير بالرأي وما يقوم

به أصحاب الأهواء والبدع محل التعاليم السماوية الخالصة والأصيلة عبر 
الدهور. وكانت هذه الخشية تعبر عن احتمال عقلائي يقول إن الدين الذي 

 ،ودب باً لكل من هب دون من يدعي الشمولية والخلود لا يمكن أن يترك
راسة لحهله رصد له شخص على مستوى رسول االله في الصفات التي تؤأن ي
ين والمحافظة عليه، من هنا كان لا بد من وجود إمام معصوم على الدوام؛ الد

  ليذب عنه ويدفع عنه الآفات باستمرار.

من هنا قام الإسلام بحل هذه المشكلة من خلال التأصيل لمفهوم 
الإمامة. إن الإمام شخص يختلف عن النبي في الاتصال باالله من خلال الوحي 

لكنه يتصل بعوالم الغيب من خلال الإلهام، وإلى ذلك فإنه يتصف الرسالي، و
  .���بالعصمة ويتمتع بالعلم اللدني

بالالتفات إلى ما تقدم يمكن بيان الأدلة على ضرورة الإمامة بعد النبوة 
  على النحو الآتي:

\]�� �=��� (  : 
لاية من مقام الو :بالالتفات إلى ما كان يتمتع به الأئمة المعصومون 

                                                             

� − � 2*
���� 2�>6�- 2l{�l�� ���y� ���A �(o: ��5 �� 2�>���� Q�l��� E ,2*
�%��
F�� ��� 



 )�

 ومواصلة الناس هداية فإن ،9والإمامة عند الشيعة بعد رحيل رسول االله 
 علي الإمام مثل شخص حضور ومع. عاتقهم على تقع الإسلام وتبليغ الرسلة
 من هناك تكن لم 9 االله رسول بعد »الكامل الولي«و الإنسان بوصفه 7

كان  7ي عل امللإم الولاية مقام فإن الحقيقة وفي النبوة، تجديد إلى حاجة
يفوق مقام النبوة. وبعبارة أخرى: إن السؤال عن فلسفة عدم بعث الأنبياء أو 
تفسير الخاتمية بعقم الطبيعة عن أن تلد الإنسان الكامل الذي يشبه رسول االله، 
إنما ينشأ عن الغفلة والجهل بالمنازل والمقامات المعنوية التي كان يتمتع ا 

  .:الأئمة الأطهار 

 ( -�,�=��� �,:$	M�: 
تقدم أن ذكرنا أن من بين مهام النبوة تبليغ الوحي السماوي إلى الناس 

 9وبيانه وتفسيره إلى المخاطبين بشكل صحيح. ومع وجود النبي الأكرم 
يرتفع فا بعد رحيل رسول االله ، وأمصفراً التفسير في الخطأ احتمال يكون

ن الدين، وبعد انتشار التفاسير احتمال ظهور القراءات المختلفة والخاطئة ع
في آخر الكتب السماوية، سوف تتعرض أصالة ورسوخها والبدع والتحريفات 

الدين الإسلامي الحنيف إلى التشويه والتشكيك وسقوطها عن الاعتبار، من 
مقام الإمامة  هنا وجب تعيين مرجع علمي معتبر ومعصوم من الخطأ. وإنّ

  .���تلبية هذه الحاجة في الإسلام تعمل علىومترلتها 

ربما توهم شخص أنه مع وجود القرآن وسنة الرسول لا تكون هناك 

                                                             

� −  � ,�2*¡� �� �*¡�� ,=L$i� ¢�L�cb p ,��*�y� ,^�](5 L��M ;b ,
�c�mF 



 *�

حسبنا كتاب «حاجة إلى الإمامة، كما صرح بذلك بعض الصحابة حيث قال: 
  ؟»االله

في الجواب عن هذا التوهم يجب القول: إن المسائل المتقدمة والآتية 
الروايات المروية عن رسول االله  بعض أنّفضلاً عن كفيلة بالإجابة عن ذلك، 

قد تمّ تحريفها من قبل الوضاعين الذين رصد التاريخ حوالي سبعمئة وضاع 
د على استحالة الاعتماد والتعويل يؤكّ أمروهو ، ���ومختلق للأحاديث منهم

وفرز غثها من سمينها وإثبات  اعلى هذه الاحاديث إلا بعد تمحيصها وبيا
  وتشخيص ذلك إنما هو من شأن مقام العصمة والإمامة.اعتبارها وحجيتها، 

9]>&/��� ��&��� X<:�� ^I�]�� A�D ( [: 
 والبلوغ التكامل هو 9إن من بين فلسفات خاتمية النبوة برسول االله 

المسلمون في  نجح البلوغ هذا ضوء وفي الإسلام، صدر في المسلمين لدى العقلي
دون أن يطاله الدس من يال اللاحقة حفظ الكتاب السماوي ونقله إلى الأج

والتحريف. بيد أن الجدير بالانتباه في الوقت نفسه أن سكان شبه الجزيرة 
العربية لم يكونوا على درجة عالية في العلوم النظرية من قبيل الفلسفة والتفسير 

وسبر غورها  ةوالكلام، ولذلك لم يكونوا قادرين على فهم الآيات المتشا
أعماقها؛ من هنا مست الحاجة إلى إمام ومرجع ومفسر معصوم والغوص في 

  للقرآن الكريم. 

إن انتشار مختلف الفرق المذهبية يمثل خير شاهد على تفشي القراءات 
المختلفة والغثّة للقرآن الكريم والتي أدت إلى تشتت كلمة المسلمين بسبب 

                                                             

� −  p ,L/3V�� ,
%*�6� 2����� :LC:�c � ,`�rF 



 *�

عتبار. وهنا يمكن لنا بظواهر الآيات وعدم أخذ بواطنها بنظر الا همتمسك بعض
التي كانت تذهب إلى الاعتقاد بأن االله جسم  »اسمة«الإشارة إلى فرقة 

. كما كانت الأكثرية الغالبة من أهل السنة تؤمن برؤية االله ����والعياذ باالله�
. أما الشيعة من منطلق ارتباطهم الوثيق بالإمام المعصوم �`�بالعين يوم القيامة
  بعد عن مثل هذه الأقوال اافية للعقل والمنطق.فهم بعيدون كل ال

الدائرة المعرفية والتفسيرية بحاجة مستمرة إلى  أنّهو الأمر الآخر 
الآخرين حيث يفتقرون إلى الإمام  نّأوجود المرجع والإمام المعصوم، و

المعصوم فهم في معرض الوقوع في الخطأ. وقد تمكن الأئمة المعصومون ـ من 
يس للمباني والأصول في المعرفة الدينية ومن خلال تربية المفسرين خلال التأس

والمتكلمين البارزين من أمثال هشام بن الحكم ـ من خفض مستوى الحاجة 
إلى الإمام في عصر الغيبة. وقد قاموا بنقل هذه المباني والأصول إلى اتمع، 

ض الدين لأنواع الآفات والبدع أو الحدمن تأثيرها. للحيلولة دون تعر  

وعليه فإن عدم بلوغ اتمع في صدر الإسلام بشكل كامل، وتكامله 
التدريجي في ضوء هداية الإمام المعصوم، يشكل واحداً من الأدلة على ضرورة 

من التوضيحات  اًوجود الإمام المعصوم بعد ختم النبوة. وسوف نضيف مزيد
تنافي بين الإمامة وأصل ذا الشأن في الفصل المخصص للإجابة عن شبهة ال

  الخاتمية.

                                                             

� −  p ,�*��5y� �R��� ,=L��6� u��� �-< :LC:�� � ,`r� B
7� ,^�.5L$I�� ;
 p ,B]%���� � ,tdF 

` −  � ,>��Hy� Z�.� ,
%/��� ��L�� ���� :LC:��da Z�.� ,=>�3V(�� L����� 3(  ;
 � ,u/3�� Q�A<ccF 



 *)

�,D	?�� A&��E� _=\; ( 
: 
ثلاثة �في فترة نبوته القصيرة نسبياً  9لقد تعرض النبي الأكرم 

من العقبات والضغوط، من قبيل قلّة أعداد المؤمنين  إلى كثيرٍ �وعشرون سنة
رافق  طوال الفترة المكية من البعثة، والتي استغرقت ثلاثة عشر عاماً، وما

هجرته وإقامته في المدينة المنورة من الحروب المفروضة عليه من قبل المشركين 
وبعض القبائل اليهودية، وهو أمر لم يترك له مجالاً إلى بيان جميع أحكام 
الإسلام الجزئية والفرعية، أو أن الذي بينه منها لم يضبط أو ينقل عنه بشكل 

د من الأسئلة والتحديات عبر العصور واضح ودقيق، يضاف إلى ذلك ما يستج
والأزمنة اللاحقة، مما لا يمكن الحصول على الإجابة عنه أو تقديم الحلول له 

 لمن خلال العودة إلى القرآن والسنة النبوية، ولا يمكن توجيه هذا الخل
القانوني والتشريعي بالنسبة إلى الدين الذي يدعي الخاتمية والخلود والشمولية. 

من خلال التأصيل لمفهوم الإمامة، وبالالتفات إلى  لالج الإسلام هذا الخلوقد ع
المقام العلمي والإلهي للإمام، يقدم الإسلام الإجابة الشافية عن جميع المعضلات 

  .���القانونية والتشريعية المستحدثة

والمسألة المثيرة للنقاش تكمن في إسناد تشريع الأحكام إلى 
، وسيأتي �`�اك رؤيتان بين الإمامية في هذا الشأن، حيث توجد هن:الأئمة

  تفصيل ذلك في الفصل الخاص ببيان النسبة بين الإمام والخاتمية.

                                                             

� −  � ,��5� H> 8�*� ,
{�()�(i�� ��; 3&f 2����� :LC:�r� K�(l� 
�� 3&f ;
 p ,3/��  ©e��v ,=>�*��� �` � ,bc`  	bcbF 

` − 9:�(� s�ª/�M ,L� 
{�*X 3*�5 :LC:�  � ,>�$.M� H> 9���dr� F3�- �� 



 **

�,�=��� ��I�8� ��&
` ( (�: 
إن الدين الذي يدعي الخلود والشمولية والخاتمية في مختلف االات 

لة الحكم الفردية والاجتماعية والسياسية، لا يسعه عدم الاهتمام بمسأ
 فضلاً عنوالسلطة؛ لما تلعبه الدولة من دور في توجيه مسار اتمع وهدايته، 
  إعداد المفكرين وعلماء الدين، وتحديد توجهام وتطلعام الفكرية.

وعلى هذا الأساس سيكون للإسلام اهتمام خاص بمسألة الحكم 
آفات وشخص الحاكم بوصفه المكمل لحياة الإسلام وصيانة الدين من 

الانحراف والتحريف. ومع القول بضرورة اهتمام الدين بمسألة الحكم والدولة، 
  سيجرنا البحث التالي إلى تعيين الحاكم.

الإسلام يجمع بين الدين والدولة، بحيث لا يوجد للنظرية  لـما كان
 العلمانية القائلة بالفصل بين الدين والسياسة أي موقع من الإعراب. فإنّ

لتي تتمتع بالمرجعية العلمية والدينية، وتتحلى بمقام الولاية المعنوية، الشخصية ا
سوف يتولى إدارة الحكم والدولة أيضاً؛ إذ مع وجود المرجع الديني والعلمي 

يصل الدور إلى فرد آخر؛ إذ يلزم  الولاية المطلقة، لا يتصف به من المطلق مع ما
فاضل، والمرجوح على الراجح. من تقديم الآخر عليه تقديماً للمفضول على ال

كما يلزم من توزيع السلطات والفصل بينها بتخويل فرد لتولي إدارة الأمة 
وقيادا على المستوى السياسي والاجتماعي بعيداً عن التدخل في الشؤون 

فيه أن عدم عصمة مثل هذا الزعيم السياسي والاجتماعي قد  الدينية، يحتمل
اختصاص المرجع العلمي والديني، فيعمد إلى  يحمله على العدوان على حوزة

عزله وتنصيب شخص على وفق هواه، وفي هذه الحالة يلزم من ذلك نقض 
  الغرض، فلا يتمكن الدين الخاتم والخالد من تحقيق أهدافه وغاياته.



 *+

ومن خلال إطلالة عابرة على تاريخ صدر الإسلام يثبت صدق ما 
بوصفه خليفة النبي  7مام علي ذكرناه آنفاً، فعلى الرغم من حضور الإ

الأكرم في جميع الشؤون ـ الأعم من المرجعية العلمية والدينية، والولاية العامة 
ـ لم يتسن له ممارسة حقه في الحكم طوال ربع قرن من الزمن لحكم الخلفاء 

عزلة عن اتمع، استغلها الإمام  7الثلاثة، وهو أمر فرض على الإمام علي 
جامع للقرآن، إلى جانب حفر الآبار واستثمار التربة  بكتابة تفسير

واستصلاحها. وفي ظرف هذه الفترة تعرض الإسلام لأنواع الانحراف والزيغ 
عن جادة الصواب، وقد مهدت هذه الانحرافات لظهور نظرية فصل الدين 

سنشير إلى جوانب من ذلك في تضاعيف هذا �عن السياسة والحكم.  �الإمامة�
  .�إن شاء اهللالكتاب 

وعليه فإن من بين أسباب الإمامة وضروراا، قيام دولة دينية خالصة 
ليتم في ضوئها تطوير الدين والمحافظة على صفائه ونقائه في مختلف الأبعاد 

  الفردية والاجتماعية.

�N'� Q,?�� ab&R% ��bE� ( %: 
العرفان كما يمكن لنا أن نرسم صورة أخرى لفلسفة الإمامة من زاوية 

والحكمة المتعالية، وهي صورة يمكن الحصول عليها من خلال التأمل في 
  مضمون بعض الروايات الشريفة.

لقد ثبت في الفلسفة أن لكل وجود مادي وجوداً مثالياً وبرزخياً، 
ويكون له وجود عقلي أيضاً. وفي الحقيقة فإن الوجود المادي لكل شيء 

بقيد البساطة � التجرد أيضاً لموقبله في عامسبوق بوجود له في عالم المثال، 
، وبعد توفّر الظروف المادية اللازمة يترل الوجود من عالمه الأعلى. �طبعاً



 *�

، وهو مخلوق الله �العقل الأول�وتطلق الفلسفة على الوجود الأول تسمية 
مباشرة، ليتم بعد ذلك خلق سائر الموجدات التالية من خلاله. ويمكن قراءة هذا 

  .»قاعدة الواحد«وضوع في الفلسفة تحت عنوان الم
من زاوية  �الأئمة وسائط الفيض الإلهي�وإثباته تحليل هذا الرأي  إنّ

نستعرض بعض هذه  أتيالروايات، لا يترك مجالاً لإنكار المخالف. وفيما ي
الروايات، ونترك بعضها الآخر إلى الفصل الذي نتعرض فيه لنقد الشبهة بشأن 

  مة المعصومين على الأنبياء.أفضلية الأئ

ورد في الروايات التأكيد على أن المخلوق الإلهي الأول هو الوجود 
 الأربعة المعصومون� البيت لأهل النوراني الوجود مع 9النوراني للنبي الأكرم 

 3الزهراء النورية لأئمة الشيعة والسيدة وقد امتزجت وتحققت الأنوار ،�عشر
. وإن استمرار الفيض الإلهي ينتقل إلى 9الأعظم  مع الوجود النوراني للنبي

الآخرين عبر الوجود النوراني لهذه الأنوار الإلهية. ومن هنا جاء التعبير عن 
من خلال وصف نفسه بالنبي الأول الذي  الروايات بعض في 9النبي الأكرم 

   :7كان مخلوقاً قبل نفخ الروح في جسد سيدنا آدم 

  .���»روح والجسدكنت نبياً وآدم بين ال«ـ 

  .�`�»كنت أنا وعلي بين يدي االله عز وجلّ قبل أن يخلق آدم ...«ـ 

أنت مني وأنا منك، « :7 لعلي قال أنه 9وروي عن النبي الأكرم 
  .��b»أنت كروحي من جسدي، أنت مني كالضوء من الضوء

                                                             

� −  p ,G>�7� Y*-�%/ ,=e�3%��� 
�%��� � ,ac Z ,� K ,� ,b ,cF 
` −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�t � ,�m�F 
b −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����br � ,`tdF 



 *�

  :قال أنه 9وروي عن النبي الأكرم 
  .���»بعث علي مع كل نبي سراً، ومعي جهراً«

  :9وفي رواية صحيحة من طرق أهل السنة، قال النبي الأكرم 
كنت أنا وعلي بن أبي طالب نوراً بين يدي االله تعالى قبل أن يخلق «

آدم بأربعة آلاف عام، فلما خلق آدم، قُسم ذلك النور قسمين: فجزءٌ أنا، 
  .�`�»وجزءٌ علي

 االله عبد بن برجا سؤال عن جوابه في 9وفي رواية عن النبي الأكرم 
إن االله تبارك وتعالى خلق علياً « :قال 7 علي الإمام ولادة حول الأنصاري

  .��b»من نوري، وخلقني من نوره، وكلانا من نور واحد
وهناك كثير من الروايات الشبيهة ذه الروايات والمروية بأجمعها عن 

  .��aالفريقين كتب في 9النبي الأكرم 
 أفضل بأم بيته وأهل نفسه 9 الأكرم وفي رواية أخرى وصف النبي

زمة لأسبقيتهم في المستل الوجودية، الأسبقية في ذلك سبب وبين الملائكة، من
   المعرفة الربوبية:

ما خلق االله عز وجلّ خلقاً أفضل مني، ولا أكرم عليه مني ... لولا «
كون نحن ما خلق آدم ولا حواء، ولا الجنة ولا سماء ولا أرض، فكيف لا ن

أفضل من الملائكة وقد سبقناهم إلى معرفة ربنا وتسبيحه وليله وتقديسه؟! 

                                                             

� −  � ,"P7� ,
{��;6� H�$| ¤< u-�b�t �bdrF 
` −  � ,��� � GL�D�adF 
b −  � ,���i�� 2/���a�c � ,��*�� ,¥���) u-� ;arc Z ,�ta :u  '��: ,

 p ,2%��� B�< ��l: E 2���y� 2 �5��b � ,cmF 
a − p ,2%��� B�< ��l: E 2���y� 2 �5�� :LC:�b :Z�(�� ,b �ap� ,a� ,a�cF 



 *�

  .���»لأن أول ما خلق االله عز وجلّ أرواحنا؛ فانطلقنا بتوحيده وتحميده

إلى مقامه بوصفه وصياً لخاتم الأنبياء، وإلى  7وقد أشار الإمام علي 
تي بيانه في الفصول القادمة ولايته وإمامته ـ التي تفوق مقام النبوة على ما سيأ

كنت وصياً وآدم بين الماء « ؛ إذ يقول:7ـ مبيناً أنه سابق على النبي آدم 
  .�`�»والطين

 9في رواية أن النبي محمداً  7وقد وصف الإمام جعفر الصادق 
 لا حيث موجودين وكانا الأول، النور في متحدين كانا 7 علياً والإمام
 في افترقا حتى الأصلاب، في متحدين وكانا ،]طبعاً االله باستثناء[ قبلهما موجود
والد الإمام �الب ط أبي صلب وفي ـ�9 الأكرم النبي والد� االله عبد صلب
   :�7علي 

» ¬�­���  ®���̄ �̄��̄ ®�� h̄
̄�̄�̄ ;�̄��̄ R̄ ®[­� �̄��̄	 ­H��̄®:̄ ®6� H̄� °: h̄
̄�̄�̄ ,�̄��̄&̄
 °H��̄®:̄ ®6� °8®% ­� ®�H̄ ±�°: = ­D¬�� �̄ °��̄ , °H��̄®:̄ ®6� °8®% ­� ®�H̄ ±�°: = ­D¬�� ­s ­H�°: ®u ­� ­8*­� zL̄ ®M<̄�̄ ,

 �̄ ±� °� �̄ ®²̄ R̄ ®[­� ­ ®��̄ ¬�<̄ ­u®/H̄�°: R��̄/̄ ®�
̄�̄ ,'�0*­
 ̄�̄ '�3 ¬&̄ °f °8®% ­� h̄
̄�̄ = ­D¬�� °H�³%��
 ®/L̄ ¬$ī °� ­u®/L̄ ­��)̄ ­��/̄ ­L®�̄ R��̄/̄ ®�
̄�̄ ,�̄ °$
̄®(@̄ �@̄ ¯Ō ®�� 9¬.;̄ , ­GL̄ ­��¬i�� ­Z�̄ ®Ā ®6� ­E ­u

 ­3®( ̄ ­E ,ū/ ­L ­��)̄ ­L$̄®)<̄ ­E��  �́­��)̄ ­¤<̄�̄«�b�.  

وجود الأئمة بأنه الوجود الأول  7كما وصف الإمام الصادق 
  والآخر في الخلق الإلهي، قائلاً:

                                                             

� − H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2����� p ,`d � ,bbcF 
` −  p ,�µ�� ���  ,
{��;6� H�$| ¤< u-�a � ,�`bF 
b −  p ,E���� Q�A< ,
%*
��� Z���/ u- 3&f� � ,aa� 3��� Z�- ,2P�� Z�.� ,

 K ,
(%��t � ,2/�3�� K�(l� ,
%*& � ���y� ;d�F 



 *�

ياء، نحن صفوة االله، ونحن خيرة االله، ونحن مستودع مواريث الأنب«
ونحن أمناء االله، ونحن وجه االله، ونحن آية الهدى، ونحن العروة الوثقى، وبنا 
فتح االله وبنا ختم االله، ونحن الأولون ونحن الآخرون، ونحن أخيار الدهر 
ونواميس العصر، ونحن سادة العباد وساسة البلاد، ونحن النهج القويم والصراط 

  .���»المستقيم، ونحن علة الوجود وحجة المعبود

وقد ورد في الأحاديث النبوية المروية في كتب الفريقين أن النبي آدم 
  بعد خلقه رأى خمسة أنوار في العرش الإلهي تشبهه؛ فسأل االله عنها، فقال له:

لولاهم ما خلقتك ... يا آدم هؤلاء صفوتي من خلقي، م أنجيهم، «
  .�`�»وم أهلكهم، فإذا كان لك إليّ حاجة فبهؤلاء توسل

تمّ التأكيد في كتب الفريقين على أن أهل البيت ليسوا واسطة الفيض 
الإلهي فحسب، بل هم وسطاء في بقاء وحفظ أصل وجود عالم الإمكان أيضاً. 

الإمام واسطة الفيض حدوثاً �وبعبارة أخرى: إن عالم الوجود للسبب المذكور 
  مام المعصوم.لا يخلو أبداً من وجود الإ �وبقاءاً

يؤيده ويؤكد عليه العرفان والعرفاء، ويعبرون عنه بقطب العالم  وهذا ما
  ومقام الولاية.

كما تمّ التأكيد على ذلك في كتب الفرقين، ومن ذلك ما روي عن الإمام 

0$« أنه قال: 7علي �� ́�­{�@̄ ®u ­� °¶ ®H̄ ®6� �°
®·̄ ¯R !�̄-̄ ¬� �  '�L ­��¯̧  � ¬�­� ,2́ ¬P °]­-

 ¬��̄�̄ ,'�H� °$ ®I�̄ °8 °��̄%±*-̄�̄ ­�� °#P̄ °; B̄°i®(�̄ ¬�¯¹­� ;'�H� °& ®V�̄ '��­{��̄ �«�b�.  
                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����`d � ,`ctF 
` − �L� p ,�i&��� 3{� � ,bdF��*(:6� �l@ ,=3:��L�� �i��� ; 
b −  :�@H 2&��� ,2k�(�� #,�amF 



 *�

»�X̄ ±L�� ­u�̄¯ ®�� ­¤<̄ ®u ̄ , ­B®*x̄ °� ®�� ­u®- ­3 ¬&̄ °f ®u ̄ 7 ، °8�̄ °�®
 °@ :Q̄�@̄
 ­3®( ̄ ­¤<̄ ®u ̄ z ¬�L̄°: � ¬:­º�̄ : °�®
 °@ FR̄ :Q̄�@̄ ?�́��̄­� ­ ®�V̄­- °¶ ®H̄ ®6� 9�̄®(�̄<̄�� 7  �̄ ¬,<̄

 \̄�̄ ®�/̄ ®�<̄ ¬R­� �́��̄­� ­ ®�V̄­- 9�̄®(�̄ R̄��  ; ­>�¯( ­� ®�� �̄ ̄ ®�<̄ ­¶ ®H̄ ®6� ­B ®�<̄ �̄ ̄ !̄��̄�̄
 ®��̄��̄�̄ '�[­� ,9�̄®(�̄ R̄ ,R̄ :Q̄��̄�̄«���.  

  أنه قال في حديث طويل: 7وروي عن الإمام زين العابدين 

جوم أمان أهل السماء، ونحن الذين نحن أمان أهل الأرض كما أن الن«
بنا يمسك االله السماء أن تقع على الأرض إلا بإذنه، وبنا يمسك بأهلها، وبنا 
يترل الغيث وينشر الرحمة، ويخرج بركات الأرض، ولولا ما في الأرض منا 
لساخت الأرض بأهلها ... ولم تخل الأرض ـ منذ خلق االله آدم ـ من حجة الله 

  .�`�»أو غائب مستور فيها ظاهر مشهور

  هذا وقد وردت فقرات الزيارة الجامعة ذا المضمون.
إن الأرض لا تخلو إلا وفيها « أنه قال: 7وروي عن الإمام الصادق 

  .��b»إمام
  .��aوقد تمّ تأييد هذه المسألة من قبل الفلاسفة المسلمين أيضاً

  ويمكن بيان خلاصة الكلام عبر المسألتين الآتيتين: 

                                                             

� −  p ,E���� Q�A< ,
%*
��� Z���/ u- 3&f� � ,�mtF 
` −  p ,�i&��� 3{�L�� � ,ac p ,2���y� 2 �5�� ;c � ,`rdF 
b −  p ,E���� Q�A< ,
%*
��� Z���/ u- 3&f� � ,`c�F 
a − C:� � ,���I�� u� ��*�y� ,�%*5 u-� :Lacc ,S�qy� g*� ���%l� 2 �&¼ ;

p` � ,��  	�` � ,���(��� ,>���>�7� ;btm 3*�H�� ,
&*��� �XH 3&f ;
FY5�.�� Bl��� ,ZLV� 



 +�

ة الأولى: إن وجود الأئمة في العالم لم يكن أمراً حادثاً وجديداً، المسأل
 خلق قبل 9بل كان وجودهم الشريف والنوراني متحداً بنور النبي الأعظم 

 في وحاضرة متسامية شريفة وجودات شكل على وجود، أي وقبل المادة عالم
الجسد م في العالم المادي ضمن ظهورا تجلّت وإنما الإلهي، القرب مقام

الإنساني. وبعبارة أخرى: كان وجودهم لازماً ذاتياً لأصل خلق العالم الممكن، 
  .»الذاتي لا يعلل«وكما قيل: 

المسألة الثانية: حيث يتصف وجود الأئمة بالشرف والمترلة الوجودية، 
فإن أصل وجود عالم الإمكان متقوم بوجودهم، وإن وجودهم عنصر حدوث 

لأخرى، ومع عدم وجودهم يتحول العالم إلى عدم. وبقاء سائر الوجودات ا
  وعليه يكون وجودهم ضرورياً ولازماً للحفاظ على وجود أصل الممكنات.

  

  :ثالثاً: وجوب معرفة الإمام  ■

، والتي مر :بالالتفات إلى الخصائص الفريدة والفذّة للأئمة الأطهار 
ة الدينية، وتشريع الهداية، والمرجعي�بيان بعضها في بحث فلسفة الإمامة: 

، يجب على كل فرد مسلم ـ بل �الأحكام الفردية، والواسطة في الفيض الإلهي
وحتى غير المسلم أيضاً بالنظر إلى الدور الرابع الذي يمثله الإمام ـ أن يتعرف 
على مقام الإمامة ولو بشكل عام وإجمالي، ثم يصير بعد ذلك إلى التعرف على 

ن المعرفة الصحيحة والخالصة لتعاليم الدين العقائدية مصاديق الأئمة؛ وذلك لأ
، :والعملية والأخلاقية، إنما يأتي من خلال المنبع الصافي للأئمة الأطهار 

إذا لم يكن من غير قناة الأئمة سيكون عرضة وعمله فرد  معرفة كلّ وإلا فإنّ
وإنزال  للشوائب وأنواع الانحرافات، وهذا يتنافى مع الهدف من بعث الأنبياء



 +�

  الكتب والأديان السماوية.

من هنا ورد في الروايات والأحاديث النبوية والولائية التأكيد على 
معرفة الإمام بمختلف الصيغ، واعتبرت الجاهل بمقام الإمام والإمامة بحكم من 

  يموت على الجاهلية:

  .���»من مات ولم يعرف إمام زمانه، مات ميتة جاهلية«ـ 
  .�`�»مام، مات ميتة جاهليةمن مات بغير إ«ـ 

دون أن يعرف إمام زمانه كأنه من الذي يموت  طبقاً لهذه الروايات فإنّ
مات في الجاهلية، وإنه في الواقع سيموت على غير الإيمان باالله واليوم الآخر. 
والسؤال هنا: ما هو المراد من الإمام؟ هل المراد من الإمام نوع الحاكم، حتى 

كم بالاحتيال والقهر والغلبة؟ إذا كان الأمر كذلك فما هي إذا استولى على الح
  العلاقة بين معرفة هذا الإمام وترتيب آثار الكفر والجاهلية على الجاهل به؟

 الإمامة بشأن 9بعد التمعن في الروايات المأثورة عن النبي الأكرم 

                                                             

� −  p ,E���� Q�A< ,
%*
��� Z���/ u- 3&f� � ,bmd >�L7� ��I- �R�.;� N�%�� F
6� ,2*
���� 2.*7� u� E >H�� �*%�7� ��� FQ�x�� :^�o�� FN���� L���� :Q�

 p ,E���� Q�A<� F'�x/< ��/��L��� p ,� � ,���� 8� 4*�� ��� u� Z�- ,bmd ;
 p ,Q����� GvL� ,«
P7� L@�- 3&f 2�����a � ,``�F� 

` −  p ,��*; u-� �*]A�� � ,aba p ,3�< 3%�� ;a � ,td ��drmd �P�7� ;�
�(��� p ,�t � ,brr �t�� p ,3A��7� Kq ;�` � ,`mc �x./ �%� u�� ,

 p ,��5y� E 
��
��� L���� G�I:� 8-�.� E H�I%�� H�.�3�� �� >� T�Xd � ,
`�m Q�; W�)R� u� 3/�7 F2%��� B�< H>�l� E n/>�;6� sD� H��:� �  �{���� �

�y�� 2(.�7� :LC:� ,��I�� �D� E n/>�;6� ��¹� z½��� 2*��5y� �2*:�O�
F�2*
���� 2.*7�� �
il� u  n](�� Q�� u� ,2
��I�� 



 +)

 وسائر 7وية عن الإمام علي المر الأحاديث إلى بالنظر وخاصة والإمام،
بوصفهم الأئمة المنتجبين، وحجج االله، ووسطاء الفيض  :الأئمة الآخرين 

الإلهي، وعلة بقاء أصل الوجود، ندرك أن المراد من ضرورة معرفة الإمام هو 
  .:الإمام الحقيقي والكامل المتجسد في الأئمة الأطهار 

موت �إن هذا الادعاء يثبت من لزوم التناسب والسنخية بين الحكم 
. يضاف إلى ذلك وجود كثير من �الجهل بالإمام�والموضوع  �ية والكفرالجاهل

، بمعنى أن الذي :الروايات التي تطبق هذه الروايات على الأئمة الأطهار 
  يجهلهم ولا يعرفهم ويموت على ذلك، يموت ميتة جاهلية.

  

  :رابعاً: إثبات نظرية الشيعة في تنصيب الإمام ■

 بوصفه 7 علي الإمام رأسهم وعلى :إمامة الأئمة الأطهار  إنّ
 والسنة القرآن: طرق ثلاثة من إثباا يمكن مباشرة، 9 االله رسول خليفة
  .والعقل

، فسوف يأتي 7أما الآيات والروايات المثبتة لإمامة الإمام علي 
فصل شبهات حول أصل تنصيب الإمام. وعليه في تفصيل الكلام حولها 

  ت العناوين الآتية:سنكتفي هنا بالإشارات العابرة تح

X<��� U&V1� :c1% : 
تقدمت الإشارة إلى وجود كثير من الآيات والروايات المتعددة 

، وهو أمر يثبت 7والمتواترة أحياناً في دلالتها على إمامة الإمام علي 
النظرية القائلة بكون الإمامة بالتنصيب. وعلاوة على هذه النصوص ـ التي 



 +*

 9ك تصريح في بعض النصوص الواردة عن النبي الأكرمستأتي في محلها ـ هنا
. كما ورد في قصة وجل عز االله قبل من بتنصيب يكون بعده الحكم أصل بكون

 لهم يكون أن 9إسلام قبيلة بني عامر، حيث اشترطوا على النبي الأكرم 
 الأمر إن«: بقوله ذلك معللاً منهم، الشرط هذا النبي فرفض رحيله؛ بعد الأمر

  .���»يشاء حيث يضعه االله إلى

كما رصد التاريخ حالات أخرى مشاة لهذه الحادثة؛ حيث اشترطت 
، أن يكون لهم ��bد بن قيسب، واشترط عامر بن الطفيل، وأر�`�قبيلة كندة

  الأمر بعد رحيله؛ فكان الجواب هو الجواب.

فت في توضيح الأمر هنا أن ما كانت تطالب به هذه القبائل لاوال
هو منحهم الحكم والسلطة السياسية التي ينظر  9ة من النبي الأكرم المختلف

إليها أهل السنة بوصفها مسألة فقهية تدخل في صلاحية الأمة واختيارها. 
  حق إلهي. بأا يصفها 9ولكن النبي الأكرم 

X<:��% X,�d0�� U&V1� :c&,"&e: 
ليل مسألة الاتجاه الآخر الذي يمكن تناوله بالبحث والدراسة في تح

 يأخذ واجتماعي، عقلي تحليل عن عبارة ،9القيادة وخلافة النبي الأكرم 
  :الآتي النحو على وذلك العصر، ذلك ظروف الاعتبار بنظر

                                                             

� −  p ,=½i�� g/H��` � ,ra p ,��I� u-� G�5 ;` � ,cc p ,2*(
�� G���� ;` ,
 �bF 

` −  p ,�o� u-� G�5 :LC:�` � ,�ctF 
b −  p ,s� < H3l7� :LC:�` � ,��aF 



 ++

A	7E� �]��� 9 CD fg?� �ehe f	>: 
 من لأكثر استمرت التي المضنية جهوده طوال 9لقد أقام النبي الأكرم 

 الدين باسم يافعين برعمين والنبوة، الرسالة باءأع تحمل على الزمن من عقدين
 يافعين، البرعمان هذان كان وحيث. الإسلامية والدولة الحنيف، الإسلامي
أنواع الآفات، وإن  من وصيانتهما حفظهما على العمل ضرورة ذلك استدعى

عمر النبي لم يكن كافياً لضمان هذه الصيانة. هذا في حين كان الخطر الخارجي 
بوجود الروم وإيران القديمة، والخطر الداخلي متمثلاً بتيار المنافقين يهدد  متمثلاً

ر النبي  نفسه: هل فكّتيأصل وجود الإسلام وبقائه. وعليه يطرح السؤال الآ
تضمن البقاء والاستمرار لهذين البرعمين اليافعين  بوسيلة 9الأكرم 

  ور على عواهنها؟، أم أنه ترك الأم�المتمثلين بالإسلام وأصل الحكومة�

  في البداية يوجد هناك ثلاثة احتمالات يمكن تصورها:

وذلك بأن يلتزم النبي  ـ اتخاذ الموقف السلبي تجاه هذه المسألة: ١
م والخليفة الذي يليه، فليس هناك تحديد الحاك تجاه الصمت جانب 9الأكرم 

من  للحاكم والحكم ولا نوع الحكم، وما إذا كان لشخص واحد أو لشورى
  عدة أشخاص. 

إن ضعف هذا الاحتمال سيتضح من خلال الأدلة والشواهد التي سنأتي 
  على ذكرها في الصفحات القادمة بشأن وجوب تنصيب الإمام والحاكم.

الاحتمال الثاني أن  ـ تخويل الأمر إلى الناس في إطار الشورى: ٢
 بعده، من الدولة ارةوإد الحكم مسألة تجاه إيجابياً موقفاً 9يتخذ النبي الأكرم 

  أفراد من النخبة، أو البيعة. أو الشورى تعيين خلال من ولكن



 +�

وعلى الرغم من أن الإشكالات السابقة لا تتجه على هذا الاحتمال، 
  ولكنه لا ينجو من بعض الإشكالات الأخرى، التي نجملها على النحو الآتي:

رى بسبب أ ـ قد يبرز هناك تحد في اختيار شخص من أعضاء الشو
رى، وهو أمر سيكون مثاراً والش ههيمنة الأغراض والأهواء على أعضاء هذ

  لتأجيج نار الخلاف والفتنة.

ب ـ حيث لا يتصف أعضاء الشورى بالعصمة، فقد تتحكم فيهم 
العواطف والمحسوبيات والأهواء، بدلاً من تحكيم الملاكات الحقيقية، كما حصل 

ارها الخليفة الثاني، حيث مالت كفتها لصالح ذلك بالفعل في الشورى التي اخت
  كواحد من المرشحين في هذه الشورى. 7عثمان رغم وجود الإمام علي 

ج ـ لا توجد أي وثيقة معتبرة ولا غير معتبرة تثبت وجود شورى 
 يوجد لا وعليه. 9يراد منها تعيين الإمام والخليفة من قبل النبي الأكرم 

  .لثالثا الاحتمال ذا قائل هناك

الاحتمال والفرضية الثالثة أن  ـ تعيين وتنصيب الشخص الأصلح: ٣
 الأصلح اختيار إلى ـ بأصحابه معرفته خلال من ـ 9يعمد النبي الأكرم 

 وهذا. وحفظهما وصيانتهما اليافعين البرعمين هذين لإدارة بينهم من والأفضل
 ثم التنصيب، يةنظر ضرورة إثبات إلى أولاً يعمدون حيث الشيعة، مختار هو

  .مصاديقها عن ذلك بعد يبحثون

2,3�0�� -I$% CD ���Ii��% ��
E�: 
ننتقل الآن إلى تقرير نظرية وجوب التنصيب وإثباا بالأدلة والشواهد 

  المختلفة.



 +�

AhR'� 
 G�j �0�� �,�k����% �,$�&l� �&PkE� (  : 
ة بالمنافقين الأخطار الخارجية والداخلية المتمثل لقد أشرنا إلى أنّ

ذلك من الأمور  سوىوالذين يدعون النبوة من أمثال مسيلمة الكذاب، وما 
التي كانت دد الحكومة الإسلامية، والأهم من ذلك خطر تحريف التعاليم 

 لا أن 9الإسلامية وما إلى ذلك من البدع، كانت تحتم على النبي الأكرم 
يتحتم عليه  اللدني علمه إلى الالتفات ومع الأخطار، هذه لجميع باً أمته يترك

أن يحدد الشخص المناسب كي يتصدى للمرجعية العلمية والدينية والسياسية، 
وينصبه إماماً وخليفة على المسلمين. وبعبارة أبسط: إن الشخص القروي لا 

 أن 9دون من يرعاه، فهل يعقل بنبي مثل النبي محمد من يترك قطيع أغنامه 
  ها؟!مصالح يرعى من عليها يستخلف أن نمن دو أمته يترك

�,�I<�� m&Thl� _��% n��I��% �"&,3�� o�D 2,3�0�� ( -: 
تتكون اتمعات ـ والأمم بشكل بارز ـ من مناطق وقبائل وأعراق 
ولغات مختلفة ومتنوعة، ويسعى كل مكون فيها إلى الاستيلاء على السلطة أو 

تتناسب وحجمه فيها. وإن هذا التنوع أن يكون له في الحد الأدنى حصة 
إلى اندلاع الحروب  انإلى التراع والتخاصم، وقد يؤدي انوالاختلاف يؤدي

الداخلية وإزهاق الأرواح وإراقة الدماء، والمثال البارز على ذلك يتجلى في 
الحروب التي كانت تتفجر من حين لآخر بين قبيلتي الأوس والخزرج في 

بعد اعتناق  لنبي إليها، فلم تلق تلك الحروب أوزارها إلاّالمدينة قبل دخول ا
  كلتا القبيلتين للإسلام.

 أتباعه انتشر ،9وبعد أن قويت شوكة الإسلام على يد النبي الأكرم 
 أي� الإسلام في القويان القطبان وتنافس والقبائل، المناطق مختلف في



 +�

 على للاستيلاء يطالتخط يضمران وأخذا بينهما فيما �والأنصار المهاجرون
. يؤيد ذلك ما حصل في سقيفة بني ساعدة، 9ل االله رسو رحيل بعد السلطة

فعلى الرغم من أن جسد الرسول لم يجهز للغسل والتكفين والتشييع والدفن بعد 
حتى اجتمع الأنصار في موضع لهم باسم السقيفة، واختاروا لأنفسهم شخصاً 

؛ وما أن تناهى خبر ذلك إلى عمر وهو سعد بن عبادة ليكون رئيساً عليهم
وأبي بكر حتى هرعا إلى المكان، ليعلنا من هناك بأن قادة قريش لن يقبلوا 

يقول:  9بقيادة الأنصار عليهم، وتمسكا لذلك بحديث روياه عن رسول االله 
إن الإمامة والخلافة في قريش. ولكي يضمن أبو بكر نجاح خطته بسلام قطع 

  ون لهم الوزارة.وعداً للأنصار بأن تك

يظهر من خلال هذا المشهد والمقطع التاريخي وجود نص نبوي حسم 
  التراع لصالح أبي بكر، وحال دون استمرار الخلاف والفتنة.

وهنا نتساءل: ألا يمكن لهذا النص العام والمبهم أن يؤدي بدوره إلى 
 احتدام التراع بين بطون قريش نفسها فيمن هو أحق من غيره في استلام
السلطة؟ فقد اشتملت قريش على آلاف الأشخاص الذين يمكن أن يبرز من 
بينهم عشرات الرجال الذين يدعون لأنفسهم الأفضلية على الآخرين في تولي 
السلطة وإدارة الأمة، كما حصل ذلك في نفس حادثة السقيفة حيث بادر عمر 

لمقابل بتنصيب عمر بن الخطاب وقام بإهداء الخلافة إلى أبي بكر، وقام هذا في ا
  خليفة من بعده.

في تقديم مصلحة الأمة على مصلحته  7ولولا حكمة الإمام علي 
بكر، وتمّ القضاء  لخلافة أبي عدم استيعاب الشيعة حرب بسبب الخاصة لاندلعت

  على برعم الحكومة الإسلامية اليافع، ولم تقم للإسلام بعد ذلك من قائمة.



 +�

ص على شخص بعينه، وتطبيق ذلك وعليه كان بإمكان النص الخا
النص على أرض الواقع أن يحول دون الاختلاف واندلاع الحرب، ويضمن 
رفعة الإسلام وتقدمه. وقد أكد بعض الفلاسفة هذه الحقيقة؛ إذ يقول ابن سينا: 

الاستخلاف بالنص أصوب؛ فإن ذلك لا يؤدي إلى التشعب والتشاغب «
  .���»والاختلاف

�4E&@ 6�:�� ( [p],3�;% p@ q=	:0�� n�%r% s: 
 الشخص بذلك علم على كان 9تقدم أن قلنا بأن النبي الأكرم 

 من وذلك والسياسية، الدينية للمرجعية للتصدي الجهات جميع من الأصلح
قدم النبي الأكرم ي لم إذا وعليه أيضاً، الوحي قناة ومن الاعتيادية القنوات خلال

لمقام، فإنه لن يحرم أمته من القيادة الدينية على تنصيب ذلك الفرد في هذا ا
والسياسية لهذا الفرد الأصلح فحسب، بل سوف يسهم بشكل من الأشكال في 
أن يتصدى غير الأصلح لهذا الأمر، ولا يخفى ما في ذلك من مخاطر على 

  الإسلام الفتيّ والحكم اليافع.

 بالحكمة صفالمت وهو 9إن مثل هذا الاحتمال بعيد عن النبي الأكرم 
مستحيل عليه ذلك. وبعبارة أخرى: إن العقل  بل والأمة، للدين والإخلاص

يحكم بتقديم الفاضل على المفضول، وترجيح الأصلح على الصالح، وقد أيد 
�t  (القرآن الكريم هذا الحكم العقلي إذ يقول تعالى: � uvw` x w�t uy t� u� uTu ( z{ u�u  |{ ud

 }0 ~= t�u  t� }�u  u_u]  G1w` x |�w uy u1 K u�t ~y t�u  (�`�.   

                                                             

� − u� ��*�y� ,�%*5 u-�  � ,���I�� Z�.�ac�F 
` −  :4:�/bcF 



 +�

 واحداً بوصفه ـ 9وعلى هذا الأساس يجب أن يكون النبي الأكرم 
 على يقوم وأن العقلي، الحكم لهذا ومدركاً مطلعاً ـ أعقلهم هو بل العقلاء من

 وإلا للأمة، وتسميته الأصلح الفرد تعيين هو التطبيق هذا ولازم أيضاً، تطبيقه
  النبي ومترلته. شأن مع يتناسب لا وهذا العقل، حكم مخالفة ذلك من لزم

2,3�0�� �0<; A&�'� ��3D ( 
: 
تقدم في البحث عن فلسفة الإمامة أن الإمام الذي يراد لحفظ الدين 
وصيانته بشكل صحيح، يجب أن يكون معصوماً؛ ليكون تفسيره معتبراً وحجة 

صمة في الفصل الخاص بشبهة سيأتي البحث التفصيلي حول الع�على الآخرين 
  .�التنافي بين الإمامة والخاتمية على هامش هذه المسألة

من خلال هذه الرؤية إلى الإمامة وشخص الإمام، يتضح أن الطرق 
غير ممكنة؛ لأن أعضاء الشورى  �أي الشورى والبيعة�الأخرى لتعيين الإمام 

علم ذلك منحصر  نّإ إذوالبيعة لا طريق لهم إلى العلم بعصمة ذلك الشخص، 
في االله سبحانه وتعالى، وهو علم ينتقل من االله إلى رسوله عن طريق 

  .���الوحي

p0,�&k% �=��� 
I�k A��I� �� A&�'� 2,3�; ( (�: 
لقد كانت جميع الأديان والشرائع السماوية السابقة شرائع مرحلية 

الحالة لا يكون ومؤقتة، بمعنى أن الدين اللاحق ينسخ الدين السابق، وفي هذه 
تعيين الخليفة في تلك الأديان على درجة عالية من الأهمية. أما الدين 
الإسلامي فإنه يمتاز من سائر الأديان الأخرى بالخاتمية والخلود والعالمية، بمعنى 

                                                             

� −  � ,>�L7� TI� :LC:�tc p ,2���y� E E�I�� ;` � ,cF 



 ��

أنه لا وجود لنبي أو دين بعد الإسلام. ومثل هذا الدين لا بد له من وجود 
ه وحفظ مكانته في العالم، والحيلولة دون تحريفه إمام يعمل على حمايته وصيانت

 وظهور البدع فيه، ويجب أن يكون هذا الإمام على مستوى هذا الدين
  .وعالميته

وقد كتبت شرحاً تفصيلياً وافياً حول العلاقة بين الإمامة والخاتمية في 
، فعلى القارئ الكريم إذا أراد التفصيل �آيين خاتم�كتاب لي تحت عنوان 

  .���عة ذلك الشرحمراج

9<@&��� �&,]"E� _,� K�� _]G0� �#�� �?,�l� 9,:; ( %: 
على الرغم مما تقدم من القول بأن الاستخلاف وتعيين الخليفة أكثر 
تناسباً وسنخية مع الدين الخاتم منه إلى الأديان الأخرى، ولكننا عندما ننظر 

ظام منهم ـ نجدهم يهتمون في سيرة الأنبياء السابقين ـ وخاصة الأنبياء الع
بتسمية خليفة لهم يحرس ذلك المقدار من الشرائع المؤقتة التي يتركوا للأجيال 

وبعده شيث وأوقينان وصولاً إلى  7بعدهم. وهكذا نجد أول أنبياء االله آدم 
خاتم الأنبياء، يعينون وصيهم والخليفة بعدهم بأمر من االله سبحانه وتعالى. وقد 

 »إثبات الوصية«، في كتابه المعروف �هـ ٣٤٦م: �ن المسعودي كتب أبو الحس
  قائمة بأسماء خلفاء الأنبياء.

فكيف يمكن القول بأن الأنبياء السابقين يهتمون بتسمية من يخلفهم 
 من بتسمية 9رغم عدم الحاجة الماسة إلى ذلك، ولا يقوم النبي الأكرم 

  !ديان؟الأ خاتم ودينه الأنبياء، خاتم أنه مع يخلفه،
                                                             

� −  � ,���� �/v :LC:�atc  	c`aF 



 ��

�I��% �?,�l� 9,:0@ 6=	��� ��	<�� �,4% ( �: 
إن القرآن الكريم في جملة تعاليمه يأمر المسلمين بكتابة الوصية لما بعد 

t6 (موم، إذ يقول تعالى في محكم كتابه الكريم:  ~7 u� u�u  u u� u� � u�w` t6 ~�t, u� uD u2w0 ~7
 t��( t�w� ~�}, w4 uIt�� � c t� uk u� u	 u; t�w` ~m tI u� uE� u% w� t= u�w�� uI G< u� wB% ~	 t:utM&w@ u9w@ u	 t
 c&  t�� uC uD( u9 w<}0 ~�(���.   

وعليه هاهو القرآن يبدي كلّ هذا الاهتمام بكتابة الوصية وضرورا 
حتى في الأمور الجزئية التي تتعلق بشؤون الأسرة، ويلزم المسلمين بذلك. 

إلى ما هو أخطر من ذلك من فكيف يمكن أن لا يبدي اهتماماً مماثلاً بالنسبة 
الأمور التي تتعلق بمصير الأمة بأسرها، فلا يأمر نبيه بتعيين خليفة له، ليقوم 
بعده بأعباء الأمة على المستوى الديني والسياسي؟! وكيف يمكن للنبي 

ة على مثل هذا المستوى من الأهمية والخطورة؟! مسأل يتجاوز أن 9الأكرم
 عدم بسبب 9على الطعن بشخصية رسول االله ألا ينطوي مثل هذا الكلام 

  .�`�صالح أمته، وهو الحريص على مصلحتها؟بم يتعلق فيما الآية لهذه تطبيقه

��%��� n��
` J A	7E� �]��� �#�� �?,�l� 9,:; ( �: 
 في أنه ندرك الحكم، إدارة في 9عندما نطالع منهج النبي الأكرم 

 المدينة عن يغيب كان حيث لحروبا في مشاركته قبيل من أسفاره، مختلف
 الإدارية الأمور بأعباء ليقوم يخلفه؛ من فيها يترك كان أيام، لبضعة المنورة

اً لأهمية طبق الصحابة من النبي استخلفهم الذين بين من وكان والسياسية،
، وعبد االله بن 7الموقف وخطورة الأوضاع: الإمام علي بن أبي طالب 

                                                             

� −  :GL�(���r�F 
` −  � ,K�x/y� ,��[�� u- Bx��� :LC:���cF 



 �)

  مكتوم، ومعاذ بن جبل.

هنا نتساءل: كيف يمكن للنبي الذي يبدي هذا المستوى من الاهتمام و
بمسائل الحكم والدولة، حتى أنه لا يترك الأمور دون أن يستخلف  من يقوم 

  ���بأعبائها في غيابه لفترة قصيرة جداً، ولايبدي ذات الاهتمام لما بعد رحيله؟

]��� CD 9�%E� 90?,�l� �,��T  G���� A�D A�1 ( �A	7E� �9:  

عندما نطالع تاريخ الخليفتين الأولين يثبت لنا أما لم يعيرا أهمية 
بعدهما. وتنصيبه للبيعة وانتخاب الناس، وإنما عمد كل منهما إلى تعيين الخليفة 

فهذا أبو بكر يوصي في مرض موته عثمان بن عفان أن يكتب لعمر بالخلافة 
فإني قد استخلفت «، إذ يقول: بعده، وطلب من الناس أن يمتثلوا لأوامره

  .�`�»عليكم عمر بن الخطاب، فاسمعوا وأطيعوه

كما عمد عمر بن الخطاب قبيل موته إلى ضرب البيعة واختيار الناس 
عرض الجدار، فإنه وإن لم يسم شخصاً بعينه خليفة له، ولكنه جعلها في ستة، 

أبي وقاص، وعلي وهم: عثمان بن عفان، وطلحة، والزبير بن العوام، وسعد بن 
، على أن يختاروا واحداً منهم ليكون خليفة وحاكماً على 7بن أبي طالب 

ذه  7المسلمين. وكما سيأتي في نص الكتاب ـ وقد صرح الإمام علي 
الحقيقة ـ أن الأمور في هذه الشورى كانت محسومة سلفاً لصالح عثمان بن 

   عفان.

                                                             

� −  � ,>�L7� TI� :LC:�atdF 
` −  p ,hI�> 2%/3� g/H�� :LC:��r � ,b��� ; p ,=½i�� g/H�` � ,ct� j�3;< ,

 2%5�bF 



 �*

والخليفة الثاني كانا ـ قبل  وعلى هذا الأساس يتضح أن الخليفة الأول
موما ـ مدركين ومهتمين بمستقبل الحكم ومستقبل الدين بحسب الظاهر، 

  واتخذا لذلك الإجراءات الكفيلة بالحيلولة دون حدوث أي خطر محتمل.

ما عنده من أجل الدين  كل بذل الذي ـ 9فهل كان النبي الأكرم 
الاهتمام بمستقبل الدين والحكم  الإسلامي الحنيف ـ دون الخليفتين الأولين في

والأمة؟ وعلى أهل السنة ان يجيبوا عن سلوك الخليفة الأول في تعيين خليفته، 
  وما إذا كان مشروعاً وخالياً من المحاذير أم لا؟

لو كان ما قام به الخليفتان غير مشروع ولم يكن خالياً من المحذور، 
بذلك قد اعترفوا بعدم  فليس لنا هنا كلام، سوى أن أهل السنة يكونون

خان. وأما إذا كان ما قاما به مشروعاً وعقلانياً يمشروعية ما قام به الش
فسه؟ هل كان ن بالشيء 9م النبي الأكرم ،فالسؤال هنا: لماذا لم يق وعقلائياً،

ـ والعياذ باالله ـ رغم اتصاله بالوحي غير مدرك لأهمية ذلك على مستوى 
والعياذ باالله ـ قد تعمد أن يتجاهل مصلحة اتمع الثبوت والمعرفة، أم أنه ـ 

والدين وترك الأمة لحالها؟! إن لازم هذا الكلام من أهل السنة هو أن الشيخين 
في الحد الأدنى ـ والعياذ باالله ـ أفضل من رسول االله في هذا المقام! وهذا اللازم 

  لا يمكن الالتزام به حتى من قبل أهل السنة.

السنة هذا التحدي منذ القرون الأولى. فقد ذكر ابن أبي وقد واجه أهل 
الحديد عند شرحه لمقاطع من ج البلاغة تدل على أصل التنصيب، مستدلاً 

، 9لذلك بالخوف والخشية من نسبة الصحابة إلى مخالفة نص النبي الأكرم 
 »فإا كانت أثرة شحت عليها نفوس قوم«كما جاء في شرح الفقرة القائلة: 

، وقد نقل أنه سأل أستاذه أبي جعفر يحيى بن محمد ١٦٣ن الخطبة رقم م



 �+

العلوي الذين هضموا حق الإمام في الحكم، هل المراد منه حادثة السقيفة أم 
وانتهت باختيار عثمان بن عفان؟ كان  بالشورى التي دعا إليها عمر بن الخطا

  .���جوابه أن المراد من ذلك حادثة السقيفة
الحديد ـ بوصفه سنياً ـ إن نفسه لا تطاوعه باام  يقر ابن أبي

 أنسب أن تسامحني لا نفسي إن«: يقول إذ! 9الصحابة بمعصية النبي الأكرم 
  .»نصال ودفع 9 االله رسول عصيان الصحابة إلى

وهنا يجيبه أبو جعفر ـ وهو أستاذه الذي ويصفه بالانصاف ورجاحة 
فلا تسامحني أيضا نفسي أن أنسب  وأنا«العقل ـ جواباً حصيفاً يقول فيه: 

إلى إهمال أمر الإمامة وأن يترك الناس فوضى سدى مهملين  9الرسول 
وقد كان لا يغيب عن المدينة إلا ويؤمر عليها أميراً وهو حي ليس بالبعيد 

. وهكذا »عنها، فكيف لا يؤمر وهو ميت لا يقدر على استدراك ما يحدث
لقد أحسنت « يقول له ابن أبي الحديد: يستمر أبو جعفر بتفصيل الجواب حتى

  .�`�»فيما قلت

2,3�0�� �%
 qi��� ( x: 
فيما يتعلق بالنقطة الأخيرة في نظرية التنصيب عند الشيعة، يجب القول 

                                                             

� −  �� :Q��/� 2*:�1 ����� �D� 3�- Q���y� 3*�/ ��.�7� 3/3�� ¤< u-� �< ��[ �*X��
 Q�@� F�%�� ��> 2/���6� h/L) u� ���y� B(@ u� QR3.5R� �� 2(i � sD� L��¸

�/ Q�?5 u  '�-��M 2(i � sD� �:�� n*; :Z���� E L��M �-< ZL@< �:< Y� :Q�
 9i �� ?���� u  N>��(.5� 0�� �[�
� ,���� ��.5� E N�k u� !�<� 
(%�� !�
 �I: ��5 L��M ¤< Z��M �  G�� � FQ�?��� �D� �  �5�%7� Z���� ���y�

 "  ���y� ��M�P.;� T
.� !� Z�.��� �D� E7 F�*l%.�� BA< �  
` − ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�  p ,2k�(�� #, Kqt � ,`ar  	`c�F 



 ��

الشيعة بالاستناد إلى الآيات وصريح الروايات النبوية يعتقدون بأن الوجود  نّإ
حتى قبل خلق العالم المادي، وقد  كان محطّ اهتمام االله 7النوراني للإمام علي 

اكتسب في الدنيا جميع الفضائل التي يجب توفّرها في الإنسان الكامل على 
المستوى الفردي والاجتماعي والديني والسياسي. وعليه يكون الإمام منذ أن 

 لم هنا ومن ،9بدأ رسالته الإسلامية حائزاً على ملاك خلافة النبي الأكرم 
  .أصلاً وتعيين يبتنص إلى بحاجة يكن

التنصيب والتعيين من الصفات الاعتبارية المتعلقة  بعبارة أخرى: إنّ
بالأمور الجعلية، في حين أن منصب الخلافة عن النبي أمر تكويني وحقيقي، 

دون حاجة من وأن الذي تتوفر فيه صفاته يكون مؤهلاً لهذا المنصب تلقائياً 
  إلى جعل وتنصيب.

نصيب ـ الوارد في الآيات والروايات ـ ليس في من هنا فإن الجعل والت
مقام الجعل الحقيقي، بل هو في مقام الإرشاد إلى المصداق الحقيقي والتكويني، 
وهو في الحقيقة كاشف عن المقام التكويني. وسيأتي توضيح ذلك في معرض نقد 

  شبهة التوريث في الإمامة إن شاء االله.

�� �,
I<8�% �,#<?�� m1&�Z'� ( � 63l� �=	!" CD n
��I
.-&/0"1�5: 

إن النظرية المقابلة وهي القائلة بانتخاب الخليفة عن طريق الشورى 
والبيعة ـ وخاصة بيعة السقيفة التي كانت من قبل بضعة نفر من الصحابة ـ 

عدم انسجام «فاقدة للمشروعية الدينية، على ما سيأتي تفصيله في نقد شبهة 
التنصيب عنصر «في الفصل الثاني، وفي نقد شبهة  »الإمامة مع الديمقراطية

  في الفصل الرابع إن شاء االله تعالى. »اختلاف وفرقة



 ��

  :مصداق التنصيب

، وبطلان وضرورته تحدثنا في الصفحات السابقة عن أصل التنصيب
. وهنا �الموقف السلبي من قبل النبي، أو تعيين الشورى�النظريتين الأخريين 

ت ضرورة وجود النص على التنصيب من قبل النبي ـ بعد إثبا نتحدث
  .التنصيب هذا مصداق عن ـ 9الأكرم

فنقول: بعد ثبوت أصل ضرورة التنصيب، تثبت الإمامة بالنص على 
تلقائياً؛ لأن الأكثرية التي تناهز الإجماع من أهل السنة تنكر  7الإمام علي 

 الفصل الرابع في وجود النص على خلافة خلفائهم على ما سيأتي تفصيله في
. أما الشيعة فيثبتون إمامة �الشبهة العشرون�نقد شبهة تعارض النصوص 

بالآيات والروايات المتعددة على ما سيأتي تفصيله في معرض  7الإمام علي 
  الإجابة عن شبهة إنكار النص في القرآن والسنة.

صل بعبارة أخرى: إن أهل السنة لا يعرفون شخصاً ليمثل مصداقاً لأ
النص، وعليه يجب عليهم الإجابة عن الإشكالات السابقة التي ترد على القول 
بعدم التنصيب، أما الشيعة فإم من خلال إثبات ضرورة التنصيب، يحددون 

   مصاديق ذلك بمختلف النصوص.

  

  
UIO  

  



 ��

@+@ @@ @@ @@ @
bç†Ôãë@òßbß⁄a@pbèj‘ 



 ��



 ��

  

  

  

  

الشبهة الأولى: نظرية وجوب الإمامة تعيين للتكليف على   ■

   :تعالى االله

كثير من الشبهات المطروحة على أصل الإمامة من قبل أهل  هناك
  السنة وبعض المخالفين، حيث سنعمل في هذا الفصل على نقلها وانتقادها.

تقدم أن ذكرنا في الفصل الأول في تعريف الإمامة أن الإمامية يقولون 
ا أهل السنة فينكرون الوجوب بالوجوب العقلي لتعيين الإمام على االله. أم

قلي لذلك على االله، وينكرون على الإمامية ما يذهبون إليه من تحديد ما الع
، في حين أن االله هو الخالق المطلق الذي لا يمكن أن ���يجب على االله فعله

�~u�I (يسأل عما يفعل، بحكم قوله تعالى: u� t� ~= t6 ~� u% ~�u: t? u= }� uD ~�u� t� ~= u1(�`�.  

  :مناقشة وتحليل

  الشبهة هناك مسألتان جديرتان بالتأمل، هما:في الإجابة عن هذه 

  
                                                             

� −  p ,H���6� H��-< ,=3��� u/3�� T*5 :LC:�b � ,�t p ,T@��7� Kq ;r ,
�bmmF 

` −  :��*(:6�`bF 



 ��

�� �&�"�@ a];	M� �&�Z'� (  (,�<:�� s]<��% �� ~d:9 
هذه الشبهة من قبل أهل السنة ـ سيما الأشاعرة منهم ـ تنشأ من  إنّ

. حيث يمثل إنكار هذا الأصل أحد المباني »الحُسن والقبح العقلي«إنكار أصل 
ن الأشياء والأفعال بقطع النظر عن االله لا تتصف الكلامية للأشاعرة، بمعنى أ

  .���وحكمه ، وإنما ذلك تابع إلى أمر الشارعينبالحُسن والقبح العقلي
وقد اتضح ضعف هذا الأصل والمبنى الكلامي للأشاعرة في علم 

، حيث قيل: إن إنكار هذا الأصل يستلزم توالي باطلة، لا يمكن �`�الكلام
بيل: عدم إثبات الشريعة والنبوة؛ إذ يمكن على االله لأحد أن يلتزم ا، من ق

أن يجري المعجزة على يد من يدعي النبوة كاذباً، بل من خلال إنكار الأصل 
المتقدم لا يمكن إثبات حسن شيء أو قبحه؛ إذ من الممكن أن يكون خبر 

سب االله ـ بح كاذباً، وإن الكذب على القبح بنفسه الحُسن أو عن والشارع الشرع
   الفرض ـ ليس محالاً من الناحية العقلية.

فإن العقل يحكم بأن ينا بعد البناء على أصل الحُسن والقبح العقليأم ،
االله لايستطيع أن يفعل القبيح. وبعبارة أخرى: إن االله يجب أن يقوم بالأفعال 

طروحة االله ـ الم التكليف على منه تحديد يلزم بأن ذلك الشبهة القائلة الحسنة. أما
  .تيةـ فسوف يتضح الجواب عنها من خلال المسألة الآ ��bمن قبل الأشاعرة

                                                             

� −  :�@H 2���7� ,��-H6� ,=e�L�� L���� :LC:�`c � ,`ad ,B 0l]7� �*�
� ;
�btb :G3 ���� ,��3@6� 2/�, ,^�.5L$I�� ;�m � ,bm�  	br� ,
P����� ;

 � ,3/LP.�� KqbbtF 
` −  Bl��� ,"�  �(@� u� °; ,^�](5 L��M :LC:� ,�*X�.�� u� 3/�7t ���F 
b −  p ,z½��� B{�5L�� ,2*&*� u-� :LC:�� � ,bbb ,
%*{�L�56� ;2%��o�� 2��5L�� ,

 � ,u/3�� E �l(.���cbF 



 ��

:��=I�0��% x�&]0D1� 9@I$I�� 9@ a�l� ( - 
المسألة الأخرى التي يجب الالتفات إليها فيما يتعلق بإسناد الوجوب 
على االله تكمن في اختلاف هذا الوجوب عن الوجوب الاعتباري الفقهي. بمعنى 

جوب الاعتباري هو الوجوب الذي يفرض على المكلف أو المكلفين من أن الو
الخارج فيفرض عليهم اتخاذ موقف معين بحيث لا يكون أمامهم من خيار 
آخر، من قبيل الأسير أو السجين الذي يفرض عليه التواجد في زمن خاص 
ومكان محدد، وهذا التكليف عبارة عن حكم ووجوب فقهي واعتباري، وإذا 

  فه يكون مستحقاً للعقاب والمؤاخذة.خال

وهناك وجوب من نوع آخر ليس هو من سنخ الجعل والاعتبار، بل 
يستنتج من التكوين والذات، كأن يقال إن شجرة الجوز ستثمر جوزاً حتماً، أو 

هذه الضرورات الطبيعية  القوة الجاذبية تستقطب الأشياء باتجاهها. إنّ نّإ
ينية بين الأشياء، وبعبارة أخرى: يتم اكتشافها، فإن تستنتج من العلاقة التكو

يفرض عليها  ينإثمار شجرة الجوز جوزاً، لا يتضمن إي إجبار وإكراه خارجي
  بأن تثمر الجوز، وإنما ذلك ينشأ من اقتضاء طبيعتها.

المثال الآخر يتعلق ببعض الأشخاص، كأن يقال: إن الإنسان العالم 
عبث، وإن الشخص الكريم والجواد مثل حاتم الطائي والحكيم لا يقوم باللغو وال

يحسن إلى الآخرين، أو أن تعمد الأم إلى اجتراح المستحيل من أجل توفير 
الأمن لولدها، وقد تضحي بنفسها من أجله. وكل هذا لا ينشأ من الجبر 
والإكراه والتكليف الخارجي والاعتباري، بل ينشأ من ذات الإنسان وصفاته 

  الفطرية.

وعليه فإن وجوب القيام بالفعل الحسن ـ من قبيل بعث الأنبياء وتعيين 



 �)

الأئمة ـ على االله ليس وجوباً مفروضاً عليه من الخارج، بل هو حالة تنشأ من 
الصفات الكمالية للذات الإلهية، فإن اتصاف االله بالحكمة والجود وإرادة الخير 

بلوغ السعادة والخلود فيها هي التي تقتضي منه أن يعمل على هداية الإنسان ل
من خلال إرسال الأنبياء وتنصيب الأئمة، وإن هذا الفعل الإلهي ينشأ من 
الحكمة واللطف والعناية الإلهية. وبعبارة أخرى: إن الوجوب المحمول على االله 

وجوب من االله «، وإنما هو »�وجوباً وضعياً وفقهياً�ليس وجوباً على االله «
  .»�كلامي وعقلي�

ليس في نسبة وجوب تعيين الإمام على االله بالمعنى المتقدم أي إذن 
محذور. وقد اعترف بعض المتكلمين من الأشاعرة ذه المسألة، وهو ما سوف 

  .تيةنشير إليه في الشبهة الآ

  :الشبهة الثانية: اعتبار نظرية وجوب تعيين الإمام بدعة  ■

ي أن رؤية الشيعة لقد عمد بعض أهل السنة إلى طرح هذه الشبهة، وه
 ووجود 9بشأن الإمامة ووجوب تعيين الإمام من قبل االله أو النبي الأكرم 

 الإمام، تعيين وجوب� الأمران هذان يرد لم إذ الدين؛ في بدعة إلا ليس النص،
، �القرآن والسنة النبوية�في النصوص الدينية  �ووجود النص على إمام خاص

إدخال ما ليس في الدين على «تعريفها: وهذا هو معنى البدعة. إذ قيل في 
. وقال ابن خلدون في ذكر هذه الشبهة: »الدين، وإخراج ما في الدين من الدين

  .���»ظهر من بدعة الإمامية من قولهم ... إنه يجب على النبي تعيينها«

                                                             

� −  p ,��3
� u-� g/H��� � ,crrq���� Bl��� ,F 



 �*

الإمامة والحكومة ليست من شؤون �توضيح ذلك أن هذه الشبهة 
وم من قبل بعض العلمانيين من الشيعة والسنة، أخذت تطرح الي �الدين والنبوة

  وسوف نتناولها بالنقد والتحليل في موضعها.

  :مناقشة وتحليل

  في معرض تحليل هذه الشبهة يجدر الالتفات إلى الأمور الآتية:
ليس هناك من خلاف بين الشيعة والسنة بشأن  ـ التراع المبنائي: ١

ا؛ لأن البدعة وإن كانت لغة وحرمتهوتعريفها كبرى البحث وأصل البدعة 
، إلا أا تعني في المصطلح »إحداث وإيجاد كل أمر جديد وغير مسبوق«تعني: 

 »إحداث أمر جديد في الدين بحيث يخالف الشريعة والسنة النبوية«الديني: 
 إلى البدعة تقسيم إلى الأثير ابن عمد وقد. اللغويون له تعرض ما نحو على

 كان فما«: البدعتين هاتين تعريف في وقال ضلالة، دعةوب هداية، بدعة: قسمين
 تحت كان وما والإنكار، الذم حيز في فهو ،9 ورسوله به االله أمر ما خلاف في

  .���»أو رسوله فهو في حيز المدح االله عليه وحض إليه االله ندب ما عموم
إنما يريد من خالف أصول الشريعة ولم «وقال ابن منظور الأفريقي: 

  .�`�»ق السنةيواف
البدعة: الحدث في الدين، وما ليس «وقال الطريحي في مجمع البحرين: 

  .��b»له أصل في كتاب ولا سنة
                                                             

� −  p ,L16�� n/3�� �/Lk E 2/�$%��� � ,��`F 
` −  p ,ZL��� ���� ,H�C%� u-�� � ,ba` p :'�x/<� ,�W > Z� G>�� ,r � ,d p�� ;

 p ,¥�L����� � ,tF 
b −  p ,u/L](�� Y&¼ ,
¾Li��� � ,�daF 



 �+

وقد ذكر الإمام الشافعي أن ملاك حرمة البدعة ليس في نفس كوا 
ما أحدث «أمراً جديداً، بل لما فيها من مخالفة الكتاب والسنة أو الإجماع: 

و إجماعاً فهو البدعة والضلالة، وما أحدث من الخبر ولم وخالف كتاباً أو سنة أ
  .���»يخالف شيئاً من ذلك فهو البدعة المحمودة

كما عرف ابن كثير ـ وهو من المفسرين المتقدمين من أهل السنة ـ 
دون أن يكون لها من البدعة على أا إحداث أمر في الدين من تلقاء النفس 

&  (سير قوله تعالى: مبنى من الدين، كما قال في تف u� & u�I ~D u�u0 t@� c�},w"&u] t� u� u%
 t6 w#t, u� uD & u�&u�t]u0 u7 (�`� :» إنما التزموها من تلقاء أنفسهم ... الابتداع في دين االله

  .��b»ما لم يأمر به االله

وغيرهما من مفسري  ��c، والفخر الرازي��aهذا وقد فسر الزمخشري
  .»من عند أنفسهمأحدثوها «بـ  »ابتدعوها«أهل السنة 

أو عدم وجودها البحث بشأن وجود الإمامة  وعلى هذا الأساس فإنّ
ليس بدعة في الكبرى، بل في مقام الثبوت والصغرى. بمعنى: هل أصل الإمامة 

  من الدين أم لا، كي يكون إدخالها أو إخراجها داخلاً في تعريف البدعة؟

                                                             

� −  p ,2*(
�� G���� :u  '��:� � ,�bmF 
` −  :3/3��`mF 
b − o� u-� ���� p ,�a � ,ar`F 
a −  p ,��I��� ���� :LC:�a � ,araF 
c  −  p ,�(��� ���.�� :LC:�`t � ,`ad p ,=H�(�� �.� ���� ,^������ LP; u-� ;

b � ,`cb p ,h{�@3�� �%� Kq E h{�L�� L](�� ,
�%�� =¿7� �*P: u-� ;� ,
 �d�� p� ,b � ,a�tF 



 ��

عم من كتاب االله وسنة يذهب الشيعة بالاستناد إلى الأدلة النقلية ـ الأ
النبي الأكرم ـ إلى الاعتقاد بأن أصل الإمامة مذكور في القرآن والسنة النبوية، 
وكان يجب على االله ورسوله طبقاً لبعض الأدلة أن يعينوا للمسلمين الإمام 
والقائد السياسي والديني، وهذا ما حصل فعلاً، وعليه يكون أصل الإمامة 

  ين.وتعيينها جزءاً من الد

ومن جهة أخرى يذهب أهل السنة إلى الاعتقاد بأن الإمامة ليست 
  جزءاً من الدين، ولذلك لايجب على االله ورسوله أن يعرفا وينصبا الإمام التالي.

وعليه توجد هنا رؤيتان، ولا يمكن قبل تحليل ونقد آراء الطرفين 
النبوة، وأن أن ندعي أن الإمامة وتعيينها ليست من شؤون النبي ووأدلّتهم 

  إدخالها في الدين بدعة.

لقد كان أغلب علماء أهل السنة ملتفتين إلى هذه المسألة، ولذلك 
  أوردوا هذه الشبهة.

الأمر الآخر أن  ـ اكتشاف الوجوب وليس فرض الوجوب على االله: ٢
وجوب تعيين الإمام على االله ـ كما تقدم أن أشرنا في نقد الإشكال السابق ـ 

وجوب الاعتباري والوضعي الذي يستوجب تكليفاً على االله من لا بمعنى ال
ناحية غير االله، بل بالمعنى التكويني الذي يستنتج من صفات االله الكمالية، من 
قبيل اتصافه بالحكمة. وفي الحقيقة فإن الشيعة يذهبون إلى الاعتقاد بأن 

ل هو اكتشاف وجوب التعيين على االله أو نبيه ليس وجوباً وتكليفاً عليهما، ب
: أدق ارةـوبعب. 9لال النظر في صفات االله والنبي الأكرم ـوب من خـللوج

  .كشف مجرد هو وإنما االله، إلى نسبة هنا توجد لا

لقد اعترف بعض  ـ اعتراف بعض أهل السنة بالوجوب المتقدم: ٣



 ��

والتزم به، كما قال النسفي  »الكشف«علماء أهل السنة ذا النوع من الوجوب 
  .���»وفي إرسال الرسل حكمة«ن بعثة الأنبياء: بشأ

أي مصلحة وعاقبة حميدة، وفي هذا «وقال التفتازاني في شرح ذلك: 
إشارة إلى أن الإرسال واجب لا بمعنى الوجوب على االله، بل بمعنى أن قضية 

  .�`�»الحكمة تقتضيه لما فيه من المصلحة
علماء أهل كما قام بعض  ـ إمكان دعوى البدعة على الخصم: ٤

السنة بالسماح لأنفسهم أن يصفوا الشيعة بالبدعة وتكفيرهم لذلك، يمكن 
، وذلك بالقول: إن الإمامة ذاا للشيعة في المقابل أن يلصقوا بأهل السنة التهمة

عوتعيين الإمام يا بالأدلة العقلية والنقلية، بل هي من  دجزءاً من الدين؛ لثبو
ة والهامة، وللأسف الشديد يكابر أهل السنة في التعاليم الدينية الجوهري

  إخراجها من الدين، وجعلها من الأمور العرفية والدنيوية.
فعليه إذا كان القرار قائماً على التمسك بالبدعة، فإن بإمكان الشيعة 

  أن يتمسكوا ا لاام الخصم أيضاً.
دعة صحيح أن الب ـ اختصاص ذلك بالعمد دون الموارد الاجتهادية: ٥

تعني أن ندخل في الدين ما ليس فيه، أو أن نخرج منه ما فيه، ولكن ذلك إنما 
يكون بقيد التعمد والعناد، بمعنى أن يسعى الفرد إلى أن يخرج مفردة من الدين 
رغم علمه بأا من صميم الدين، أو أن يتعمد إدخال مسألة في الدين رغم 

  علمه بخروجها عن الدين.
يد البدعة ذا القيد، فإن الأغلبية المتاخمة للإجماع من وإذا لم يتم تقي

                                                             

� −  Kq :u&X ,2*��%�� 3{����� Kq � ,2%��� B�< 3{�� `�bF 
` − Fs� < H3l7� 



 ��

علماء الدين ـ الأعم من الشيعة والسنة ـ سيطالها وصف البدعة؛ لأن أكثر 
البحوث الكلامية والفقهية وغيرهما هي من الأمور الخلافية بين المذاهب، وإن 

ه فقه أهل السنة ينقسم في حد ذاته إلى أربعة مذاهب، حيث تختلف هذ
المذاهب في مسألة واحدة على آراء وأقوال مختلفة، ولا شك في أن واحداً منها 
في الحد الأقصى هو المطابق للدين الحقيقي، ولكن لا يمكن نسبة الآراء 
الأخرى إلى البدعة، إذ الفرض أن العلماء الآخرين قد استفرغوا جهدهم في 

في إصابة الواقع دون قصد تحصيل الحكم الواقعي، غاية ما هنالك أم أخطأوا 
أو تعمد منهم إلى ذلك، وقد روى أهل السنة أنفسهم عن أبي هريرة قوله: 

  .���»للمخطئ أجر، وللمصيب أجران«

من هنا يجب التدقيق والتريث جداً، وعدم التسرع في اام الخصوم 
ج بالبدعة في الدين، وأن لا يعتبر الرأي المخالف بدعة. وفي هذا السياق تندر

مسألة الإمامة؛ إذ يجب على أهل السنة ـ خاصة وأم يعتبروا من المسائل 
المسألة �الفقهية الخاضعة للاجتهاد ـ أن لا يتهموا من يختلف معهم في هذه 

بأنه يمارس البدع ويستنكرون منه ذلك. بل عليهم طبقاً للمبنى الذين  �الفقهية
يعتبروا الشيعة وكل من ينكر أن  »للمخطئ أجر، وللمصيب أجران«يقولون به 

خلافة الخلفاء الثلاثة الأوائل مخطئين مأجورين بالأجر الواحد، لا أن 
  يتهموم بالبدعة ويكفروم على هذا الأساس.

ولا يخفى أن هذا النوع من الاامات ـ كما تقدم أن ذكرنا ـ إنما 
لإمامية يتجنبون أكثر علماء أهل السنة وا نّإيقتصر على عدد قليل، أما اليوم ف
  اام الآخر ورميه بالكفر والبدعة.

                                                             

� −  p ,=H�(�� �.�� � ,db p ,2*&*� u-� z��.�� B{�5H� �.� ;bb � ,a�F 



 ��

  :الشبهة الثالثة: البدعة في اعتبار الإمامة مسألة كلامية  ■

تقدم أن أهل السنة يعتبرون الإمامة مجرد مسألة فرعية من فروع 
الفقه، واستندوا في ذلك إلى مختلف الأدلة، ومن بينها الدليل السمعي حيث 

جب على المسلمين أن يضطلعوا بأعباء الحكم وتعيين يعتقدون أن من الوا
 أما. 9الحاكم، كما حصل ذلك في صدر الإسلام بعد رحيل النبي الأكرم 

 من واعتبروها الفقهية، الفروع من الإمامة إخراج إلى عمدوا فقد الشيعة
لسنة ا أهل قبل من إليه ينظروهو أمر  والكلامية، العقائدية المسائل أمهات

  دعة.بوصفه ب

هذا ما ذكره ابن خلدون حيث نبه إلى أن أهل السنة قد بحثوا مسألة 
الإمامة في البحوث الفقهية، ليلحقوها فيما بعد بالأبحاث الاعتقادية، وإن من 
بين أسباب نسبة الشيعة إلى البدعة هو اعتبارهم أن الإمامة من المسائل 

ر من بدعة الإمامية من ظه«العقائدية والكلامية، وفي ذلك يقول ابن خلدون: 
  .���»قولهم إا من عقائد الإيمان ... ولا تلحق بالعقائد

  :نقد ورؤية

تتضح الإجابة عن هذه الشبهة من خلال تحليل الشبهة السابقة، وفيما 
  خر:نشير إلى مسائل أُ أتيي

تقدم أن ذكرنا تعريف البدعة في معرض  ـ البدعة في تعريف البدعة: ١
ة السابقة. في حين تبين من كلام ابن خلدون هنا أنه يقول: الإجابة عن الشبه

                                                             

� −  p ,��3
� u-� g/H��� � ,crr �*���� >�x� ,
�@L- Bx��� �-< :'�x/< LC:�� ;
 � ,�vL@ �- ��%���tdF 



 ��

الإمامة من الفروع الفقهية، فإن اعتبار الشيعة الإمامية أا من  لـما كانت
المسائل العقائدية والكلامية يجعلهم من أهل البدع. وهذا في الحقيقة معيار 

كون المسألة جديد للبدعة لا يستند إلى دليل وجيه. فقد تختلف الآراء في 
كلامية أو فقهية أو أصولية أو أخلاقية، ويذهب كل رأي إلى تبرير ما ذهب 
إليه بذكر بعض الأدلة والمبررات، وعليه فإن مجرد نقل مسألة من علم إلى علم 

  آخر لا يصح مسوغاً لاعتبار صاحب الرأي من أهل البدع.

ف البدعة بعبارة أخرى: إن ابن خلدون من خلال هذا الكلام في تعري
ـ على خلاف ما عليه الفريقين ـ يكون بنفسه مبتدعاً، حيث أبدع تعريفاً 

  جديداً لا يوافقه عليه أحد، علاوة على أنه لم يدعم كلامه بدليل.

لا شك  ـ لازم هذا التعريف جريان البدعة على بعض أهل السنة: ٢
ية الفرعية، إلا في أن أكثر علماء أهل السنة يعتبرون الإمامة من المسائل الفقه

أن بعضهم من أمثال البيضاوي في كتاب المنهاج والذين كتبوا عليه الهوامش لم 
يقتصروا على اعتبار الإمامة من المسائل العقائدية فحسب، بل اعتبروها من 

  .���أصول الدين

وعليه فإن لازم تعريف ابن خلدون جريان البدعة حتى على أمثال 
ه أخرج الإمامة من كوا مجرد مسألة فقهية فرعية، الإمام البيضاوي أيضاً؛ لأن

  واعتبرها داخلة في أصول الدين.

  

                                                             

� −  ;H�(�6� n](� ,p�$%7� Z�.� ,=��x*(�� :LC:� p ,��
��� 3P-< :'�x/< LC:��` � ,
ac�F 



 ��

  :الشبهة الرابعة: تكفير من ينكر الإمامة  ■

ها أهل السنة على الإمامية يرإن من بين الانتقادات والشبهات التي يث
هو قولهم إن الشيعة من خلال إخراجهم مسألة الإمامة من مجرد كوا مسألة 
فرعية وفقهية، واعتبارها من أصول الدين، يعتبرون من ينكرها خارجاً عن 

  .���الدين ويبادرون إلى تكفيره. في حين أن الإمامة مسألة فقهية وفرعية

  :مناقشة وتحليل

  في معرض تقييم هذه الشبهة نشير إلى النقاط الآتية:

يان إن النظر في الأد ـ التكفير منهج المتطرفين من الفريقين: ١
السماوية وغير السماوية يثبت أن الأديان تنشعب وتنقسم عبر التاريخ 
لمختلف الأسباب إلى فرق ومذاهب، وإن هذه الفرق تذهب في الغالب إلى عدم 
استيعاب المذاهب والفرق الأخرى، وتعتبر نفسها هي التي تمثل الحق المطلق، 

كفيرها أيضاً. وإن بينما الفرق الأخرى تمثل الباطل، بل وتذهب إلى حد ت
انقسام المسيحية إلى الكاثوليكية والأرثودوكسية والبروتستانتية والحروب 

  الطاحنة بينها خير مثال على ذلك.

وللأسف الشديد لم يكن الدين الإسلامي بمنجى من هذه الظاهرة، فبعد 
 والمذاهب الفرق مختلف ظهرت التاريخ طول وعلى 9رحيل النبي الأكرم 

 مذهب المذاهب هذه أهم بين ومن والتفسيرية، والفقهية كلاميةال من الأعم
بنظرية  القائلين� والشيعة �بالانتخاب الخليفة بتعيين القائل� السنة أهل

                                                             

� −  p ,Bl��� ,��; u-� :LC:�b � ,�� p ,B]%��� B
7� ,^�.5L$I�� ,� Bl��� ,
 � ,¥>�����ad  	�da � ,Bl]7� �*�
� ;a�rF 



 ��

، وقد انقسمت هاتان الفرقتان بدورهما إلى فرق ومذاهب �التنصيب الإلهي
اعرة مختلفة أخرى، من قبيل افتراق أهل السنة من الناحية الكلامية إلى أش

الشافعية �ومعتزلة وماتريدية، ومن الناحية الفقهية إلى المذاهب الأربعة 
، وافترق الشيعة إلى الإسماعيلية والزيدية �والحنفية والمالكية والحنبلية

والإمامية وغيرها. وللأسف الشديد فإن أكثر أتباع هذه الفرق يحتكر الحقيقة 
ها على باطل، أو أا في الحد يرى الفرق الأخرى كلفي حين الخالصة لنفسه، 

  الأدنى مزيج من الحق والباطل.

وقد شهد التاريخ نزاعات وحروب طاحنة بين أتباع المذاهب الفقهية 
السنية الأربعة، ونشأت جميع هذه الحروب بسبب اعتبار أتباع كل مذهب 
أنفسهم على حق، وسائر أتباع المذاهب الأخرى على باطل وتكفيرهم على 

. لسنا هنا بصدد بيان تفاصيل التراعات الداخلية بين فرق ���سهذا الأسا
أهل السنة والشيعة، وإنما نريد التنويه إلى أن ظاهرة التكفير لم تكن من طرف 
واحد فقط، وإنما كان التكفير متبادلاً؛ إذ عمد بعض المتطرفين من أهل السنة 

 بن سبأ إلى القول بأن الشيعة مذهب منتحل أسسه شخص اسمه عبد االله
، وأصدروا حكمهم لذلك بتكفير الشيعة قاطبة، وقد دفع التشيع �`�اليهودي

لذلك على طول التاريخ قائمة طويلة من قوافل الشهداء، وقد ذكر العلامة 
أسماء هذه السلسلة من الشهداء في كتاب له تحت  �صاحب الغدير�الأميني 
ا إلى سيف الدين . ويمكن لنا الإشارة هن��b»شهداء الفضيلة«عنوان 

                                                             

� −  p ,��5y� 2��5H ,2�L  3&f :LC:�m � ,br�F  
` − 3�7� ,W3(��� ����6� B�< �  >L��� 8*(%.�� :LC:�F�¥� � ,2� 
b − F��
*x� s�H ��3*$�� :���%  �+ 2*5H���� 2V
�� !� Z�.��� �D� �ML� 



 �)

، ��b، والقاضي البيضاوي�`��هـ ٦٣٢م �، وأبي الفتح الأشروشني ���الآمدي
، وأبي ��d، وابن عبد ربه الأندلسي��c، وابن تيمية��aواالشيخ نوح الحنفي

، بوصفهم ��t، وعبد االله القصيمي��r، وابن حزم��mمحمد عثمان العراقي الحنفي
ن أكثر علماء أهل السنة يذهبون إلى . هذا وقد كا����من أقطاب السلفية

. لقد كان الشيعة على طول �����الشيعي�تضعيف رواية الراوي الرافضي 
التاريخ يرزحون تحت وطأة الخلفاء والحكام الذين يعتنقون المذهب السني 

                                                             

� − wu/3�� 2�-H u� �MH� � 2*���y�� J���L��} ,����� �
  E ��L7� 2/�k� ,
�b`tF� 

` −  n](� ,
%��q6� Q�A< ,2��]@ ¤< u- L�- ¤< 2���� L�%/ u� L��- 9.�< n*;
F2���y� 

b −  ��[ L���� �M�.�/ ��[ H��:� ��- Q�@� ,u/3�� Q�A< u� 2���y� H�(. � !�
F�H�(�6� n](� ,p�$%7� Z�.�� ,2 3(��� 

a − w �R?� B.@ �P*� FFF ��*I�� 2��� ��L�%/ �,< �$%� FFF s�M� u&� L���� ��<�
H����� H�q6�} p ,2/3���� z��.��� �*�%�� ,� � ,��b �q 3*��� u  ��: ,

F�Y5�.�� Bl��� ,GH�.�7� Q�l��� ,u/3�� 
c −  p ,2/�(%�� 2%��� p�$%� ,2*&*� u-� :LC:�� � ,mF 
d −  p ,3/L��� 3���� :LC:�` � ,a��F 
m −  � ,2@3:���� À/��� B�< �- 2@O�7� SL��� :LC:�b�F 
r −  p ,Bl��� :LC:�a � ,�rcF 
t −  p ,2*%1���� ��5y� �- W�¿�� :LC:��� , � ,2�3�7aF 

�� −  � ,Z����� 3(  u- 3&f g*I�� G3*�  ,u�L�� 3(  ���A H�.�3�� :LC:�bdF 
�� −  u� ZL�.��- ��l � B(@ u� 8��Á� �kH ��.�7� 3/3�� ¤< u-� 3P: Q�o7� B*(5 � 

 R� �Â� R n��o�� 2�*
 � �
1 E 2/��H J�L/ ,2k�(�� #, K�� 8�*���� ,2�*I��
 �,��� p ,2k�(�� #, Kq :LC:�� \�� 2�*I�� �.� E 2/�L��` � ,`mc ;

 � ,��L/� H> Y*I� g/H�� ,��/L��M Q�5H :'�x/< LC:��`aF� 



 �*

ويعانون لذلك شتى أصناف الحرمان والتضييق. كما كانت هناك بعض المحطات 
الشيعة للسنة. وعليه فقد كان التكفير متبادلاً من  التاريخية التي شهدت تكفير

الجانبين. وإذا كانت هذه الظاهرة قبيحة ومستهجنة ـ وهي كذلك ـ فهي قبيحة 
  .���من كلا الطرفين

                                                             

� −  u� ��¹� Q�*.k�� B.�� ½� Q��%.� �� y� B{�5� �:�� H�i��� sD� 
.-�.� ��%1<
� ,2*�
���� �*-����� 3/ �  ��.���-� S�L��� u� B� E 2�*I�� 3/ � � :S>< GH�(�-

 E =L����� u��� ���Ã� 3@L� >�M� 9.; ��
&]./ Ä �R?� �� F��/���.��
� ��*�� �D� E� Fs�P�� !� ��3&�� ,��L��5�d  Å G3���� �[ Å�a`r  H3A �	�

 B(@ u� Y@�� ��3:bm  E �&
�7�� 2*%/3�� ������� GD��5�- 9&�/ �Æ '�l��
�/ ,2/>����� ¥H�37� 2x��H �,< 2P]- 2�*I�� B.@ �  2%��� B�< 8*� ��o].

 :g/H�.- ,
��5� =H�$| 2�*]A :LC:��b  Å 3%�5� Å�brc  � ,© 	��` R� F�
 T5�/ g*I�� H>�- 3@� F��Li.7� �R?� ��3%� 2*Ç< ����/ Ä �*�*��� 2%��� B�< �<

 > u  �� y� !� 	 2%��� B�< ��
  u� ��� 	 =��XL��� ,��%(� E �� Z�� 8&
 T5�/ g*I�� u� T@�7� �D� �< R�È F�/���.�� 3/ �  2�*I�� B.@ �P��
 3�� ��[ 3�- ��<� ,¤L��� Y*-L��- 9&�/ �� j�3;< B(@ �� !� >��/ ��� =��XL���
 �� !� 8.-�� u
 <� ,��  �  '�5<H 2�*I��� �� Z�; u� 8�@��� =��XL��� �k

��� 8�@��� u� 2�*I�� �A� !� >� � ��i*I�� Z�]- �� Z�; 
&�/ D�<� !2�-�
FÉZ 0L�7� ,��?� 8�
� E �� ,2x��L��- 

 �( 0l�.7� 2%��� B�< �/L~ �  B&.I/ Z�.� �  �Lo  Z�.��� �D� 
�*�+ 3% 
 u  W��3�� u� 8*� �� 
%
�[< 3@� ,���.���-� 3%��� 2/3%�� G 0H���� 8(� E �� 0Li.7��

; ���� ���y�� 
(%�� �*- B�< h]- ��L�%�� �{�L�� u� 8- ��@ ��� 3/�/ ��7 ,
 "  ���y� 2��� 2* q H��:��7 B{��6� 21�o�� ���
 � 2���- 2* ��� ¿;� ,

 �&
�7� Y*| ��¾ ÊL�< ��� ,L����� G 0>L��- 
%*& � ���y�� 2�*I�� ��Á�� ,\��
:�� 2%���� 2�*I�� u� � 6� 3%� H> ��*�*� 8*
  ��$(�� ��>�L/� sH��.5L$� :LC

F�=>��M 3*5 p�; Q�� 3*��� H�.�3�� ,��.���-� 



 �+

المسألة الأخرى فيما يتعلق بتكفير من ينكر الإمام  ـ تقييد التكفير: ٢
مكابرة، بمعنى أنه ينكرها إنما هو مقيد بما لو كان المنكر لها معاندة و 7علي 

ا، وإذا أمكن العثور على مصداق لمثل  7بعد علمه بأحقية الإمام علي 
هذا المنكر، فإن عدد هؤلاء المنكرين قليل جداً؛ لأن أكثر علماء أهل السنة 

على أي شخص. ولذلك  9يعتقدون بعدم وجود نص من قبل النبي الأكرم 
ين يبلغ م إنكارهم حد الكفر والخروج لا يندرجون في مصاف المنكرين الذ

حيث قال: إن أكثر  1عن الملّة. وهذا ما أشار إليه سماحة الإمام الخميني 
  .��� 7علماء أهل السنة لم يكونوا على يقين من إمامة الإمام علي 

وعلى هذا الأساس فإن أهل السنة في هذا العصر، وفي القرون الماضية 
  ين للإمامة، وإنما غاية ما هنالك أم يجهلوا.لا يدخلون في عداد المنكر

كان الجانب الآخر  ـ اعتبار الإمامة من أصول الدين قراءة خاصة: ٣
الشيعة الإمامية يعتبرون الإمامة جزءاً من أصول الدين،  إنّ :من الشبهة يقول

مثلها مثل أصل التوحيد والنبوة والمعاد، وبذلك فإم يحكمون على منكرها 
  ر.بالكف

في معرض تحليل هذه الشبهة يجب القول: إن الإمامية ـ كما تقدم في 
تعريف الإمامة ـ يولون أهمية خاصة للإمامة، ويعتبروا مكملة للنبوة، 
وينظرون إليها بوصفها من العقائد الدينية الهامة، أما أن تكون من أصول الدين 

عن الإسلام، فهذا ما لم  بحيث يكون منكرها كمنكر النبوة والتوحيد خارجاً
تتفق عليه كلمة علماء الشيعة، وإنما غاية ما يمكن قوله في هذا الشأن إا 

                                                             

� −  p ,GH�$i�� Z�.� :LC:�b � ,b  	b`�F 



 ��

قراءة لبعض علماء الإمامية من بين قراءات أخرى ترى الإمامة من أصول 
المذهب وليست من أصول الدين، وعليه فإن من ينكرها وإن كان خارجاً من 

  ة الدين.التشيع، ولكنه لا يخرج عن ربق

ومن بين العلماء المعاصرين من الشيعة الذين حكموا بصحة إسلام أهل 
، والشيخ ���السنة يمكن لنا أن نسمي: السيد عبد الحسين شرف الدين العاملي

، والإمام السيد روح ��b، والسيد محسن الحكيم�`�محمد حسين كاشف الغطاء
، والشيخ الشهيد ��cلطباطبائي، والعلامة محمد حسين ا��aاالله الموسوي الخميني

، وذهبوا إلى القول بأن عدم الاعتقاد بالإمامة لا يخرج ��dمرتضى المطهري
  الفرد من الدين والإسلام.

ولابد هنا من الإشادة بشكل خاص بدور آية االله العظمى السيد 
البروجردي المرجع الأعلى للشيعة في العالم، والشيخ محمود شلتوت مفتي أهل 

ورئيس جامعة الأزهر الشريف في مصر، على ما بذلاه من جهود حثيثة السنة 
من أجل التقريب بين المذهبين، وكان من جملة النتائج الإيجابية المباركة 

                                                             

� − wu/3�� Q�A< u� ��*� �,< �  2
(��� B�< Y|< 3@} ,"����� u/3�� �q ,
 � ,2&$7� Q�l�����cbF� 

` − � T��� ��; 3&f :LC:� � ,���A<� 2�*I�� BA< ,��iV�a  	���F 
b −  p ,9�1��� G�L��� ��&.�� ,�*��� u�f 3*��� :LC:�� � ,btaF 
a −  p ,GH�$i�� Z�.� ,
%*& � ���y� :LC:�b � ,``t  	b``F 
c −  � ,��5� H> �vL@ ,
{�()�(i�� 2����� :LC:��bmF 
d − � ��5� ��
  �- 
{�%�v ,=L$i� ¢�L� :LC:� �
  ,�2*��5y� ��
��� !� B�3�

 � ,u��o�� ¥H3�� ,�����mt � ,�
�y� Q3���� 
�� Q3  ;cd � 0�(: ;
 � ,�G 0�(%���bcF 



 ��

والميمونة لهذه الجهود فتوى الشيخ محمود شلتوت بجواز التعبد بالمذهب 
سنية الأربعة الجعفري واعتباره مذهباً إسلامياً خامساً يضاف إلى المذاهب ال

  التي يجوز للمسلم أن يتقرب إلى االله من خلالها.

وبطبيعة الحال هناك أدلة يطرحها أصحاب كلا القراءتين، وهي جديرة 
  .���بالتدبر، وقد بحثت هذه الأدلة في كتاب آخر

وقد مر أن بعض علماء أهل السنة يذهبون إلى نفس ما يذهب إليه 
  ة جزءاً من أصول الدين.علماء الشيعة من اعتبار الإمام

بقطع النظر عن المسألتين  ـ نظرة على الأدلة العلمية للخصم: ٤
المتقدمتين، يجب في البحوث العلمية تجنب المسائل الجدلية والهامشية واتباع 
الأدلة العلمية، فإذا كان الشيعة يرون الإمامة من أصول الدين، والسنة يروا 

رع في اام الخصم بالانحراف والبدع من فروع الدين، يجب عدم التس
  والتحريف في الدين، بل يجب النظر في أدلته والعمل على تحليلها وتمحيصها.

الأكثرية القريبة من الإجماع من أهل السنة يعتبرون أصل الإمامة  ولأنّ
والخلافة مسألة فرعية وفقهية، ولا يروا من أصول الدين وضرورياته، 

أن لا يكفروا من ينكرها، ولا يعتبرونه خارجاً عن الإسلام. فعليهم تبعاً لذلك 
  وبعبارة أدق: لا يمكنهم تكفيره طبقاً لأدلتهم.

أما بعض الشيعة ـ بما لديهم من الأدلة ـ فيرون الإمامة من أصول 
الدين، وعليه يعتبرون من ينكر الإمامة منكراً لأصل من أصول الدين ـ فإن 

                                                             

� −  8��: :'�x/< LC:�� ;Y-���� Bl��� ,
��
� ��� ,
�
��L@ ��>H3@ u�; 3&f :LC:�
 ��  T*A ,3*���bmm  ,© 	�wu/> Q�A� e� ����� =H�ª:� �3M}F 



 ��

  تبار منكر الإمامة كافراً وخارجاً عن الدين.صحت أدلتهم ـ أمكن لهم اع

وعليه لو أن شخصاً قد اعتنق المذهب الشيعي، واعتقد بالإمامة 
باعتبارها من أصول الدين، فإنه سيكون بمنأى عن التكفير والخروج عن 
الدين على كلا المذهبين، وإنه سيكون في الحد الأدنى في مورد مسألة فقهية 

  بالتنصيب الإلهي بدلاً من الانتخاب من قبل الناس. قائلاً �الخلافة�واحدة 

وأما إذا اعتنق الشخص المذهب السني، فإنه في الحد الأدنى سوف 
يحتمل إمكان أن يكون الحق مع الشيعة، وعليه فإنه من خلال إنكار الإمامة 
وأصل التنصيب الإلهي سيكون منكراً لأصل من أصول الدين. وعليه يجب 

كم العقل أن يحتاط لنفسه ويسعى إلى دفع الخطر المحتمل على هذا الفرد بح
بعيداً عن الفرضيات المسبقة، وأن ينظر في أدلة الخصم، وسوف نستعرض تلك 
الأدلة في هذا الكتاب بالتفصيل، ونكتفي هنا بذكر الحديث النبوي الذي يرويه 

من مات ولم يعرف إمام زمانه، مات ميتة «كلا الفريقين، حيث قال: 
  .���»هليةجا

ة بحيث يعد من الأهمي من الإمام معرفة 9فقد اعتبر النبي الأكرم 
ينكرها بل من يجهلها كمن يموت على الجاهلية. وعليه يمكن لنا أن ندرك من 
خلال هذا الحديث مدى أهمية الإمامة في الإسلام. وهنا يرد السؤال القائل: 

عصر وزمان ـ بحيث تعد  في كلّوضرورته هل المراد من وجوب معرفة الإمام 
هذه المعرفة تجنباً للموت في عصر الجاهلية ـ هي معرفة مطلق الإمام والحاكم 

                                                             

� − �� p ,B(%; u- 3�< 3%a � ,td � ,>��> ¤< 3%�� ;`ct p ,3{����� Y&¼ ;c ,
 �`�rF 



 ��

حتى إذا استولى على مقاليد الأمة بالقهر والغلبة كما هو الحال بالنسبة إلى 
يزيد بن معاوية، وهو ما هو عليه من الفسق والفجور، وشرب الخمور، 

  ���وملاعبة الكلاب والقرود؟

 مستوجبة يزيد أمثال معرفة يعد أن 9هل يمكن للنبي الأكرم 
من الموت بميتة الجاهلية؟ أم أن المراد هو اشتمال كل عصر وزمان  للخلاص

على وجود إمام يتحلى بالصفات الكمالية والمثالية بوصفه حجة االله وخليفة 
ن على النبي واتصافه بجميع ما يتصف به النبي من مكارم الأخلاق، بحيث يتعي

كل مسلم أن يبذل ما بوسعه من أجل التعرف عليه واتباعه. ألتمس إخوتنا 
من أهل السنة ومحققيهم أن يتدبروا في أدلة الشيعة بما في ذلك الحديث النبوي 
المتقدم، وأن يحكّموا وجدام، ثم يبادروا إلى إصدار حكمهم الحيادي بعيداً 

  عن المتبنيات المسبقة.

  :امسة: توريث الإمامةالشبهة الخ   ■

إن من بين الشبهات المثارة ضد الشيعة هي شبهة القول بأن الشيعة 
؛ لأن جميع الأئمة هم من نسل الإمام �`�يدعون إلى توريث الخلافة والإمامة

. في حين يذهب أهل 7، وإن تسعة منهم من نسل الإمام الحسين 7علي 
اس مباشرة عن طريق البيعة. السنة إلى القول بانتخاب الخليفة من قبل الن

  ويعتبر هذا النهج حالياً أكثر عقلانية من النهج الذي يدعو إليه الشيعة.

                                                             

� −  F���-�7� sD§ 3/�/ ��l��- �� 0L�/ �$*�H?�� 2%��� B�< ��
  ��&  �< 9�U R
 p ,��D�� p�L� ,=>���7� :LC:��b � ,mtF� 

` −  � ,u/3�� Q�A< Z�.� ,=>�3V(�� L����� 3(  :LC:��c�F 



 ��

  :مناقشة وتحليل

كما تمّت الإشارة آنفاً، فإن هذا الإشكال بسيط، ولذلك نكتفي بالإجابة 
  عنه باختصار من خلال القول:

مامة لأنه صهر إن الشيعة لم يدعوا يوماً أن علياً أحق بالخلافة والإ
لأنه في الحقيقة يتميز من  بل. إليه الناس وأقرب عمه، وابن 9النبي الأكرم 

غيره بالفضائل والصفات الأسمى، من قبيل: المنازل الروحية والمعنوية، وتدبير 
الأمور، والشجاعة، والأهم من ذلك التقوى والورع وذيب النفس، وترعرعه 

 أعلى إلى خلاله من بلغوهو أمر  أظفاره، مةنعو منذ 9في حجر النبي الأكرم 
ساني والاتصاف بالعصمة والعلم الإلهي الشامل الإن والكمال الإيمان ذروة

  بالشريعة، بحيث كان يرى جبرائيل عند نزوله على رسول االله ويسمع كلامه:

» ®3�̄�̄�̄ F ­G ¬�°(³%�� �̄/ ­H ³� °�<̄�̄ , ­2�̄�5̄ ±L���̄ ­
 ®;�̄®�� H̄� °: zH̄<̄ 2̄ ¬:H̄ °� ®� ­&5̄
8®*
̄ ̄ °
 ®;�̄®�� Q̄�̄:̄ �̄ ­; ­��ī®* ¬I�� ِ9  ? °2 ¬: ¬L�� ­s ­D� ��̄ ­�� Q̄� °5H̄ �/̄ : °�®
 °��̄

 :Q̄��̄�̄w ��̄ zL̄�̄�̄ , °Y&̄ ®5<̄ ��̄ °Y&̄ ®��̄ �̄¬:­� , ­8­�>̄�¯( ­  ®u ­� 4̄­/<̄ ®3@̄ °��ī®* ¬I�� �D̄�
 ̄� , 0
­(̄%­- �̄ ®��̄ �̄¬:<̄ ¬R­� ,zH̄<̄ ́ ®��̄ �̄�̄�̄ �̄¬:­��̄ , ÊL/ ­e�̄ �̄¬%­��«���.  

وسائر الأئمة من أهل بيت  7المسألة الأخرى هي أن الإمام علي 
 هم الفريقين، مصادر في المأثورة والروائية القرآنية للنصوص طبقاً ،:النبوة 
 جميع تشمل الأفضلية هذه وإن الساعة، قيام إلى الخليقة بدء منذ الناس أفضل
تعرض للدليل القرآني والروائي ن وسوف. 9 الأكرم النبي باستثناء اءالأنبي

                                                             

� − , :�@H 2(i � ,2k�(�� #`ba � ,��5� J*� ;r�` ,2
����� Q� 6� ,=L$i7� ;
 pa � ,bcdF 



 ��

في معرض تحليل شبهة  :على رؤية الشيعة في تفضيل الأئمة المعصومين 
في الصفحات المقبلة إن شاء االله تعالى،  :تفضيل الأئمة على جميع الأنبياء 

هامش كما تقدم جانب من الإجابة عن هذه الشبهة في فصل الكليات على 
  .»الأئمة واسطة الفيض الإلهي«الفلسفة السادسة للإمامة تحت عنوان 

في منصب الإمامة لم يكن  7وعليه فيما يتعلق بتعيين الإمام علي 
هناك من تأثير للوراثة والنسب، وإنما المعيار في ذلك هو الصفات الكمالية التي 

الدالة على  توفرت في شخص الإمام. وبعبارة أدق: إن الآيات والروايات
تنصيب الإمام علي في الحقيقة لا تقوم على تنصيبه، وإنما هي تكشف عن واقع 
ما عليه الإمام، فهي بنحو من الأنحاء ذات جنبة تعليمية وإعلانية تخبر الناس 

  .���9بأن الإمام علي هو الخليفة الحقيقي بعد النبي الأكرم 

الأئمة الآخرين، من وذات الشيء يمكن قوله بالنسبة إلى تعيين سائر 
، فقد كان كل واحد 7الإمام الثاني عشر  إلى 8الإمام الحسن والحسين 

منهم في عصره هو الإنسان الأكمل. وقد اعترف ذه الحقيقة حتى الخلفاء 
نشير إلى بعض  أتيالذين عاصروا الأئمة، وعلماء أهل السنة أيضاً، وفيما ي

  هذه الشهادات:

                                                             

� − w ���y� !� 2(�%��- 3/3M �² !� 45?� 
.�� 2���7�- u�� Ä L/3V�� 2���� ��
" 7 2*��o7�� 2*����� ���l�� �º� FL/3V�� 2���� 3M�< =D�� �� "  ���y�� ,

§ Y.&./ ��� 
.�� 2���� �� FFF L/3V�� 21>�; H�$¸ !� �>< 
.�� 
� �%�?7� ��< �
 �%�?7� ��< ���y� �*l%�7  ���A u  2�o(%� �:�� �:� ,�&
�7� �  2�*
�

L/3V�� 21>�]- ��L  21>�; !� �>< ���y� �§ Tl�� 2
��� 2*���} ,���� 8�*]A� ,
 p`� � ,���F� 



 ��

□  ��� ��  ���D B�gD���bE� �b&�?@ ��: 
إذا كان  7ربما لا يتفاعل السني مع كلام يشيد بفضائل الإمام علي 

صادراً عن الشيعة، ولكن انطلاقاً من مقولة أن الفضل ما شهدت به الأعداء، 
نجد من المناسب هنا أن نتعرض إلى اعتراف المناوئين للإمامة بفضائل 

  :7الإمام

□  �eh��� �&?�l� B�gD�: 
لرغم من أن الخلفاء الثلاثة الأوائل قد تعمدوا لمختلف الذرائع على ا

من  7والحجج ـ التي سنذكرها في فصل التبريرات ـ أن يمنعوا الإمام علي 
من المواطن والمواضع  حقه في الإمامة والخلافة، ولكنهم اعترفوا في كثيرٍ

 9بي الأكرم بفضائله العلمية والدينية، بل حتى بحقه في الخلافة، وتنصيب الن
سيأتي الحديث عن اعتراف الخلفاء وعلماء أهل السنة �. ���الموقع هذا في له

بأصل التنصيب في معرض بيان شبهة تعارض نصوص الخلافة في الفصل الرابع 
. إن الاعتراف بأصل التنصيب يستلزم الاعتراف باتصاف الإمام �إن شاء االله

 والعياذ ـ 9بأن النبي الأكرم بالصفات الكمالية، وإلا وجب القول  7علي 
 يكون أن من دون المنصب هذا في علي الإمام تنصيب إلى عمد قد ـ باالله

   .له مستحقاً

□  ��bE� �b&�?@ �:@�E� �,#<?�� 2���M� ��b  B�gD�: 
 7: درس على يد الإمام الصادق �هـ ١٥٠ـ  ٨٠م �ـ أبو حنيفة  ١

رسيخ قواعده العلمية، وقد اعترف في تكبير سنتين كاملتين، كان لهما فضل 
                                                             

� − f :LC:� �*X�.�� u� 3/�7F���
 � ��Hv E "  ���y� ,^�/6� =3$� 3& 



 �)

  .���»لولا السنتان لهلك النعمان«بذلك قائلاً: 

وقد أمره المنصور الدوانيقي يوماً بأن يحضر أربعين مسألة يلقيها على 
، بغية إحراجه، ولكنه بعد سماع الإجابات التي ذكرها 7الإمام الصادق 

  .�`�»بن محمد ما رأيت أفقه من جعفر«الإمام عن تلك الأسئلة، قال: 

: 7: قال في وصف الإمام الصادق�هـ١٧٩ـ٩٥م� ـ مالك بن أنس ٢
ما رأت عين، ولا سمعت أذن، ولا خطر على قلب بشر، أفضل من جعفر بن «

  .��b»محمد علماً وعبادة وورعاً

: قيل له إن بعض أهل �هـ ٢٠٤ـ  ١٥٠م �ـ ابن إدريس الشافعي  ٣
، وأم إذا سمعوا شخصاً يذكر : السنة لا يطيق سماع فضائل أهل البيت

  فضيلة لهم رموه بالرفض والتشيع، فأنشد الأبيات الآتية المعروفة:
  ةـالفاطمي رفض حب ـيرون ال     اسـأن برئت إلى المهيمن من «

  »ةـلك الجاهليـــه لتـــولعنت     يـلاة ربـول صـعلى آل الرس

  وقال أيضاً:
  والناهض واهتف بساكن خيفها       منىتنيا راكباً قف بالمحصب م«

  ضــالفائ فيضاً كملتطم الفرات      سحر إذا فاض الحجيج إلى منى
  ت ليس بناقضــلولاء أهل البي     ذيــال وأخبرهم أني من النفر 

  ��a»فليشهد الثقلان أني رافضي     ب آل محمدـــإن كان رفضا ح

                                                             

� −  � ,2/�  9%1y� 2�].�� ¿.� ,Ë���� u  '��:rF 
` −  p ,��(%�� �� < �̄5d � ,crdF 
b − S>�l�� ���y� ,L�C7� ��;3&f :u  '��:7 p ,2�-H6� ���D7��� �`� ,cbF 
a −  p ,G0>�7� Y*-�%/b � ,tr �tt Z�(�� ,d`F 



 �*

 بأنه لم ترد من : صرح قائلاً�هـ ٢٤١ـ  ١٣٤م �ـ أحمد بن حنبل  ٤
، وذلك إذ 7الفضائل لأحد، كما ورد لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب 

  .���»ما جاء لأحد من الفضائل ما جاء لعلي رضى االله عنه«يقول: 

□  ���0:M� B�gD�: 
على جميع الصحابة بمن فيهم  7يقر أكثر المعتزلة بأفضلية الإمام علي 

كتاباً  �هـ ٢٤٠م �ألف في ذلك أبو جعفر الإسكافي  الخلفاء الثلاثة الأوائل، كما
  .»المعيار والموازنة«تحت عنوان 

الحمد الله «وقال ابن أبي الحديد المعتزلي في مقدمة شرحه لنهج البلاغة: 
  .�`�»الذي قدم المفضول على الفاضل

جعفر بن محمد «: 7وقال الجاحظ في وصف الإمام جعفر الصادق 
  .��b»وفقهه الذي ملأ الدنيا علمه

نكتفي ذا المقدار مخافة الإطالة، مع التذكير بأن علماء أهل السنة 
في كتبهم الروائية والرجالية،  :أنفسهم قد بادروا إلى بيان فضائل الأئمة 

. ويبدو هذا المقدار كافياً ��aوهناك منهم من ألّف الكتب المستقلة في هذا الشأن
                                                             

� −  p ,s� < H3l7�` � ,brc Z�(�� ,mtF 
` −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�� �*X�.�� u� 3/�7� FZ�.��� 2(i� ,

 �
*x� "~ ,
;���� Bx��� �-< 3*��� :LC:� ,3/3�� ¤< u-� T@�� ��I-
 p ,�3/3�� ¤< u-� ����O ��� �`F 

b −  � ,¦;��� B{�5H��dF 
a −  =�D� G>�7� Y*-�%/ ,
�%�� =e�3%��� ;2:e��7�� H�*�7� ,E��5y� L��M �-< :LC:�

 B�� s��3/> e� �*(�� B�< �@�%� ,
���I�� 
&���� L��) 3&f 3*��� ;9-L���
F�%5 



 �+

من أئمة الشيعة لم يكن وراثياً وانتقالاً  عشر لإثبات أن تنصيب الأئمة الاثني
للإمامة والخلافة من الآباء إلى الأبناء، وإنما لما يتمتع به هؤلاء العظام من 

  الفضائل والصفات الذاتية.

المسألة الأخيرة التي يجدر التذكير ا هي أنه إذا ثبت بالأدلة النقلية 
يقودون اتمع دينياً وسياسياً.  والعقلية أن االله أو رسوله قد عين الأئمة الذين

  وجب على كل مسلم من [الشيعة والسنة] إطاعة ذلك. 

أما وجوب ذلك على السنة فمن باب أن كل ما يفعله االله حسن وعين 
العدل، وبالنسبة إلى الإمامية فلأن أوامر االله كاشفة عن الحسن والمصلحة 

الي إن شاء االله ـصل التة في الفـر أدلة نصوص الإمامـسنذك�المتعلقة ا. 
  .�تعالى

إن شبهة القول بتوريث إمامة الأئمة، إنما هي شبهة في مقابل النص 
وتشكيك في الأوامر الإلهية. بالإضافة إلى أننا ذكرنا بالتفصيل أن بلوغ الأئمة 
إلى منصب الإمامة لم يكن توريثاً، وإنما استحقاقاً لما يتمتعون به من الصفات 

  ية.والفضائل الذات

  :الشبهة السادسة: الإمامة في الصغر  ■

قد  9يذهب الشيعة إلى الاعتقاد بأن الإمامة بعد رحيل النبي الأكرم 
والأئمة الأحد عشر من نسله. والإمامة سواء بمعنى  7انتقلت إلى الإمام علي

الحكومة والخلافة أو المرجعية العلمية والدينية والحجة الإلهية رهن بالأوصاف 
ط، ومن بينها الاستطاعة البدنية والمرحلة السنية، فالصغير والطفل والشرائ

لايمكنه أن يكون إماماً وخليفة للمسلمين. في حين أن بعض الأئمة مثل الإمام 



 ��

بلغ  7أصبح إماماً وهو في السابعة من عمره، والإمام الهادي 7الجواد
أن الإمامة الإمامة وهو في السنة الثامنة من عمره، وهذا لا يتناسب مع ش

  .���التي يقول ا الشيعة للإمامة والإمامومترلتها 

  :مناقشة وتحليل

  في تحليل هذه الشبهة تجدر الإشارة إلى الأمور الآتية:

المسألة  في فترة الصبا: 8ـ إعطاء النبوة والحكم لعيسى ويحيى  ١
رتبة الأولى هي أنه لا ينبغي التعجب من بلوغ هذين الإمامين المعصومين إلى م

الإمامة في الصغر، أو الذهاب إلى ما هو أبعد من ذلك من خلال إنكاره أيضاً؛ 
، والحكم ليحيى بن 7بعد أن أخبر االله تعالى بإعطاء النبوة لعيسى بن مريم 

  ، وهما صغيرين؛ إذ يقول تعالى:7زكريا 

&�w` u  (ـ  u
 * &�,w] u4 w� t#utM� wJ u�& u7 t� u� ~6|� u�~" uqt, u7 �I~�& u
 ~�t] uD |S��  u-&u0w�t�� u wS& u;� 
&�,w] u" �w� u� u: u$ u% (�`�.  

[w,�& (ـ  u4 u6 t� ~t8� ~U&u�t, u;� u% �n }I ~<w@ u-&u0w�t�� t� ~k Fu, t u�& u= (�b�.  

ا ـ، وم 7يى ـي ليحـذي أعطـم الـراد من الحكـق بالمـوفيما يتعل
سرين من الشيعة ان يشمل النبوة أيضاً أم لا؟ هناك خلاف بين المفـإذا ك

                                                             

� −  � ,2@L]7� h ��l�� :LC:��dd ,
�*I�� Ë�*��� L���� H�i� ,������ 3�< ;
���`  	��`L$¸ ,��< 3�< ;  � ,��5y�dm`F 

` −  :�/L�`t  	b�F 
b −  :�/L��`F 



 ��

. ونكتفي هنا بذكر ما أورده الفخر الرازي ـ وهو المفسر والمتكلم ���السنة
في الصغر، حيث  7السني الشهير ـ في تفسير إعطاء الحكم ليحيى بن زكريا 

اعلم أن في الحكم أقوالاً ... والثالث أنه: النبوة فإن االله تعالى أحكم «قال: 
ك لأن االله تعالى بعث يحيى وعيسى عليهما عقله في صباه، وأوحى إليه، وذل

  .�`�»السلام وهما صبيان

هو قوة الفهم والإدراك الدقيق  »الحكم«والقدر المشترك والمتيقن من 
  .7والإلهام الغيبي الذي يذكره االله بوصفه عناية خاصة اختص ا النبي يحيى 

لارتباط يتضح من هذه الآية الشريفة أن العلم وقوة التعقل الخاصة وا
الغيبي يمكن حصوله في الصغر وسنوات الطفولة، بل هو واقع، ولا يوجد فيه ما 

  يستبعد.

كما وردت في صريح الآية  7ا فيما يتعلق بنبوة عيسى بن مريم وأم
. أما ��bفقد ذهب أكثر علماء الشيعة إلى تفسيرها بنبوته حال كونه صبياً

                                                             

� −  �$�� ,2&��� :B*(@ u� ,���� u� >�L7� �� �7 �R�.;� G3  ^���I�� L�[
 :Q�@ �1 ,B��.��� ,G�(%��� ,�
���� ,���;6�w '���A ���� ���/ �< u� Y:�� R

L�[ �� Y*| �  8
&�} p ,L/3��� �.� ����� Fb � ,��;�  H�l%� �-< ��[�
 :LC:�� F2��.�7� 2/LC%� '���� ,LVl�� E G�(%�� �  2/�� sD� 2�R> !� =3/L��7�

 p ,2%��� B�< ��/���b � ,`d� ,=�5�½�� 
�; B* �5� g*I�� :'�x/< LC:�� ;
 p ,��*(�� K�H ����c � ,b�t 2�L�7�- �
���- 
{�()�(i�� 2����� ��Ì�� ;�

I�:�� 2*�y� p ,�vL��� ���� E ���*7� :LC:�� F�*V�� �P; ���a � ,�t`F� 
` −  p ,��*V�� �*����� �(��� ���.�� ,=e�L�� L����`� � ,�maF 
b −  p ,��R��7� B{��<� ,3*�7� g*I�� ����?� 2
�
5 :LC:�a � ,�`c 3*��� 2����� ;

 p ,�vL��� ���� E ���*7� ,
{�()�(i�� ��; 3&f�a , �adF 



 ��

، ومنهم ���ء شتى، فمنهم من أنكرهاالمفسرون من أهل السنة فقد ذهبوا إلى آرا
دون ترجيح أو رفض من من اكتفى بذكر قولين: النبوة وغير النبوة، 

، وذهب بعضهم إلى تفسيرها بالنبوة، وقد نسب البروسوي هذا �`�أحدهما
. وأما الزمخشري فقد نسب ��bإلى الجمهور »روح البيان«القول في تفسيره 

  .��aالآيةتفسير النبوة في الصغر إلى ظاهر 

حكم النبي يحيى بن �وقد صرح الفخر الرازي بحمل هاتين الآيتين 
على فترة الصغر، وأجاب عن  �زكريا، ونبوة السيد المسيح عيسى بن مريم

إن قيل: كيف يعقل حصول العقل «شبهة استبعاد مثل هذا الأمر، بالقول: 
ع من خرق العادة، أو لا والفطنة والنبوة حال الصبا؟! قلنا هذا السائل إما أن يمن

يمنع منه، فإن منع منه فقد سد باب النبوات؛ لأن بناء الأمر فيها على المعجزات 
ولا معنى لها إلا خرق العادات، وإن لم يمنع فقد زال هذا الاستبعاد؛ فإنه ليس 
استبعاد صيرورة الصبي عاقلاً أشد من استبعاد انشقاق القمر وانفلاق 

  .��c»البحر

�u-&u0w�t  (لى حمل ظاهر قوله تعالى: كما ذهب إ� u wS& u;� (  على الدلالة
في الصغر، وأنه يجب حمل هذه  7على نبوة السيد المسيح عيسى بن مريم 

فثبت «الآية على ظاهرها، وتجنب تفسيرها بما يخالف الظاهر؛ إذ قال ما نصه: 

                                                             

� −  p ,
k�L7� ���� :LC:�d � ,arF 
` −  p ,=��x*(�� ���� :LC:�b � ,ar p ,=����� ;b � ,�cF 
b −  p ,��*(�� K�H ���� :LC:�c � ,bb�F 
a −  p ,��I��� ���� :LC:�b � ,�cF 
c −  p ,��*V�� �*����� �(��� ���.�� ,=e�L�� L����`� � ,�maF 



 ��

& (ذا أنه لا امتناع في كونه نبياً في ذلك الوقت، وقوله:  u;� u-&u0w�t�� u wS ( يدل ،
على كونه نبياً في ذلك الوقت؛ فوجب إجراؤه على ظاهره، بخلاف ما قاله 

  .���»عكرمة

كما ذهب أبو منصور الماتريدي ـ إمام المدرسة الكلامية الماتريدية ـ 
  .�`�إلى تفسير هذه الآية بالنبوة في فترة الصغر والصبا أيضاً

قوة التعقل والمعرفة الخاصة بأحكام  حاصل الكلام أن إعطاء النبوة، أو
الدين والارتباط الغيبي بالمقام القدسي في فترة الصغر أمر ممكن، بل واقع كما 

 فإن هنا من ،8حصل بالنسبة إلى النبي يحيى بن زكريا وعيسى بن مريم 
مامة في مرحلة الصبا، لا الإ مرتبة الأئمة بعض بلوغ على القائمة الإمامية رؤية

 7المحال وما يخالف المباني القرآنية. هذا وقد ورد تشبيه الإمام الجواد تتعلق ب
  .��b :في الروايات المأثورة عن الأئمة الأطهار  7بالنبي عيسى بن مريم 

بالإضافة  ـ مصاديق لبعض العباقرة والنوابغ في سنوات الطفولة: ٢
يمكن  إذ. دهشةًو اًإلى الأنبياء هناك من الأطفال من يبدي نبوغاً يثير إعجاب

من المصاديق والأمثلة التي تطالعنا ا وسائل الإعلام في هذا  العثور على كثيرٍ
السياق. مثل ذلك الطفل الذي لم يبلغ السادسة من عمره ومع ذلك يستطيع 
إتقان اللغات الأجنبية نطقاً وكتابة، أو أن يحفظ كتاباً أو مقاطع طويلة منه ـ 

  يتعذر على من هم في مثل سنه. مثل القرآن الكريم ـ بشكل
                                                             

� − p ,s� < H3l7� `� � ,�taF 
` −  p ,2%��� B�< ��/��� :LC:�b � ,`daF 
b −  p ,E���� Q�A< ,
%*
��� Z���/ u- 3&f :LC:�` GH��y� Z�- ,2P�� Z�.� ,

 p ,u��� ¤< �  �%����� ��b � ,b`�F 



 ��

عند كتابتي لهذه السطور تحدثت وسائل الإعلام عن طفل روسي اسمه 
ثنتي عشرة لغة، ايبلغ من العمر ستة أعوام وهو يتقن  »جيورجي هيجاكوف«

  كما يستطيع حلّ المعادلات الرياضية المعقدة.

 ويمكن للقارئ الكريم أن يقف على مزيد من هذه الحالات من خلال
  البحث في مواقع الأنترنت الخاصة ذا الشأن.

كما تحدث الشيخ إسماعيل حقي البروسوي ـ وهو من مفسري أهل 
روح «السنة ـ في معرض تفسير الآية الثانية عشرة من سورة مريم في تفسير 

�t  ( »البيان� ~U&u�t, u;� u%(&�,w] u4 u6 t� ~d (  عن حالات الانكشاف والإلهام الغيبي التي
عندما كان عمره يتراوح بين  »سهل بن عبد االله التستري«للشيخ  حصلت

   .���ثلاثة وسبعة أعوام

وعلى هذا الأساس يكون علم الغيب والنبوغ الذي هو من نوع العناية 
الإلهية في تفسير الدين، وحتى إدارة الحكم والدولة أمراً ممكناً بل واقعاً بالنسبة 

 هذا إلى ثانية عودة لنا وستكون ،9رم إلى الأئمة من أهل بيت النبي الأك
  . أيضاً الموضوع

 الإسلام إلى صغير غلام وهو 7 علياً 9ـ دعوة النبي الأكرم  ٣

إن من بين الحقائق التي تثبت الكفاءة الذاتية  :بعده من خليفة وتعيينه
إلى الإسلام وكان له  7 اًمام عليالإ دعا 9الأكرم النبي أن هي ،:للأئمة

ر سنوات، مع أننا نجد أن النبي طوال فترة نبوته الممتدة إلى ثلاث من العمر عش
  .7الإمام علي الحلم باستثناء يدع إلى الإسلام طفلاً لم يبلغ وعشرين سنة لم

                                                             

� −  p ,��*(�� K�H ���� :LC:�c � ,b�tF 



 ��

 بأخذ 8وعلاوة على ذلك فقد خص الإمامين الحسن والحسين
ثة يتكرر هذا الأمر لغيرهما. إن هذه الموارد الثلا ولم صغيرين، منهما البيعة

خير دليل على ما  �دعوة الإمام علي وأخذ البيعة من الحسنين في الصغر�
يتمتع به الأئمة من الفضائل والخصائص الذاتية التي تؤهلهم لحمل أعباء 

  الإمامة صغاراً وكباراً.

مقراً ، 7وقد استشهد لذلك المأمون العباسي المعاصر للإمام الجواد 
  .���بفضله وكفاءته وجدارته

كان ما تقدم يثبت إمكان  :7لفضائل الذاتية للإمام الجواد ـ ا ٤
الفضيلة الذاتية في مرحلة الصغر وفترة الطفولة. وأما بشأن إمامة الإمام 

من إثبات ـ بالإضافة إلى الإمكان ـ  ، فلابد7، والإمام الهادي 7الجواد
  أن: نشير إلى بعض النقاط في هذا الش أتيالوقوع والتحقق أيضاً، وفيما ي

بعد رحيل الإمام  / أ ـ الإجابة عن الأسئلة والمناظرات العلمية: ٤
من خلال طرح  7، كان الشيعة في البداية يختبرون الإمام الجواد 7الرضا 

بعض الأسئلة عليه للتأكد من أهليته لمنصب الإمامة الإلهي، ويروى في هذا 
ثمانين فقيهاً لاختباره  السياق أن كبار الشيعة في بغداد عقدوا العزم على توجيه

والتحقق من حقيقة الأمر، فآمن جميع هؤلاء الفقهاء بأهليته بعد أن حصلوا منه 
على الإجابات التفصيلية عن جميع الأسئلة المعقدة التي طرحوها عليه ولم يكن 

  .�`�قد تجاوز السنة الثامنة من عمره الشريف

                                                             

� −  p ,3*�7� g*I
� 2
����� Q� 6� :LC:������� , � ,^�o�� �`rmF>��Hy� Z�.� , 
` −  � ,2*A��� ��(1� ,=>���7� :LC:�``� p ,G>�7� Y*-�%/ ,
�%�� =e�3%��� ;b ,

 ��`dF 



 ��

جدارته  7ام الجواد وإن من بين الموارد الأخرى التي أثبت فيها الإم
الذاتية والعناية الإلهية في حقه في مختلف االات، المناظرات العلمية التي كانت 
تجري بينه وبين مشاهير العلماء المخالفين للإمامة والمحسوبين على جهاز 
السلطة والخلافة. فكان يناظر هؤلاء العلماء مراراً، وكان يتغلب عليهم دائماً 

  ذلك مسجل في المصادر التاريخية. رغم صغر سنه، وكل

من الإمام الجواد  »أم الفضل«وكان المأمون العباسي يهم بتزويج ابنته 
بسبب ما يتوسمه فيه من الفضائل والكمال رغم صغر سنه ـ وربما لأسباب 
أخرى ـ وهو أمر كان يثير معارضة من حاشيته والمقربين منه، واشترطوا عليه 

بعد إجراء مناظرة بينه وبينهم. وقد كان في هذه المناظرة عدم تنفيذ عزمه إلا 
منصب قاضي  يشغل علماً وكان المأمون أفراد حاشية ـ وهو أوسع يحيى بن أكثم

أيضاً، ولم يبق أمام  7القضاة ـ فكانت الغلبة في هذه المناظرة للإمام الجواد 
  .���7الجواد  العلماء غير الإذعان لرغبة المأمون في تزويج ابنته من الإمام

إثر كثير من المناظرات  / ب ـ إقرار المأمون وغيره من المخالفين: ٤
بمن  همجميعالمناظرون مع علماء أهل السنة، أقر  7التي كانت للإمام الجواد 

فيهم المأمون نفسه بعلمه وفضله وصفاته الذاتية رغم صغر سنه. وقد سبق أن 
كان في بداية الأمر يخالف اتصاف  يحيى بن أكثم وهو رئيس علماء أهل السنة

الإمام ذه الصفات الكمالية، إلا أنه بعد إحدى المناظرات اعترف للإمام ذه 
الفضائل. كما أقر المأمون نفسه لا ذه الفضائل فحسب، وإنما أضاف إلى ذلك 
فلسفة توفرها في الإمام في بعض إشاراته، وأا غير مستبعدة عن سلسلة 

                                                             

� −  � ,2@3:���� W3(�� B�6 2@L]7� h ��l�� :LC:�b�` g*I
� 2
����� Q� 6� ;
 p ,3*�7���� ,^�o�� ����� ,`r` ��(1� ,=>���7� ;>��Hy� Z�.� ,F2*A��� 



 �)

ل العلم عليه من طريق الإلهام والعناية الإلهية، كما خاطب جمعاً النبوة، ونزو
ū «من العلماء ذات مرة وقال لهم صراحة:  ­� �� ³l °� ­�®*¯( ®�� �D̄�̄ B̄ ®�<̄ ¬�­� ®� °�¯ ®¾�̄

 ­� FFF ­Q�̄�̄®�� ū ­� ®� °$ °�̄% ®&/̄ R̄ ±u ±��� L̄V̄ ­A ¬�­� �̄ ­B ®x�̄®�� ū ­� �̄ ®�L̄�̄ �̄­- ­h®
̄ ® � �D̄�̄ ¬�
 ū ­� ®� °$ °&®
 ­  �́®*-̄ ­B ®�<̄ ®u ­���  ­8 ­��̄ ®�­� �̄ ­s ±>��̄�̄ �̄ !̄��̄�̄«���.  

كما أقر سائر علماء أهل السنة من أمثال ابن حجر الهيتمي بفضل 
  .�`�في صغرهوعلمه وكماله وعظمته  7الإمام الجواد 

 7دي لقد كان الإمام الها :7ـ الفضائل الذاتية للإمام الهادي  ٥
حيث آلت إليه الإمامة وهو صغير السن. وقد  7مثل أبيه الإمام الجواد 

تلقى الشيعة إمامته بالقبول لمشاتها بإمامة أبيه. وفيما يتعلق بالفضل الذاتي 
الذي كان يتصف به الإمام الهادي نكتفي بذكر هذه الواقعة، وهي أن المعتصم 

سل إلى عالم سني شهير وهو أبو أن يستغل صغر سن الإمام، فأرأراد العباسي 
، وأن يتولى لذلك ملازمته وتعليمه عبد االله الجنيدي ليتولى تأديب الإمام الجواد

وحبسه في بيته، وأخذ عليه خلال هذه المدة أن يقوم له بعملية غسل دماغ 
بوصفه أستاذه الخاص. فثقل ذلك على كبار الشيعة. فكان الجنيدي يلزم 

القصر؛ فاذا كان الليل أغلق الباب وأقفله وأخذ المفاتيح  أباالحسن [الهادي] في
إليه. فمكث على هذا مدة وانقطعت الشيعة عنه وعن الاستماع منه والقراءة 

ثم إني لقيته في يوم جمعة فسلّمت عليه وقلت له: ما قال «عليه. يقول الراوي: 
م، ولا تقول الشيخ هذا الغلام الهاشمي الذي تؤدبه؟ فقال منكراً علي: تقول الغلا

 االلهبالمدينة أعلم مني؟ قلت: لا. قال: فإني و  هل تعلم اهللالهاشمي؟! أنشدك 

                                                             

� −  p ,p�P.;R� ,Ë½i�� :LC:�` � ,`dt  	`md � ,>��Hy� ,3*�7� ;`r`F 
` −  � ,2@L]7� h ��l�� ,
&.*�� LP; u-� :LC:�b�`F 



 �*

أذكر له الحزب من الأدب أظن أني قد بالغت فيه فيملي علي باباً فيه أستفيده 
أتعلم منه ... ثم قال: هذا مات أبوه  االلهمنه. ويظن الناس أني أعلّمه، وأنا و

 بالمدينة ونشأ بين هذه الجواري السود، فمن أين علم بالعراق وهو صغير
؟ ثم ما مرت به الأيام والليالي حتى لقيته فوجدته قد قال بإمامته وعرف ..هذا

  .���»الحق و قال به

في صغره مرحلة من الظهور، وصفاته لقد بلغت كرامات الإمام الهادي 
الإمام في وجه هذه  ذريعة للمبالغة والغلو، وقد وقف همبحيث اتخذ منها بعض

  .�`�الظاهرة بكل حزم وشدة، وحكم بقتل عدد من الغلاة أيضاً

، 7حاصل الكلام أنه بالالتفات إلى نبوة المسيح عيسى بن مريم 
وهما صغيران في السن، تكون  7وإعطاء الحكم لسيدنا يحيى بن زكريا 

 أمراً 9لأكرم الإمامة في هذه الفترة بالنسبة إلى الأئمة من أهل بيت النبي ا
 طريق من ثبتت قد : الأئمة إمامة فضلاً عن أنّ هذا. وواقعاً ممكناً

، وهو أمر�b�  9 الأكرم النبي عن السابقين الأئمة عن المأثورة الأحاديث
  على إمكانيتهم وصلاحيتهم الذاتية لهذا الأمر. »مياًـل«يشكل بدوره برهاناً 

فسوف نفرد لها بحثاً  7المنتظر وأما فيما يتعلق بإمامة الإمام الحجة 
  مستقلاً.

                                                             

� −  � ,2*A��� ��(1� ,=>���7�`b�F 
` −  p ,n/3�� Q�MH �P�� ,
{� � �5���� �-< :LC:��b � ,`a� u- ¥H�� :B�3� ,

F���; 
b − � :LC:� p ,B/�%.�� 3���� ,=H�-��*%�� ����� � ,md K ,rtF 



 �+

  :الشبهة السابعة: أفضلية الإمامة على النبوة  ■

إن من بين الشبهات التي يثيرها أهل السنة ضد التشيع هي ما عليه 
الشيعة من الاعتقاد بأفضلية مقام الإمامة على مقام النبوة، والذي يذهب 

  .:على مراتب الأنبياء  :الشيعة على أساسه إلى تقديم مقام الأئمة 

  :مناقشة وتحليل

قرآني وكلامي،  والإمامة والفرق بينهما بحث تعريف النبوة إن البحث في
وعليه يمكن لكل مدرسة أو فرقة أن تبين رأيها في هذا الشأن، شريطة أن 

  يكون هذا الرأي قائماً على قاعدة دينية وأن يستند إلى الكتاب والسنة.

أهل السنة والشيعة حول تعريف الإمامة نقف على  عندما ننظر في آراء
اختلافهما المبنائي في هذا الشأن. حيث عمد علماء أهل السنة إلى تفسير 
الإمامة في كتبهم الكلامية بالرئاسة الدنيوية الناظرة إلى أمر الحكومة 
والسياسة، وغاية ما على الحاكم أنه يتكفل به من تنظيم هذه الأمور الدنيوية. 

د تقدم الكلام بالتفصيل حول آراء أهل السنة في هذا الموضوع في بداية وق�
  .�الفصل الأول

ذه الرؤية إلى تعريف الإمام والإمامة يتضح أن أهل السنة يقدمون 
الإمام والإمامة قد استعملا  ؛ ذلك لأنّ���تعريفاً عاماً للإمامة في القرآن والسنة

ى منها، كما استعملا في غير مقام النبوة من في القرآن في مقام النبوة وما هو أسم
قبيل الحكومة وقيادة اتمع حتى لو كان من نوع الكفر والإلحاد أيضاً، من 

                                                             

� −  p ,�(��� ���.�� ,=e�L�� L���� :LC:�a � ,aa 2/�� ���� ,�`a  GH�5 u�
FGL�(�� 



 ��

�{&�w  (سبحانه وتعالى:  قبيل قول االله�� uvw` u�I ~D t�u= c� }�wbu  t6 ~�&u� t� u: u$ u% (��� وقوله ،
~  (تعالى: }�w` w	 t? ~�t�� u� }�wbu  �I~�w;& u< uT u� u� u� t=u  u1 t6( t6 . وعليه يمكن القول من �`�) #~

هذه الناحية: إن بإمكان أهل السنة أن يفسروا الإمامة بما دون النبوة والنبي، 
ولكن لا يحق لهم وليس من المنطقي أن يتهموا الشيعة بمخالفة القرآن والإسلام 

مة يستند إلى القرآن رد مخالفتهم في تعريف الإمامة؛ لأن تعريف الشيعة للإما
أيضاً. توضيح ذلك: لقد سبق أن أشرنا في الفصل الأول في تعريف الإمامة من 
وجهة نظر الإمامية واختلافهم عن توجه أهل السنة في هذا الشأن، مع بيان 
اختلاف وخصائص تعريف الشيعة بشكل مسهب، وكان من بين أهم خصائص 

  الإمامة عند الشيعة عبارة عن:
  عية الإمامة الإلهية.أ ـ مشرو

  .�العلم والعصمة�ب ـ الصفات الخاصة، من قبيل: 
  ج ـ المرجعية العلمية والدينية.

  .�الولاية العامة�د ـ واسطة الفيض والقطب 
  هـ ـ الإلهام.

وعليه طبقاً لهذا التعريف والخصائص، لا يمكن لأي شخص ـ حتى إذا 
ن الجمع بين هذه الصفات صعب كان حاكماً عادلاً ـ أن يصبح إماماً؛ وذلك لأ

بالنسبة إلى الإنسان العادي، بل هو ضرب من المحال، ولا يمكن جمع هذه 
الصفات في شخص إلا إذا شملته العناية الإلهية، وتمّ التنصيص عليه من قبل االله 

  ورسوله.

                                                             

� −  :�l���a�F 
` −  :2-�.���`F 



 ��

بالالتفات إلى التعريف الخاص للإمام والإمامة المطروح من قبل الشيعة 
لروايات أيضاً بطبيعة الحال ـ يتضح أن الذي تتوفر فيه هذه ـ وقد ورد في ا

الصفات ليس نبياً، وإنما سيكون في نفس مراتبهم، غاية ما في الأمر أنه لايأخذ 
عن الوحي ولا يترل إليه كتاب، ولكن من الممكن في الوقت نفسه أن يكون 

يمكن  مقام الذي يتحلى بصفات الإمامة أسمى من بعض الأنبياء أيضاً. بل
بالقطع واليقين من خلال  �أفضلية الإمامة على النبوة�إثبات هذه الحقيقة 

  الاستناد إلى الآية الآتية:

)  u;u� uT �m u�w� u�w@ ~p z@ u� u6, w�� u	 t@w` uCu0 t@� t�w` u%( & c�& u�w` w�&}��w� u�~� wD& u$ |Sw` u�& u
 }� ~# }�
 uD ~�&u� u= u1 u�& u
 �w0 }= |� ~� t� w� u% u�& u
 u9wwM&}!�� x w� t# (���.  

بالالتفات إلى شأن نزول هذه الآية وتاريخها يتضح أن إعطاء مقام 
كان بعد إعطائه النبوة، إذ تمّ له ذلك في آخر  7الإمامة لإبراهيم الخليل 

عمره الشريف، وبعد اجتياز كثير من الاختبارات المتنوعة. وعليه يتضح أن 
نبوة، ويمتاز منها، وإنه أفضل وأسمى منها؛ لأن مقام الإمامة يختلف عن مقام ال

إعطاء الإمامة يكون بعد مقام النبوة، وإذا كان مقام الإمامة هو عين مقام النبوة 
  لكان الحديث عن إعطائها وتفريعها على الابتلاء بالكلمات الإلهية لا مبرر له.

 من هنا يتضح أن رؤية الإمامية في تفضيل مقام الإمامة على مقام
  النبوة لها مستند من القرآن الكريم.

ـ ضمن إشارته إلى محدودية أذهان  7وقد صرح الإمام الرضا 
الناس وقصورها عن بلوغ حقيقة الإمامة ـ بأن الإمامة أفضل من النبوة، 

                                                             

� −  :GL�(���`aF 



 ��

  واستدل لذلك بإعطاء النبي إبراهيم مقام الإمامة بعد النبوة، فقال:

بعد النبوه والخلّة مرتبة  7لخليل إن الإمامه خص االله ا إبراهيم ا«
  .���»ثالثة، وفضيلة شرفه ا

 7ثم استطرد الإمام قائلاً إن هذه المترلة خاصة بذرية الإمام علي 
في مقام بيان صفات ومناقب النبي  7وقد أشار الإمام الصادق  حصراً.

  إلى المفاهيم الآتية: 7إبراهيم الخليل 
  ـ العبد. ١
  ـ النبي. ٢
  ل.ـ الرسو ٣
  ـ الخليل. ٤
  ـ الإمام. ٥

مؤكداً على أن هذه المنازل والمقامات إنما هي مقامات تراتبية، بمعنى أنه 
كان عبداً أول الأمر، ثم نبياً، ثم رسولاً، ثم خليلاً، ليصبح في اية المطاف 

*̄� ̄ )®B̄®(@̄ '�3 ̄>�® ̄/.¬  ��¯�­�¬ « إماماً، وإليك نص الرواية: ­��L̄ ®-­� D̄¯ ¬·� ,'�0*­(:̄ °sD̄ ­�
 °sD̄¯ ¬·��̄ , '�*­
�̄ °sD̄ ­�¬./̄ ®�<̄ B̄®(@̄ 'R� °5H̄ °sD̄¯ ¬·��̄ , 'R� °5H̄ °sD̄ ­�¬./̄ ®�<̄ B̄®(@̄ '�0*­(:̄ °sD̄¯ ¬·��̄

: °8�̄ Q̄�@̄ , °s3̄/̄ J̄̄(@̄�̄ �̄�¯* ®�̄ ®6� ­s ­D�̄ °8�̄ Ȳ¯|̄ ¬�
̄�̄ ,'����̄­� °sD̄ ­�¬./̄ ®�<̄ B̄®(@̄ '�*­
�̄  �/̄
 °�* ­��L̄ ®-­� )  c&�&�w` w�&}��w� u�~� wD&$ |Sw`(�`�«�b�.  

                                                             

� −  p ,�XL�� H�(�< ��*  ,S�3l�� g*I��` � ,d  	�tcp ,E���� Q�A< ,
%*
��� ; 
� � ,�tt K ,Y��M H>�: Z ,2P�� Z�.� ;�F 

` −  :GL�(���`aF 
b −  p ,E���� ,
%*
���� � ,�mcF 



 ��

وأخلافه بأم  هإلى تعريف نفسه وأسلاف 7وقد عمد الإمام السجاد 
أئمة المسلمين، معدداً الآثار والمنافع التي يتركوا على الناس والكون بأسره، 

دة المؤمنين، نحن أئمة المسلمين، وحجج االله على العالمين، وسا«حيث قال: 
وقادة المحجلين، وموالي المؤمنين، ونحن أمان أهل الأرض، كما أن النجوم أمان 
لأهل السماء، ونحن الذين بنا يمسك االله السماء أن تقع على الأرض، ولولا ما 

  .���»في الأرض منا لساخت بأهلها

وهذه الصفات من مختصات الأئمة التي لم يشاركهم فيها حتى الأنبياء 
  .9بقين باستثناء النبي الأكرم السا

على  :عشر  أفضلية الإمامة ومصاديقها الحصرية بالأئمة الإثني إنّ
سائر الأنبياء، تتضح من الروايات التي تقدم ذكرها في الفصل الأول تحت 

، وسنذكر بعض »الصادر الأول«و »الإمام واسطة الفيض الإلهي«عنوان 
  الآتية. الروايات الأخرى في معرض نقد الشبهة

حاصل الكلام أن الاختلاف بين الشيعة وأهل السنة في تعريف الإمامة 
موضع  نّأهو اختلاف مبنائي، ويمكن غض الطرف عنه بشكل من الأشكال. و

النقاش الرئيس في هذا البحث يكمن في مؤديات هذا المبنى، حيث يتوصل 
من عشر، و ثنيالشيعة من خلال تعريفهم الخاص للإمامة إلى إمامة الأئمة الإ

وهنا ،9يتوصلون إلى تفضيلهم على جميع الأنبياء باستثناء النبي الأكرم  ثَم 
  .والغلو بالإفراط الشيعة اام إلى السنة أهل يعمد

                                                             

� −  p ,�i&��� 3{�L�� � ,ac p ,2%��� B�< ��l: E 2���y� 2 �5�� ;c ,
�`rdF 



 ��

بعبارة أخرى: هل هناك من غير الأنبياء من بلغ مقام الإمامة أم لا؟ 
عتقاد ـ انطلاقاً يجيب الإمامية عن هذا السؤال بالإيجاب، حيث يذهبون إلى الا

تبة، وقد رعشر قد بلغوا هذه الم من الآيات والروايات ـ إلى أن الأئمة الإثني
تقدم ذكر بعض الآيات والروايات التي تثبت هذا الإدعاء في الصفحات 

  السابقة، كما سيأتي ذكر مزيد منها في معرض تحليل الشبهة الآتية.

  :: ى الأنبياءالشبهة الثامنة: أفضلية أئمة الشيعة عل  ■

ـ المتقدم  بتعريف الإمامة للإمامية فيما يتعلق إلى المبنى القرآني بالالتفات
عفي تحليل الشبهة السابقة ـ تة، وتبعاً لذلك  دالإمامة مقاماً إلهياً يفوق النبو

. أما ���9يكون أئمة الشيعة أفضل من سائر الأنبياء باستثناء النبي الأكرم 
تفات إلى مبناهم فيما يتعلق بالإمامة، فإم يقدمون تعريفاً أهل السنة فبالال

سطحياً عن الإمامة، وتطبيقه على الحكومة والحاكم الديني، وينكرون عقيدة 
الشيعة القائمة على تفضيل الأئمة على سائر الأنبياء باستثناء النبي 

  .�`�9الأكرم

   :مناقشة وتحليل

  لنقاط الآتية جديرة بالملاحظة:فيما يتعلق بتحليل هذه الشبهة، نجد ا
                                                             

� −  � ,2/�3�� ,S�3l�� g*I�� :LC:�mb p ,2
����� Q� 6� ,3*�7� g*I�� ;c ,
�tb7� BX���� ; � ,2*�y� Y���
�� ,=H�*��� >�3�bab p ,H��:6� H�]- ;`d ,

 � ,��*(:6� �  �$
*x�� Z�-`dm ���@�� 2*���y� u� '�*
@ 0�< sL�[ L/3�� u�� F
 p ,2
����� Q� 6� ,3*�7� g*I�� :LC:�� ��[ E�a � ,m�F� 

` −  � ,�*��5y� �R��� ,=L��6� u��� �-< :LC:�am��� 3(  ; ,=>�3V(�� L��
 � ,u/3�� Q�A< Z�.��cmF 



 ���

بعد أن أثبت الشيعة بالدليل  ـ عنوان الإمامة مثبت للأفضلية: ١
القرآني أن مقام الإمامة أفضل من مقام النبوة، يضاف إلى ذلك دلالة النصوص 

وسائر الأئمة  7على تعيين الإمام علي  �الآيات والروايات النبوية�الدينية 
 الأمرين هذين نتيجة تكون ؛9فاء لرسول االله الآخرين بوصفهم أئمة وخل

عشر في منصب  النبوة، وتنصيب الأئمة المعصومين الإثني على الإمامة أفضلية�
ة على الأنبياء الذين ـة أئمة الشيعـهي أفضلي �الإمامة بأدلة من القرآن والسنة

بحث هنا لم يبلغوا مرتبة الإمامة واقتصروا على مرتبة النبوة فقط. والجدير بال
  وإنما المقدمتان الآنفتان وهما: ليس النتيجة،

، في تحليل �أفضلية مقام الإمامة على مقام النبوة�المقدمة الأولى: 
  الشبهة الأخيرة.

، وسوف �في منصب الإمامة 7تنصيب الإمام علي �المقدمة الثانية: 
نعمل على إثباا بالتفصيل في الفصل الآتي ضمن الحديث عن شبهة عدم 

  وجود تنصيب في القرآن والسنة.

إن هذا الدليل إنما يثبت أفضلية الأئمة على الأنبياء الذين لم يبلغوا 
مرتبة الإمامة. أما دعوى أفضلية الأئمة على سائر الأنبياء بمن فيهم الذين 

فهو ما سنعمل على بيانه في  ،9بلغوا مرتبة الإمامة باستثناء رسول االله 
  الدليل التالي.

بالإضافة إلى المسألتين  دلة الخاصة على أفضلية الأئمة:ـ الأ ٢
أفضلية الإمامة على النبوة، ووجود النص على إمامة الأئمة �المتقدمتين 

يمكن لنا من خلال الآيات والروايات أن نثبت أفضلية الأئمة الشيعة  �الشيعة
حة على سائر الأنبياء. بعبارة أخرى: لو سلمنا عدم ص 7سيما الإمام علي 



 ���

المتقدمين على ادعاء الشيعة، يمكن لنا مع ذلك إثبات هذه  �المقدمتين�الدليلين 
الأفضلية من طريق التمسك بالنصوص الخاصة؛ إذ هناك نصوص خاصة من 

ض هذه الأدلة عر نأتيالقرآن والسنة على أفضلية الأئمة على الأنبياء، وفيما ي
  باختصار:

أن يخرج بأهل بيته للمباهلة والدعاء،  ، أمر االله نبيه���في قضية المباهلة
�t  (وذلك إذ يقول تعالى:  ~< uT w6 t� w:t�� t� w� u� u�& u$ & u� w� t:u@ t� w� wp,wT u� }$& u� t� u�uT

 t� w#u0t] u" }6~e t6 ~� u� ~?t"u u% &u� u� ~? t"u u% t6 ~7 u�& u�w" u% & u" u�& u�w" u% t6 ~7 u�&u� t@u u% & u" u�&u� t@ u  ~� t� u" � tIu�& u:u;
 t�u: tOu� uT  u�u� t:u���  u9w@w�& u�t�� uC uD (�`�.   

 إلى معه يخرج لم 9يجمع المفسرون والمؤرخون على أن النبي الأكرم 
، والإمام الحسن والإمام 3غير ابنته السيدة فاطمة الزهراء  المباهلة
. حيث تمّت الإشارة إلى السيدة الزهراء ��b 7 علياً والإمام ،8الحسين
&(بلفظ  u" u�& u�w"( ، وإلى الحسنين بلفظ)& u" u�&u� t@u ( وإلى الإمام علي بلفظ ،

)&u� u� ~? t"u ( وبعبارة ،9. وبذلك يتضح أن الإمام علي كان بمرتبة النبي الأكرم 
 االله يعتبره بحيث السمو من ورسوله االله عند 7 علي الإمام مرتبة إن: أدق

ه ليس هناك لاً على أندلي يشكل وهذا الرسول ومترلته، نفس بمثابة ورسوله
، وحيث أن النبي 7من يشابه الرسول في صفاته وكماله غير الإمام علي 

 �وهو الإمام علي�الأكرم أفضل من جميع الناس والأنبياء، كان شبيهه ونفسه 
                                                             

� −  >��%.5� 3�- 	 �.�
.� �.:�/> W�(�< �< ��.¹� �< ��l�� H>�(/ �< :u  GH�(  2
��(7�
 !� ��i7� 2/�, E ��P
�� !� 	 L��� �Li�� !� 2(�%��- �$.*�;< �  2*&
��� �$.�><

�$.-R�� �� 3
� 3;�� �@�� 3;�� ���� E 3 ��.��F�$%� Bi(7� �
Í ��- �� !� Q 
` −  :��L&  Qvd�F 
b −  p ,B(%; u- 3�< ���y� 3%�� :LC:�� � ,�rc p ,�(��� ���.�� ;r � ,r�F 



 ��)

  .���أفضل من سائر الأنبياء الآخرين

في كثير من المواطن بأفضلية الأئمة  9وقد صرح النبي الأكرم 
، وفي بعض الموارد الخاصة بأفضلية الإمام :ر عش المعصومين الإثني

على جميع الناس والأنبياء، وقد تقدم بعضها في فصل الكليات في  7علي
، وفيما »الأئمة واسطة الفيض الإلهي«بحث إثبات نظرية التنصيب تحت عنوان 

   نعرض بعض النصوص الأخرى:أتيي

لنصوص الروائية لقد تحدثت ا أ ـ أهل البيت هم المخلوق الإلهي الأول:
عالم الذر أو  عالم آخر اسمه عالم الدنيا في متحققة قبل الناس كانت عن أن أرواح

`t�w (عالم النور، وهو العالم الذي أخذ االله فيه عهده وميثاقه على الناس بقوله:  u% 
 u  uC uD t6 ~� u� u# tZu u% t6 ~#u0 }= |� ~� t6 w� w�I ~#~� t� w� uA u
� �w� u@ t� w� u�z@ u� u� uku  ~� t�u�u  t6 w# w� ~?"

 u9w�wT& u  � u� u� t� uD &}� ~7 & }"w` w� u�&u, w<t�� uA tI u= �I~�I~< u; t�u  & u" t� w# uZ uCu@ �I~�& u
 t6 ~� |@ u	w@(�`� .
 7 علي والإمام 9وكان أول ما خلق االله في ذلك العالم روح النبي الأكرم 

 نور اتحاد ىعل الأحاديث في التأكيد تمّ وقد. :وسائر الأئمة المعصومين 
 9 االله رسول عن ذلك في ورد ومما ،9 الأكرم النبي ونور 7 علي الإمام

خلقت أنا وعلي بن أبي طالب من نور االله عن يمين العرش نسبح االله «: قال أنه
  .��b»ونقدسه من قبل أن يخلق االله ـ عز وجلّ ـ آدم بأربعة ألاف سنة

                                                             

� −  � ,2*�y� Y���
�� ,=H�*��� >�3�7� BX���� :LC:�brbF 
` −  :��L 6��m`F 
b −  p ,�i&��� 3{�L� :LC:�� � ,a� � ,��� � GL�D� ;ad ��/��L�� u� 3/�7� F

 p ,2%��� B�< ��l: E 2���y� 2 �5�� :LC:� ��I�� �D� Eb � ,cr  ,3�- ��
 p�a � ,a�c p ,��5y� g/H�� ,
(�D�� 3�< u/3�� 4&� ;`c � ,`rcF 



 ��*

لمترلة الحقيقية للإمام النبي في هذا الكلام في مقام التعريف با إنّ
، وأنه متحد معه في عالم الأنوار والأرواح. وقد جاء هذا المضمون في 7علي
  .���من روايات أهل السنة كثيرٍ

؛ 7في دلالة ذات خلق النفس الأولى على أفضلية الإمام علي لاشك
 ونفس نفسه تفضيل سياق في الأمر هذا يذكر 9وذلك لأن النبي الأكرم 

فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد «: يقول إذ لائكةالم على 7علي
عز �سبقناهم إلى معرفة ربنا وتسبيحه وليله وتقديسه؟ لأن أول ما خلق االله 

  .�`�»أرواحنا فأنطقنا بتوحيده وتحميده ... �وجل

جاء في كثير من  ب ـ كتابة أسماء الأئمة في الجنة وتعريف الأنبياء ا:
أصحاب الكساء أو الأئمة الإثني عشر كانت مكتوبة في الروايات أن أسماء 

إلى  7مواضع مقدسة من قبيل: الجنة، والعرش، وباب الجنة، قبل نزول آدم 
الأرض. وأن آدم قد سأل االله سبحانه عن أصحاب هذه الأسماء، فبين االله له 

  حقيقة هذه الوجودات النورانية وما تتمتع به من كريم الصفات والسجايا.

صرح االله ذه الحقيقة في بعض الأحاديث القدسية وغيرها، من  وقد
 عشر الإثني الأئمة أسماء 9قبيل حديث المعراج، حيث شاهد النبي الأكرم 

هم أوصياؤك وخلفاؤك، «: له فقال عنهم، االله فسأل الإلهي، العرش ساق في
  .��b»وخير خلقي بعدك

                                                             

� −  p ,G>�7� Y-�%/ ,=e�3%��� 
�%�� :LC:�b Z�(�� ,cd � ,b�mF 
` − ,G>�7� Y*-�%/ ,=e�3%��� 
�%��  pb Z�(�� ,tb � ,bmt H�]- ,«
P7� 2����� ;

 p ,H��:6�`d � ,bbmF 
b −  p ,G>�7� Y*-�%/ ,=e�3%��� 
�%��b Z�(�� ,tb � ,bmt H�]- ,«
P7� 2����� ;

 p ,H��:6�`d � ,bbmF 



 ��+

 أموره ريفتص في له وصي مجرد ليس 9إن وصي النبي الأكرم 
 الوصاية منها المراد وإنما الوفاة، مسألة في المعروفة والأسرية الشخصية
حيث يقول ذاته التصريح به في الحديث  تمّ ما وهذا. النبوة أمور في والخلافة

يا محمد هؤلاء أوليائي وأحبائي وأصفيائي وحججي «االله سبحانه وتعالى لنبيه: 
تي وجلالي، لأطهرن الأرض بآخرهم بعدك على بريتي، وهم أوصياؤك، وعز

  .���»المهدي من الظلم

واضح أنه لو كان بين الناس والأنبياء غير الأئمة من هو أفضل منهم 
. وعليه تكون كتابة أسماء 7لكتبت أسماؤهم في الجنة ايضاً، ولشاهدها آدم 

  دليلاً على أفضليتهم على من سواهم. :الأئمة 

جاء عن النبي  :الخلق غاية : والأئمة 9ج ـ النبي الأكرم 
. الإمكان عالم خلق غاية هم بيته وأهل أنه الروايات من كثير في 9الأكرم

 قد آدم أبانا وأن الجنة في مكتوبة البيت أهل أسماء أن ذكرنا أن تقدم وقد
، وفي أكثر هذه الروايات يجيب االله آدم عن سؤاله ويؤكد له بزيارا تشرف

  وأنه لولاهم لما خلق العالم: أفضليتهم على من سواهم،

يا آدم لولاهم لما خلقتك، ولما خلقت النار والعرش والكرسي واللوح «
  .�`�»والقلم

                                                             

� −  p ,G>�7� Y*-�%/ ,=e�3%��� 
�%��b Z�(�� ,tb � ,bmt  	br� K ,�� 2����� ;
 ,«
P7� p ,H��:6� H�]-`d � ,bbmF 

` −  p ,>�3V- g/H�� :LC:�� � ,`am p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;�a � ,�m� 3{�L� ;
 p ,�i&���� � ,bd p ,2%��� B�< ��l: E 2���y� 2 �5�� ;b � ,dt 

�b�a �a��F 



 ���

 :والأئمة 9مترلة النبي الأكرم إنّ ::أحد بالأئمة ـ عدم قياس د
 على أحد فيها يدانيهم لا بحيث والسمو الرفعة من الإمكان عالم ومرتبتهم في

 يقاس لا نحن«: قال أنه عنه روي إذ 9 الأكرم النبي شخص بذلك صرح ما
  .���»أحد بنا

كثير من الروايات ذا المضمون، ومن  7كما ورد عن الإمام علي 
  .�`�»نحن أهل بيت لا يقاس بنا أحد«ذلك ما روي عنه أنه قال: 

وبذلك حكم ابن عمر على ما روى عنه أبو وائل عن ابن عمر قال: 
قلنا: أبو بكر وعمر وعثمان، فقال رجل  9 كنا إذا عددنا أصحاب النبي

لابن عمر: فعلي ما هو؟ قال: إن عليا من أهل البيت، لا يقاس به أحد، هو 
  .��bفي درجته 9مع رسول االله 

وبذلك أفتى الإمام أحمد بن حنبل وهو من كبار علماء أهل السنة 
دادي: وأحد أقطاب المذاهب الأربعة، إذ قال أحمد بن محمد الكرزري  البغ

سمعت عبد االله بن أحمد بن حنبل قال: سألت أبي عن التفضيل؟ فقال: أبو بكر 
هو «وعمر وعثمان، ثم سكت. فقلت: يا أبت، أين علي بن أبي طالب؟ قال: 

                                                             

� −  p ,�i&��� 3{�L�� � ,ac p ,Q���� �%� ;�` � ,��a ,=e�3%��� 
�%�� ;
7� Y*-�%/ p ,G>�` � ,��m p ,¥�>L��� L�e ,LP; u-� ;a � ,�`� ,
&
/3�� ;

 p ,¥�>L���a � ,`rb ,2%��� B�< ��l: E 2���y� 2 �5�� :'�x/< LC:�� ;
pa � ,``F 

` −  p ,hI�> 2%/3� g/H��b� � ,bd� p ,��*��6� 2*
; ;m � ,`�� ,h/Li�� u-� ;
 � ,�(7� 
;���``co�� 2(i � ,2k�(�� #, ; ��l: E 2���y� 2 �5�� ;2*:�

 p ,2%��� B�<a � ,`aF 
b −  p ,G>�7� Y*-�%/ ,=e�3%��� 
�%��` � ,d`F 



 ���

  .���»من أهل البيت لا يقاس به هؤلاء

الروايات المتقدمة كانت  إنّ :7هـ ـ التصريح بأفضلية الإمام علي 
أن  هملتزامية، وعليه يمكن لبعضبالدلالة الا :البيت  تدل على أفضلية أهل

يشكك في دلالتها أو يتوقف، ولكن هناك لحسن الحظ روايات أخرى وهي 
كثيرة أيضاً تدلّ بالدلالة المطابقية وبشكل لا يقبل معه الشك على أفضلية أهل 

  نشير إلى بعضها: أتي، وفي ما ي:البيت والأئمة الأطهار 

عبدالرحمن بن عوف: يا عبد الرحمن إنكم أصحابي ل 9قال رسول االله
وعلي بن أبي طالب أخي ومني وأنا من علي، فهو باب علمي ووصيي، وهو 

  .�`�»وفاطمة والحسن والحسين هم خير الأرض عنصراً وشرفاً وكرماً

 الخوارج عن حدثها أنه 9وعن أم المؤمنين عائشة عن النبي الأكرم 
خير أهل الأرض وأعظمهم مترلة عند االله  ] هو7وأن الذي يقاتلهم [علي 
هم شر الخلق، يقتلهم خير الخلق وأعظمهم عند االله «يوم القيامة، حيث قال: 

  .��b»يوم القيامة وسيلة

 تعالى االله إن«: قائلاً بيته وأهل نفسه 9كما وصف النبي الأكرم 
يرته من جميع الخلق ... فأنا وأهل بيتي صفوة االله وخ عن بيتي وأهل اختارني

  .��a»خلقه
                                                             

� −  p ,G>�7� Y*-�%/ ,=e�3%��� 
�%��` � ,`trF 
` −  p ,G>�7� Y*-�%/ ,=e�3%��� 
�%��` � ,bbb p ,���� B.�� ,
�eH�� � ;� ,

 �d�F 
b − ,¤LV7� ���%�� �����  p ,H�(�6� Kq� � ,�a` � ,�e�V7� u-� �@�%� ;cdF 
a −  p ,���) ¤< Qv �@�%� ,Z��v L$� u-�� � ,`cd ,T{�Li�� ,¥���) u-� ;

�tm p ,>�3V- g/H�� ;a � ,bt`F 



 ���

 الأنصار من جمع في 7 لعلي قال أنه 9وروي عن النبي الأكرم 
يا علي لو أن أحداً عبد االله حق عبادته ثم شك فيك وأهل بيتك «: والمهاجرين

  .���»في أنكم أفضل الناس كان في النار

، الذي »الطائر المشوي«والحديث الآخر هو الحديث المعروف بـ 
ل السنة من أمثال: الحاكم النيسابوري في المستدرك صححه بعض علماء أه

  على الصحيحين، والذهبي في تذكرة الحفاظ. وإليك نص هذا الحديث:

» ±
­(¬%�� 3̄®% ­  �̄��̄ Q̄�@̄ �́­���̄ ­u®- ­4:̄<̄ ®u ̄ 9  Q̄��̄�̄ Ê ®�)̄w 
­%­.®{� ¬� °$ ¬
��
 ¬i�� �D̄�̄ 
­��̄ °B °�®�/̄ �̄®*�̄­� �̄ ­� ®
�̄ ±�;̄�̄­- ̄ ®� F} °8�̄�̄ B̄�̄�̄�̄ Î ­" ̄ �̄�P̄�̄«�`�.  

على  :وهناك رواية صريحة في دلالتها على أفضلية الأئمة الأطهار 
جميع الناس بمن فيهم الأنبياء السابقين، وهي الرواية المروية عن الإمام علي 

  في كتب الفريقين، وإليك نص الرواية: 7

برائيل؟ فقال: يا علي قال علي قلت: يا رسول االله أنت أفضل أم ج«
ل أنبياءه المرسلين على ملائكته المقربين، وفضلني إن االله ـ تبارك وتعالى ـ فض

على جميع النبيين والمرسلين، والفضل بعدي لك يا علي، وللأئمة من ولدك من 
   .��b»بعدك، فإن الملائكة من خدامنا وخدام محبينا

علاوة على الروايات  ::و ـ الروايات المأثورة عن الأئمة الأطهار 

                                                             

� −  � ,9-L��� E G>�7��b`� p ,G>�7� Y*-�%/ ,=e�3%��� 
�%�� ;b � ,`trF 
` −  p ,=D�O�� u%5c � ,abd Z ,�� ,�]*]l�� �  NH3.�7� ,=H�-��*%�� ;

pb � ,�b� ��a` p ,�(��� �P�7� ,^�½i�� ;� � ,`cb K ,mb� �@�%� ;
 � ,�e�V7� u-��dt K ,`�� p ,2-�]l�� B{�x� ;` � ,cd� K ,tacF 

b −  p ,G>�7� Y*-�%/ ,=e�3%��� 
�%��b � ,bmm Z�(�� ,mbF 



 ���

أنفسهم تتحدث  :النبوية هناك روايات كثيرة صدرت عن الأئمة الأطهار 
  .:عن أفضليتهم على سائر الناس وحتى الأنبياء 

نا بذلك نستدل على أفضلية نإوربما جاءت هنا شبهة لزوم الدور، 
  جة.الأئمة بروايات ماثورة عن الأئمة أنفسهم، وبذلك لا يكون هذا الدليل ح

عمد نئمة، نا قبل إثبات أفضلية الأوفي الجواب عن هذه الشبهة نقول: إن
أولاً إلى إثبات إمامتهم وصفام اللازمة من قبيل: العصمة، والمرجعية الدينية، 
وحجية أقوالهم، لنتخذ من ذلك فرضية وقاعدة ثابتة. ثمّ نرجع إلى هذا المصدر 

جواب عن السؤال القائل: من هو الذي أثبتنا حجيته وعصمته؛ لنحصل على 
  أفضل الناس؟

عترته خير «عترة النبي الأكرم بقوله:  7وصف الإمام علي 
   .���»العتر

نحن جنب االله، ونحن «أنه قال:  7وروي عن الإمام محمد الباقر 
  .�`�»صفوة االله، ونحن خيرته

بنا «أنه قال في حديث طويل:  7وروي عن الإمام جعفر الصادق 
وبنا ختم االله، ونحن الأولون ونحن الآخرون ونحن أخيار الدهر فتح االله 

ونواميس العصر، ونحن سادة العباد وساسة البلاد، ونحن النهج القويم والصراط 
  .��b»المستقيم، ونحن علة الوجود وحجة المعبود ...

                                                             

� −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,taF 
` −  p ,�i&��� 3{�L�` � ,`cb ,2%��� B�< ��l: E 2���y� 2 �5�� :u  '��: ,

 pb � ,`maF 
b −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����`d � ,`ctF 



 ���

  وأبي بكر: 7الجمع بين الروايات الدالة على أفضلية الإمام علي 

 ،9رسول االله هو أفضل الناس بعد 7علي ماماتضح مما سبق أن الإ
 أبي أفضلية على الدالة السنة أهل روايات ظاهر مع ويتنافى يتعارض وهذا
بعض الروايات يرد اسم عثمان أيضاً. ولكن يمكن لنا في الجمع  وفي وعمر، بكر

بينها أن  نقول: إن علماء أهل السنة في الحد الأدنى لا يشكّون في أفضلية 
ا فيما يتعلق بتقديمهم لأبي بكر وعمر على سائر الصحابة، أم 7لي الإمام ع

فيجب القول إن هذه الأفضلية كانت في الدائرة الخاصة بالصحابة وهي دائرة 
ما هو إن 7 اًيخرجون منها الإمام علي تخصصاً، ولذلك يصرحون بأن علي

رديفاً  هبوصفمن أهل البيت الذين لا يقاس م أحد، فهو فوق الصحابة، 
  .9وكفؤاً لرسول االله 

وقد تقدم هذا المعنى في الرواية عن ابن عمر، وفي جواب أحمد بن 
. 7حنبل عند تفضيله للصحابة، وجوابه عن سؤال ابنه عن موضع علي 

ويبدو من ذلك أن أفضلية علي على سائر الناس كانت واضحة عند ابن عمر 
يه لا حاجة إلى جعله في وابن حنبل وضوح الشمس في رابعة النهار، وعل

  مستوى سائر الصحابة فيما يتعلق بالمفاضلة بينهم؛ فهو خارج دائرم.

  الشبهة التاسعة: استبعاد مقام الإمامة من دون نبوة  ■

قد تثار شبهة مفادها: كيف يمكن للأئمة أن يكون أفضل من الأنبياء 
ف يمكن للأئمة أن مع أم هم أنفسهم ليسوا من الأنبياء؟ وبعبارة أخرى: كي

  يبلغوا مرحلة الإمامة قبل أن يبلغوا مرحلة النبوة؟

.nI]��� 	�I$ �=1I��5 �,�¡% �i
&��: 
إن الخصوصية التي تجعل الأنبياء يستحقون مواجهة الأمر القدسي 



 ���

وملك الوحي، هو ما يتمتعون به من السمو الروحي، فإم يطهرون أنفسهم 
تغدو مستعدة لترول الوحي عليهم، ويتم اصطفاؤهم ويهذبوا قبل النبوة حتى 

  بالرسالة، وبطبيعة الحال لا يمكن إغفال دور العناية الإلهية في هذا الشأن.

على تسامي الروح  »الولاية«وفي المصطلح العرفاني يطلق عنوان 
وتقرب صاحبها من مترلة القرب الإلهي، فيحصل صاحبها على مترلة خاصة 

العناية الإلهية من طريق الارتباط بالغيب وعالم الملائكة،  من االله، فتشمله
وبذلك يحصل على الشرط اللازم للنبوة ونزول الوحي، ومن الممكن في الوقت 
نفسه أن يحصل هذا الفرد على الوحي بمعنى الشريعة وحمل الرسالة، وقد 

ذكر  لايحصل على هذا المعنى. كما هو الحال بالنسبة إلى لقمان الحكيم الذي
القرآن الكريم مواعظه الحكمية في كثير من المواطن. ولكنه لا يصنف في 
المصادر بوصفه نبياً، وإنما يعطى عنوان الحكيم الإلهي. ومع ذلك كانت مترلته 

  ومرتبته فوق بعض الأنبياء.

وبعبارة أخرى: إن الذي يحصل على مقام الولاية يصل بالضرورة إلى 
باط بعالم الغيب والحصول على أسرار المعارف الإلهية مقام القرب من االله والارت

 »نبياً«ه دمن نوع المعارف العقلية والدينية والمعرفية، ومن هذه الناحية يمكن ع
النبوة «بمعنى المخبر عن الغيب الإلهي. ويتم تسمية هذه المترلة في العرفان بـ 

النبوة « إنّ :ة يقولون. ولذلك نجد العرفاء فيما يتعلق بالخاتمي���»التعريفية
قد ختمت، أما النبوة التعريفية بمعنى بلوغ الإنسان الكامل مقام  »التشريعية

                                                             

� −  � ,=>���3�� ���� ,���� ��l� ,¤L  u-� :LC:��d` ,2*�7� ��;�.��� ;
p� � ,�ab  p�` � ,a`t L- =¿*@ 8�3�� ; p ,��l�� � ,�`m ,

 :Bl����`F 



 ���

القرب الإلهي والحصول على الحقائق العقلية والدينية ـ دون الشريعة ـ فهو 
  مستمر.

وأما نبوة التشريع والرسالة فمنقطعة ... «يقول محيي الدين بن عربي: 
  .���»باده، فأبقى لهم النبوة العامة التي لا تشريع فيهاإلا أن االله لطيف بع

من هنا فإن أصل أفضلية من يتمتع بمقام الولاية على مقام النبوة محرز 
ومنسجم مع القرآن والمباني العرفانية، ولكن هل يمتلك أئمة الشيعة مثل هذه 

ناك فه. 9 المترلة؟ هذا ما نثبته من طريق الروايات المأثورة عن النبي الأكرم
التي تصرح وتؤكد على  ،9كثير من الروايات المروية عن النبي الأكرم 

أرواح الأئمة القدسية وأفضليتهم على أرواح الأنبياء، وقد تقدم بعضها في 
  .»الأئمة واسطة الفيض الإلهي«الصفحات السابقة في الفصل الأول تحت عنوان 

  :لديمقراطيةالشبهة العاشرة: عدم انسجام الإمامة مع ا  ■

إن من بين الذرائع التي يتمسك ا أعداء أصل الإمامة ومذهب التشيع 
للطعن فيه والتشنيع عليه هو القول بأن أصل الإمامة يتعارض مع الديمقراطية 

، ببيان أن الإمام ـ بمعنى الحاكم والقائد السياسي والاجتماعي �رأي الأغلبية�
 عز االله أو 9مثل النبي الأكرم  ـ حيث يتم تنصيبه من قبل مقام قدسي

راء الأمة، ولا يخفى ما في ذلك من الانتهاك لآ تجاهل هناك يكون وجل،
  الصارخ لمفهوم الديمقراطية.

وقد عمد الدكتور عبد الكريم سروش ـ في كلمته التي ألقاها عام 
                                                             

� −  � ,=�/���� ���� 2/�, ,���� ��l� ,¤L  u-��ba ,
o*I�� ����� ,
�m`F 



 ��)

للميلاد في جامعة السوربون في فرنسا واستغرقت ساعتين كاملتين تحت  ٢٠٠٦
  الديمقراطية والتشيع ـ إلى اعتبار هذين المفهومين متنافيين. عنوان

وبطبيعة الحال تعود جذور هذه الشبهة إلى ما يقرب من قرن من 
الزمن، حيث سبق للمستنيرين من أهل السنة من أمثال أحمد أمين إلى اعتبار 

  .���نظرية الشيعة في الإمامة متنافية مع القواعد الديمقراطية

  :نقد ورأي

   معرض نقد هذه الشبهة يجدر الالتفات إلى الأمور الآتية:في

 (�,>�	<�=��� [��" 
 G�:; :�%E� �<���: 
للأسف الشديد ـ  ـ والديمقراطية التعارض بين الإمامة القائلين بوجود إن

عندما يصدرون  �الإمامة والديمقراطية�لا يقدمون أي بيان لطرفي النسبة بين 
التعارض بينهما. في حين أن المسار المنطقي يقتضي حكمهم بوجود التنافي و

منهم أن يعملوا ـ من خلال تعريف الإمامة والديمقراطية ـ على إيضاح أسباب 
القول بتعارضهما وعدم إمكان الجمع بينهما. وعليه سنقوم هنا بإيضاح هذين 

  المفهومين من أجل مراعاة المسار المنطقي للبحث.

، إذ هي مؤلفة من »حكومة الشعب«اطية هو إن المعنى اللغوي للديمقر
بمعنى الحكم. ويتم  »Kratein«بمعنى الشعب، و »Demos«كلمتين وهما 

ترجمتها وتعريفها بحكومة الشعب أو الأكثرية أيضاً. وقد أشكل علماء 
الاجتماع وفلاسفة السياسة على هذا التعريف، ويجب دراسة هذه الإشكالات 

                                                             

� −  � ,��5y� 9]X ,��< 3�< :LC:�dccF 



 ��*

  .���في موضعها

اطية تنقسم ـ لمختلف الاعتبارارت، من قبيل طريقة مشاركة الديمقر نّإ
، �التقليدي أو المعاصر�، والمسار التاريخي �المباشرة أو غير المباشرة�الناس 

ـ  �الليبرالية أو الاشتراكية أو الترعة النخبوية، والأسلوب أو القيم�والأهداف 
قراطية مهمة في غاية ، وهو أمر جعل تعريف الديم�`�إلى أقسام ونماذج متعددة

التعقيد. وعليه نجد من الضروري هنا أن نبين مختلف نماذج الديمقراطيات، على 
  النحو الآتي:

إن من بين أهم نماذج الديمقراطية يمكن  ـ الديمقراطية بما هي قيمة: ١
تسمية نموذجين، وهما: الديمقراطية بوصفها قيمة، والديمقراطية بوصفها أسلوباً. 

الأول تكون الديمقراطية وآراء الناس والأكثرية في نفسها ذات قيمة،  وفي القسم
عبحيث يانتخاب الأكثرية صائباً وعقلياً وكاشفاً عن الخير الواقعي والمصلحة  د

العامة. إن هذا النموذج يؤكد على مجموعة من المباني والمسلمات من قبيل: 
والمنطق والأخلاق،  قدرة الناس على حكم أنفسهم، واتباع البشر للعقل

  وقدرم على بلوغ التقدم المادي والمعنوي.

وإن هذا النموذج ينقسم بنفسه إلى أقسام مختلفة من قبيل: التعددية 
التي تحترم المعارف البشرية الأعم مما إذا كانت صائبة أم خاطئة، أو حقاً أو 

  باطلاً، ولا تتحمل أي آيديولوجية.

                                                             

� −  � ,95�*5 8��%I:�> ,=H��v ©�/H�> :LC:��cm`F 
` −  Q��� ,��Ï�� Ð%�L� ,��L�v� ��*- Q�5L�� 3(  :LC:�w95�L���>} � ,`m�  	

`rcF 



 ��+

النموذج الثاني للديمقراطية هي  وب:ـ الديمقراطية بما هي أسل ٢
الديمقراطية بوصفها أسلوباً، وهي كما يبدو من اسمها تعني اعتبار انتخاب 
الأكثرية أسلوباً وطريقاً للحكومة. إن هذا النموذج يمكن أن ينقسم إلى قراءات 

. ���ونماذج مختلفة، من قبيل: الديمقراطية الليبرالية، والديمقراطية الاشتراكية
همية الخاصة لهذين النموذجين الآخرين، سوف نخوض في تعريفهما على وللأ

  النحو الآتي:

تؤكد الديمقراطية الليبرالية على أولوية  ـ الديمقراطية الليبرالية: ٢/  ١
على سائر القيم الأخرى، من قبيل: المساواة، والفضيلة  وتقدمها حرية المواطنين 

هذه   الجدد من أمثال هايك يصرحون بأنّينالمدنية، والرفاه. وإن الليبرالي
انتخاب الأكثرية لا  الليبرالية هي التي تمارس السطوة على الديمقراطية، وإنّ

  يمكنه سلب أو تحديد قيم الليبرالية، من قبيل: حرية المواطنين.

إن الديمقراطية الاشتراكية بدلاً من  ـ الديمقراطية الاشتراكية: ٢/  ٢
تم بأصل المساواة بين المواطنين وحقوقهم الاقتصادية،  »حرية المواطنين«

وتذهب لذلك إلى الاعتقاد بأن على الدولة أن تمسك بعصب الاقتصاد، 
ولضمان أصل المساواة والحقوق الاقتصادية، يمكنها أن تسلب حرية المواطنين 

  أو تعمل على تحديدها.

ف المشهور إن التعري ـ الديمقراطية القانونية والنخبوية: ٤و ٣
والتقليدي للديمقراطية هو مشاركة الأكثرية من الناس في انتخاب الحاكم 
وإدارة الحكم. بيد أن بعض فلاسفة السياسة في القرن الأخير طلعوا علينا 

                                                             

� −  p ,�5�*5 �
  �- 9{�%�v ,��L�v� =>�L&/�� :LC:�� � ,���  	��cF 



 ���

بتقديم نموذجين آخرين لتعريف الديمقراطية. فطبقاً للديمقراطية القانونية لا 
بل في حكم القانون. إن السلطة  يكمن جوهر الديمقراطية في حكم الأكثرية،

من وجهة نظر هؤلاء الفلاسفة خطيرة للغاية، ولذلك لابد من تحديدها في إطار 
القانون، وإن تحديد السلطة وكبح جماحها لا يتم عبر الأكثرية، وإنما من خلال 
القانون. وفي الحد الأقصى فإن هذا النموذج من الديمقراطية لا يكمن في حكم 

  بل الجماهير، بل هو وسيلة للتشاور مع الأكثرية.مباشر من ق

والنموذج الآخر للديمقراطية يتمثل في الديمقراطية النخبوية. حيث 
يذهب القائلون ذا النموذج إلى أن الديمقراطية بمعنى انتخاب الأكثرية 

في الحكم أمر مستحيل، ولا يعدو أن يكون مجرد وهم، إذ غاية ما ومشاركتهم 
. ومن »النخب«الحكم بأقلية من أفراد اتمع تتكون من  نراه هو حصر

من التقليديين،  »موسكا«و »بارتو«القائلين ذا النموذج يمكن لنا تسمية 
من المعاصرين. وإن المعاصرين من النخبويين ـ  »روبرت دال«و »شومبيتر«و

عتبرة، خلافاً للتقليديين ـ يذهبون إلى القول بأن قواعد الديمقراطية تبدو م
  .���ولكن على المستوى العملي لا تكون الحكومة إلا في حيازة النخب

�,>�	<�=��� v` _G,i0��% AhR'� �]�": 
بعد أن شرحنا مختلف أنواع الديمقراطية، ندخل في تحليل النسبة القائمة 
بين الإسلام والديمقراطية. فحيث تبين لنا أن الديمقراطية لا تختزل في نموذج 

، من البديهي عندما يواجه القارئ النبيه سؤالاً مفاده: هل الإسلام واحد

                                                             

�  −  � ,�*) �XH "  :2*5H���� !� 8|L� ,8���M ��ª(�: ,��H�- F¤ F^ :LC:�m 
��`` F3�- �� 



 ���

ينسجم مع الديمقراطية؟ سيكون جوابه البديهي: علينا أولاً أن نحدد نوع هذه 
  الديمقراطية بشكل واضح، كي يتسنى لنا الإجابة عن هذا السؤال.

طرف إذا كان  أ ـ تنافي الإسلام والتشيع مع الديمقراطية بما هي قيمة:
لـما النسبة بين الإسلام والديمقراطية هي الديمقراطية بوصفها قيمة، يجب القول: 

على سلسلة من المباني والأسس الثابتة، من  اندالإسلام والتشيع يؤكّ كان
قبيل: أصل الحاكمية الإلهية، واعتبار الدنيا وسيلة إلى السعادة في الآخرة، 

لا يمكن له أن ينسجم مع هذا فع، وضرورة تطبيق أحكام الدين في اتم
النموذج من الديمقراطية وقواعدها. فعلى سبيل المثال: إن القول بأن انتخاب 

صائباً ومنطقياً، لا يمكن أن ينسجم مع العقل  دعفي نفسه قيمة وي دالأكثرية يع
من موارد أخطاء الأكثرية في التاريخ. فإن  اًالسليم أبداً؛ لأننا نشهد كثير

سلام لا يمكنه أن يستوعب القول بأن رأي الأكثرية هو المطاع والمتبع في الإ
جميع االات والحقول حتى لو أدى إلى مخالفة التعاليم الدينية، وإنما يقبل ذلك 
فيما لو تطابق رأي الأكثرية مع الموارد والمسائل المنسجمة مع الدين والعقل 

ن ندافع عن القائلين بوجود التنافي والفطرة. من هنا يمكن على نحو الاحتمال أ
بين الإسلام والديمقراطية، والتذكير بأن المراد من ذلك هو مخالفة الإسلام 
لنموذج الديمقراطية بما هي قيمة ذاتية، والذي يعتبره علماء الدين ممثلاً 

  للديمقراطية الغربية.

ا إذا أم ب ـ تناغم الإسلام والتشيع مع الديمقراطية بوصفها أسلوباً:
كان طرف النسبة بين الإسلام والتشيع مع الديمقراطية بما هي أسلوب، فهنا 
لايمكن لنا التحدث بضرس قاطع عن التعارض وعد الانسجام بين الإسلام 

أصل هذا النموذج من انتخاب الأكثرية  لـما كانوالديمقراطية، بل يمكن القول: 



 ���

فإن الإسلام يحترم هذا الأمر مع  لا ينظر إليه بوصفه قيمة، بل هو مجرد وسيلة،
تطعيمه ببعض الشروط وإضافة بعض القيود، ومن بين أهم تلك الشروط أن 
يكون انتخاب الأكثرية في إطار الدين والتعاليم الدينية. وبعبارة أخرى: أن لا 
يؤدي هذا النوع من الديمقراطية وانتخاب الأكثرية إلى انحسار دور الدين 

ين وتعاليمه هو الذي يحدد البوصلة التي يجب على وأحكامه، بل إن الد
في عصر غيبة ورأيها الأكثرية أن تسير على ضبط إيقاعها. يبرز دور الأكثرية 

بشكل أجلى، حيث يمكن للناس ـ بعد لحاظ القيم والصفات  7المعصوم 
الدينية ـ أن ينتخبوا الحاكم والرئيس بشكل مباشر أو غير مباشر، وبذلك 

رهم في إدارة البلاد والإشراف على الأمور. ويمكن تسمية هذا يمارسون دو
الجمهورية «أو  »القدسية«أو  »الديمقراطية الدينية«النوع من الديمقراطية بـ 

  .»الدينية

وأما القول بأن هذا النوع من الديمقراطية هل هو موجود في الغرب أم 
  لا؟ يجب القول: 

بلة للمرونة مع الديمقراطية الدينية، أولاً: إن الديمقراطية بوصفها قيمة قا
والكلام يدور حول أصل انطباق المعايير الديمقراطية. وأما القول بعدم وجود 
  هذا النوع من الديمقراطية في الغرب، فإنه لا ينهض دليلاً على ضعفه أو بطلانه.

وثانياً: إن الليبرالية إنما تقبل بالديمقراطية وانتخاب الأكثرية في إطار 
واعد الليبرالية، وعندما يقع التعارض بين الليبرالية والديمقراطية، تعمل الق

الليبرالية على تقديم قواعدها، وفي هذه الصورة لا نجد أحداً يهب إلى الدفاع 
عن حياض الديمقراطية. ولكن عندما تعمد القيم الدينية إلى تحديد الديمقراطية 

اس، ينهض الجميع ويتحدث عن ضمن الدائرة التي تلاحظ رعاية مصالح الن



 ���

  معارضة الدين للديمقراطية؟!

حاصل الكلام أنه لا يمكن الحديث عن التعارض والتنافي بين الإسلام 
وتشريحه وبيان والديمقراطية بشكل مطلق، وإنما يجب تفسير مفهوم الديمقراطية 

  ة.نوعها، للانطلاق بعد ذلك إلى بيان موقف الإسلام من الديمقراطية المعني

إن من بين أنواع  ج ـ تناغم الإسلام والتشيع مع الديمقراطية القانونية:
الديمقراطية هي الدفاع عن أصل سيادة القانون، وليس الدفاع عن رأي 
الأكثرية، غاية ما هنالك أن أنصار هذا النموذج الديمقراطي يفصلون القانون 

ل: أصل الليبرالية والمصالح على مقاس الثقافة والمباني المقبولة عندهم، من قبي
الدينية والاقتصادية، ويؤسس الديمقراطية المنشودة والمطلوبة له على هذا 

  الأساس.

وعليه يمكن تطبيق هذا النوع من الديمقراطية في إطار الإسلام والتشيع 
أيضاً. فإن للإسلام والتشيع في حقل السياسة والحكم نظاماً سياسياً واقتصادياً 

ذهب في هذا السياق إلى ضرورة تطبيق قانون خاص في اتمع، خاصاً، وي
وإن الحاكم يمثل دور المسؤول عن تطبيق هذه القوانين بوصفه وكيلاً من قبل 
الناس ومستأمناً على مصالحهم. وهنا يمكن الحديث عن تناغم الإسلام مع هذا 

ستكون وقواعده النوع من الديمقراطية. إلا أن قانون هذا النوع من الديمقراطية 
  مختلفة عن القوانين والقواعد الديمقراطية الغربية، من قبيل الليبرالية وما إليها.

إن ديمقراطية النخب  د ـ تناغم الإسلام والتشيع مع ديمقراطية النخب:
نموذج جديد ومعاصر في الغرب، حيث يؤكد القائلون ا لا على رأي 

اتمع لإدارة الحكومة والتعامل مع  الأكثرية، بل على وجود النخب في
المنافسين من الأحزاب والجماعات. يمكن تطبيق هذا النوع من الديمقراطية 



 ���

على الإسلام في الجملة. فقد منح الإسلام قبل أربعة عشر قرناً النبوة والإمامة 
إلى بعض النخب ـ المنتجبين من قبل االله ـ ليقوموا على رأس أمور الأمة، وفي 

ر الغيبة حدد الإسلام بعض الصفات الخاصة لمن يتولى قيادة اتمع، من عص
  قبيل: العلم والعدالة والتدبير.

بعد تعريف الديمقراطية وأنواعها، سوف ندخل في مزيد من الشرح 
لبيان عدم تعارض التشيع مع الديمقراطية، وسوف نشير في هذا السياق إلى 

  والحكم من وجهة نظر التشيع:دور الناس والشعب في حقل السياسة 

�:,i�� ��D �R&,��� ���� J 2:i�� �7�&i� :S&��� �<���: 
على الرغم من ذهاب الإمامية إلى أصل التنصيب والقول بخلافة الإمام 

 يقيدون ولكنهم وجل، عز االله من وبأمر 9من قبل النبي الأكرم  7علي 
 إكراه يمكن ولا التحقق، لها يكتب لن وإلا الناس، برضا نفسه الوقت في ذلك

 إن: أخرى وبعبارة. وشرعية نزيهة كانت مهما حكومة تحمل على الناس
  والتشيع تتشكل من عنصرين: الإسلام في الحكومة

العنصر الأول: أن يكون الحكم والحاكم دينياً، وأنه مع وجود المعصوم 
 والأئمة ،9م لا يجوز لغير المعصوم تولي السلطة، وهي حكومة النبي الأكر

  ؟: عشر الإثني المعصومين

العنصر الثاني: مشاركة أفراد الشعب في أمر الحكومة، ومشروعيتها 
الدينية عندهم. وحيث يوجد هناك اليوم من المستنيرين من يسعى إلى إظهار 
الرؤية الشيعية حول الحكومة بوصفها معارضة وغير منسجمة مع الديمقراطية 

  د أنفسنا مضطرين إلى تقرير العنصر الثاني.بمعنى مشاركة الشعب، نج



 �)�

ومن الجدير ذكره هو أني قد سبق أن أوضحت بشكل تفصيلي المباني 
نشير إلى  أتي، وفيما ي���القرآنية لدور الناس في أمر الحكومة في موضع أخر

  عناوين ذلك:
هذا ما تدلّ عليه كثير من الآيات القرآنية  ـ الإنسان خليفة االله: ١

. ولازم الخلافة الاضطلاع بدور االله فيما يتعلق بالحقوق �`�الكريمة
والمسؤوليات، من قبيل الحكومة وممارسة السلطة، والمصادقة على القوانين 

  .��bالاجتماعية الضرورية، في حال فقدان النص
لقد أكد القرآن الكريم على أصل الشورى  ـ أصل الشورى: ٢

وهو أمر تسالم عليه المفكرون من ، ��aوالتشاور في إدارة الحكم والدولة
  الشيعة.

يصف القرآن الكريم المؤمنين بأم أولياء  ـ ولاية جميع المؤمنين: ٣
  .��d، ويمنح المؤمنين بذلك نوعاً من حق الحاكمية وتولي أمور اتمع��cبعض

                                                             

� −  Bl��� ,��5�� �*]*�� H> ��/HR��5 ,
�
��L@ ��>H3@ u�; 3&f :LC:�
F¥>���� 

` − :GL�(�� b� :��L 6� ;dt :L)�� ;bt :� ;`d :�l��� ;c :H�%�� ;ccF 
b −  � ,G�*�� >��/ ��
5y� ,H3l�� 3*$I�� :LC:� ,�*X�.�� u� 3/�7��  	�ba ;

 p ,H3l�� 3*��� ����?7 2
����� 2 �&P7��` ,�vL��� �*���� ,^�](5 L��M ;
pa � ,�t� � ,2*��
5y� 2����� Ä��� ;`��"  ��; ;  ��5�H> ,=LC.%�

 p ,8*���� 2/R� E� � ,c�� ���� Z�.� ,8���� ,=e��I�� ��; 3&f 3*��� ;
 � ,��5y� EbaF 

a −  :��L&  Qv :LC:��ct :zH�I�� ;brF 
c −  :2-�.�� :LC:�m�F 
d −  � ,G�*�� >��/ ��5y� ,H3l�� 3*$I�� :LC:��m� ��; 3&f 2����� ;

7� ���� ,
{�()�(i�� p ,���*t � ,�a� �bbrF 



 �)�

يرى القرآن  ـ اتمع مسؤول عن تشكيل الحكومة وصيانتها: ٤
الدينية وصيانتها مسؤولية تقع على عاتق أفراد الكريم أن تأسيس الحكومة 

. علاوة على ذلك فإن القرآن يشتمل على الأحكام ���الشعب والأمة
الاجتماعية والجزائية، وإن تطبيق هذه الأحكام لا يقوم ا شخص الحاكم، 

. ومن الواضح أن أفراد الأمة كافة وإنما يضطلع ا أفراد اتمع والمواطنون
على الاضطلاع ذا الدور إلا بعد إقامة الحكم واستلام مقاليد غير قادرين 

  السلطة.

الحكومة من وجهة نظر  دتع ـ الحكومة أمانة والحاكم أمين الأمة: ٥
القرآن أمانة الناس، وإن الحكام أمناء ومستأمنون على حقوق الشعب 

  .�`�والأمة

 من آياته عن لقد ى القرآن الكريم في كثير ـ النهي عن الاستكبار: ٦
الاستكبار وحكومات الظلم والجور، مبيناً أن إحدى وظائف ومسؤوليات 

. ومن ��bالأنبياء هي محاربة الحكومات الطاغية، وتحرير العباد من سطوة الظلم
بين مصاديق حكومات الظلم والجور والاستكبار، الحكومة التي تمارس الحكم 

ةعلى الناس بالقهر والغلبة والبطش والقو�a�.  

                                                             

� −  :��L&  Qv :LC:��aa ,
{�()�(i�� ��; 3&f 2����� :LC:� �*X�.�� u� 3/�7� F
 � ,�*:�;�H� �*�ML� sH�- H> 
o]-r�  	r` Z�.� 2*��; ,
%*{�%�� h�]7� ;

 p ,�5��7�� � ,`�a p ,�5��7� ,
��H�� �� 2/v ;� � ,taF 
` −  :���%�� :LC:�crF 
b −  :8) :LC:�ab :�l��� ;rbF 
a −  � ,
��5� ����; 9:�(� ,^�](5 L��M :LC:��m�F 



 �))

وبعد ذكر العناوين القرآنية المثبتة لمشاركة الناس في أمر الحكم، ندخل 
  ايات في هذا اال:والآن في ذكر بعض الر

  :��� 9النبي الأكرم 

 أصل على معروفة رواية في 9ورد التأكيد من قبل النبي الأكرم 
 ناسال رضا على علقها أنه بيد ،7 علي للإمام الإلهية والحاكمية الحكومة
 عافية في ولوك فإن أمتي، ولاء لك طالب أبي ابن يا«: يقول إذ وإقبالهم،
وما هم  فدعهم عليك، اختلفوا وإن أمرهم، في فقم بالرضا، عليك وأجمعوا

  .�`�»فيه

 ومن دون بالإكراه، الحكم عن 9وفي رواية أخرى ى النبي الأكرم 
 ويغصب الجماعة، يفرق أن يريد جاءكم من«: قال حيث الأمة، أفراد استشارة

  .��b»ذلك أذن قد االله فإن فاقتلوه، مشورة غير من ويتولى أمرها، الأمة

  :7الإمام علي 

إلى ممارسة العنف والقوة في التصدي للحكم ـ  7لم يلجأ الإمام علي 
رغم كون هذا الحكم حقاً من حقوقه الإلهية ـ وإنما ترك ذلك لرغبة الناس 

فإن بيعتي لا تكون خفياً، ولا تكون إلا عن «ذلك قال:  وإرادم وبيعتهم، وفي

                                                             

� −  2/�(%�� ��/��L�� 2*P; :!�6� ;�.$M 2*�*� ^�(� �$�A�- 2/�(%�� ��/��L�� L�D� ��
F2*�*I�� H>�l7� u� ½.�� n*; 2*o/3�� H>�l7� E �$./��H :2*:�o�� ,2*���y� 3%  

` − ��; g*I��  p ,B{�5��� NH3.�� ,=H�%���� � ,mr p ,G>����� #, ;c ,
�`�rF 

b −  p ,�XL�� H�(�< ��*  ,S�3l�� g*I��` � ,d` Z ,b� K ,`caF 



 �)*

  .���»رضى المسلمين

إن بيعة الناس للحاكم في مرحلة البيعة تكون عبر الانتخاب الحر 
والاختيار التام، أما بعد البيعة فيجب عليهم الوفاء وعدم نقض عهد البيعة مع 

ا الخيار للناس قبل إنم«: 7الحاكم [ما لم يغير]. وفي ذلك يقول الإمام علي 
  .�`�»أن يبايعوا

أن الحكم أمانة وأن الحاكم أمين، كما ورد  7يرى الإمام علي 
إن عملك ليس لك بطعمة، ولكنه «مضمون ذلك في كتاب له إلى بعض عماله: 

  .��b»لمن فوقك، ليس لك أن تفتات في رعيتك ىفي عنقك أمانة، وأنت مسترع

أم حراس الأمة وخزاا كما وصف قادة جيشه في كتاب آخر ب
  .��a»فإنكم خزان الرعية، ووكلاء الأمة«ووكلاؤها، إذ يقول: 

للناس، وقال:  الحكم والحاكمية ملك وفي موضع آخر رأى الإمام أنّ
أيها الناس ـ عن ملاء وإذن ـ إن هذا أمركم ليس لأحد فيه الحق، إلا من «

  .��c»يأمرتم وإنه ليس لي دونكم إلا مفاتيح مالكم مع

تعيين الحاكم من طريق الشورى من حق  7وقد وصف الإمام علي 
إنما الشورى للمهاجرين والأنصار، فإن أجمعوا «المهاجرين والأنصار، وقال: 

                                                             

� −  p ,=½i�� g/H��b � ,acd p ,��q6� Z��:< ;
&
 6� 2�5?� ,` ,
�`��F 

` −  � ,>��Hy� ,3*�7� g*I����d,H��:6� H�]- ,«
P7� 2����� ;  pb` � ,bbF 
b −  :�@H Z�.��� ,2k�(�� #, ,�L�� T/���cF 
a −  :�@H Z�.��� ,s� < H3l7�a�F 
c −  p ,=½i�� g/H��b � ,�tbF 



 �)+

  .���»على رجل وسموه إماماً، كان ذلك الله رضى

انتخاب الحاكم من قبل الأمة واجباً وحكماً  7كما يعتبر الإمام علي 
في ذات الوقت،  »الحقوق«ل في التكاليف رغم كونه من مقولة إلهياً، وإنه داخ

والواجب في حكم االله وحكم الإسلام على المسلمين بعد ما يموت «إذ يقول: 
إمامهم أو يقتل أن لا يعملوا عملاً، ولا يحدثوا حدثاً، ولا يقدموا يداً ولا 

  .�`�»رجلاً، ولا يبدأوا بشيء قبل أن يختاروا لأنفسهم إماماً

نكتفي ذا المقدار تجنباً للإطالة، وسوف نغض الطرف عن ذكر وس
روايات سائر الأئمة وآراء علماء الشيعة، على أمل أن يكون في ما ذكرناه ما 
يكفي لإثبات أن مذهب التشيع وأصل الإمامة ليس بصدد فرض حكم 

ن أربعة المعصوم بالإكراه وممارسة العنف والقوة، بل قام أئمة الشيعة منذ أكثر م
عشر قرناً بتعريف الناس على مبدأ الشورى والبيعة والانتخاب في حقل 

تمثل النموذج العملي على  7السياسة والحكومة، بل إن حكومة الإمام علي 
  ذلك.

وإذا أردنا قياس نسبة الإسلام إلى الديمقراطية في صدر الإسلام، وجب 
ول، وتعيين عثمان من قبل علينا تحليل خلافة عمر بتنصيبه من قبل الخليفة الأ

لجنة من خمسة أشخاص فيما عرف بالشورى؛ ليتضح أن الإسلام السني هو 
الذي يتنافى مع الديمقراطية على المستوى العملي، وليس الإسلام المتمثّل 

  بالتشيع.

                                                             

� −  :�@H Z�.��� ,2k�(�� #, ,�L�� T/���dF 
` −  � ,���� 4*@ u- �*
5 Z�.� ,4*@ u- �*
5�d� �mc` L@�- 3&f 2����� ;

 H�]- ,«
P7� p ,H��:6�rd � ,�tdF 



 �)�

المسألة الأخرى إن القارئ الكريم يدرك ويلمس ـ من خلال كل هذا 
في المعترك السياسي ومسألة الحكم ـ العنصر التأكيد والاهتمام بدور الناس 

الثاني من الحكومة الدينية. أما العنصر الأول من الحكومة الدينية والمتمثل 
بأصل دينية الحكم وتعيين الحاكم المعصوم من قبل االله عز وجلّ والنبي 

جزء من العنصر الأول في الحكومة الدينية والذي يذعن له  فهو ،9الأكرم
مة لا بالإكراه بل بدافع من معتقدام الدينية، وكما تقدم أن ذكرنا الشعب والأ

فإم إن لم يلتزموا بذلك يكونون قد ارتكبوا معصية من الناحية الدينية، ولكن 
في الوقت نفسه لا يكتب التحقق لحكومة المعصوم الدينية، ولا يستطيع المعصوم 

يه لا يكون هناك أي تناف أو أن يجلس على سدة الحكم بالإكراه والقوة. وعل
تعارض بين النظرية السياسية لدى الشيعة وبين الديمقراطية بالمعنى المنهجي 

  والأسلوبي.

��I�8� �D ��&�'� Bh0k� :¢�&��� �<���: 
يعمد ناقدو الإمامة ـ من خلال تفسيرهم اتزأ والناقص للإمامة، 

 9طريق تنصيب النبي الأكرم  واختزالها بمسألة الحكم والزعامة السياسية من
 بحجة مهاجمتها على ويعملون التنصيبية، للحكومة مساوقة اعتبارها إلى ـ

ن خلال حذف م ـ يسعون الناقدين هؤلاء أن إلا. الديمقراطية مع تعارضها
جزء من معتقد الشيعة في الإمامة، وبعبارة أدق: من خلال حذف الأركان 

ة المتمثلة بوجود الإمام المعصوم الذي يتمتع الرئيسة لنظرية الشيعة في الإمام
، والاستناد إلى الجانب التاريخي �على ما مر بحثه�بالعلم اللدني والإلهام 

المتمثل بالحكم ـ إلى إضعاف التشيع وجرحه من خلال ارتكاب مغالطة 
. ذلك لأن الذي يصر الشيعة على كونه منصوصاً ليس هو مجرد تعيين »الحذف«



 �)�

 البحث مورد المسألة وإنما. 9ولي المسلمين بعد رحيل النبي الأكرم الحاكم و
 في الإمامة مسألة يبحثون الشيعة إنّ إذ الحاكم، وتعيين الحكم مقولة من أبعد

 الدينية المرجعية وتشمل الحكومة، مجرد من وأرفع أسمى ويروا أوسع دائرة
 العصمة في مثله هو 9 رمالأك النبي وخليفة الإمام أن بمعنى. أيضاً والعلمية

والمسؤولية الإلهية وتفسير الدين وحراسته وصيانته، وإن كلمته هي كلمة النبي 
في جميع االات الدينية والسياسية والاجتماعية، فهي فصل الخطاب للأمة. 

  وعليه فإن شأن الإمام أسمى وأهم من الشأن الحكومي. 
إن الذي يحظى بالدرجة « قال الأستاذ الشهيد المطهري في هذا الشأن:

الأولى من الأهمية فيما يتعلق بمسألة الإمامة هو خلافة النبي الأكرم ... فهل 
كان هناك بعد النبي فرد يستطيع أن يكون مرجعاً في أحكام الدين كما كان 

... لو ذكرنا الإمامة بالشكل  ���رسول االله مرجعاً ومبيناً ومفسراً للدين؟
الإمامة تعني الحكومة،  الحكومي، وقلنا بأن ثل بالمستوىالسطحي والبسيط المتم

  .�`�»يقوله الشيعة لكان ما يقوله أهل السنة أكبر من جاذبية ذلك الشيء الذي
يرى سماحته أن هذا الأسلوب في البحث خطأ كبير، وأن هذا الخطأ قد 

  .��bارتكبه حتى بعض قدماء المتكلمين
 7ى: لو ثبتت كفاءة الإمام عليبعبارة أخر«واستطرد سماحته قائلاً: 

بالأدلة  ذلك في ونيابته الدينية المرجعية في 9للتصدي لمقام النبي الأكرم 
  .��a»القطعية المتقنة، فإن نيابته في أمر الحكومة ستكون ثابتة تلقائياً

                                                             

� −  � ,�G>�*���� 2���y�� =½�H� �����m�  	m`F 
` −  � ,s� < H3l7�dtF 
b −  � ,s� < H3l7�m�F 
a −  � ,s� < H3l7�r� �tdF 



 �)�

:�&?7E� A&�8� 6� c&=o� �I]/0�M� ��bE� :_@�	�� �<��� 
 أنّوعلمهم وإلهامهم  :اتضح من خلال بحث عصمة الأئمة 

الاشتمال على مقام الإمامة والزعامة وتعيين ذلك كان على أساس الكفاءة 
هذه الكفاءة واللياقة، وبعبارة أدق: إن العلة المقتضية في بناءً على واللياقة، و

، اتضح أن 7صدر الإسلام كانت منحصرة في الوجود المبارك للإمام علي 
 الواقع مقام بحسب 9فة حقيقياً للنبي الأكرم الإمام علي كان إماماً وخلي

ثبوت، من هنا فإن تنصيب النبي الأكرم له إماماً إنما يحتوي على صبغة وال
كاشفية وإرشادية. فلم تكن النصوص الدالة على إمامته ـ من قبيل حديث 
الغدير ـ هي التي أكسبته الشرعية، وإنما الصحيح هو أن الإمام كان لائقاً 

الصفات التي أهلته لتولي منصب الإمامة، وقد جاءت هذه النصوص ومتصفاً ب
  .7في مرحلة لاحقة لتحقق الإمامة في شخص الإمام علي بن أبي طالب 

في الإمامة لم يتحقق من خلال  7وعليه فإن مقام الإمام علي 
التنصيب، كي يشكل على الشيعة بأم قد عمدوا إلى إخراج مسألة الحكومة 

  لديمقراطية والعقلانية، وحولوها إلى مجرد مسألة وراثية.عن طبيعتها ا

بعبارة أخرى: إن الأئمة في عصرهم كانوا هم اللائقون الحقيقيون 
حصرياً للتصدي لمقام الإمامة والخلافة، وإن الشيعة إنما يقولون بزعامة النخب 

هي الحقيقيين وقيادم للأمور السياسية والاجتماعية والعلمية والدينية، و
  تتطابق مع الديمقراطية التي هي من نوع ديمقراطية النخب.

علاوة على أن نظرية الإمامة ضمن تأكيدها على أصل تنصيب الإمام، 
إنما تربط تطبيق الحاكمية بشرط المقبولية ومرضاة الأمة، فلا وجود لأي إكراه 

  ين، وعليه فإن نظرية الإمامة لا تعارض الديمقراطية أبداً.دفي ال



 �)�

��]R&�M� �,£�¤� �,<,<8� �,>�	<�=��� �$&� :¥�&l� �<��: 
م الإما اختيار أمر 9ربما تساءل أحدكم: لماذا لم يترك النبي الأكرم 

والقائد الحقيقي إلى الأمة لتختاره بنفسها؟ بل دعا الناس في كثير من الروايات 
  الروايات؟ المأثورة عنه إلى انتخاب وبيعة الأئمة الذين نص عليهم في تلك

من بين مهام النبي  إن الإجابة عن هذا السؤال واضحة. ذلك لأنّ
ة. ومن جهة أخرى الشريع أصول وبيان أمته وهدايتها، إرشاد هو 9الأكرم 

حيث تعرض الناس في صدر الإسلام لحملة إعلامية قام ا الأمويون 
أثار في أذها م بعض الشبهات والمنافقون والمتكالبون على السلطة وهو أمر

فلم يرتقوا إلى المستوى المطلوب من الوعي السياسي الذي يجعلهم قادرين 
  .»التنصيص«على تعيين إمامهم الحقيقي، كان لابد من مسألة 

من هنا «ومما قاله الأستاذ الشهيد مرتضى مطهري في هذا الشأن: 
لأمر كان يتضح عدم نضج مجتمع ذلك العصر لفكرة انتخاب الخليفة، وأن وليّ ا

يجب أن يكون تعيينياً وليس انتخابياً. وحتى إذا ما قبلنا بأن مبدأ الحكومة 
ذلك اتمع ـ  الإسلامية إنما يقوم على الانتخاب، وليس على التعيين، إلا أنّ

 فكرة استيعاب على قادراً يكن لم ـ 9لسنوات طويلة بعد النبي الأكرم 
  .���»الانتخاب

طية الحقيقية تتمثل بانتخاب الناس واختيارهم إن الديمقرا ببيان آخر:

                                                             

� −  p ,�2*%*��� 2&]
7�� 
%*�; 85�� ,=L$i� ¢�L�b � Ñ��� ,�b  	�a ,
*��5y� ��5�H3
� 
7���� ��L7� ��H�I%�Ò ,2� ,���- ,�tt� Ò ,` ,�@ ,

�tt�F 



 �)�

للحاكم الكفوء الذي تتوفر فيه الشروط والمواصفات اللازمة في التصدي لأمر 
الحكومة، وهذا يحتاج إلى أرضية مناسبة من قبيل: تشخيص الأمة، وعدم 
الإعلام المسيء ضد المرشحين الكفوئين، وأن تكون هناك إمكانية للتعريف 

لصالحين على المستوى العملي. فإذا لم تتحقق هذه الظروف، فإن بالمرشحين ا
الحكمة والعقل يقضيان بتوفير الأرضية المناسبة لإدارة الأمور وتحسين 
الأوضاع ومساعدة الناس من خلال التعريف وانتخاب المرشح الحصري 

  الصالح، وهذا الأمر هو المنطقي في انتخاب الأصلح.

مثال الدكتور سروش الذي يرى نفسه مناصراً إنه لمما يثير العجب من أ
للفلسفة السياسية للغرب مثل فلسفة بوبر. فعلى الرغم من أن بوبر لا يرتضي 
الديمقراطية لشعوب العالم الثالث لعدم بلوغهم إلى المستوى المطلوب من النضج 
السياسي، وهكذا يعمد إلى التضحية بالديمقراطية فداءً للأطماع الغربية، نجد 

لدكتور سروش فيما يتعلق بالديمقراطية الغربية حنبلياً أكثر من ابن حنبل، ا
حيث يجرح في الشيعة ونظرية الإمامة بسبب توهم معارضتها للديمقراطية، 
متجاهلاً الظروف التي سادت ذلك العصر وما تعرض له الناس من الهجمة 

والتي بلغت ، 7الشرسة التي قادها الأمويون لاغتيال شخصية الإمام علي 
حد اام الإمام بترك الصلاة، فهل كانت هناك أرضية مناسبة لانتخاب الناس 

  لمن هو الأصلح لإدارة الأمة، وتحقيق الديمقراطية الحقيقية؟

 7يا علياً يسم لم 9لو فرضنا أن االله سبحانه وتعالى والنبي الأكرم 
يال الراهنة أن تصدره بوصفه قائداً وإماماً، ما هو الحكم الذي كان يمكن للأج

في هذا الشأن؟ ألم يكن من حقهم اام االله ورسوله ـ والعياذ باالله ـ بكتمان 
الحق وتجاهل أصل التعريف بالنخب؟ ألم يحق لهم أن يقولوا إن االله ورسوله قد 



 �*�

في مواجهة أمثال معاوية بن أبي سفيان والمنافقين وغيرهم  اًخذلا الإمام علي
  فرص والمتكالبين على السلطة؟من المتحينين لل

�,>�	<�=��� CD �N'� 6�8� 6=�<; :�
&��� �<���: 
لو أغمضنا الطرف عن المسائل المتقدمة، وقلنا بأن أصل الإمامة 
والحكومة المنصوبة من قبل االله تعارض الديمقراطية الغربية أو أي أطروحة 

لحكم الإلهي مع بشرية أخرى، بيد أننا نتساءل هنا ونقول: عند تعارض ا
الحكم الغربي وما يبدو أنه من أحكام المتمدنين، فلمن يكون الترجيح 
والتقديم؟ إذا كان الأصل يقوم على التنصيب من قبل االله ـ كما يذهب الشيعة 
إلى ذلك ـ فما هو الداعي إلى التضحية بحكم االله فداءً لحكم غير إلهي؟! ألا 

وخالق الوجود بأسره؟ أم يجوز له  يجب على الإنسان أن يخضع لحكم خالقه
  رد اغتراره بالتقدم العلمي أن يتمرد على إرادة واهب الوجود والحياة؟

واضح أن الإنسان المتأله والمؤمن باالله يقدم حكم االله حتى على نفسه 
  وروحه أيضاً.

الديمقراطية الغربية المزعومة تعاني من كثير من  أنّ فضلاً عنهذا 
قية والإنسانية على ما ستأتي الإشارة إلى ذلك، وعليه لا ينبغي النواقص الحقو

ترجيح هذه الديمقراطية على التشيع رد توهم إمكان حصول التعارض 
  بينهما.

�,>�	<�=��� m�	¦e :_@&��� �<��� 
في احترامها وتبجيلها حد التقديس  همهذه النظرية ـ التي يبلغ بعض إنّ

من الإشكالات  اًفيما بينهما ـ تعاني كثير التعارض الإمامة عند وترجيحها على



 �*�

 أتيالحقوقية ونقاط الضعف المنطقية، وإن إصلاحها رهن بترميمها، وفيما ي
  نشير إلى بعض مواطن النقص والضعف في هذه النظرية:

لقد أثبتت تجارب الانتخابات الغربية  ـ عدم مشاركة الأكثرية: ١
ركون في التصويت. وعليه ينخرم الجوهر السابقة أن أكثر المواطنين لا يشا

  الأساسي من الديمقراطية.
قد يحصل نادراً أن تكون  ـ عدم انتخاب الحاكم من قبل الأكثرية: ٢

هناك أغلبية نسبية من مشاركة المواطنين في الانتخابات، ولكن حيث يكون 
قة إنه هناك كثرة في المرشحين لتولي رئاسة السلطة التنفيذية يمكن القول بكل ث

ليس هناك حاكم تمّ انتخابه من قبل الأكثرية أبداً. وقد أكد على هذين 
  .���»كارل ريموند بوبر«فيلسوف الشهير في القرن العشرين الالنقصين 

ما هو  ـ الافتقار إلى السند القانوني بالنسبة إلى الأجيال اللاحقة: ٣
قبل جيل من آلاف المبنى القانوني والحقوقي الذي يبرر حكومة منتخبة من 

المواطنين على أشخاص لم يبلغوا السن القانونية إلا بعد انتهاء التصويت 
لم يكن وإجراءات والحملة الانتخابية؛ فاضطروا إلى الانصياع لقوانين حكومة 

  لهم شرف انتخاا؟
في أكثر الانتخابات تكون  ـ سيادة المناخ المضطرب في الانتخابات: ٤

د الطريق أمام فوز بعض المرشحين بعينهم. ومن الواضح أن الدعاية هي التي تمه
الدعاية حكر على من يمسك بالعصب المالي ومن يملك الثروة والامبراطوريات 
الاقتصادية والتجارية، ولكي يضمن المرشح فوزه، يتعين عليه التعاقد مسبقاً 

                                                             

� −  p ,Ñ:�%&�>� e�- 8���M :LC:�a � ,�bbc � ,�L@ u/� ¥H> ;��c� ,�`� ,
��c�3:e ;� � ,�5� 8
¹�� B; Ó�Ó 9�d`F 



 �*)

  .مع هذه القنوات التي ستنهض بأعباء الدعاية له كي تستثمره لاحقاً

من الممكن جداً أن تفضي  ـ انخفاض مستوى الكفاءة في الدولة: ٥
الانتخابات إلى فوز المرشح الذي يفتقر إلى الصلاحية والكفاءة، أو تقديم 
المفضول على الفاضل لمختلف الأسباب، من قبيل إصرار القانون الانتخابي 

رج على أن يكون المرشح من طبقة خاصة، ويصادف وجود الكفاءات في خا
تلك الطبقة. وقد يؤدي هذا الأمر باتمع إلى كثير من الأزمات. كما يمكن أن 
تؤدي الانتخابات المبكرة وتغيير إدارة الدولة إلى العجز عن تطبيق مخططاا 

  المرصودة على المدى الطويل، فلا تنجح في تحسين إدارة الدولة.

  :إقرار المفكرين الغربيين

ن أنظار فلاسفة السياسة الغربيين أنفسهم، الثغرات لم تغب ع ههذ إنّ
وقد عمد المنصفون منهم إلى نقد الديمقراطية. بل إن تنوع نماذج الديمقراطية 
حمل كل أمة من أمم الديمقراطية على لعن أختها معتبرة نفسها خيراً منها، ولا 

  .���مجال هنا لتقرير اعترافات أتباع كل أمة من أمم الديمقراطية ضد أخواا

                                                             

� −  � ,=H�(A L$��%� :2*5H���� !� 8|L� ,95�%� 8���M ,�:3*k ,^�i:< :LC:�
bb`  	bbb ,��*��.*-�� ,O*(��� ,T/e�M ; !� 8|L� ,95�L���>� ��*��*5�5

 � ,H�l%� u�; :2*5H����b�a  	b�c 8|L� ,8���M� ��ª(�: ,��H���- F¤ F� ;
 � ,�*) �XH "  :2*5H���� !�m ��``  �� ,3�- ���`r ��bd ��.�H�� ;

 p ,�5�*5 �
  �- 
/�%�v ,=>�L&/��� � ,�`m  	�b� s3%/v ,�H�� O�� ;
� 8|L� ,=H�> 8/��Ó � ,3:��*� �/�  :2*5H���� !b�b  	b�c ,��%*k 8%/H ;

 � ,=�I�> u/3�� ��*X :2*5H���� !� 8|L� ,>3P.� =�*:> ��L]-��b  	��c ;
 p ,Ñ:�%&�>� e�- 8���M ,L-�-a � ,�bbc � ,�L@ u/� ¥H> ;��c  	�`� ,

 ���c�3:e ;� � ,�5� 8
¹�� B; Ó�Ó 9�daF 



 �**

�<" -�I$ :��&��� �<���: 
يمكن لنا أن نواجه أمثال الدكتور سروش من الذين يتوهمون وجود 
التعارض بين الإمامة والديمقراطية؛ فيجرحون في الإمامة  ويرجحون 

ـ بجواب ذاته الديمقراطية عليها ـ ولربما سار بعض أهل السنة على النهج 
 فهل! 9مية النبي الأكرم نقضي بعكس الإشكال عليهم فيمايتعلق بحاك

مة النبي الأكرم معارضة للديمقراطية؟ واضح أن المنهج الذي حكو يعتبرون
يتبعه هؤلاء في مقام انتقاد الإمامة بسبب تعارضها مع الديمقراطية، يجري على 
النبوة أيضاً، ولذلك عليهم أن يلتزموا بتعارض النبوة والديمقراطية أيضاً. فكيف 

  ا؟ هل يعمدون إلى ترجيح الديمقراطية على النبوة أيضاً؟يكون جوام عنده

لقد بادر الدكتور سروش في كلمته التي ألقاها في باريس إلى اعتبار 
التشيع تحديداً متعارضاً مع الديمقراطية، وتجنب بيان نسبة الديمقراطية إلى أصل 

 قبل كان ولكنه. علينا خافية لأسباب 9الإسلام وحكومة النبي الأكرم 
الحكومات الإلهية إذا تعارضت مع  أنواع من نوع أي ويرفض ينكر سنوات

  . ���حق الناس في الانتخاب والديمقراطية

فهل حصل تغير في موقفه أو رأيه في هذا الشأن؟ نأمل أن يحدد موقفه 
  ذا الشأن في المستقبل بشكل واضح.

  
                                                             

� − w h; Q�; B� �  ���� �� ,�,�?� u� ��� ¥�%�� 2���; ��� ,¥�%�� S��; u�
 Z��.:�- \��� ,¥�%�� Z��.:�- ��� 
.�� 2����� ��� ,2��� ��?� u� ��*��

 '�x/< ¥�%��} :>3��� ,��*� 2�*]A ,�/L/3�� �H�3�� F`� � ,�` :'�x/< LC:�� ;
 � ,ÔÏ���/3/v e� L� 8-L�c`F� 



 �*+

A&D 6,,<;:  

ح أن الديمقراطية السائدة في اتضوبياا ـ في مقام تحليل الديمقراطية  ١
عليه من قبل أكثر الفلاسفة السياسيين، بل  اًالغرب ليست نموذجاً واحداً متفق

هناك مختلف النماذج الديمقراطية التي يعمد أشياع كل واحد منها إلى نقد 
، وإن أحدث نماذج الديمقراطية وهي ديمقراطية وجرحها النماذج الأخرى

  جوهر الديمقراطية المتمثل برأي الأكثرية.عمدت إلى نسف  »النخب«

دون لحاظ من ـ إن أصل الديمقراطية والتأكيد على رأي الأكثرية  ٢
المباني الدينية يشتمل على الكثير من نقاط الإام والغموض على المستوى 

  الحقوقي، ويبدو من المستحيل تجاوزها إلا من خلال إدخال الدور الإلهي.

تلف نماذج الديمقراطية يتضح أن مجموع أتباعها ـ بعد التأمل في مخ ٣
. �أكثرية الشعب، والقانون، والنخب�يؤكدون على ثلاثة أصول ومحاور، وهي: 

إلا أن كل طيف من أطياف الديمقراطيات يتبنى أصلاً واحداً من هذه الأصول 
 الثلاثة، وينكر الأصلين الآخرين. والذي يبدو لي أن أفضل نماذج الديمقراطية

هو الذي يتبنى الجمع بين الأصول الثلاثة كلها، ولكن بحسب استقرائي الناقص 
  لم أعثر على مصداق لهذه الديمقراطية في العالم الغربي.

ـ بعد التأمل في النظام السياسي للإسلام والتشيع يتضح ـ لحسن  ٤
 الحظ ـ أن الإسلام وأئمة الشيعة، قد أخذوا قبل أربعة عشر قرناً جميع هذه

الأصول الثلاثة بنظر الاعتبار. فقد كان الإسلام من خلال قوله بتنصيبية مقام 
النبوة والإمامة، من الذاهبين إلى القول بأصل سيادة الكفاءات والنخب، ويؤكد 
في الوقت نفسه على أن الحاكم المنصوب من قبل االله يتساوى أمام القانون 

  أي امتياز يرفعه فوقهم.والشريعة مع جميع المواطنين، ولا يتمتع ب



 �*�

أخرى يسعى من خلال مختلف السبل ـ من قبيل: الحصول  من ناحية
على رضا الناس في انتخاب الحكومة الدينية والحاكم وأصل الشورى والأمر 
بالمعروف والنهي عن المنكر ـ إلى احترام آراء المواطنين في انتخاب الحكومة 

م القيمة المناسبة. كما أن دور الناس في والحاكم وإدارة الدولة، وإعطاء أصوا
. ومن 7عصر الغيبة يتجلى بشكل أوضح منه في عصر حضور المعصوم 

تشتمل  »حكومة الجمهورية الدينية«وجهة نظري فإن الديمقراطية الدينية و
أكثرية الشعب، والقانون، �على جميع العناصر الثلاثة في الديمقراطية الغربية 

ا في الوقت نفسه حيث ترتبط بخالق الكون، وتضمن . كما أ�والنخب
مشروعيتها من قبل االله سبحانه وتعالى، فإا ستكون مصانة من مواطن 

  الضعف والنقص التي تعاني منها الديمقراطية الغربية.

الشبهة الحادية عشرة: غيبة الإمام تنافي فلسفة ضرورة   ■

  :الإمامة

إلى الاعتقاد بأن النبي  �الإمامية�عشرية  يذهب الشيعة الإثني
قد عين الأئمة الإثني عشر، ونصبهم بأمر من االله سبحانه وتعالى.   9الأكرم

قاعدة اللطف، �عبارة عن:  7وإن الأدلة على ضرورة وجود الإمام المعصوم 
  ، كما أن الأدلة الفلسفية على الإمامة عبارة عن:����وقاعدة إمكان الأشرف

  ـ هداية الأمة.  ١
  المرجعية الدينية.  ـ ٢
  .ـ عدم بلوغ المخاطبين بشكل كامل ٣

                                                             

� −  � ,>�L7� TI� :LC:�at�F 



 �*�

  ـ التشريع.  ٤
  ـ الحكومة.  ٥
  .�ـ واسطة الفيض ٦

على ما مر بيانه في الفصل الأول. وإن هذه الأدلة تقتضي وجود الإمام 
  المعصوم في اتمع المسلم.

وفي هذه الشبهة يعمد الناقد إلى افتراض تمامية الأدلة على ضرورة 
: يقول ثم ضروري، أمر 9لإمامة وأن وجود الإمام المعصوم بعد النبي الخاتم ا

 إنّ إذ عشر؛ الثاني الإمام غيبة بشأن للشيعة أخرى نظرية تنافي الأدلة هذه إن
 ومن المعصوم، الإمام وجود ضرورة على ويصرون يؤكدون جهة من الشيعة

 المعصوم الإمام هذا بأن الغيبة بنظرية القول خلال من يعتقدون أخرى جهة
على المستوى الفعلي، وإن اتمع يعيش ـ بحسب  اتمع في حاضر غير

  المصطلح ـ في عصر الغيبة.

لقد كانت هذه الشبهة مطروحة منذ القرون السابقة، وقد عمد البعض 
  في عصرنا الراهن إلى إعادة صياغتها.

x �% �<": 
  مور الآتية:في تحليل هذه الشبهة يجدر الالتفات إلى الأ

أشرنا في بحث فلسفة  ـ ضرورة الإمام المعصوم في صدر الإسلام: ١
 لم 9الإمامة في الفصل الأول من هذا الكتاب إلى أنه مع وجود النبي الأكرم 

فرد آخر يحمل عنوان الإمام أصلاً، ولكن بعد  وجود إلى حاجة هناك تكن
 من إلى يحتاج الذي تيالف البرعم يشبه الإسلام كان  9رحيل النبي الأكرم 



 �*�

 من المطلوب المستوى بلغوا قد بعد الناس يكن لم إذ خاصة؛ عناية به يعتني
 من الغثّ وتشخيص الدين، بتفسير يتعلق فيما ذاتياً يكتفوا حتى النضج
  . السمين

فإن تطبيق التعاليم الدينية والأحكام الشرعية بحاجة إلى وجود  ،ليهوع
فيد من الأداتين إمام وحاكم معصوم، كي ي حكومة دينية يقف على رأسها

الذي هو رهن بالعلم �اللتين يمتلكهما، أعني: مقام المرجعية العلمية والدينية 
، والمقام السياسي والقدرة الظاهرة، ليعمل ضمن تفسير الدين �اللدني والعصمة

 الخاتم ورفع الشبهات الصادرة عن المخالفين والجاهلين على مواجهة المحرفين
والمعارضين، لينتقل الإسلام إلى الأجيال القادمة، ويجد الإسلام لنفسه بين أفراد 

المرجعية �اتمع موضع قدم راسخة. ولحسن الحظ فإن الأداة الأولى المتمثلة بـ
 حد إلى الناس بين موجودة كانت 9بعد رحيل النبي الأكرم  �العلمية الدينية

 إشكالام يطرحوا أن الأخرى الديانات أتباع وحتى الناس بإمكان فكان ما،
 الصحيح الجواب على منه يحصلوا وأن ،7 علي الإمام على وشبهام

  والشافي والمنطقي.

الحكومة والسلطة السياسية، فقد حرم منها هذا  :الثانية، أي ةا الأداوأم
المقام العلمي للأسف الشديد، لأسباب سنأتي على ذكر بعضها فيما بعد، 

الحال على ذلك مدة ربع قرن من الزمن، وقد لحق الإسلام الكثير من واستمر 
تمكن إلى  7الضرر من جراء ذلك، ولكن بعد عودة الشرعية إلى الإمام علي 

تمكن الأئمة  7حد ما من ترميم بعض الأمور وإصلاحها. وبعد الإمام علي 
يال اللاحقة، المعصومون من ولده من نقل التعاليم الإسلامية الخالصة إلى الأج

صاحب مدرسة كبيرة تخرج منها ما يقرب من  7حيث كان الإمام الصادق 



 �*�

أربعة آلاف عالم ومفكر ديني كلهم يروي عن الإمام الصادق، ولم يقتصر 
حضور طلاب العلم عنده على الشيعة فقط، بل كان هناك الكثير من علماء 

الفقهية الأربعة ـ السنة قد تشرفوا بحضور درسه، حتى كان مؤسسو المذاهب 
وهي: المذهب الشافعي والحنبلي والمالكي والحنفي ـ قد تتلمذوا على يد 

  .���الإمام مباشرة أو بالواسطة

 7والإمام الصادق  7من هنا يمكن القول إن جهود الإمام الباقر 
قد أفلحت في إعداد قاعدة علمية من العلماء والمبلغين الأكفاء الذين أمكنهم 

بجزء من الدور والمسؤولية الملقاة على عاتق الإمام والمرجعية أن يضطلعوا 
  الدينية والعلمية في اتمع.

وبعد استمرار هذه الحركة انخفضت حاجة اتمع إلى حد ما إلى وجود 
الإمام المعصوم بينهم، وكان اتمع يسير باتجاه الاستعداد اللازم للدخول في 

ن أهم فلسفة في ضرورة الإمام في اتمع . لأ7مرحلة غيبة الإمام المعصوم 
تتمثل بمرجعيته العلمية والدينية وهداية الأمة، وقد تمّ ترسيخ ذلك في فترة 
حضور وتواجد الأئمة المعصومين في اتمع، وأسند الاستمرار في المسيرة إلى 

  علماء الدين.

وتركت ا مسألة التشريع فقد تمّت في عصر الأئمة بالمقدار اللازم، أم
حاجة اتمع في هذا الشأن على شكل الاجتهاد إلى الفقهاء الذين تتوفر فيهم 
الصفات والشرائط اللازمة. تبقى مسألة الواسطة في الفيض، فهي من مختصات 

يمارس دوره في هذا  7الأئمة، ويذهب الشيعة إلى الاعتقاد بأن الإمام الحجة 
                                                             

� − LC:� p ,2�*I�� T*:�l� !� 2�/HD�� :` � ,�`t Ñ/�Ç �R��� 8 �&¼ :��D�� ;
 S>�A L��M ����7  � ,��5� ��*; 3/3~����F 



 �*�

لأنظار، وبذلك لا تخلو الأرض الشأن من خلال حضوره وإن كان غائباً عن ا
  من حجة إلهية.

من الإقرار هنا بأن  لابدـ إعطاء اللطف الإلهي رهن بعدم المانع:  ٢
االله التي لايوجد  من ألطاف لطف مضاعف هو كل عصر وجود الإمام المعصوم في

. لأن 7بديل عنها، بمعنى أنه لايستطيع أي عالم أن يحل محل الإمام المعصوم
عصوم إذا كان موجوداً فإن الخلافات العلمية بين المسلمين ستصل إلى الإمام الم

حدودها الدنيا، وإن كانت لا تزول تماماً، والدليل على ذلك أن المذاهب السنية 
  .:المخالفة قد تكونت في عصر حضور الأئمة الأطهار

ولا بد من الالتفات إلى هذه الحقيقة أيضاً، وهي أن إعطاء اللطف 
يحتاج إلى أرضية مناسبة، وإن هذه الأرضية ـ للأسف الشديد ـ لم المضاعف 

تتوفر في عصر الإمام الثاني عشر، فقد عمدت السلطات الحاكمة إلى تضييق 
وقد بثت العيون من حوله كي تقتل  7الخناق على الإمام الحسن العسكري 

فور ولادته، ولم يوفر الناس الحماية المطلوبة للإمام  7إمام العصر 
العسكري، وبذلك كانت الظروف الاجتماعية معدة لقتل الإمام وليس إلى 
ظهوره. من هنا اقتضت حكمة االله أن يغيب ذلك الإمام، وإرجاء ظهوره إلى 

لا تتنافى  7وقت آخر ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً. وعليه فإن غيبة الإمام 
  لهية أيضاً.مع دليل اللطف الإلهي؛ لأا في حد ذاا من الألطاف الإ

من بين  إنّ ـ إمكان الهداية التشريعية والتكوينية في عصر الغيبة: ٣
ومرتبة الإمامة هي الواسطة في الفيض الإلهي، فإن عالم وشؤونه وظائف الإمام 

التكوين ـ بناء على النصوص الروائية ـ يدار بواسطة الوجود الشريف للأئمة 
إن السماء تحفظ من السقوط «ضمون الأطهار. من قبيل الروايات التي تحمل م



 �+�

ببركة وجود الأئمة، أو أن السماء إنما تمطر بفضل فيض وجود الأئمة 
  ، على ما مر بيانه في الفصل الأول من هذا الكتاب.»:الأطهار

ومن الواضح أن هذا الشأن مرتبط بأصل وجود الإمام، ولا ربط له 
كون متحققاً حتى في عصر بحضوره أو غيبته بتاتاً. وعليه فإن هذا الشأن ي

غيبة الإمام أيضاً، ويتضح أن ضرورة وجود الإمام المعصوم لاستمرار الفيض 
  الإلهي لازم وضروري، وإن غيبته لا تشكل مانعاً من ذلك.

يضاف إلى ذلك أن شأن الولاية التكوينية للإمام بالنسبة إلى إمام 
وسائل والطرق، من المستور خلف حجب الغيب تتم عبر مختلف ال 7العصر 

قبيل: التصرف في نفوس المسلمين وغيرهم وأفئدم، التي تشكل أرضية 
صالحة لهدايتهم إلى الحق تعالى، كما تشير الآية الشريفة إلى دور الأئمة 

  والقادة حيث تقول: 
& (ـ  u" w	 t�u�w@ u�% ~�t uy c� }�wbu  t6 ~�&u� t� u: u$ u% (���.  
wbu  t6  (ـ  ~#t� w� &u� t� u: u$ u%& u" w	 t�u�w@ u�% ~�t uy c� }� (�`�.  

قال في  7يبة إمام العصر غ إلى 9وبعد أن أشار النبي الأكرم 
  الجواب عن إمكان الاستفادة من وجوده في حال غيبته: 

والذي بعثني بالنبوة، إم لينتفعون به ويستضيئون بنور ولايته في «
  .��b»غيبته، كانتفاع الناس بالشمس وإن جللها السحاب

كما يعمد الإمام أحياناً إلى رفع مشاكل الناس، ويهب إلى مساعدة 
                                                             

� −  :��*(:6�mbF 
` −  :G3P���`aF 
b −  p ,u/3�� Q��� � ,amc p ,H��:6� H�]- ;cb � ,�m� p ,p�P.;R� ;` ,

�at`F 



 �+�

من بين الصفات التي يتصف ا الإمام  دالمحتاجين والحيارى، وهذا الشأن يع
  على ما ورد في بعض الأدعية، من قبيل: 7المنتظر 

  .���»مفرج الكرب، ومزيل الهم، وكاشف البلوى«ـ 
  .�`�»والرحمة الواسعةالسلام عليك أيها ... الغوث «ـ 
صاحب الضياء والنور ... والكهف والعضد، السلام على مفرج «ـ 

  .��b»الكربات
وقد تشرف بعض الناس بلقاء الحجة، وهناك من نال شرف الحصول 

من هذه الوقائع، نحيل القارئ  اًعلى مساعدته، وقد رصدت كتب التاريخ كثير
  .��aالكريم إلى مظاا

ظ جبهة المسلمين وحياضهم، وخاصة الشيعة من حف دوهناك من يع
مؤامرات الأعداء، وعلى وجه التحديد الجمهورية الإسلامية الإيرانية مفردة 

. ولتأييد هذا المعنى ��c 7من مفردات الفيوضات وجود الإمام المنتظر 
وتأكيده يمكن لنا الإشارة إلى انتصارات جيوش الإسلام في الحرب المفروضة 

لثمان سنوات متواصلة في مواجهة القوى العظمى والدول  التي استمرت
الإقليمية العميلة بكل قوا، وكذلك صمود أبطال المقاومة في لبنان بوجه الآلة 
العسكرية الفتاكة لإسرائيل، حيث لا يخفى أثر الإمدادات الغيبية الإلهية والإمام 

                                                             

� − H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����  p ,H��:6���`FGH�/��� 3�- �� �� > , 
` − F�5�/ Qv GH�/e 
b  −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�������` � ,ra 2P�� ���y� GH�/e ,

 0P �T/��� 8ML� !��� �� BF� 
a −  p ,�@�o�� �P%�� ,=H�%�� Ë½i�� :LC:�`FY-���� Z�(�� , 
c − (
ª�� E�l�� �� Ti� :LC:� � ,�# � �/�3$�� ����� ,^�ª/�acF 



 �+)

  فيها. 7الحجة المنتظر 

ذاته   7إن وجود إمام العصر  :ـ فوائد أخرى للغيبة والانتظار ٤
مستوراً خلف حجب الغيب، مع الوعد بظهوره يوماً لإقامة أقوى الحكومات 
العالمية العادلة، والقضاء على الظلم وحكومات الجور، يبعث الأمل في أفئدة 

مقدمة وطليعة لظهور النور  7المؤمنين. بعبارة أخرى: إن غيبة الإمام المنتظر 
  لم مؤذناً بالمصير المشرق للمجتمع العالمي.الذي سيعم العا

هناك ما لا يحصى من الناس الذين توفرت فيهم أرضية الحضور بين 
جنود الإمام المنتظر أو الحصول على شرف الحضور والتواجد في سلك 
المنتظمين في ركابه، ووجود كثير من الشباب المؤمن والمتدين في الهيئات التي 

خير شاهد ودليل على وجود الآثار الإيجابية لـ  »هديالإمام الم«تلهج بندبة 
تشتمل على  7وعلى هذا الأساس فإن غيبة الإمام الحجة  .»غيبة الإمام«

  الكثير من الفوائد التي لا تنافي أدلة ضرورة الإمام.

  :الشبهة الثانية عشرة: عدم انسجام المهدوية مع الديمقراطية  ■

بأصل المهدوية، والتي على أساسها  إن من بين عقائد الشيعة الإيمان
سيأتي زمان ـ لم يتحدد موعده ـ يظهر فيه الإمام المهدي وهو الإمام الثاني 

. إن هذا ���عشر، ويملأ الأرض قسطاً وعدلاً، ليقيم حكومة عالمية واحدة
في كونه حجة  ،: الأطهار الأئمة من وغيره 9الإمام هو مثل النبي الأكرم 

اعته على الجميع. ولكن هناك من اعتبر أصل المهدوية االله وفي وجوب إط

                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2����� :LC:�c` � ,��`F 



 �+*

  . ���منافياً للديمقراطية

إذا كان هناك مهدي يأتي متمتعاً « يقول الدكتور سروش في هذا الشأن:
بنفس سلطات النبي، فإننا سوف نفتقر إلى فوائد الخاتمية ... ولذلك يرد على 

ية والقول بالحرية الشيعة السؤال القائل: كيف يمكن الجمع بين المهدو
  .�`�»والديمقراطية؟

                                                             

� −  �< ��[ !� T*x: F4�� � Bl��� 2/�, ,
%/3�� L���� ��*;� ,=H����� Q�(@� :LC:�
 ©�Ó H�.�3�� B(@ u� H�o� �2*)�L�&/3�� Y� 2/�3$7� ¶H���� 2$(I�� sD�

- u/L�v� 2&{6� L�%/ 8:< ¦;�: Q�(@� Z�.� �: !� W�ML��-� F½�< B*l�.
 �./ 2&{6� �< h
i%� u� ,
%��� ��D7� !� '�*&.%� 8�A�- ¥�56� u� 2/�3$7��

 �L�6� 
(%�� B(@ u� �$(*l%�9 2/LC: !� h; 8M� �V- ��[ YMH< 3@� F
M�- Q���� u� � 6� 2�6� >3��� 2/�%o��- Q����� ��>�He ��� ��� 8��� � � 8�� >�

 2:�/3��- '�L1�� 
��5y� Ä���� E �
�7�� D�%7� H�$C- Q���� '�$(I� ���[ !�
 E D�%7�� 
P%7� >�M� 2/LC: ��I- s3�:� Q�(@� H�.�3�� n]- �º� 8*
 � F2*5�P7�

 '�x/< 2/>�$*��� 2*]*�7� 2:�/3�� E 2/LC%�� sD� >�M�- 0L�/ ,2/�(�� B(�.�� R� ,
 	 ��[ !� '���x� Fq�(� B�I- 2*)�L�&/3�� Y� 2/�3$7� ¶H��� n](- ��D� \-H
 2/�3$7� �- ¶H��.�� !� �I/ �� �$*� 4*� 8�H�(  �º� 	 �:L�[ �< �3�� ���
 � ,��5y� E 
%/3�� ���.�� 3/3~ ,Q�(@� 3&f :LC:�� '�@�)� 2*)�L�&/3���

�mm:�� ;>�&f ¥�(  :�/L�� , Sq L��� ,=3*�5 �XH ��k 3*��� :'�x/< LC
F�
����Ì� =>�� 3*��� :>�3 � ,=H��R Q�(@� ;=>�-v 35< u/3�� Q�| 3*5 

` −  ��  4/H�- ,��-H���� 2���M E ©�Ó 2&
�`��d E Q�@ �� F©�Ó Y@�� F
 :H�- u&§ 3*��� u  Q�6� 8-��Mw�- �< '��; �:��< ���5 	 2/�3$7� 2/LC%�� �� 	 '�)

 ¥�%�� W�3�� ���3�� ��5 �< 2*5�*��� 2*{��3�� �3  !� ��� 25�*��� B�; E =>?�
 2]
56� 2 �%A �< ,2�
i7� 8*���� 2/R�- Q���� !� �< ,2/��l�� 2�/Li�� � 

2*)�L�&/3��� 2��3��� u  3�(�� B� G3*�- �,º� Q�; B� � � F2*M���/3/6�}  Y@���
F�©�Ó H�.�3�� 



 �++

x �% �<": 
  في معرض تحليل هذه الشبهة يجدر التأمل في الأمور الآتية:

  :أ ـ تجاهل فضائل اتمع المهدوي

يقدم الدكتور سروش في بحث المهدوية صورة ناقصة بل وقاسية 
دما ومخالفة للديمقراطية، في حين أن الإنصاف والمنطق يقتضيان من المرء عن

يخضع نظرية للدراسة والتحقيق ـ وخاصة إذا كانت نظرية دينية يقدسها 
ملايين الأشخاص ـ أن لا يقدم لها صورة ناقصة ومحرفة، ويعمل على تجريحها 

  .�مغالطة الحذف�دون أن ينظر إلى نقاطها الإيجابية من 
سوف نعمل باختصار على بيان فضائل وإيجابيات اتمع  أتيوفيما ي

وي، كي يتعرف القارئ الكريم على هذا اتمع من جميع الأبعاد والزوايا، المهد
حتى إذا كان هناك من تعارض حقيقي بين أصل المهدوية والديمقراطية، يعمل 

  على الترجيح والتفاضل بينهما عن وعي ودراية.

�,M&:�� �=%�#M� ��I�8� �b&3k v` n�&Z`: 
صائص عصر الظهور وحكومة من خلال النظر في الروايات تتضح خ

 أتيـ وفيما ي »العولمة الإسلامية«الإسلام العالمية ـ التي يمكن التعبير عنها بـ 
  نشير إليها على النحو الآتي:

إن إولى خصائص عصر الظهور، هي  ـ النظرة المتفائلة إلى المستقبل: ١
التي بعث الأمل فيما يتعلق بمستقبل البشرية. وذلك خلافاً لبعض المذاهب 

تصور مستقبل التاريخ مظلماً ومفعماً بالشرور والفساد، يرى الإسلام مستقبل 
العالمية، حيث سيقيم  7البشر مشرقاً في ظل قيام حكومة الإمام المهدي 



 �+�

  حكومة ومجتمعاً مثالياً.

في ضوء إيمان الناس وهداية الإمام  ـ سمو الأخلاق والمعنوية: ٢
لاق السامية. وقد روي عن النبي ، يتصف أكثر الناس بالأخ7الحجة
لك اتمع بالبعد عن الأحقاد ذ وصفا أما 7 علي والإمام 9الأكرم

  .���والبغضاء والعداوات

حيث يزول الفساد الأخلاقي في اتمع المهدوي ويزول الطمع 
  .   �`�والجشع

في ضوء ظهور الإمام  ـ إقامة العدالة الفردية والاجتماعية: ٣
العقل البشري مرحلة من النضج والبلوغ بحيث يمتنع الإنسان  يبلغ 7المهدي

معه تلقائياً من ارتكاب المعاصي والذنوب، وتسود العدالة الاجتماعية بين 
  مختلف أصناف الناس وطبقام.

إن من بين خصائص اتمع  ـ الانتعاش الاقتصادي والرخاء المادي: ٤
واطن على مستوى من العيش المهدوي، رفع الفقر المادي بحيث يحصل كل م

الكريم الذي يؤمن له الاستغناء عن الآخرين.  وقد ورد في الروايات في التعبير 
عن هذه الحقيقة بأن الأرض ستخرج بركاا، وأن الأشجار ستترل ثمارها 

، وحتى لا يبقى هناك ��bبحيث لا يبقى في اتمع من يستحق الصدقة والنفقة
  . ��aمستحق للخمس والزكاة

                                                             

� − � p ,Q�l � :LC:` � ,`ca K ,��c� � ,�;�7� ,¥���) u-� ;�c`F 
` −  p ,G�3�� ��(1� :LC:�b � ,c`aF 
b −  p ,«
P7� L@�- 3&f :LC:�c� � ,��a �mc p� ,c` � ,braF 
a −  p ,s� < H3l7� :LC:�c` � ,bc`  	bt�F 



 �+�

  أعلى مستوياا. ��bوالتجارة �`�وتربية المواشي ���وتبلغ الزراعة

سوف تبلغ العلوم النظرية  ـ تكامل الوعي والمعرفة البشرية: ٥
والتجريبية في عصر الظهور حد التكامل. فقد ورد في الروايات أن العلم يشتمل 
 على سبعة وعشرين شعبة، وأن البشرية لن تتوصل إلى الكشف عن غير

سوف يكشف  7شعبتين من هذه الشعب الكثيرة، وأن الإمام المهدي المنتظر 
. كما ورد في الروايات أن الإمام ��aبظهوره الشعب الخمسة والعشرين المتبقية

  . ��cالمهدي سوف يرى ويسمع صوته لكل سكان الكرة الأرضية

ى إن اتمع المهدوي سيشهد استتباباً للأمن عل ـ بسط الأمن: ٦
مختلف الجهات. وقد تمّ التعبير عن هذه الظاهرة بسفر الطاعنين في السن في 

. كما أن ��dدون أن يتعرض لهم أحد بسوءمن الليالي البهيمة لمسافات طويلة 
الأمن القضائي وإعادة الحقوق والانتصاف للمظلومين من الظالمين سيكون 

ب الأمن في عصر الظهور واحداً من بين الأبعاد الأخرى المترتبة على استتبا
  . ��mأيضاً

                                                             

� −  p ,s� < H3l7� :LC:�c` � ,b�d  	bac ,G�3�� ��(1� ; pb � ,c�a u-� ;
 � ,�;�7� ,¥���)�c`F 

` −  p ,«
P7� L@�- 3&f :LC:�c� � ,r� p ,h�� S��;� ;�b � ,`�cF 
b −  p ,H�o%7� H3�� :LC:�c � ,bcaF 
a −  p ,=3$7� n/>�;< 2 �5�� :LC:�a � ,cbF 
c −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f :LC:�cm � ,`bd �bt�F 
d − � :LC:� p ,�(��� �P�7a � ,m` p ,
�$*(�� u%5 ;t � ,�r� ,H��:6� H�]- ;

pc` � ,bacF 
m  −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f :LC:�c` � ,``a ,�;�7� ,¥���) u-� ;

 �drF 



 �+�

إن من بين المزايا الرئيسة لحكومة الإمام  ـ الحكومة العالمية الواحدة: ٧
، هي أا ستكون حكومة واحدةً تستوعب كامل الكرة 7المهدي المنتظر 

  الأرضية. 

وقد تمّ التعبير عن ذلك في الروايات بأن حكومته ستشمل مشرق 
هذه الظاهرة سوف لا تكون هناك مشكلة باسم الأرض ومغرا. وفي ضوء 

الحدود التي تعيق حرية الإنسان في التحرك والانطلاق في أرض االله الفسيحة، 
دون أن يكون هناك أي نوع من أنواع المنع من والتنقل من مكان إلى آخر، 

  والمعوقات.

إن من بين الخصائص المنشودة لكل حكومة هي  ـ رضا المواطنين: ٨
لى رضا المواطنين عنها وعن الحاكم الذي يقف على رأسها. وإن الحصول ع

بشكل  7هذه الأصل سيكون مما يميز الحكومة العالمية للإمام المهدي 
  .     ���كامل

بعد قيام حكومة الإسلام العالمية  ـ انتهاء الحروب وإحلال السلام: ٩
ن أنواع الحروب ، لن تشهد البشرية أي نوع م7بقيادة الإمام المهدي المنتظر 

وإزهاق الأرواح وإراقة الدماء، وسوف يعيش اتمع الإنساني في صلح 
  وسلام شامل.

إن من بين الخصائص الأخرى  ـ الألفة بين الإنسان والطبيعة: ١٠
الأعم من الجماد �للعصر المهدوي، قيام علاقة انسجام بين الإنسان والطبيعة 

ات عن التعايش السلمي بين الحيوانات . وقد عبرت الرواي�والنبات والحيوان

                                                             

� −  p ,G�3�� ��(1� :LC:�b � ,c`a p ,H��:6� H�]- ;c� � ,ma ���aF 



 �+�

. ولا يمكن ذلك إلا في ���المفترسة والحيوانات الضعيفة وبينها وبين الناس أيضاً
  .�`� 7ظل ولاية الإمام المهدي المنتظر 

إن اتمع المهدوي سوف يتمتع بصحة ـ اتمع السليم والصحي:  ١١
اة بعيدة عن مختلف جيدة على المستوى الروحي والجسدي، وسينعم في حي

  .��a، وتطول في ظله أعمار الناس��bالأمراض

حصيلة الكلام أن الروايات المتعددة والمتواترة تصف اتمع المهدوي 
، وهو ما �المادية والمعنوية�بأنه مجتمع نموذجي للإنسانية على جميع المستويات 

  .�اتمع المثالي�وان يعبر عنه الفلاسفة بالمدينة الفاضلة، ويطلق عليه اليوم عن

وعليه يرد التساؤل هنا: هل هناك من يعرض عن هذا اتمع المهدوي 
الذي يتصف بكل هذه الصفات الإيجابية، وأن لا يقبل بسياسة حاكمها المتمثل 

  ؟7بالإمام الحجة المنتظر 

لا شك في أن الجواب سيكون بالنفي. ولكن قد يتساءل شخص 
ل هذا اتمع أن يتحقق. ويجب القول في الجواب: نحن ويقول: ربما لا يكتب لمث

إنما نبحث في مقام الافتراض وما ورد في منطوق الروايات. كما أن الدكتور 

                                                             

� −  � ,HH3�� 3�  :LC:��bm ��at ,=3$7� ,H3l�� u/3�� H3A 3*��� :u  '��: ,
pm � ,``d � ,�;�7� ,¥���) u-� ;tm ��c`F 

` −  ��*@ ,�$%*- u�� ,2*&
��� j�](��� ��/��L�� E 2�
.� Q����- �{�l � sD� �>H�
 � ,=L$i� ¢�L� 3*$I�� [�.56� 8��?7 ,=3$� Z��:��d�F 

b −  � ,�;�7� ,¥���) u-� :LC:�tmF 
a −  � ,HH3�� 3�  :LC:��ct � ,¿.�7� Q���� ;`� p ,H��:6� H�]- ;c` ,

�b�m �b`m �bbc �bda 2/�3$7� 2����� �{�l� J�- ��*- E �:3�.5� F
F«(i�� u/3�� �P: :8��?7 ,�=3$� ����; 8- ze�3:� �IÕ� Z�.� u� 



 �+�

وعدم تناغمها مع الديمقراطية،  7سروش إنما يستفيد نظرية الإمام المهدي 
  من الروايات أيضاً.

هدوي طبقاً فعليه أن يكمل تحليله وتوصيفه والقول إن اتمع الم
للروايات يتصف بالمواصفات والخصائص المتقدمة، ولكنه يتنافى مع الديمقراطية 

  التي أطمح إلى تحقيقها.

سنثبت في الصفحات القادمة أن القول بوجود التعارض والتنافي بين 
اتمع المهدوي والديمقراطية مجرد ادعاء اعتباطي لا أساس له من الصحة؛ لأن 

مت الإشارة له ـ أنه يتمتع من بين خصائص اتمع المهدوي ـ على ما تقد
، وذا الركن تتحقق الديمقراطية في 7برضا المواطنين عن إمام العصر 

  حكومة الإمام المهدي بأجلى صورها العملية.

  :7ب ـ موافقة جميع المواطنين عن حكومة الإمام المهدي 

ا، واحتفائهم إن من بين خصائص الحكومة المهدوية رضا الناس عنه
يرضى عنه ساكن «. فقد ورد في الروايات: 7بشخص الإمام المهدي المنتظر 

  .���»السماء وساكن الأرض

 ساكن يحبه«: قال أنه 9وفي رواية أخرى مأثورة عن النبي الأكرم 
الأموات، بما صنع االله بأهل الأرض  الأحياء يتمنى...  الأرض وساكن السماء

  .�`�»من خيره

                                                             

� −  p ,G�3�� ��(1�b � ,c`a � ,G>�7� Y*-�%/ ;ab�:6� H�]- ; p ,H��c� � ,ma 
�r� ����F 

` −  p ,h�� S��;��t � ,ddbF 



 ���

  :راطية وسيلة ومقدمة وليست هدفاً وغايةج ـ الديمق

ـ على ما  ةإذا تجاوزنا الإشكالات والنواقص التي تعاني منها الديمقراطي
تقدمت الإشارة إليه في نقد شبهة التنافي بين الإمامة والديمقراطية ـ وقلنا 

من خلال انتخاب الحاكم من قبل الناس، وإشرافهم على �بتحقق الديمقراطية 
ذهبنا إلى ما هو أبعد من ذلك وقلنا بإجماع الناس على حكومة  ، بل�أدائه

وحاكم واحد، نتساءل هنا: هل قيام الحكومة وتعيين الحاكم يراد لنفسه بوصفه 
هدفاً وغاية أم أنه وسيلة تساعد الناس على ضمان حقوقهم؟ لا شك في أن 

وسيلة الإجابة الصحيحة تنظر إلى الشق الثاني من هذا السؤال؛ فالحكومة 
  وليست غاية.

إن الديمقراطية وانتخاب الناس فيما يتعلق بحكومة غير المعصوم، 
أفضل وسيلة وخيار متوفر لإحقاق حقوق الناس، والإشراف على أداء 

  الحكومة والحاكم.

إن المسألة الهامة والدقيقة في اتمع المهدوي، تكمن في أنه يمثل اتمع 
فاضلة للمواطنين والأمة بأسرها، بحيث أن حكومة النموذي والمدينة المثالية وال

الإمام المهدي تضمن الحقوق الأساسية للناس، من قبيل: العدالة الفردية 
والاجتماعية، ورفع الظلم والجور عنهم، وتوفير الأمن في مختلف االات، 
وبناء حياة سالمة، وضمان المطالب المادية، وسيادة الأخلاق والصلاح 

سلمي بين مختلف الطبقات والفئات والمذاهب المختلفة بالنسبة إلى والتعايش ال
الجميع بالشكل الأحسن والأكمل. وفي هذه الحكومة يقوم سلوك الحاكم وسائر 
المسؤولين في الحكومة على أساس العدل، ولا يصدر أي انتهاك للقانون 

  والدستور.



 ���

تهم تلقائياً؟ ففي هذه الفرضية ألا يتم تلبية ما يريده الناس من حكوم
ومة المهدوية على تلبيتها، كوعليه هل يبقى هناك من مطلب وغاية لا تقوم الح

 بالديمقراطية لتلبيتها؟! ليست الديمقراطية سوى ينحتى يبقى الناس متشبث
وسيلة وأداة، وإن الأهداف التي يراد تحقيقها منها حاصلة في حكومة الإمام 

ذا الأساس يمكن القول: لا مجال للحديث المهدي العالمية والموعودة. وعلى ه
؛ لكون ذلك ضرباً من تحصيل 7عن الديمقراطية في حكومة الإمام المهدي 

  الحاصل. 

وفيما يتعلق بأنواع الحريات الخاصة التي تضمنها الديمقراطيات لأفراد 
الشعب من قبيل تشكيل الأحزاب والنقابات والتجمعات، وحرية التعبير، يجب 

منتفية بالنظر إلى ما تقدم من بيان لخصوصيات اتمع المهدوي؛  القول: إا
لأن الهدف من تشكيل الأحزاب والتجمعات وحرية الصحافة، والإشراف 
والرقابة على أداء الساسة، والمساهمة في إدارة السلطة، بالالتفات إلى أن هرم 

 الأرض السلطة ومن يقوم على رأسها هو الإمام المهدي المعصوم، الذي يملأ
قسطاً وعدلاً، ويرفع من مستوى أخلاق الناس ومعنويام، حتى يصل الناس 
 م وأهدافهم، بحيث لا تبقى هناك أيم ومطالبهم وتطلعاإلى جميع مآر
حاجة إلى تكوين الأحزاب والعضوية فيها، وبذلك تكون أهداف هذه 

صيل الحاصل الأحزاب والتيارات والحريات السياسية والمدنية من قبيل تح
أيضاً؛ لأن الأحزاب الأنشطة السياسية الأخرى دف إلى إقامة العدالة 
والأمن وتوفير المهن والرفاه الاجتماعي وما إلى ذلك من الأهداف الأخرى، 
وهي بحسب الفرض أهداف متحققة وحاصلة في حكومة الإمام المهدي 

  .7المنتظر



 ��)

  :د ـ المسلمون هم غالبية اتمع المهدوي

ا يثار هنا هذا السؤال والشبهة القائلة بأن حكومة الإمام المهدي ربم
بوصفها حكومة إسلامية حتى إذا أمكن تبريرها من الزاوية الديمقراطية ورضا 
الناس، إلا أن أتباع سائر الأديان الأخرى لا يرتضون حكومة من ليس على 

قراطية. خاصة دينهم، وبذلك لا تكون حكومة الإمام المهدي منسجمة مع الديم
  وأن غير المسلمين هم الأكثرية.

في الجواب عن هذه الشبهة يجب القول: إن الدين الإسلامي طبقاً 
للروايات المهدوية وآيات القرآن الكريم وتعاليم الإسلام، سيكون هو الغالب 
على الأديان الأخرى ـ وذلك من خلال الاستدلال والاحتجاج ـ وسيكون 

اهب الأخرى ضمن الأقلية، وعلى هذا الأساس ستكون أتباع الديانات والمذ
حكومة الإمام المهدي منسجمة مع مقتضيات الديمقراطية وقواعدها من 
حكومة الأكثرية على الأقلية. إلا أن حقوق الأقليات ستكون مكفولة ضمن 

  حكومة الأكثرية الإسلامية أيضاً.

  :هـ ـ رعاية حقوق الأقليات

ستقبل ـ طبقاً للآيات والروايات التي تقدم المسلمين في الم لـما كان
ذكرها ـ سيشكلون أكثرية المواطنين في العالم، فإن حكومتهم سوف تتشكل 

 ـ 7بقيادة المسلمين أيضاً. وإن حقوق الأقليات في ظل حكم الإمام المهدي 
 ـ 7 علي الإمام وحكم 9 الأكرم النبي حكم إلى بالنسبة الحال هو كما

  .كامل بشكل تراعى سوف

إن ما تقدم من المزايا والخصائص التي تتصف ا الحكومة المهدوية، 



 ��*

من قبيل: العدالة والأمن والحرية والرخاء المادي، سوف تشمل الأقليات أيضاً، 
ولن تكون حكراً على الأكثرية فقط. وطبقاً للروايات فإن قائم أهل البيت ـ 

لإسلام الحصرية ـ سوف على الرغم من امتلاكه السلطة المطلقة وأحقية ا
يفرض التعايش السلمي بين جميع أتباع الديانات، وإنه علاوة على ذلك 

. وهو أمر لا يتم ���سيقضي بين أتباع الديانات الأخرى بما تحكم به كتبهم
تطبيقه في البلدان التي تتظاهر بممارسة الديمقراطية، حيث يتم انتهاك أبسط 

ية بمختلف العناوين، فيتم حرمام حتى من حقوق الأقليات الدينية والإنسان
اختيار أزيائهم، من قبيل حظر بعض البلدان الغربية ارتداء الحجاب على 

  المسلمات.

وقد ورد في الروايات أن الإمام المهدي سيعمل على تقسيم بيت المال 
، وسيكون عامل توحيد ورفع للاختلاف والفرقة �`�على المواطنين بالسوية

  بينهم:

سلام على المهدي، الذي وعد االله عز وجل به الأمم، أن يجمع به ال«
  .��b»الكلم ويلم به الشعث

هذا ويمكن أن نضيف إلى النقاط الآنفة المذكورة في دفع شبهة التنافي 
بين الإمامة والديمقراطية، نقاطاً أخرى، من قبيل: تقديم الحق الإلهي على الحق 

ختمع.الإنساني، واعتبار الأئمة النب الحقيقيين في ا  
                                                             

� −  � ,2(*V�� ,^��%�� :LC:��`c p ,h�� S��;� ���]
� ;`t � ,�`�F 
`  −  p ,G�3�� ��(1� :LC:�b � ,c`a � ,G>�7� Y*-�%/ ;b� p ,H��:6� H�]- ;c� � ,

r�F 
b −  p ,«
P7� L@�- 3&f 2�����rt � ,`daF 



 ��+

ويبدو أن ما ذكرناه كافياً لرفع شبهة التعارض بين المهدوية 
والديمقراطية، حيث يدرك القارئ الكريم أن الحكومة المهدوية هي الحكومة 

ة لجميع العالمين من المسلمين وغير ـة والمدينة الفاضلـالمثالية الحقيقي
  .���المسلمين

  

  
UIO  

  

                                                             

� − i-� LC:� ,�,�*-� �$�| �  �
&  3@� ,��I�� �D§ 2XH��.� ��/��H N�%� Q��� 2�*(
 :Q���w��*��H�
�� �/�3$� u/O�>} Q�; ^�o�� L¡?7� E GH�.�7� Q� 6� 2 �&¼ ,

 p ,2/�3$7��F 



 ���

  

#+@ @@ @@ @@ @
òßbß⁄a@´i@¿bänÛa@òèj‘@ @

òî·b¨a@Ý•cë 



 ���



 ���

  

  

  

  

شبهة الأولى: المبنى العقلي لضرورة الإمامة يتنافى مع ال  ■

  :الخاتمية

إن الإمامة متممة للنبوة والخاتمية وامتداد لها، إلا أن بعض أهل السنة، 
وبعض المستنيرين في الأعوام الأخيرة عمدوا إلى إظهار الإمامة بوصفها 

، ولأهمية معارضة للنبوة والخاتمية. وهذه الشبهة تنحل إلى شبهات متعددة
  على النحو الآتي:ونقدها المسألة سوف نخوض في تحليل هذه الشبهات 

تسعى الشبهة الأولى إلى تسويق الوهم القائل بأن فلسفة الخاتمية تكمن 
وراء بلوغ العقل البشري في صدر الإسلام، ولازم هذا البلوغ في العقل البشري 

بعد النبي؛ لأن عقل  عدم الحاجة إلى أصل الإمامة وإلى الإمام المعصوم
المسلمين ـ أو عقل النخب في الحد الأدنى ـ يمكنه أن يحل محل الإمامة. وإن 

  .���هذه الرؤية إلى الخاتمية يؤدي إلى صيرورة الدين عرفياً
                                                             

� − w z½��� 2(*V�� 2��
�� ,2*�*I�� �$.V*A� ,���(%�� �.  ���.�� �D§ Q���� �< ��
�� !� =>?/ ,��*(:6� �*���� �1�.- 2/�(�� Ö�
- �  '�q?� 
;��� W�i�:� ½.�� 
.

 2/�(%�� �*���.�� �/�- ���7� B���� p�Ó T*¸�� �  u/H>�@ �(�� H�(. �- Q����
 '���$�� 2�/��� GH��l� L�v '��/L) ½.�/ �D�� ,B(�.�7� !� h/Li�� G��Xy

 '�*�L } �� Ë3@ 3��� e�� F � ,=H�e�- 3���r`F� 



 ���

بعبارة أخرى: إن بيان فلسفة الخاتمية من خلال االتمسك ببلوغ العقل 
السنة أكثر من انسجامه مع  البشري إنما ينسجم مع المزاج السائد عند أهل

  المزاج السائد بين أتباع مذهب التشيع.

هناك من يسعى إلى وصف هذين الأمرين بالتنافي من خلال مقارنة 
رأي الأستاذ الشهيد مرتضى المطهري في التكامل والبلوغ الفكري لدى الناس 

، من جهة، وتفسير الإمامة بصيانة الشريعة ومرجعية الإسلام من جهة أخرى
  قائلاً:

عندما يصل الناس إلى مستوى من الرشد والبلوغ الفكري والعقلي «
بحيث يمكنهم تحصيل الهداية والسعادة في ضوء الاجتهاد في كليات الوحي 

  .���»وتفسيره، فما هي الحاجة إلى وجود مرجع لتفسير الدين ومعرفة الإسلام

  :مناقشة وتحليل

إن المراد من البلوغ العقلي في معرض تحليل هذه الشبهة يجب القول: 
في صدر الإسلام، لا يعني وصول أفراد الأمة إلى مستوى التخصص في الدين 
وتفسير القرآن الكريم، وإنما المراد بلوغهم مستوى من الاستعداد والتكامل 
الكافي لصيانة الكتاب السماوي من آفة التحريف، وحفظه ونقله إلى الأجيال 

 بلغ قد 9ذا اتمع في ظل تعاليم النبي الأكرم اللاحقة. ومع ذلك فإن ه
فة في فهم الدين والقرآن بحيث أمكن لهذا النسل أن يفرز والمعر العلم من مرتبة

 من أمثال: سلمان وكميل والمقداد. ولكن على الرغم من ذلك فإنّ اًعلماء كبار

                                                             

� −  � ,3�: z�e�L� H> ����� zH�¹� ,
{��*: �� 2P;�bF 



 ���

ع في ها لم تبلغ مستوى العصمة، وعليه يكون احتمال الوقوءهذه الأمة وعلما
وعدم تنقيح تعاليمه، وهو أمر وأُصوله الخطأ كبيراً، لعدم ترسيخ قواعد الدين 

. وعلى هذا »الإمام«يدعو إلى الحاجة إلى وجود مرجع ديني معصوم باسم 
الأساس كان لابد من أن يكون هناك إمام ومرجع ديني معصوم ليستكمل 

صيانة والمحافظة من ويبلغ ا إلى مستوى الوتنقيحها عملية تدوين الأصول 
  التحريف والخطأ بشكل كامل.

�],¦�� oD �D AhR'� ��4 Bh0k�: 
إن الإشكال بأن الحاجة إلى المرجع الديني المعصوم قائمة في كل 
مرحلة، ولا تقتصر على عصر الغيبة؛ لأن الاجتهاد يحتمل الخطأ في جميع 

إشكالاً وجيهاً؛  ، لا يمكن أن يكون���المراحل، وليس في مرحلة دون أخرى
احتمال الخطأ في الاجتهاد في عصر الغيبة إنما يكون في فروع الدين  نّإإذ 

وجزئياته دون أصوله ومبانيه، والأخطاء في الجزئيات لا تضر بأصل الدين، 
وقياس الاجتهاد في عصر الغيبة على الاجتهاد في العصور السابقة على 

  رق.الاجتهاد في عصر الغيبة، قياس مع الفا

لا يشير الأستاذ الشهيد المطهري في بيان كيفية البلوغ العقلي للأمة في 
تبرير الخاتمية إلى مراتب ذلك، ولكنه في الوقت نفسه كان ملتفتاً إلى شبهة 

                                                             

� −  W�MH� 
%�/ =D��� >�$.MR� E �i � Q�.;� Y��L/ B�� :Q��/� ��� Q��/ 3@
 u  2-�My� �< E �� R ?×)� � Ò�(%.5R� Q�.;� Q��/� ���*
��� !� ��*{���

 8*
 � ;
�%��- ���.5 Q�?��� �D� h¾ R� ,'�x/< 2&l��� !� 2M�]- >�$.MR� �º�
 =�e�L� H> ����� zH�¹�� ?��D- ���.�R� u�&/ B� u��� ,3$.� �< ��l�7� �V�

 � ,3�:��  	�`F� 



 ���

التنافي بين الخاتمية وأصل الإمامة، ولذلك تراه يشير في الجواب عن الإشكال 
الديني، ويقول بأن المسلمين إلى المرجعية العلمية للإمام وحل الاختلاف 

والنخب عاجزة عن حلها. ومن هنا يتضح أن مراد الشهيد المطهري من البلوغ 
  هو البلوغ النسبي الذي توصل له المسلمون في صدر الإسلام، إذ يقول:

تظهر سلسلة من الاختلافات والفرقة والتشتت والمذاهب المختلفة «
لا بد من وجود معيار وشاخص يقصده  والمتنوعة في الشريعة الخاتمة، وعليه

الناس ليرشدهم إلى الحق من بين هذه المذاهب المتنوعة التي ظهرت بسبب 
الأهواء والآراء والعصبيات ... إن علماء الأمة يمكنهم أن يخلفوا الأنبياء في أمر 
الدعوة وتبليغ الدين، ولكنهم لا يستطيعون الاضطلاع بدور المرجع لحل هذه 

  .���»الخلافات

أخرى: إن البلوغ والتكامل العقلي للمخاطبين في صدر الإسلام  بعبارة
لا يتنافى مع أصل الإمامة، بل إن هذا الاستعداد والتكامل الفكري بالمعنى 

عالمتقدم يمقدمة وشرطاً للاستفادة من وجود الإمام، إذ في حالة عدم رجوع  د
 المتشاات وحل الناس أو علماء الدين إلى الإمام من أجل تفسير

الاختلافات الدينية، فإن هذا الأمر يعكس إما الجمود الفكري، وتخشب الفكر 
الديني في اتمع، أو يحكي عن جهل الناس وعلماء الدين لأصل الإمامة 
وعدم إدراكهم الحاجة إلى الرجوع إلى الإمام في حل المشاكل والمسائل 

والنضج الفكري والعقلي للمسلمين في  الدينية، وكلا الأمرين يثبت عدم البلوغ
صدر الإسلام، وفي هذه الحالة لا يكون أصل الإمامة مثمراً ولا نافعاً. وعليه 
لابد من الإلتزام بالبلوغ الفكري ـ ولو على المستوى النسبي ـ للمسلمين في 

                                                             

� −  � ,�*¡�� ,=L$i� ¢�L�cbF 



 ���

  صدر الإسلام لتبرير الخاتمية من طريق أصل الإمامة.

بلوغ العقلي ليس ملاكاً منحصراً لتبرير أما الكلمة الأخيرة فهي أن ال
الخاتمية، وإنما هو واحد من بين ملاكات وأدلة تقع في عرض بعض أدلة أخرى 

 ���من بينها أصل الإمامة، وإن مجموع تلك الأدلة هو الذي يبرر أصل الخاتمية
  .ويفسرها

  :الشبهة الثانية: تنافي عصمة الإمام مع الخاتمية  ■

في مقام  »العصمة«رسلين من قبل االله يتصفون بـ إن الأنبياء والم
الحصول على الوحي وتبليغه من أجل صيانته وحفظه من جميع أنواع الخطأ 

 9والنسيان. ولا خلاف بين الشيعة وأهل السنة في اتصاف النبي الأكرم 
 إعمامها على. إلا أن الشيعة عمدوا إلى توسيع دائرة العصمة و�`�بالعصمة

وقالوا بأن الأئمة مثل الأنبياء في ضرورة الاتصاف بالعصمة،  الأئمة أيضاً،
 جميع تنقطع 9وهذا يتنافى مع أصل الخاتمية؛ إذ برحيل النبي الأكرم 

 والخاتمية، النهاية خط إلى وتصل الوحي، ونزول العصمة: قبيل من خصائصه
  ية.منافياً للخاتم الأئمة بعصمة القول من الشيعة إليه يذهب ما يكون وعليه

                                                             

� −  ,���� �/v ,
�
��L@ ��>H3@ 3&f :2*¡� � ����� ��I- �*X�.�� u� 3/�7 LC:�
 �abb  	attF 

` −  Q���� Y� ,8k�-�� 
;��� ��.5� ��l� E ��*(:6� 2&l  �  2%��� B�< Y& °�
 �  ��D- Q�@ u� N�%�� ,��3�-� 2o�(�� B(@ �$*
  L{�Vl�� Z���H�� �i � e��P-

 p ,3A��7� Kq :LC:�� F"&��� z�.�7�c � ,c� Q���� !� ��(�D*� 2�*I�� ��< ,�
 Y*| E ��*(:6� 2&l�- �: ,�&l  H> 9I���� :LC:�� �R���� �R�P7�

F�9��5� 8I/3:�� Ð%�L� s�ªI���� 



 ��)

وصف شاه ولي االله الدهلوي الهندي نسبة العصمة إلى الإمام بأا 
  منافية للخاتمية وأصل النبوة، وسوف نذكر نص عبارته لاحقاً.

لن يظهر بعد النبي «أما الدكتور سروش فيقول في هذا الشأن: 
  .���»الدينية الناحية من سلوكه وحسن كلامه صحة يضمن أحد 9الأكرم

كيف يمكن أن يأتي بعد النبي الخاتم أناس، «: وقال في موضع آخر
يتحدثون عن الوحي والشهود بكلام لا أثر له في القرآن والسنة النبوية، ومع 
ذلك يتم التعامل معه على أنه من التعاليم الدينية والتشريعية التي توجب تحليلاً 
 وتحريماً، وتحل في المرتبة محل الوحي النبوي وتكتسب عصمة كلام النبي

  .�`�»، ومع ذلك لا يكون ذلك منافياً للخاتمية؟وحجيته

وهناك من ذهب إلى وصف بعض الصفات من قبيل: العصمة والعلم 
اللدني بأا صفات ميتافيزيقية تفوق الحالات البشرية، معتبراً النظرية المخالفة 

  .��bمنسجمة مع القول بأصل الخاتمية �إنكار الصفات الميتافيزيقية�

  :يلرأي وتحل

  يجدر الالتفات إلى المسائل الآتية:ونقدها في معرض تحليل هذه الشبهة 

أولاً إن  مجرد دعوى بلا دليل: :ـ اختصاص العصمة بالأنبياء  ١
من  دمقام العصمة عناية إلهية مقرونة بالنفس الزكية للإنسان المعصوم، وهي تع

                                                             

� −  � ,�2/�(%�� 2-LP.�� \�-� z�(: 8-L~ \�- ,©�Ó �/L��� 3( �baF 
` −  8%*/v :��D�� ;©�Ó Y@�� ,H�- u&§ [�.56� �  ©�Ó H�.�3
� ^�o�� Z����

 :>3��� ,8I/3:�` � ,raF 
b − /3� u�f ,H�ws3� ©���L� ���L@} :>3��� ,25H3� 2
¼ ,b � ,tdF 



 ��*

وازم مقام النبوة. ولكنها الصفات اللازمة للنبوة، وبعبارة أخرى إن العصمة من ل
لا تعني سلب هذه الصفة عن الآخرين، واحتكارها من قبل الأنبياء فقط. 
ويبدو أن من صاغ هذه الشبهة قد خلط بين هذين الأمرين، حيث توهم أن 
العصمة هي مثل نزول الوحي في كوا من الصفات الخاصة والمنحصرة بالنبي 

لأنبياء. في حين أن عليه أولا أن يثبت والتي لا يشاركه فيها أحد من غير ا
، كي يثبت بعد ذلك أن القول بنظرية تعميم �اختصاص العصمة بالنبي�مدعاه 

  منافياً للنبوة. :العصمة إلى غير الأنبياء من أمثال أهل البيت 

وعلاوة على ذلك فإن روايات الفريقين، بل وآيات القرآن الكريم تدل 
  ا سيأتي بيانه والإشارة إليه.، على م:على عصمة أهل البيت 

إن السؤال حول ما إذا كانت  ـ جوهر الإمامة يقتضي العصمة: ٢
الإمامة ملازمة لصفة العصمة أم لا؟ يرتبط بنوع الرؤية إلى الإمامة وتفسيرها. 
فإذا كانت الإمامة مجرد خلافة وحكومة دنيوية ـ كما يرى أهل السنة ـ أو في 

فسير الدين، فعندها لا تكون الإمامة مقتضية الحد الأقصى كانت بمعنى ت
للعصمة، وأما إذا كان المراد من الإمامة هو معناها الحقيقي، والذي يفوق النبوة 
مرتبة بحسب التعبير القرآني، فإا ستقتضي العصمة وتلازمها قطعاً، والدليل 

، ولم بعد إعطائه مقام النبوة 7على ذلك إعطاء االله الإمامة للنبي إبراهيم 
,u6  (يتحقق ذلك إلا في ايات عمره الشريف. إذ يقول تعالى:  w�� u	t@w` uCu0 t@� t�w` u%

 ~�&u� u= u1 u�& u
 �w0 }= |� ~� t� w� u% u�& u
 & c�& u�w` w�&}��w� u�~� wD& u$ |Sw` u�& u
 }� ~#} u�u� uT �m u�w� u�w@ ~p z@ u�
 u9wwM&}!�� x w� t# uD (���.  

                                                             

� −  :GL�(���`aF 



 ��+

ـ كما هو  7إعطاء الإمامة للنبي إبراهيم الخليل تعلق الآية الشريفة 
واضح من منطوقها ـ على اجتيازه الاختبار والابتلاء، ومن هنا يتضح أن 
الإمامة أرفع شأناً ومترلة من النبوة. وقد طمع النبي إبراهيم بعد حصوله على 

 ا جعلٌ من االله عزوجل ـ مرتبة الإمامة ـ التي يصفها القرآن في هذه الآية بأ
بإعطائها إلى نسله، فواجه رفض هذا الطلب من قبل االله، والسبب في ذلك كما 
يصرح االله تعالى يعود إلى صدور الظلم منهم، وهو أمر يثبت أن الإمامة لا 

الذي يتصف ا يجب  نّأتجتمع مع صدور أي نوع من أنواع الظلم والمعاصي، و
  أن يكون معصوماً.

إن الدليل المقتضي  ضرورة وجود المعصوم:ـ الدليل العقلي على  ٣
لضرورة بعث الأنبياء، يقتضي ضرورة عصمة الإمام أيضاً. بمعنى أن االله يجب 
عليه من باب اللطف والحكمة أن يبعث هداة من جنس البشر لهداية الإنسان 
شريطة أن يتصف بالعصمة؛ لأن الهادي إذا لم يكن معصوماً جاز عليه السهو 

غ الرسالة أو تفسير الوحي، ولا يخفى ما في ذلك من نقض والخطأ في إبلا
الغرض المنشود من بعث الأنبياء. وفي الفترات التي تخللت بعث الأنبياء 
السابقين لم تكن هناك حاجة إلى وجود الأئمة، بعد إمكان ظهور نبي جديد 
بعد كل فترة ليتولى عملية تصحيح الانحراف الذي تعرضت له شريعة النبي 

ا فيما يتعلق بشريعة خاتم الرسل، فحيث لا يكون هناك نبي يأتي ابق. أمالس
من بعده، تمس الحاجة إلى وجود إمام معصوم ليكون هو الحكم والميزان 
والمعيار الذي ترجع إليه الأمة للحصول على التفسير الصحيح، والبت في 

من الباطل. حالات الاختلاف بين الأمة وكشف الغث من السمين وتمييز الحق 
فإذا لم يكن هناك من إمام يخلف خاتم المرسلين سيتعرض الدين الخاتم إلى 



 ���

البلى وتطاله آفة التحريف والانحراف حتى لا يبقى منه شيء من الحق، وهذا 
لا ينسجم مع الهدف من البعثة وأصل الخاتمية. وبعبارة أخرى إن أصل الخاتمية 

دون أن يكون نبياً. وقد تمّ التأكيد  منيقتضي ضرورة وجود الإمام المعصوم، 
  .���على هذه المسألة في بعض الروايات أيضاً

هناك من  ::ـ دلالة الأدلة القرآنية على عصمة أهل البيت  ٤
آيات القرآن الكريم ما يدلّ صراحة على طهارة وعصمة أهل بيت النبوة، وقد 

 الحسن مامينوالإ ،7 علي بالإمام :تمّ تفسيرها في روايات أهل البيت 
. ومن بين أوضح الآيات في 3 الزهراء فاطمة والسيدة ،8 والحسين

=�~  (الدلالة على عصمة أهل البيت قوله تعالى:  w	~= u� }"w`��  t6 ~�t� uD u2 w� t�~,w�
� c� w#tP u; t6 ~7 u	 |#uP~= u% w�t,u]t�� u� t�u  u¥ t$ |	�� (�`�.  

 دعا الآية، هذه زولن بعد أنه 9تروي أم سلمة زوج النبي الأكرم 
 بيتي أهل هؤلاء اللهم«: قال ثم والحسين، والحسن وفاطمة علياً االله رسول

  .��b»تطهيراً وطهرهم الرجس عنهم أذهب وخاصتي،

ذا هكما اشتملت مصادر أهل السنة على روايات تشتمل على 
  .��aبرواية السيدة عائشة أيضاًذاته المضمون 

                                                             

� −  p ,2&�%�� ��¡�� u/3�� Q�� ,S�3l�� g*I�� :LC:�� � ,``�  	`aaF 
` −  :Z��;6�bbF 
b −  p ,H�o%7� H3�� ,
)�*��� :LC:�c � ,�`t ��tr u%5 ;2/�� ���� Ñ��� ,

 p ,=D�O��c � ,bd� K ,btbt� ; p ,B(%; u- 3�< 3%�d � ,b�a 3{�L� ;
 p ,�i&���� � ,b�` n/3�� ,`c� p ,9-L��� =�D� G>�7� Y*-�%/ ;� ,

�barF 
a −  p ,�
�� �*]A :LC:�m � ,�b�F 



 ���

في موضع آخر بعصمة أهل  9كرم وقد ورد التصريح عن النبي الأ
معاشر الناس أوصيكم في «بيته ضمن بيان الملازمة بينهم وبين عترته، إذ يقول: 

عترتي وأهل بيتي خيراً، فإم مع الحق والحق معهم، وهم الأئمة الراشدون 
  .���»بعدي والأمناء المعصومون

في العدد  تقدم أن ذكرنا ـ دلالة الروايات النبوية على عصمة الأئمة: ٥
السابق من هذه السلسلة أن الآية الشريفة والحديث النبوي المعروف بحديث 

، وعلاوة :الكساء تدلان دلالة صريحة واضحة على عصمة أهل البيت 
  :يأتيعلى ذلك هناك روايات أخرى ذا الخصوص، نشير إليها فيما 

 أنا وعلي«، أنه قال: 9فقد روي عن ابن عباس، عن النبي الأكرم 
  .�`�»والحسن والحسين وتسعة من ولد الحسين مطهرون ومعصومون

 عصمة على »حديث الثقلين«كما يدلّ الحديث النبوي المعروف بـ 
  :يقول إذ ،9 االله رسول بيت أهل من العترة

إني قد تركت ما إن أخذتم به لن تضلوا بعدي ـ الثقلين ـ وأحدهما «
لسماء إلى الأرض وعترتي أهل أكبر من الآخر: كتاب االله حبل ممدود من ا

  .��b»بيتي، ألا وأما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض
وقد تواتر نقل هذا الحديث في مصادر الفريقين. وقد تمّ وضع أهل 
البيت في هذه الروايات في مستوى القرآن، وتمّ التصريح بأما لن يفترقا عن 

                                                             

� −  � ,L16� 2/��� ,=e�L�� 
&��� �5���� �-<��aF 
` −  p ,G>�7� Y*-�%/` � ,b�d p ,�i&��� 3{�L� ;` � ,b�by� 2 �5�� ; E 2���

 p ,2%��� B�< ��l:b � ,`mt p ,H��:6� H�]- ;`c � ,`��F 
b −  p ,B(%; u- 3�< ���y� 3%��b � ,ct ���cd� �� ,�`d ���`�� ,�

���a �����aF� 



 ���

حيث �كون هناك ضلالة أبداً بعضهما، وأنه يجب التمسك ما معاً، وبذلك لن ت
  .�الدالة على النفي المؤبد �لن�ورد تأبيد نفي الضلالة بلفظ 

عترة رسول االله إذا لم تتصف بالعصمة، لما كان هناك إمكان  واضح أنّ
لاقتراا بالقرآن، والتأكيد على أن التمسك ما يؤمن من الوقوع في الخطأ 

كيد يدلّ دلالة واضحة وقاطعة على والضلالة. وعليه فإن هذا النوع من التأ
.  ولكن من هم أهل بيت النبي؟ :عصمة القرآن وعدله المتمثل بأهل البيت 

السيدة و، :عشر  ذكرنا في العدد السابق من هذه السلسلة أم الأئمة الإثني
  .3فاطمة الزهراء 

 من والأئمة 7 علي الإمام 9وفي رواية أخرى وصف النبي الأكرم 
 ذنب كل من المعصومون وهم وصفوته، وجل عز االله خيرة فإم«: قائلاً ذريته

  .���»وخطيئة
وقد روى النبي الأكرم عن ملكين من الملائكة الموكلين بكتابة أعمال 

. وقد أشار النبي إلى آية �`�أما لم يكتبا لعلي معصية أو ذنباً أبداً 7علي 
ها، وإن نفس العصمة مصاديق :معتبراً الأئمة المعصومين  »أولي الأمر«

إنما أمر بطاعة أولي الأمر لأم «يستوجب أمر االله بإطاعتهم، إذ يقول: 
أطيعوا «. وفي رواية أخرى: ��b»معصومون مطهرون لا يأمرون بمعصية االله
  .��a»علياً؛ فإنه مطهر معصوم لا يضل ولا يشقى

                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����`c � ,�tbF 
` −  � ,s� < H3l7� :LC:��tb  	�taF 
b − @ u- �*
 °5 Z�.� � ,4*a�d F 
a −  � ,H�(�6� ^���bc` p ,Y{���� B
  ;� � ,�mc p ,H��:6� H�]- ;br ,

�r`F 



 ���

، وأا 7وقد ذكرت هذه الرواية علة الأمر بإطاعة الإمام علي 
كمن في اتصافه بالطهر والعصمة، مما يعني عدم الضلالة والوقوع في الشقاء: ت
  .���»أنا وعلي والحسن والحسين وتسعة من ولد الحسين مطهرون معصومون«

  .: الأئمة جميع عصمة على الحديث هذا في 9يؤكد النبي الأكرم 

وفي بعض الأحاديث المروية عن النبي الأكرم نجد الإشارة إلى لوازم 
معياراً للحق، وأنه ملازم للحق، وأن  7العصمة، من قبيل أن الإمام علي 

الحق ملازم له، وأن الإمام علي ملازم للقرآن، وأن القرآن ملازم له، وأنه 
  الفاروق الأكبر الذي يفرق بين الحق والباطل.

  ميزان الحق: 7أ ـ علي 
الحوض  علي مع الحق والحق مع علي، ولن يفترقا حتى يردا علي«ـ 
  .�`�»يوم القيامة
علي مع الحق والحق مع علي، اللهم أدر الحق مع علي حيثما «ـ 

  .��b»دار
 دينه في اقتدى من«وقال الفخر الرازي في إشارة منه إلى هذه الرواية: 

اللهم أدر الحق مع �: 9 قوله عليه والدليل اهتدى، فقد طالب أبي بن بعلي
  .��a»�علي حيث دار

                                                             

� −  � ,Q�l ��btF 
` −  p ,>�3V- g/H���a � ,b`� p ,hI�> g/H�� ;a` � ,aatF 
b −  p ,=D�O�� u%5c � ,dbb p ,hI�> g/H�� ;a` � ,aar ,2/�$%��� 2/�3(�� ;

pm � ,bd��� � �@�%� ; � ,
�eH��aF 
a −  K ,�(��� ���.��� � ,`��F 



 ���

 7يات الآتية على الملازمة المتبادلة بين الإمام علي كما تؤكد الروا
  والقرآن والحق:

  يلازم القرآن والحق ويلازمانه: 7ب ـ علي 

علي مع القرآن، والقرآن معه، لا يفترقان حتى يردا علي «ـ 
  .���»الحوض

علي مع الحق والقرآن، والحق والقرآن مع علي، ولن يتفرقا حتى «ـ 
   .�`�»يردا علي الحوض

   مرجع التمييز بين الحق والباطل: 7ليـ ع ج
 بأنه الروايات من كثير في 7 علي الإمام 9وصف النبي الأكرم

  الصديق الأكبر وفاروق الأمة، ومن ذلك الحديث القائل:
وهذا الصديق الأكبر، وهذا فاروق هذه الأمة بين الحق «ـ 

  .��b»والباطل
وا علي بن أبي طالب، فإنه ستكون بعدي فتنة فإذا كان ذلك، فالزم«ـ 

أول من يراني وأول من يصافحني يوم القيامة وهو الصديق الأكبر وهو فاروق 
  .��a»هذه الأمة يفرق بين الحق والباطل وهو يعسوب المؤمنين

                                                             

� −  p ,\5�6� �P�7�c � ,�bc p ,�Vl�� �P�7� ;� � ,`cc h ��l�� ;
 � ,2@L]7��`aF 

` −  p ,H�*�6� ��l:� H�L-6� Y*-H� � ,r�r p ,�i&��� 3{�L� ;� � ,�mmF 
b −  p ,�(��� �P�7�d � ,`dt p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;a` � ,rbdrF 
a  −  p ,2-�]l�� 2�L�� E 2-�V�� 35<d � ,`dc p ,2-�]l�� �**¡ E 2-�Ay� ;m ,

�`tap ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� 2k�(�� #, Kq :�x/< LC:�� ,�b� ,``rF 



 ���

 الحديث :ومن بين الأحاديث الأخرى التي تثبت عصمة الأئمة 
نما مثل أهل بيتي فيكم إ«: 9 الأكرم النبي فيه يقول والذي بالسفينة، المعروف

  .���»كسفينة نوح، من دخل فيها نجا ومن تخلف عنها غرق

لا ينافي القول بأصل  :يتضح مما تقدم أن القول بعصمة أهل البيت 
ات القول بالخاتمية على ما تثبته الأدلة العقلية يالخاتمية، بل هو من مقتض

   والقرآنية والروائية التي تقدم ذكرها.

إذا أردنا أن نفهم حقيقة  وايات الولائية على العصمة:ـ دلالة الر ٦
الإمامة وصفاا، فليس هناك ما هو أفضل من الأئمة الأطهار أنفسهم. وإذا 

  نحن رجعنا إلى الروايات المأثورة عنهم، نجدهم يؤكدون على عصمتهم. 

 »أولي الأمر«دائرة العصمة بما يشمل حتى  7فقد فسر الإمام علي 
إنما الطاعة الله عز وجل ولرسوله ولولاة الأمر، وإنما «إذ يقول:  أيضاً، وذلك

  .�`�»أمر بطاعة أولي الأمر؛ لأم معصومون مطهرون لا يأمرون بمعصية

 ��̄ �­�¬ «: :في تقرير صفات أهل البيت  7وقال الإمام علي 
 �̄ ̄ �̄�3̄$̄ °� �̄%
̄�̄M̄�̄ �̄%&̄l̄ ̄�̄ �:̄L̄ ¬$)̄ !̄��̄�̄�̄ N̄H̄�¯(�̄ ­8 ­X ®H<̄ ­E °8.̄ ¬P °;�̄ ­8 ­� ®
�̄ 

�̄% °@ ­H��̄ °/ R̄�̄ °8 °@ ­H��̄ °: R̄ �̄%�̄�̄ �̄v ®L °� ®�� B̄�̄M̄�̄ , ­�v ®L °� ®�� Ȳ�̄ �̄%
̄�̄M̄�̄«�b�.  

بالإضافة إلى مسألة العصمة  7وفي هذه الرواية نجد الإمام علي 
  يصرح بكوم حجج االله على العباد أيضاً.

                                                             

� −  p ,H��:6� H�]-`b � ,��c p ,\5�6� �P�7� ;c � ,b�d K�H ���� ;
 p ,^��7�`c � ,b`F 

` − I�� u  '��: � ,Y{���� B
  ,S�3l�� g*c` p ,Q�l � ;� � ,drF 
b −  p ,E���� Q�A< ,
%*
��� Z���/ u- 3&f� � ,�t�F 



 ���

في بيان الملازمة بين الإمامة والعصمة:  7ن وقال الإمام زين العابدي
  .���»الإمام منا لا يكون إلا معصوماً«

أن من بين  7عن الإمام زين العابدين  7وقد روى الإمام الكاظم 
شروط الإمام والإمامة، وبعبارة أدق: إن من بين العناصر المكونة للإمام 

بالأمر الذي يبدو والإمامة هي العصمة، وأضاف إلى ذلك أن العصمة ليست 
الإمام «على ظاهر الإمام، وعليه وجب أن يعرف ذلك من خلال النص عليه: 

منا لا يكون إلا معصوماً وليست العصمة في ظاهر الخلقة فيعرف ا، ولذلك لا 
  .�`�»يكون إلا منصوصاً

أن شرط العصمة في الإمامة يتحقق من  7كما ذكر الإمام الصادق 
وب كبيرة وصغيرة، حتى مع فرض التوبة، إذ يقول: خلال عدم ارتكاب الذن

لا يصلح للإمامة من قد ارتكب من المحارم شيئاً صغيراً كان أو كبيراً، وإن «
  .��b»تاب منه بعد ذلك

الأنبياء وأوصياؤهم «في وصف الأنبياء والأوصياء أنه قال:  7وعنه 
  .��a»لا ذنوب لهم؛ لأم معصومون مطهرون

العصمة ومفهومها مثاراً حتى في عصر الأئمة  لقد كان البحث عن
أنفسهم، كما يلوح ذلك من رواية حسين الأشقر، والتي يقول  :الأطهار 

فيها: قلت لهشام بن الحكم: ما معنى قولكم: إن الإمام لا يكون إلا معصوماً؟ 

                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����`c � ,�ttF 
` −  � ,2&l��� Z�- ,H�(�6� ^����b`F 
b −  � ,s� < H3l7�`��F 
a − �]- ,«
P7� L@�- 3&f 2����� p ,H��:6� H`c � ,�ttF 



 ��)

المعصوم هو الممتنع باالله من «عن ذلك؛ فقال:  7فقال: سألت أبا عبد االله 
  .���»م االلهجميع محار

حقيقة الإمام والإمامة:  في بيان أنه قال 7وفي رواية عن الإمام الرضا
» ®�� °���̄ ­ ®y�	 ®���̄ ­Z�°: ³D�� ū ­� °L ¬$ī °&	 ­Z�°* °� ®�� ­u ̄ °< ¬½̄ °&HH  ­GH̄�$̄¬i���̄ ­¥ ®3 °� ®�� °� ­3 ®��̄

 ̄3­- Ê�� °l®�̄ ­G>̄�¯( ­� ®���̄ ­�®
 ­� ®���̄ ­G>̄��̄ ¬����̄ ­� °�³%���̄ ­Q� °5 ¬L�� ­G�̄ ®  9  ­B ®�:̄�̄
 ­B�̄ ¬����̄ �/̄�ī̄ ® � ū ­� ū ­�<̄ ®3@̄ Ê> ¬3�̄ °� Êh¬��̄ °� Ê3 ¬/?̄ °� Ê�� °l ®��̄ �̄ °$�̄ FFF ­Q�°.¯( ®�� ­GL̄ ¬$ī°®7�

 °8 ³l°Ū ­H�¯o ­� ®���̄��  ­8 ­� ®
�̄ �̄ ̄ °s3̄ ­���̄�̄ ­s ­>�¯( ­  �̄ ̄ °8¯. ¬P °; �̄� °�¯*­� �̄­�D̄­-«�`�.  
للمأمون العباسي في بيان سبب اشتراط  7قال الإمام الرضا كما 

لا يفرض االله تعالى بطاعة من يعلم أنه يضلهم «العصمة في الإمام: 
  .��b»ويغويهم

  .��a»عصمكم االله من الزلل«ومما ورد في الزيارة الجامعة: 
إن على المحقق  ـ الاعتقاد بالعصمة من قبل بعض أهل السنة: ٧

من الأدلة العقلية والنقلية ملاكاً لتحديد بوصلته الاعتقادية المنصف أن يجعل 
  والإيمانية، وأن يكون من أبناء الدليل.

وهناك من أهل السنة من سار على مقتضى هذا الأصل بعد دراسته 
للأدلة العقلية والنقلية الواردة في العصمة، فأذعن لها وقال بضرورة العصمة في 

  لخاتمية.الأئمة واعتبرها منسجمة مع ا
                                                             

� −  � ,2&l��� Z�- ,H�(�6� ^����b`  	�bb K ,` �bF 
` −  p ,E���� Q�A< ,
%*
��� Z���/ u- 3&f� � ,`��� ,`�`� ,`�b ��*  ;

 p ,�XL�� H�(�<` � ,�tm ��tt F�*�
.- 
b −  p ,�XL�� H�(�< ��* � � ,�`c Z�(�� ,bcF 
a −  p ,8*���� sØ¾ R u��� , d�tF 



 ��*

ومن بين علماء أهل السنة يذهب ابن أبي الحديد المعتزلي إلى القول 
، كما نص على قول أبي محمد بن متويه بعصمة الإمام 7بعصمة الإمام علي 

قلت: هذا القول منه يشعر بأن العترة معصومة  فإن«قال:  أيضاً، حيث 7علي
ه ـ رحمه االله تعالى ـ فما قول أصحابكم في ذلك؟ قلت: نص أبو محمد بن متوي

معصوم وإن لم يكن واجب العصمة ولا  7على أن علياً  �الكفاية�في كتاب 
  .���»العصمة شرط في الإمامة، لكن أدلة النصوص قد دلت على عصمته

كما ذهب العارف الإسلامي الشهير محيي الدين ابن عربي إلى القول 
 بيته وأهل 9 طهره قد«: يقول إذ ،: بيته وأهل 9بعصمة النبي الأكرم 

، والملفت أنه »يشينهم ما كل] الرجس أي[ وهو الرجس، عنهم وأذهب تطهيراً،
إذ  �عين الطهارة�لم يكتف بوصفهم بأم مطهرون فقط، بل وصفهم بأم 

. كما تمسك بالحديث النبوي �`�»فهم المطهرون، بل هم عين الطهارة«يقول: 
  .��aوألحقه في زمرة المعصومين أيضاً، ��b»سلمان منا أهل البيت«القائل: 

الشبهة الثالثة: القول بوجوب إطاعة الإمام يتنافى مع   ■

  :الخاتمية

يذهب الشيعة في أدعيتهم وزيارام وروايام إلى وجوب إطاعة 
. وهذا الأصل ��cالأئمة، وأن طاعتهم من طاعة االله، وإن معصيتهم معصية االله

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�d � ,`md :�@H 2(i � ,rdF 
` −  p ,2*�7� ��;�.��� ,¤L  u-� u/3�� 
*f� � ,�td Z�(�� ,`mF 
b −  p ,��I� u-� G�5� � ,m� p ,=½i�� g/H�� ;` � ,cdrF 
a − Fs� < H3l7� 
c −  p ,E���� Q�A< :LC:�� � ,�rc�� ; Z��-6�� ,2&{6� 2 �) ¶L� Z�- ,2P

FzL�6� 



 ��+

ن الخاتمية تعني انتهاء ظهور الحجة الإلهية، وأنه لا ينسجم مع أصل الخاتمية؛ لأ
  لا يكون هناك بعد ذلك من تجب إطاعته بشكل مطلق.

 9وقد ذهب الشاه ولي االله الدهلوي إلى القول بأنه رأى النبي الأكرم 
، وأن بطلانه باطل مذهب بأنه فأجابه التشيع؛ مذهب عن فسأله المنام في

د الدهلوي قائلاً: فلما أفقت من نومي يتضح من لفظ الإمام! ... واستطر
أخذت أتأمل في لفظ الإمام فاتضح لي أن الإمام في مصطلح الشيعة معصوم 
ومفترض الطاعة ومنصوب للخلق، ويجوزون عليه الوحي الباطني، وبذلك 

... لأن القول بعصمتهم ووجوب  ���يكونون في الحقيقة منكرين لخاتمية النبوة
  .�`�روح الباطنية لا يختلف عن القول بالنبوةإطاعتهم وامتلاكهم لل

وهو تلميذ الدهلوي  �هـ ١٢٢٥م: �وقد عمد القاضي محمد ثناء االله 
  .��bإلى تأييد كلام أستاذه في حاشيته على العبارة المتقدمة

كيف يمكن فهم الكلام «كما ذكر الدكتور سروش هذا الشبهة قائلاً: 
ي ـة متصلين بالوحـال الدين، واعتبار الأئمالقائل باعتبار الإمامة شرطاً في كم

الباطني، والقول بعصمتهم، وافتراض طاعتهم ـ كما هو مذهب الشيعة ـ بحيث 
لا يتنافى مع الخاتمية، ولا يكون كلامهم في رتبة كلام النبي واتصافه بذات 

وسوف نذكر الإجابة عن هذه الشبهة على هامش الإجابة عن  .��a»الحجية؟
  .�اعتبار الحجية الإلهية للأئمة�دمة الشبهة القا

                                                             

� −  p ,2*�y� ��*$�.�� ,=�
�3��` � ,`ta  	b��F 
` −  � ,s� < H3l7�b��F 
b −  � ,s� < H3l7� :LC:�b`�F 
a − F©�Ó H�.�3�� Y@�� ,H�- u&§ [�.56� u  Q�6� ©�Ó H�.�3�� Z��M 



 ���

الشبهة الرابعة: القول بالحجية الإلهية للأئمة ينافي   ■

  :الخاتمية

هناك من يذهب إلى القول بأن الخاتمية تعني انتهاء الحجية والقداسة 
دون المطالبة بدليل؛ لأن هذه الأمور من مختصات النبي من والأخذ بالأمور 

الخصائص التي من  هذه يمتلك إنسان هناك يكون لا رحيله وبعد ،9الأكرم 
شأا أن تجعل قوله وفعله حجة بالنسبة لنا، وأن يتمتع بشخصية حقوقية 

دون مطالبته من تصل إلى حد القداسة، وتلزمنا بالتعبد والالتزام بما يقوله 
بتقديم الدليل. ذلك لأن الحجية الذاتية للشخصيات الدينية إنما تكون حكراً 

. 9الأنبياء فقط، وفي الدين الإسلامي لا يتصف ا غير النبي محمد على 
 الأئمة، على الشيعة يخلعه الذي الخاص الموقع فإن الأساس هذا وعلى

 الخلق، على االله حجج بأم ووصفهم القدسية المقامات ذوي من باعتبارهم
بة تور سروش في هذه الحلالدك جال وقد. الخاتمية بأصل القول مع يتعارض

 »الغلو«وصال مراراً وتكراراً، واعتبر وصف الأئمة ذه الأوصاف نوعاً من 
إن ما هو الذاتي في الإسلام هو شخصية النبي وتجربته الباطنية «فيهم، إذ يقول: 

وأوامره ونواهيه الناشئة عن تلك التجارب، وإا ستبلغ مرحلة النهاية والختام 
د ذلك يجب تفسيره بشكل لا يتنافى مع برحيل رسول االله، وإن كل ما يأتي بع

هذا الأصل الأصيل والركن الركين. وكان هناك الكثير من الغلاة الذين منحوا 
  .���»أولياء االله مراتب إلهية، أو منحوهم مراتب لا تصلح لغير الأنبياء

وبطبيعة الحال كان هناك من الشيعة من سبق الدكتور سروش في طرح 
أبو الفضل البرقعي قبل ثلاثة عقود إلى فقرة من هذا الإشكال، حيث أشار 

                                                             

� −  � ,z�(: 8-L~ \�- ,©�Ó �/L��� 3( �aaF 



 ���

وهل جعل الحجية يكون من قبل «، فقال: »أقوالهم حجة«دعاء العديلة تقول: 
كتاب الأدعية، أم يكون ذلك من قبل االله؟ متى جعل االله أقوال الأئمة حجة 
حتى تبيحوا لأنفسكم نسبة كل خرافة إلى الأئمة وتمريرها تحت غطاء جعل 

  .���»م؟!الحجية له

�#]i�� 	=	<;: 
إن شبهة عدم انسجام القول بحجية الأئمة مع الخاتمية، يمكن تحليلها من 

  خلال المسألتين الآتيتين:

  :9أ ـ عدم الانسجام مع الشخصية الحقوقية للنبي الأكرم 

إن نبي الإسلام يتمتع من قبل االله بشخصية حقوقية، وإن من أهم 
، ومن لوازم الولاية حق تشريع الأحكام، »ةالولاي«عناصر تلك الشخصية هي 

دون المطالبة من وإصدار الأوامر، ووجوب الطاعة لأحكامه على الناس 
إن هذا العنصر [العنصر «بدليل. وقد تحدث الدكتور سروش ذا الشأن قائلاً: 

المقوم لشخصية النبي الحقوقية] هو عنصر الولاية، والولاية تعني أن تكون 
المتكلم هي التي تضفي الشرعية والحجية على كلامه  شخصية الشخص

وأوامره، وهذا هو الشيء الذي ختم بالخاتمية المطلقة. ونحن الآن لا نقبل كلام 
أي شخص إلا إذا كان مستنداً إلى دليل أو مدعوماً بقانون. إلا أن الأنبياء لم 

انت تجارم يكونوا كذلك؛ لأم كانوا هم دعائم أقوالهم وأوامرهم ... وقد ك
الدينية متعدية وليست لازمة، وكانت أحكامهم تسري على الآخرين، وتستتبع 

                                                             

� −  � ,�*���� �- >�x� ,
�@L- Bx��� �-<`a  	`c u� GL��� 2/v L��¸ !� 3%.5� �1 F
F�� ��� �� 2�>���� ��]�l�� E �$;q �  ��%5 2k�(�� #, 



 ���

  .���»تكليفاً وعملاً

وقد صرح بأن الحجة الإلهية قد انتهت وختمت برحيل رسول 
 بعد«: يقول إذ أيضاً؛ : الأئمة أقوال حتى يشمل الأمر وهذا ،9الإسلام

صيته صحة كلامه وحسن ضمن شخت شخص أي يظهر لن 9 الإسلام نبي
سلوكه من الناحية الدينية، وأن يكون كلامه مستوجباً لحدوث التكليف الديني 

  .�`�»على الآخرين

  سنأتي على نقد هذه الشبهة في معرض نقد الشبهة الآتية.

  ::ب ـ عدم حجية روايات الأئمة 

 نفي هو 9إن لازم حصر الشخصية الحقوقية والدينية بالنبي الأكرم 
 وتفسيره الدين دائرة في الأئمة عن وخاصة مطلق، بشكل سواه عمن ةالحجي

 المتقدمة النظرية صاحب زعم لأن وذلك عنهم؛ المأثورة الروايات خلال من
عدم انسجام القول بحجية كلام وتفسير الأئمة مع الخاتمية. يقول  على يقوم

 صشخ أي يظهر لن 9بعد نبي الإسلام «الدكتور سروش ذا الشأن: 
 يكون وأن الدينية، الناحية من سلوكه وحسن كلامه صحة شخصيته تضمن
... كما أن تفسير  ��bالآخرين على الديني التكليف لحدوث مستوجباً كلامه

كلمات االله والنبي لا يمكن أن يكون شخصياً ومستنداً إلى الأشخاص، بل يجب 
  .��a»أن يكون إجماعياً ومستنداً إلى الدليل

                                                             

� −  � ,z�(: 8-L~ \�- ,©�Ó �/L��� 3( �b`  	�bbF 
` −  � ,s� < H3l7��baF 
b −  � ,s� < H3l7��bbF 
a −  < H3l7� � ,s��baF 



 ���

ر سروش يتعدى من خاتمية الحجة الإلهية إلى مقولة بل إن الدكتو
، ويعتبر لازم الخاتمية ختم حجية تفسير النصوص وتفسيره معرفة النص الديني

  الدينية، وبعبارة أخرى: عدم قطعية تفسير المعرفة الدينية، ويقول في ذلك: 

لا يمكن تفسير أي كلام أو نص ديني بحيث يعطي لأحد حق الولاية «
عنى؛ لأن ذلك يمثل عين التناقض؛ إذ يعني أن خاتم الأنبياء يمنح شخصاً ذا الم

  .���»أو جماعة حقوقاً تؤدي إلى نقض خاتميته

إن مضمون وفحوى الخاتمية أن لا نعتبر أي فهم للدين على أنه هو «
الفهم الخاتم، وبذلك سوف نفتح أمام هذا المحيط محيطات أخرى، وأن نوسع 

  .�`�»ة النبويةاال لبسط التجرب

» نعم جاء خاتم النبيين، ولكن لم يأت خاتم الشارحين. وإن كلام أي
شخص في مقام الشرح والتفسير، لا يبلغ مرتبة الوحي. من هنا نقول: على 
الرغم من وجود دين خاتم، إلا أنه لا يوجد لدينا فهم خاتم. وعلى الرغم من 

لدائرة الدينية، ويتم التصديق الذي هو ادعاء من داخل ا�وجود الدين الكامل 
  .��b»، إلا أنه لا توجد معرفة دينية كاملة�به تبعاً لتصديق النبي

يصرح الدكتور سروش بأننا لا نبحث عن الدليل في خصوص الكلام 
النبوي، وأما في غير الكلام النبوي فلابد من أن يقوم الكلام على دليل حتى 

. وإلا فإن مجرد شخصية 7طالب  إذا كان المتكلم هو الإمام علي بن أبي
إذا كان هناك من دليل مقنع على «المتكلم لا تمثل حجة له، وفي ذلك يقول: 

                                                             

� −  � ,z�(: 8-L~ \�- ,©�Ó �/L��� 3( �bcF 
` −  � ,s� < H3l7��ctF 
b −  � ,s� < H3l7��arF 



 ���

المدعى، أخذنا به، وإذا لم يكن هناك من دليل، فلن يكون هناك فرق بين أن 
أو غيره؛ ومن الآن فصاعداً يكون الدليل هو المتبع  7يكون المدعي هو علي 

  .���»ما اجترح من الكراماتوليس قول المتكلم مه

وقد صرح الدكتور سروش في آخر موقف له بعدم الانسجام بين القول 
  .�`�بحجية قول الأئمة والقول بخاتمية رسول االله

x �% �<": 
  تجدر ملاحظة الأمور الآتية:ونقده في معرض تحليل هذا الادعاء 

  : أ ـ مجرد دعوى من دون دليل

جابة عن شبهة عدم انسجام العصمة مع تقدم أن ذكرنا في معرض الإ
أصل الخاتمية، أن العصمة وافتراض الطاعة والحجة لم تكن في بحثنا من 
الشروط اللازمة للنبوة، وليست من الأوصاف الحصرية لها، وعليه فإن توسيع 
رقعة هذه الصفات وتعميمها لا ينافي أصل النبوة والخاتمية. وبعبارة أخرى: إن 

ود التنافي أن يثبت هذا الادعاء، في حين أنه قد اكتفى على من يدعي وج
بمجرد الادعاء ولم يدعمه بالدليل. هذا وإننا سوف نثبت ضمن المسائل الآتية 

  عكس هذا الادعاء.

  :ب ـ الحجة وافتراض الطاعة من لوازم العصمة

 يأتي وفيما والنقلية، العقلية بالأدلة :سبق أن أثبتنا عصمة الأئمة 
                                                             

� −  � ,s� < H3l7��bcF 
` −  H�.�3�� Y@�� :LC:� ,H�- u&§ [�.56� u  Q�6� 8-��M E ©�Ó H�.�3��

 ��  ,©�Ó �/L���3( �bra F2*�&I�� GLP$
� 



 ���

 من وتأييده اتمع في المعصوم الإمام وجود مع: وهي النقطة هذه إلى نشير
كررة بوجوب اتباعه وإطاعته ـ المت والأوامر 9 الأكرم والنبي القرآن قبل

على ما تقدم ذكره ـ ألا يدل ذلك على وجوب اتباع الإمام وإطاعة أوامره 
تباع ونواهيه؟ أليس من لوازم العصمة أن يكون كلام المعصوم واجب الا

  بوصفه حجة على الآخرين ومعياراً ينضمون سلوكهم على أساسه؟

لو تمّ التشكيك في أصل عصمة الأئمة وتمّ إنكارها، لكان هناك مجال 
، وأما مع �إنكار لزوم إطاعة وحجية أقوال المعصومين�لطرح هذه الشبهة 

افتراض العصمة، فإن هذه الشبهة تكون غير وجيهة وباطلة من الأساس؛ 
ا تعني عدم الالتفات إلى مفهوم ولوازم العصمة.لأ  

  :ج ـ أمر القرآن بالإطاعة وجعل الحجية

ضمن إطاعة رسول االله،  »أولي الأمر«إن القرآن الكريم يصنف إطاعة 
�~�I~:,w>u  �I  (إذ يقول تعالى:  u�� u�= w�}�� &u zyu  & u=��  w	 t�uE� w§ t%~ u% u�I ~R }	�� �I~:,w>u u%

 ~�t� w� t6 (���.  

حيث نجد في هذه الآية أن االله سبحانه وتعالى يأمر الناس بصيغة أمر 
، مما يدل في حقيقة الأمر واتباعهم بإطاعة النبي وأولي الأمر »أطيعوا«واحدة 

على أن إطاعة أولي الأمر هي إطاعة للنبي. وعليه فإن ما ورد في منطوق 
 هذه صريح يخالف ،9الشبهة من اختصاص وجوب الطاعة بالنبي الأكرم 

وهل  »أولي الأمر«. وبطبيعة الحال هناك خلاف بشأن تفسير الشريفة الآية
  ، أم يشمل غيرهم أيضاً؟:المراد منهم خصوص الأئمة المعصومين 

                                                             

� −  :���%��ctF 



 ���

يتفق الشيعة والسنة على شمول هذا المصطلح للقائد الذي تتوفر فيه 
ة هي خلافة الرسول في الإمام«الشرائط الدينية، ومما قيل في تعريف الإمامة: 
، والمصداق الأبرز لذلك هم ���»إقامة الدين بحيث يجب اتباعه على كافة الأمة

، على ما ورد في حقهم من الروايات التي تؤكد هذا الأمر :الأئمة الأطهار 
. بيد أن أهل السنة يعممونه إلى كل حاكم وقائد حتى وإن �`�في كتب الفريقين

  .��bركان من أهل الفسق والفجو

لايختص بالشيعة فقط، ولايعارض  »افتراض الطاعة«من هنا يتضح أن 
أصل الخاتمية. وذلك لأن الخاتمية ـ كما تقدم أن ذكرنا مراراً وبإشكال متنوعة 
ـ تخص دائرة النبوة ونزول الوحي والشريعة الجديدة، ولا تتنافى مع وجود 

خلال افتراض طاعتهم المعصومين الذين يخدمون هذه الشريعة الجديدة من 
  وحجيتهم الإلهية.

  :9د ـ جعل الحجية من قبل النبي الأكرم 

يسعى صاحب الادعاء المتقدم ـ من خلال التشبث بمفهوم الخاتمية ـ 
، وبذلك يترل بشأن 9إلى إثبات أن آخر الحجج الإلهية هو النبي الأكرم 

كن لو أن هذا إلى مستوى غيرهم من الناس. ولومرتبتهم  :الأئمة الأطهار 
المنتقد المحترم كان صادقاً مع نفسه في هذه الرؤية، وكان حقاً ملتزماً بأن النبي 

                                                             

� −  p ,T@��7� Kqr � ,bac E H���6� H��-< ,=3��� u/3�� T*5 :'�x/< LC:�� ;
 p ,u/3�� Q�A<b � ,a�dF 

` −  p ,B/�%.�� 3���� :LC:�� � ,�t� sD� ���� E ,2�*I��� 2%��� B�< �5���� ;
F2/�� 

b −  p ,3A��7� Kq ,^�e�.�.�� :LC:�b � ,adtF 



 ��)

الأكرم هو من يتمتع ـ في الحد الأدنى ـ بشخصية حقوقية تجعل كلامه حجة 
دون مطالبته بالدليل من على الآخرين وعليهم الالتزام بمضامين كلام النبي 

لكان عليه أن يلتزم بالروايات الثابتة عن النبي ، �كما أقر في منطوق إشكاله�
صفة العصمة والحجية، وهكذا الأمر  7بالتواتر، والتي أثبت فيها للإمام علي 

  .:بالنسبة إلى سائر الأئمة الأطهار 

 9وبأدنى نظرة نلقيها على الروايات المأثورة عن النبي الأكرم 
 حقوقية شخصية بدوره ليع للإمام أن ندرك ،7 علي الإمام حق في بالتواتر

 إلى الإشارة سبقت كما ـ النبوة دون ـ والحجية الولاية إلى ترفعه الإسلام في
خلال  من 9 الأكرم النبي أثبت فقد. المترلة حديث شرح معرض في ذلك

حديث المترلة وغيره من الروايات الأخرى، وهكذا الآيات العديدة مقام 
الدينية وخلافة النبي في الشؤون الدينية ـ الإمامة ـ بمعنى المرجعية العلمية و

، ولازم ذلك حجية أقواله وأفعاله على المسلمين، واعتبار رواياته 7لعلي 
وتفسيره في المعرفة الدينية. هناك الكثير من الآيات والروايات المأثورة عن 

  النبي في كتب الفريقين، وفيما يلي نشير إلى بعضها:

 من كثير في 9صرح النبي الأكرم  لقد حجة االله: 7ـ علي  ١د 
بوصفه حجة االله، ومن ذلك قوله لأحد ومترلته  7الإمام علي  بمقام المواضع

  .���»يا أنس، أنا وهذا حجة االله على خلقه«أصحابه مشيراً إلى الإمام علي: 

 9والذي يدعو إلى التدبر والتأمل في هذا الحديث وصف النبي الأكرم
 وحجية حجيته يفسر النبي وكأن ا، هو يتصف كما الإلهية بالحجة 7 لعلي

                                                             

� − hI�> 2%/3� g/H�� p ,a` � ,b�aF 



 ��*

  .واحد سياق في علي الإمام

روايات تؤكد على استمرار الحجة  7كما رويت عن الإمام علي 
الإلهية بعد الخاتمية، وسوف نأتي على ذكرها في معرض نقد الدليل النقلي لهذه 

  الشبهة.
 وزوجته علياً جعل االله إن«: أيضاً قال أنه 9روي عن النبي الأكرم 

  .���»... خلقه على االله حجج وأبناءه
إن الآية الآتية تأمر المؤمنين بإطاعة االله  ـ علي واجب الإطاعة: ٢د 

�~�I~:,w>u  �I  (ورسوله وأولي الأمر، إذ يقول تعالى:  u�� u�= w�}�� &u zyu  & u=��  �I~:,w>u u%
 t6 ~�t� w� w	 t�uE� w§ t%~ u% u�I ~R }	�� (�`�.  

 الذين ـ الأمر أولي الروايات من الكثير في 9قد فسر النبي الأكرم و
عد7عتهم طاعة لرسول االله ـ بالإمام علي طا ت �b�.  

 7 علي الإمام بتصديق أخرى روايات في 9وقد أمر النبي الأكرم 
  :قوله ذلك ومن وإطاعته،
  .��a»فناصحوه وصدقوه 7إن إمامكم علي بن أبي طالب «ـ 
  .��c»ا أخي ووصيي وخليفتي؛ فاسمعوا له، وأطيعوا لهإن هذ«ـ 

                                                             

� −  p ,B/�%.�� 3����� � ,mdF 
` −  :���%��ctF 
b −  "  ���y� 2 �5��7 p ,` � ,�`t ��dtF 
a −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�b � ,tr p ,B/�%.�� 3���� ;` ,

�``cF 
c −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-��b � ,`aa�%.�� 3���� ; p ,B/` ,

 ��ac p ,hI�> g/H�� ;a` � ,arF 



 ��+

والآية الآتية تعرف وليّ المؤمنين بأنه هو االله  ولي االله: 7ـ علي  ٣د 
�u  (والنبي والذين يقيمون الصلاة ويتصدقون أثناء الركوع، إذ يقول تعالى:  }"w`

 t6 ~�z,w� u%��  ~= u�= w�}�� �I~� u�� u�= w�}�� u% ~p~�I ~R u� u% t6 ~� u% un& u7 }��� u�I~; tY ~= u% unuh }3�� u�I ~�, w<
 u�I~:w7� u� (���.  

 بالإمام عنه المأثورة الروايات من كثير في 9وقد فسرها النبي الأكرم 
  .�`� 7 طالب أبي بن علي

وفي بعض الروايات النبوية نجد  مع الحق والقرآن: 7ـ علي  ٤د 
من جهة أخرى،  7ام علي هناك مقارنة بين الحق والقرآن من جهة والإم

وتخرج بأن بين الإمام علي والقرآن والحق ملازمة ثابتة وغير قابلة للفصل 
  : 9والانفكاك، ومن ذلك قوله 

علي مع الحق والحق مع علي، ولن يفترقا حتى يردا علي الحوض «ـ 
  .��b»يوم القيامة

 علي مع الحق والقرآن، والحق والقرآن مع علي، ولن يفترقا حتى «ـ 
  .��a»يردا علي الحوض

 7وقد تمّ وصف الإمام علي مدار الهداية والنجاة:  7ـ علي  ٥د 
 لواء«و ،»نوح سفينة«في الروايات النبوية بأم  :وسائر أهل البيت 

  :9 قوله ذلك ومن ،»الهداية

                                                             

� −  :G3{�7�ccF 
` −  p ,"  ���y� 2 �5�� :LC:�` � ,�tmF 
b −  p ,hI�> 2%/3� g/H��b � ,��rF 
a −  p ,"  ���y� 2 �5��` � ,`bcF 



 ���

إن مثل أهل بيتي فيكم كمثل سفينة نوح، من ركبها نجا، ومن «ـ 
  .���»تخلف عنها غرق

الله عهد إليّ في الإمام علي ... أن علياً راية الهدى، ومنار إن ا«ـ 
  .�`�»الإيمان، وإمام أوليائي

إني تارك فيكم الثقلين ما إن تمسكتم ما لن تضلوا بعدي، أحدهما «ـ 
أعظم من الآخر، كتاب االله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل 

  .��b»بيتي، ولن يفترقا حتى يردا علي الحوض
 9كما وصف النبي الأكرم  مرجع حلّ الاختلافات: 7ـ علي  ٦د 

 إذ أمته، بين تظهر التي الاختلافات وفصل حل مرجع بأنه 7 علي الإمام
   .��a»بعدي من فيه اختلفوا ما لأمتي تبين أنت«: له قال

 الشرح من مزيد إلى أخرى روايات في 9وقد عمد النبي الأكرم 
، معتبراً مترلته في هذا 7 علي للإمام والدينية العلمية المرجعية بشأن والبيان

  المقام كمترلته، إذ يقول: 
يا علي أنت الذي تبين لأمتي ما يختلفون بعدي وتقوم فيهم مقامي، «ـ 

  .��c»قولك قولي وأمرك أمري

                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f`b � ,��c p ,\5�6� �P�7� ,^�½i�� ;c ,
 �bcc7� ; p ,2�:�?7�� W�.�y� ,=�/L��� � ,�mrF 

` −  p ,"  ���y� 2 �5��` � ,�rdF 
b −  � ,s� < H3l7�cdF 
a −  p ,hI�> 2%/3� g/H��a` � ,brm p ,B/�%.�� 3���� ;� � ,br` 2 �5�� ;

 p ,"  ���y�` � ,`acF 
c −  p ,"  ���y� 2 �5��` � ,`adF 



 ���

  .���»علي باب علمي ومبين لأمتي ما أرسلت به من بعدي«ـ 

واضحة،  7على حجية الإمام وكيفية الاستدلال ذه الروايات 
 كونه«و »الإطاعة واجب«و »االله ولي« بأنه له 9بمعنى أن وصف النبي الأكرم 

 المرجع«و »نوح سفينة«و »الهداية لواء أنه«و »معه وأما والقرآن الحق مع
، لا يمكن إلا أن يكون »حجة االله«و » الغيببعالم متصل« وأنه »للدين والمفسر

  له، وإلا كانت كل هذه الروايات لغواً وعبثاً والعياذ باالله. نصاً في جعل الحجية

حصيلة الكلام أنه بالالتفات إلى ما تقدم ذكره من الروايات ـ والتي 
من مجموع الروايات الواردة بشأن الأئمة وعلى رأسهم الإمام  %١لاتشكل إلا 

، 7ـ يجب القول إن إنكار الشخصية الحقوقية للإمام علي   7علي 
بوط ا إلى مستوى الإنسان العادي، وإنكار حجية كلامه وحديثه في واله

تفسير الدين ـ إذا أحسنا الظن ـ يعبر عن عدم ملاحظة هذه الروايات. ولذلك 
أطلب من الناقدين للإمامة ناصحاً ومشفقاً أن تكون لهم مراجعة لهذه 

  .الروايات، لتتضح لهم الحقيقة لاحبة مثل الشمس في رابعة النهار

حجة رغم علمه ذه  7وأما إذا كان الناقد ينكر كون الإمام 
 ذلك إنكار إنّ حينها: القول فيجب ؛9الروايات المتواترة عن النبي الأكرم 

 جاعل إنّ إذ رأساً؛ 9 الأكرم للنبي الحقوقية الشخصية حجية إنكار يعني
كثرها أ قلتن التي ـ والمتواترة الكثيرة للروايات طبقا 7 علي للإمام الحجية

في مصادر الفريقين ـ هو االله وشخص رسول االله، وإن على الذي يعتبر الحجية 
الذاتية لكلام رسول االله أن يلتزم بلوازم ذلك أيضاً، إلا إذا صح من المسلم أن 

                                                             

� −  � ,s� < H3l7�`amF 



 ���

ينكر اعتبار النبي حجة من قبل االله على العباد، وعندها يصعب إطلاق صفة 
  المسلم عليه، بل يستحيل ذلك.

  :في طول حجية النبي وحجية االله 7ـ حجية الإمام علي هـ 

في  7من الجدير ذكره أن الشيعة يعتبرون حجية وإطاعة الإمام 
 7طول حجية االله ورسوله، وإن الشيعة يقرون بإرجاع حجية قول الإمام 

 من 9إلى االله والنبي، ولكن حيث لا حجة إلهية بعد رحيل النبي الأكرم 
ل محلها حجية إلهية أخرى من جنس الإمامة والولاية. ستح فإنه النبوة، جنس

 النبي سيخلف 7 الإمام فإن 9وطبقاً للروايات المأثورة عن النبي الأكرم 
 وإن إطاعته، ولزوم الدين، وتفسير المرجعية،: قبيل من النبوة، شؤون جميع في

 يةحج وكون. االله رسول كلام مثل الآخرين على وحجة ملاكاً سيكون كلامه
الإمام مأخوذة ومتفرعة عن حجية الرسول، لا يعني سلب وعدم اعتبار حجية 

  ، كما توهم الناقد المحترم.7كلام الإمام 
قال العلامة محمد حسين الطباطبائي بعد تمسكه بالروايات الكثيرة 

لين والثق والسفينة الغدير حديث: قبيل من ،9المأثورة عن النبي الأكرم 
  والمترلة والإنذار:

تواتر عن النبي أن كلام أهل بيته مثل كلامه، وطبقاً لهذا الحديث «
وغيره من الأحاديث النبوية القطعية الأخرى يكون كلام أهل البيت تالي تلو 

 العلمية، المرجعية صفة الإسلام في البيت لأهل كان وقد ،9كلام رسول االله 
لامية، وبذلك لإسا والأحكام المعارف بيان في الخطأ عليهم يصح لا وعليه

  .���»يكون كلامهم الصادر عنهم مباشرة أو بنقل الناقل الموثوق حجة
                                                             

� −  � ,��5� H> 8�*� ,
{�()�(i�� ��; 3&f 2�����mr ��mmF 



 ���

وسيأتي في بحث تشريع الأئمة أن روايات الأئمة إنما تكتسب الحجية 
الذاتية بسبب مقام العصمة، وكذلك ارتباطهم بعالم الغيب عن طريق الإلهام 

  أثورة عنهم.والعلم اللدني. وهذا كاف في العمل بالروايات الم

�#]i�� 	=	<; J �,�<��� ��
E&@ p���% �:
¨��: 
لقد عثرت أثناء بحثي في مؤلفات أصحاب شبهة تعارض  حجية 

 نستعرض أتيالأئمة مع أصل الخاتمية، على دليلين من القرآن والسنة، وفيما ي
  هذين الدليلين على النحو الآتي:

  ة؟!أ ـ دلالة القرآن على خاتمية الحجة الإلهي

لقد زعم أحد أصحاب هذه الشبهة أنه عثر بعد جهد جهيد على آية 
ch  (تدل بزعمه على نفي وجود حجة بعد الأنبياء، وهي قوله تعالى:  ~R ~�

 uC uD w�&}��w� u�I ~�u= }1uEw u�= w� w�� ~� u% u�= w |\u] ~���  w� ~R z	�� u� t:u@ ©� }O ~� (���.  

إن االله لم ينصب أحداً بعد «ئلاً: وقد فسر صاحب الشبهة هذه الآية قا
الرسل حجة على الناس ... وعليه لا وجود في الإسلام بحكم هذه الآية لحجة 
بعد الأنبياء، ولا يوحى لأحد بعد الرسل، في حين يذهب الإمامية إلى 

  .�`�»اعتباركل إمام حجة، والقول بحجية كل معمم وكلام كل قطب وإمام

x �% �<": 
ليل مما تقدم، ولكننا مع ذلك نجد ضرورة لذكر يتضح ضعف هذا الد

                                                             

� −  :���%���dcF 
` −  � ,�vL@ �- �*���� >�x� ,
�@½�� Bx��� �-<�c  	�td �`cF 



 ���

  بعض الأمور على النحو الآتي:

، وتبيينه ـ إن هذه الآية الشريفة في مقام بيان فلسفة بعث الأنبياء ١
قد تصور أنه مع وجود العقل البشري، لا تكون هناك حاجة  همبعض بمعنى أنّ

عدم إيمام باالله إلى النبوة، أو أنه كان من الممكن أن يعلل بعض الناس 
والآخرة في يوم القيامة بعدم إتمام الحجة الإلهية عليهم، من هنا جاءت الآية 
الشريفة لتؤكد ضرورة بعث الأنبياء في هذا السياق، حيث تقول إن االله قد بعث 
على طول التاريخ أنبياء بالبشارة والإنذار كي لا يبقى أي عذر لصالح الناس 

أي بعد إرسال  »بعد الرسل«، وإن المراد من عبارة على االله سبحانه وتعالى
الرسل لا تكون هناك حجة وذريعة لصالح الملحدين، ولا تعني عدم وجود من 

وهكذا يدرك القارئ الكريم أن الآية ليست في  .���يتصف بالحجة بعد الرسل
مقام بحث خاتمية الأنبياء والحجج الإلهية كي يتم توظيفها في القول بانتهاء 

  حلة تحقق الحجة الإلهية.مر

ـ يتضح من المسألة السابقة أن المراد من الحجة في الآية الشريفة  ٢
يعني الدليل والمستمسك الذي يمكن للملحدين أن يتمسكوا به للاحتجاج على 

  االله، وليس له علاقة بالأنبياء والأئمة لا من قريب ولا من بعيد.

اتمية واية مجيء الرسل، ـ إن أقصى ما تدل عليه هذه الآية هو خ ٣
  وهذا أمر متفق عليه من قبل الجميع.

  في خاتمية الحجة الإلهية؟! 7ب ـ كلام الإمام علي 

أما الدليل الثاني الذي يستند إليه صاحب الشبهة فيتلخص في فقرة من 

                                                             

� −  p ,���*7� ���� ,
{�()�(i�� ��; 3&f 2����� :LC:�c � ,�abF 



 ���

تمّت بنبينا محمد «قوله:  7فقرات ج البلاغة، حيث يروى عن الإمام علي 
  .���»حجته

ة هنا أيضاً بالقول: وقد فسإن حجة االله «ر صاحب هذه الشبهة الحج
قد ختمت بمجيء النبي محمد، وبعده لا يكون هناك من يتصف بأنه حجة على 

  .�`�»العباد

x �% �<": 
  وفي نقد هذا الدليل نشير إلى المسائل الآتية:

أصحاب هذا النوع من الشبهات يدفعون الروايات المأثورة من  ـ إنّ ١
لمحدثين عن الأئمة الأطهار تحت كل ذريعة وينكروا من خلال القول قبل ا

بأا من وضع واختلاق المحدثين أنفسهم، أو القول بأن فضائل الأئمة ومناقبهم 
يجب عدم إثباا برواية الأئمة أنفسهم. ويبدو أن صاحب الشبهة هنا إذ 

ناه. في حين لصالحه نسي مب 7حسب هذه الرواية المروية عن الإمام علي 
أن البحث الأخلاقي والمنطقي يقتضي من الإنسان والباحث أن يلتزم بما ألزم 

   به نفسه دائماً وعلى كل حال.

لا يدل على مدعى صاحب  7ظاهر خطبة الإمام علي  ـ إنّ ٢
شبهة عدم انسجام حجية الإمام مع أصل الخاتمية؛ ذلك لأنه عمد إلى فصل 

ا لمد عاه عن سياقها، وبذلك أراد الوصول إلى غايته من الفقرة التي استشهد

                                                             

� −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #, ,��5y� J*�t� � ,`d`F 
` −  � ,�vL@ �- �*���� >�x� ,
�@½�� Bx��� �-<�c  	`c ��td F 



 ���

  فهو كالآتي: 7خلال تقطيع النص. وأما النص الكامل في خطبة الإمام علي 

بل تعاهدهم بالحجج على ألسن الخيرة من أنبيائه ومتحملي ودائع «
  .»رسالته قرناً فقرناً حتى تمّت بنبينا محمد حجته وبلغ المقطع عذره ونذره

في هذا الكلام بصدد التأكيد  7لقارئ الكريم فإن الإمام وكما يلحظ ا
على بعث الأنبياء في كل فترة زمنية، حيث يرسل االله الرسل لهداية البشر، إلا 
أن هذه العملية لا تستمر ولابد لها من نقطة تقف عندها، وهي التي يصطلح 

نبياء عليها بنقطة الخاتمية، التي بلغت غايتها وخاتميتها بظهور أكمل الأ
 قول في الحجة مراد فإن وعليه. جديد نبي ظهور نشهد لن وبعده ،9محمد

 الفقرة عليه تدل الذي السماوية الحجة هو »حجته تمّت« 7 علي الإمام
 الانتهاء� اللاحقة والفقرة �زمنية فترة كل في الأنبياء بعث إلى الناظرة� السابقة
الدليل والمستمسك الذي من عليه فإن المراد من الحجة هو و ،�العذر وقطع

أجله أتمّ االله حجته واحتجاجه على الناس، وهي الحجة التي تحققت في إطار 
 الناس عذر انقطاع على يدل الرواية ذيل لأن ؛9ظهور النبي الأكرم 

 كلام من المقطع هذا الحديد أبي ابن فسر وقد. الأكرم النبي بظهور وحجتهم
أي لم يبلغ «؛ فقال: �ختم النبوة دون الحجة� ير المؤمنين ذا المعنى، وهوأم

  .���»بعده رسول ينتظر

ولا يفهم من كلام أمير المؤمنين المتقدم أنه لن يأتي بعد رحيل رسول 
االله إمام ديني منتجب من قبل االله في غير مقام النبوة والشريعة. وغاية ما يمكن 

هو الرجوع إلى  قوله إن هذه الفقرة مجملة ومتشاة، والحكم في مثلها

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kqm � ,dF 



 ��)

  .7النصوص الأخرى المأثورة عنه 

ـ والدليل الآخر على أن المراد من إتمام الحجة هو إتمام النبوة وليس  ٣
 الإمام وعن 9الحجة الإلهية، هي الأدلة النقلية المأثورة عن النبي الأكرم 

ية. ومن ذلك ما تقدم من الإله الحجة استمرار على تدلّ والتي نفسه 7 علي
يا أنس، أنا وهذا «بالحجة؛ إذ يقول:  7ف النبي لنفسه وللإمام علي وص

  .���»حجة االله على خلقه

ألا «نفسه بأنه حجة االله؛ إذ يقول:  7هذا وقد وصف الإمام علي 
  .�`�»وإني عليكم من االله الحجة البالغة؛ فلا تتولّوا قوماً غضب االله عليهم

م خلو الأرض من في موضع آخر بعد 7وقد صرح الإمام علي 
كما كان بالنسبة �حجة إلهية أبداً. ويؤكد بأن هذه الحجة إما أن تكون ظاهرة 

مثل الإمام الحجة �، أو غائباً �:إلى الأئمة المعصومين الأحد عشر 
  :�7المنتظر

اللهم بلى، لا تخلو الأرض من قائم بحجة، إما ظاهراً مشهوراً، وإما «
  .��b»ج االلهخائفاً مغموراً؛ لئلا تبطل حج

في الخطبة الأولى من خطب ج البلاغة على  7كما أكد الإمام علي 
ولم يخل االله سبحانه خلقه من نبي «عدم خلو الخلق من نبي وحجة، إذ يقول: 

  .��a»مرسل أو كتابٍ مترل، أو حجة لازمة أو محجة قائمة

                                                             

� −  p ,hI�> 2%/3� g/H��` � ,`m`F 
` −  � ,3*;�.��tb p ,�{�LV�� L]-� h{�@3�� �%� ���� ;�a � ,c�bF 
b −  :�@H 2&��� ,2k�(�� #,�bt � ,��crF 
a − 6� 2(i � ,s� < H3l7� � ,!�bmF 



 ��*

سل الحجة في هذه الخطبة رديفاً للنبي المر 7وقد جعل الإمام علي 
  وفي عرضه؛ وهو أمر يفهم منه أما متغايران ومختلفان.

واضح أنه لو كان أصل الخاتمية يدل على خاتمية الحجة الإلهية بشكل 
 على 7 علي الإمام وكذلك نفسه، 9مطلق، لما أكد النبي الأكرم 

، وهما اللذان يعلمان المراد للدين الحقيقيان المفسران هما أما إذ استمرارها؛
القرآن بما في ذلك هذه الآية التي استند إليها صاحب الشبهة في إثبات  من

  شبهته.

  :ج ـ حصر الحجة بالنبي والعقل

تحصر  7كما تمسك صاحب الشبهة برواية أخرى عن الإمام الصادق 
، إذ يقول الإمام: ���»العقل«و »النبي«الحجة في حجتين لا ثالث لهما، وهما: 

النبي، والحجة فيما بين العباد وبين االله عز وجل  حجة االله على العباد«
  .�`�»العقل

ويبدو من ظاهر الرواية حصر الحجة بالنبي والعقل، ولو كان الإمام 
  حجة أيضاً؛ لذكرته الرواية أيضاً.

�,�¡% �R��
: 
ها على نإهذه الرواية في مقام بيان حجة االله على الإنسان، و نّـ إ ١

، وحجة داخلية تتمثل بـ �الأنبياء�اوية تتمثل بـ نوعين: حجة خارجية وسم
. وبذلك فإن الحديث يشير بشكل عام إلى حجتين مستقلتين عن �العقل�

                                                             

� −  � ,�vL@ �- ��%�� �*���� >�x� ,
�@L- Bx��� �-< :LC:��tdF 
` − p ,E���� Q�A< ,
%*
��� Z���/ u- 3&f�K ,B$��� B���� Z�.� ,``� ,`cF 



 ��+

. وأما ما هي حدود الحجة بعد النبي؟ فإن �النبي والعقل�بعضهما، وهما: 
الحديث ليس في وارد بياا. بعبارة أخرى: حيث أن حجية الإمام متفرعة عن 

نبي وفي طولها، لم يشر الحديث إلى الأفراد والمصاديق الطولية لحجية حجية ال
  النبي.

ـ بغض النظر عن الفقرة السابقة، يجب القول: إن الحصر المذكور في  ٢
الرواية ليس حصراً حقيقياً وإنما هو من قبيل الحصر الإضافي والاعتباري، 

د بيان جميع أقسام في هذه الرواية لم يكن بصد 7بمعنى أن الإمام الصادق 
الموضوع، وإنما هو بصدد الاهتمام ببيان مصاديقه البارزة. إذ هناك روايات 
أخرى تشير إلى مصاديق أخرى بوصفها حجة الله أيضاً، من قبيل القرآن 
الكريم، وهو ما ذكره صاحب الشبهة، أو وصف الأئمة بأم حجج االله على ما 

هذه الرواية على الحصر الحقيقي لزم من تقدم تفصيله. فإذا تمّ حمل الحصر في 
ذلك تكذيب الروايات الأخرى، في حين يمكن حمل لسان هذه الرواية على 

  الحصر الإضافي.

ـ وأخيراً إذا كان من منهج صاحب الشبهة أن يستدل بروايات  ٣
، وجب عليه عدم الاجتزاء بمورد خاص فقط، بل عليه :الأئمة الأطهار 

ايات المأثورة عنهم فيما يتعلق بالحجية، وأن يقارن الاستدلال بجميع الرو
بعضها ببعض للخروج بنتيجة صحيحة ونظرية جامعة مستفادة من مجموع 
الروايات، لا أن يأخذ منها ما وافق مدعاه بحسب الظاهر، ويذر ما لا يأتي 

  .���على وفق مشربه

                                                             

� −  p ,E���� Q�A< ,
%*
��� Z���/ u- 3&f :LC:��F2P�� Z�.� , 



 ���

الشبهة الخامسة: عدم انسجام الإلهام والولاية الباطنية   ■

  :مام مع الخاتميةللإ

والأئمة  3يذهب الشيعة إلى الاعتقاد بأن السيدة فاطمة الزهراء 
يتصلون بعالم الغيب والملائكة، وأن الملائكة كانت تتترل  :الإثني عشر 

عليهم. وإثبات هذا الأمر للأئمة الأطهار ـ الوارد في الروايات بعبارات من 
ـ لا ينسجم مع أصل خاتمية  ���»ملهمون«و »مفهمون«و »محدثون«قبيل: 
  النبوة.

وقد تقدم أن ذكرنا عبارة الشاه ولي الدهلوي في هذا الشأن حيث 
  يقول:

فاتضح لي أن الإمام في مصطلح الشيعة معصوم ومفترض الطاعة «
ومنصوب للخلق، ويجوزون عليه الوحي الباطني، وبذلك يكونون في الحقيقة 

قول بعصمتهم ووجوب إطاعتهم وامتلاكهم ... لأن ال �`�منكرين لخاتمية النبوة
  .��b»للروح الباطنية لا يختلف عن القول بالنبوة

على السيدة فاطمة  7كما أشار مؤلف آخر إلى نزول جبرائيل 
  ذلك منافياً للنبوة والخاتمية، وقال: دأثناء الصلاة، وع 3الزهراء 

  .��a»وهل يترل جبرائيل بالوحي على غير النبي؟«
                                                             

�  −  ,E���� Q�A< ,
%*
��� Z���/ u- 3&f :LC:� p� 2&{6� �< Z�- ,2P�� Z�.� ,
 � ,��1 03f`da �`m� �`mb H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2����� :'�x/< LC:�� ;

 p ,H��:6�`d � ,ddF FFF ��1 03f �,� ,^�o�� Z�(�� , 
` −  p ,2*�y� ��*$�.�� ,=�
�3��` � ,`ta  	b��F 
b −  � ,s� < H3l7�b��F 
a − >�x� ,
�@L- Bx��� �-<  � ,�vL@ �- ��%�� �*�����`F 



 ���

  دكتور سروش:وقال ال

كيف يمكن فهم الكلام القائل باعتبار الإمامة شرطاً في كمال الدين، «
واعتبار الأئمة متصلين بالوحي الباطني، والقول بعصمتهم، وافتراض طاعتهم ـ 

  .���»كما هو مذهب الشيعة ـ بحيث لا يتنافى مع الخاتمية؟

  :نقد ورأي

  الأمور الآتية: فيما يتعلق بنقد هذه الشبهة يجدر الالتفات إلى

  :أ ـ تحقق الإلهام والاتصال الغيبي لغير الأنبياء

ة الأولى التي تستحق الذكر هنا هي أن أصحاب هذه الشبهة ـإن النقط
لم يلتفتوا إلى العناصر الأساسية للنبوة، وقد تقدم أن النبوة تعني الاتصال بعالم 

عة، أو في الحد الغيب وبملك الوحي بالتحديد والحصول على الوحي والشري
الأدنى دعوى رؤية ملك الوحي في إبلاغ الرسالة الإلهية القائم على تبليغ 

  وحماية الشريعة السابقة والذي يتحقق بالنسبة إلى الأنبياء الرساليين.

إلا أن مجرد الارتباط بعالم الغيب وملائكة االله ومن بينهم جبرائيل لغير 
بل من باب الحصول على العلم الحصول على الوحي والشريعة الجديدة، 

الإلهامي أو مجرد التكليم ونزول الفضل والنعمة الإلهية مما لايعد مصداقاً للنبوة، 

                                                             

� −  :g/H�.- ,©�Ó H�.�3�� Y@�� ,H�- u&§ [�.56� u  Q�6� ©�Ó H�.�3�� Z��M
 ��  ,H�/L$� u� Q�6��bra  2&
� :'�x/< LC:�� ,©�Ó� Z��e�- Y@�� ,© 	�

 :���%  �+ ,©�Ó Y@�� ,2*�:L��� ��-H���� 2���M E ©�Ó H�.�3��w Y*I�
5 �>L� Ñ��Õ�zHR�}  :g/H�.-b  Åc  Å�bra  2&
��� sD� E ½. �� F© 	�

F2*¡��
� '�*��%� �& 0$�7�� �13]7�- 2&{6� TA� 



 ���

وإن أصل الخاتمية لا يتنافى مع ذلك. والدليل على ذلك آيات من القرآن الكريم 
 أتيتعمم الاتصال الغيبي على غير الأنبياء، وتتحدث عن وقوع ذلك، وفيما ي

  إلى أمثلة ذلك:نشير 

لقد تحدث القرآن عن أم النبي موسى  :7ـ الوحي لأم موسى  ١أ / 
وأا بعد ولادته خافت عليه من القتل على يد جلاوزة الطاغية فرعون،  7

ولا بد من التدقيق هنا إلى أن القرآن قد استعمل مفردة �فأوحى االله لها 
رضعه وان تلقيه في النيل، إذ بأن ت �الوحي، وقد حملها المفسرون على الإلهام

  يقول تعالى:

,wp  (ـ  w: w£ t�u  t�u  F uRI ~� |A~  uvw` &u�t, u� t%u u% (���.  

F (ـ  u�I~= & u� u� |�~  uvw` &u�t, u� t%u  t�w` (�`�.  

وبذلك يتضح هنا حصول أم موسى على نوع من الوحي والاتصال 
دها في النيل، وعليه يثبت الغيبي، وأا قد امتثلت لنداء هذا الوحي وألقت ولي

  أن الوحي والإلهام لا يختص بالأنبياء.

إن من بين الأشخاص الذين حصلوا على  :7ـ لقمان الحكيم  ٢أ / 
شرف العناية الإلهية الخاصة هو لقمان الحكيم الذي تحدث القرآن عن تزويد 

�u  ( االله له بالحكمة، ومن ذلك قوله تعالى: u� t<~� &u�t, u;� t� u<u� u%  u� u� t� wt8� (�b�.  

إن الخضر طبقاً لبعض الأقوال لم يكن نبياً ـ وهو  :7ـ الخضر  ٣أ / 
                                                             

� −  :�l���mF 
` −  :8)brF 
b −  :�����`F 



 ���

ـ ومع ذلك وصفه االله بالكثير من الألقاب الرفيعة  ���أمر وقع فيه التراع
والعبارات السامية، من قبيل: عبد االله، وآتيناه رحمة من عندنا، والعلم اللدني، 

uI  ( وقد جمعها له في قوله: uT ~U&u� t�}� uD u% & u" w�t� wD t� w� c�u tª u� ~U&u�t, u;� & u"w
&u] wD t� w� � c�t] uD � u� u$
 c� t� wD & }" ~�u� t� w� (�`�.  

 7الاهتمام الخاص الذي أولاه االله للخضر تبين كيفية إن هذه الآية لا
بما في ذلك كيفية إعطائه العلم اللدني، ولكن حيث أن االله تعالى ينسب تعليم 

وعالم  7نفسه، يتضح وجود نوع من الاتصال الغيبي بين الخضر الخضر إلى 
الغيب، وأن هذا الاتصال الغيبي هو الذي أفضى إلى حصول الخضر على ذلك 

  العلم اللدني.

المورد الآخر من موارد ـ نزول الملائكة على مريم العذراء:  ٤أ / 
ى سيدتنا مريم نزول الملائكة على غير الأنبياء يظهر من خلال نزول المَلك عل

معجزة من  7حيث نزل إليها وكلمها وبشرها بحملها بعيسى  3العذراء 
=w` ~6u�{  (دون أب، إذ يقول تعالى: ـ  t	 u� & u= ~� u�wbuhutM� t�u�& u
 t�w` u%��  w�& u?uP t4�

 u% w�|@ u	w� �w0~� t
� ~6 u= t	 u� & u= * u9w uM& u:t�� w�& u�w" uC uD w�& u?uP t4� u% w� u	 }#u> u% x w� ~O tR�
 u9w:w7� }	�� u_ u� �w: u7 t�� u% (�b�.  

=w` ~6u�{ (ـ  t	 u� & u= ~� u�wbuhutM� t�u�& u
 t�w`��  ~s, w�utM� ~p ~� tR� ~pt� w� �� u�w� u�w@ w� ~ |\u] ~=
 ~� t@� F u�, wD  wJ u�&}��� ~6 |� u�~= u% * u9w@ }	 u<~tM� t� w� u% wn u	 wk«� u% &u, t" z��� wJ & c#, w$ u% u6 u= t	 u� 

 t��( �w� t� u� t�u= t u¬ u% ©�u� u% w§ ~�I ~�u= F}"u  |- u� t�u�& u
 * u9 ww8& }3�� t� w� u% ch t# u7 u% w� t# u�
                                                             

� −  p ,�vL��� ���� E ���*7� ,
{�()�(i�� ��; 3&f 2����� :LC:��d � ,``dF 
` −  :T$���dcF 
b −  :��L&  Qva`  	abF 



 ���

 w�w� u� u7 u�& u
 © u\u@��  ~�I ~�u, uT t� ~7 ~pu� ~�I~<u= u� }"w� uT � c	 t�u  u­u
 � u�w` ~�& uiu= & u� ~{~�t u® (���.  

ث عن مجرد نزول الملائكة على السيدة إن هذه الآيات الكريمة لا تتحد
مريم فقط، وإنما تضيف إلى ذلك حصول التحاور بينها وبينهم، مما يؤكد على 
أن نزول الملائكة على غير الأنبياء وحصول التحاور والتخاطب بينهما أمر 
ممكن بل واقع، وعليه لا تكون هناك أي غرابة في إمكان نزول الوحي على 

  ع ذلك أيضاً.، ووقو:الأئمة المعصومين 

والأمر الثاني أن الملائكة أطلقت على حوارها مع السيدة مريم 
عنوان الوحي، وأن بعض الأخبار المنقولة منهم إلى السيدة مريم  3العذراء

هي من أخبار الغيب، مما يدلّ بدوره أيضاً على إمكان نزول أخبار الغيب 
  الإلهي على غير النبي.

دل على إمكان وجود شخصية يتم الأمر الثالث أن هذه الآيات ت
=w` ~6u�{  (اصطفاؤها من قبل االله من غير الأنبياء، كما في قوله تعالى :  t	 u� & u=�� 

 u9w uM& u:t�� w�& u�w" uC uD w�& u?uP t4� u% w� u	 }#u> u% w�& u?uP t4� (.  

ـ التي كان لها والد مثل  3وهنا نتساءل: هل السيدة فاطمة الزهراء 
 مريم السيدة من شأناً أقل 7 علي الإمام مثل وزوج ،9د رسول االله محم

 من شأناً أعظم تكن لم إذا الزهراء فاطمة السيدة في أنّ شك لا ؟3 العذراء
، وعليه تزول والمترلة الرتبة في معها تساويها من أقل فلا العذراء مريم السيدة

  نزول الوحي على غير النبي منافياً للخاتمية. دالشبهة ولا يع

المورد الآخر من موارد تأكيد  ـ نزول الوحي على الحواريين: ٥أ / 

                                                             

� −  :��L&  Qvac  	amF 



 )��

القرآن الكريم على نزول الوحي على غير الأنبياء، يكمن في الحديث عن نزول 
الوحي على المخلصين والأوفياء من أصحاب السيد المسيح عيسى بن 

`t�w  (، وهم الذين يعرفون بالحواريين؛ إذ يقول االله تعالى: 7مريم u% ~�t, u� t%u 
 t�� uvw`( u�I ~�w� t� ~� &u� }"u�w@ t� u# tZ� u% &}� u�� �I~�& u
 w§I ~R u	w@ u% w̄  �I~� w�� t�u  u9|= w�� uI ud (���.  

يحمل ـ طبقاً لتفاسير أهل السنة والشيعة ـ هذا النوع من الوحي  إنّ
  .�`�على الإلهام والإلقاء في القلب والروع

ما تقدم من الأمثلة القرآنية  اء االله:ـ نزول الملائكة على أولي ٦أ / 
على نزول الوحي على غير الأنبياء كان يخص أشخاصاً بعينهم. وهناك في 
القرآن الكريم نماذج وأمثلة أخرى تتحدث عن نزول الوحي على جماعات 

ونزول الملائكة على بعض  �الإلهام�كلية، وهي تثبت بدورها إمكان الوحي 
  : الناس، من قبيل قوله تعالى

�t  (ـ � ~� |�u� ~=( wUw
&u] wD t� w� ~�& uiu= t� u� uC uD wU w	 t�u  t� w� w�% z	�&w@ u� u�wbuh u� (�b�.  

فهذه الآية الشريفة تتحدث عن نزول الملائكة على مطلق الناس ـ 
الذين هم بطبيعة الحال من أولئك الذين يخلصون العبادة الله ـ وعممها عليهم 

  بين.ولم يرد ذكر للأنبياء في ال

�u&  (ـ  z@ u� �I~�& u
 u�= w�}�� }�w`��  t�� ~6 w#t, u� uD ~� }�u�u0 u; �I ~�& u<u0 tR� }6~e( }1u  ~� u�wbuh u�

                                                             

� −  :G3{�7����F 
` −  p ,�(��� ���.�� ,=e�L�� L���� :LC:�d � ,�bd ���� ,
{�()�(i�� 2����� ;

 p ,���*7�d � ,```F2/�� ���� , 
b −  :B]%��`F 



 )��

 wJ t6 ~7 ~°&u,w� t% u  ~� tdu" * u�% ~� uDI~; t6~0t� ~7 �w0}�� w�}� ut±&w@ �% ~ w\t@u u% �I ~" u� t u¡ u1 u% �I~T& u u²
 u	 wk«� wJ u% &u, t" z��� wn&u, ut8� & u� & u#,wT t6 ~�u� u% t6 ~� ~� ~?"u  � w#u0 tiu; & u� & u#,wT t6 ~�u� u% wn

 u�I ~D }�u;(���.  

وهذه الآية تؤكد بدورها على تترل الملائكة على أولئك الذين 
يستقيمون في سبيل االله، وتذكر بأن الملائكة ينصرون من يستقيم على هذه 

  الطريق في الدنيا والآخرة.

ير كون الملائكة أولياء للمؤمنين في الدنيا قال الفخر الرازي في تفس
معنى كوم أولياء للمؤمنين أن للملائكة تأثيرات في الأرواح «والآخرة، بقوله: 

  .�`�»البشرية بالإلهامات والمكاشفات اليقينية والمقامات الحقيقية

إن الموارد المتقدمة  ـ حوار الملائكة مع اتبين من بني إسرائيل: ٧أ / 
لى تصريح القرآن بترول الوحي والإلهام على غير الأنبياء. وعلاوة تؤكد ع

على القرآن الكريم هناك في السنة النبوية ما يؤكد ذلك أيضاً، من قبيل قول 
ائيل يكلمون من غير إسر بني من قبلكم كان فيمن كان لقد«: 9رسول االله 

  .��b»أن يكونوا أنبياء

لائكة مع بعض بني إسرائيل، ففي هذه الرواية تأكيد  على كلام الم
  وهناك تصريح في ذيل الرواية بكوم من غير الأنبياء.

                                                             

� −  :�
l�b�  	b�F 
` − p ,�(��� ���.�� ,=e�L�� L�����a� ,�`a2/�� ���� ,bt �5 u�F�
 0l� GH 
b  −  p ,=H��(�� �*]Ab � ,�bat u- L&  H�(. � 2%��� B�< ��/��H J�- E� ;

F��[ h/>�l� u� Z�i � 



 )�)

نكتفي  �الارتباط الغيبي لغير الأنبياء بعالم الغيب�ولوضوح هذا الأمر 
ذا المقدار، وهناك آيات وروايات أخرى تؤكد على هذا النوع من الارتباط، 

، وصاحب �ن برخياآصف ب� 7من قبيل: ذي القرنين، وصاحب سليمان 
وغيرهم، حيث تحدثت الروايات الكثيرة عنهم بالتفصيل، وتحدثت  7داود 

بالغيب والملائكة، ونحن هنا  :أيضاً عن كيفية ارتباط الأئمة المعصومين 
  .���نحيل القارئ الكريم إلى المصادر في الهامش فليراجع

ب ورؤية عالم إن الارتباط بعالم الغي ـ رؤية البعض لعالم البرزخ: ٨أ / 
البرزخ وحالات الجنة والنار ممكنة بل واقعة لبعض الناس الكاملين في هذه 
الدنيا. ومن الأمثلة على ذلك حادثة الحارثة بن مالك الشهيرة في التاريخ، 

رآه بعد صلاة الفجر وقد ابيض وجهه من  عندما 9ومجملها أن النبي الأكرم 
له ما رآه من حالات اليقين  ؟ فوصف»كيف أصبحت«خشية االله، قال له: 
  .�`�ومشاهد الجنة والنار

  .��bوقد صور مولانا البلخي هذه الحادثة في المثنوي بشكل رائع وبديع

عن وجود أشخاص كاملين رفع الحجاب  7وقد تحدث الإمام علي 
  عن أبصارهم، وتمكنوا من مشاهدة عالم الغيب والبرزخ.

                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2����� :LC:�`d Z��-6�� ,^�o�� Z�(�� ,
FzL�6� 

` −  p ,2*(
�� G���� :LC:�` � ,`�cp ,u/3�� ��
  ��*;� ,���V�� ; a � ,ra Z�- ,
 p ,K��H6� =>�; ;L�I�� 3; ��*-� � ,�r� :Z�(�� ,ct L@�- 3&f 2����� ;

 p ,H��:6� H�]- ,«
P7�dm � ,maF 
b −  
(%�� Q�?5 Bl� ,Q�6� O�3�� ,=�%�� =�%o� :LC:�9 p ,� � ,�cc �*(�� ,

 :�@Hbc�dF 



 )�*

 7لقد أكد الإمام علي اً:بكونه ملهم 7ـ تصريح الإمام علي  ٩أ/
في الكثير من المواطن على علمه الغيبي واللدني، كما وصف علمه بكونه من 

. وسيأتي المزيد من ذلك ���»ألهمني االله عز وجل علم ما فيه«الإلهام إذ يقول: 
  في هامش شبهة علم الغيب.

رؤية 5ب ـ مقام الإمامة والولاية أسمى من مقام النبوة 
  :.عرفانية

ومن خلال نفسه  »النبي«م أن أشرنا في الصفحات السابقة إلى أن تقد
القدسية يتصل بعالم الغيب، ويحصل من طريق الوحي على شريعة سماوية؛ 
فيقوم بدعوة الناس إليها، أو في الحد الأدنى يعمل على التبليغ أو الترويج إلى 

ويصطلح على الشريعة السابقة بعد إزالة ما تراكم عليها من آفات التحريف، 
  القسم الأول بالنبوة التشريعة، وعلى القسم الثاني بالنبوة التبليغية.

وهناك بين الأنبياء من يتشرف بالإضافة إلى الارتباط الغيبي والحصل 
على شريعة سماوية، يحظى بارتباط خاص مع مقام الألوهية القدسي، وهو يمثل 

جليات الإلهية. والمصداق الواضح المقام الأعلى والكامل للمكاشفة ومواجهة الت
بعد مضي  7على ذلك هو إعطاء مقام الإمامة من قبل االله لسيدنا إبراهيم 

سنوات من حصوله على مقام النبوة. ومنه يتضح أن مقام الإمامة يفوق مقام 
  النبوة.

وجوهريته من هنا يطرح العرفاء المسلمون نظرية أصالة مقام الولاية 
النبوة، بحيث أن الأشخاص الذين يتمتعون بمقام الولاية وتقدمه على مقام 

                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����`d � ,aF 



 )�+

والإمامة من خلال اتصالهم بالملائكة بحسب المصطلح الديني، أو العقل ارد 
بحسب المصطلح الفلسفي والعرفاني، يمكنه من خلال ذلك الحصول على 

لنوع الأسرار والأخبار الغيبية والذي يتضمن التعاليم الدينية أيضا. وإن هذا ا
من الاتصال بالأمر القدسي رهن بأن يتمتع الشخص بنفس زكية ومتكاملة، 

  ولا يكون ذلك إلا بعناية من االله سبحانه وتعالى.

إن هذا النوع من المواجهة مع الأمر القدسي لا يأتي من طريق الوحي 
الاصطلاحي والحصول على الشريعة، كي يصدق عليه عنوان النبوة وخاصة 

  عية، ويصطدم مع أصل الخاتمية.النبوة التشري

  قال العارف الشهير محيي الدين ابن عربي في هذا الشأن:

واعلم، أن الولاية هي الفلك المحيط العام، ولهذا لم ينقطع، ولها الإنباء «
قد انقطعت، فلا نبي  9العام. وأما نبوة التشريع والرسالة فمنقطعة. وفي محمد 

سول وهو المشرع ... إلا أن االله لطيف بعباده، بعده مشرعاً أو مشرعاً له، ولا ر
   .���»فأبقى لهم النبوة العامة التي لا تشريع فيها

فالخليفة عن الرسول من يأخذ الحكم بالنقل « وقال في موضع آخر:
وفينا من يأخذه عن  7أو بالاجتهاد الذي أصله أيضاً منقول عنه  7عنه 

م، فتكون المادة له من حيث كانت االله، فيكون خليفة عن االله بعين ذلك الحك
  .�`�»المادة لرسوله، صلى االله عليه وسلم

                                                             

� −  � ,=�/���� ���� ,���� ��l� ,¤L  u-� u/3�� 
*f�ba  	�bc ���*
�� ,
F
�*���� 

` −  � ,=>���3�� ���� ,s� < H3l7��d`  	�db ,2*�7� ��;�.��� :'�x/< LC:�� ;
p` � ,�ba �`ca p� ;` � ,`m` �a`tF 



 )��

 الكمال نقطة بلغ قد 9وقد أشار ابن عربي إلى أن النبي الأكرم 
، وإن الآخرين كانوا تابعين له في �أي النبوة والولاية�لذروة في كلا المقامين وا

   ذلك.
لة خاتمية النبي وعلى هذا الأساس من الممكن أن يظهر ـ بعد مرح

 فيتشرفون الولاية، ومقام المعنوي التكامل نقطة يبلغون أناس ـ 9الأكرم 
 المختلفة، ودرجاته الغيب بعالم يرتبطون وبذلك الإلهية، العناية على بالحصول
 هؤلاء أمثال وجود وإن الناحية، تلك من الغيبية الأخبار على ويحصلون

يدعون مقام النبوة والحصول  لا لأم الخاتمية؛ أصل مع يتنافى لا الأشخاص
على شريعة جديدة أو إبلاغ الوحي، في حين أن أصل الخاتمية إنما يتحقق من 
خلال هذين الأمرين. وعليه فإن أصل الادعاء القائل بإمكان التواصل مع عالم 
الغيب لغير الأنبياء ونزول الملائكة عليهم أمر ممكن ومطابق للآيات القرآنية 

وأما تطبيق هذا الأمر على مصاديقه فهو بحث آخر يأتي ضمن العنوان  أيضا.

  الآتي.

  :ج ـ اعتراف أهل السنة بأصل الإلهام والمكاشفة

لقد أقر أكثر علماء أهل السنة ـ الأعم من المتكلمين والمحدثين 
والمفسرين ـ بأصل وجود الإلهام والمكاشفة لغير الأنبياء؛ لأن المسألة إذا كانت 

دة في نص القرآن، لم تجز مخالفتها. من هنا ذهب المفسرون من أهل السنة، وار
مثلما ذهب المفسرون من الشيعة في تفسير آيات الإلهام والوحي لغير الأنبياء ـ 
على ما تقدم في الصفحات السابقة ـ إلى تفسير الوحي إلى غير الأنبياء 

  بالإلهام والإلقاء في القلب ونوع من المكاشفة.

هب ابن تيمية ـ وهو من مشاهير علماء أهل السنة حيث يعرف ذ



 )��

بمنهجه السلفي والظاهري ـ إلى القول بإمكان الإلهام لآحاد المؤمنين، إذ يقول: 
، ولكنه يستطرد بعد ذلك انسجاماً مع انتمائه ���»الإلهام يكون لآحاد المؤمنين«

شفة لم يكن أفضل من فكل من كان من أهل الإلهام والمكا«لأهل السنة قائلاً: 
  .�`�»عمر

وقد ذهب الفخر الرازي في تفسير الآية الحادية والثلاثين من سورة 
فصلت إلى التأكيد على تأثير الملائكة في النفوس البشرية من طريق الإلهام 
والمكاشفة والمقامات المعنوية، على ما تقدمت عبارته في هامش صفحة 

  .��bسابقة

القول في الولي «قائلاً:  �هـ ٩٧٣م �شعراني وقد صرح عبد الوهاب ال
 لأن مستقلاً به يعمل فلا الفتح، بعد 9غايته الإلهام الموافق لشريعة محمد 

ؤهم ذلك ينب الإلهام ملك فيصير 9 االله رسول بموت انقطعت قد التشريع نبوة
 رسول عن أخذها كأنه حتى أسرارها على ويطلعه 9الولي شريعة محمد 

  .��a»اسطةو بلا 9االله

علاوة على ذلك نجد المصادر الروائية لأهل السنة مفعمة بوصف بعض 
، ولازم ذلك أنه ملهم وتترل ��c»محدث«رجالام مثل عمر بن الخطاب بأنه 

                                                             

� −  p ,2*&*� u-� z��.�� B{�5H� �.� ,2*&*� u-��` � ,�`rF 
` − � p ,s� < H3l7�b � ,maF 
b −  p ,�(��� ���.�� ,=e�L�� L���� :LC:��a � ,�`a p� ;d � ,�bd �```F 
a −  p ,L������ �*@��*��` � ,ba`F 
c −  p ,=H��(�� �*]A :LC:�` � ,�m� u- L&  �@�%� Z�- ,�
�� �*]A ;

FZ�i � 



 )��

 أمتي من إن: تقول 9عليه الملائكة. وقد نقل الغزالي رواية عن النبي الأكرم 
  .���بينهم من عمر وإن محدثين،

ؤال القائل: هل الإلهام ونزول الملائكة والحصول على وهنا يتبادر الس
لأمثال عمر بن الخطاب الذي أمضى عمراً في الكفر وعبادة  »المحدث«مقام 

 ة والخاتمية؟ ولكنه ما أن يتمالأوثان، لا يتنافى أو يتناقض مع مقام النبو
ـ الذي لم يشرك  7الحديث عن الإلهام لشخصية مثل علي بن أبي طالب 

 منذ الوحي معين من ول 9 طرفة عين، وتربى في حجر رسول االله باالله
 بشأن ويقلقون سروش، والدكتور الدهلوي أمثال ثائرة تثور ـ أظفاره نعومة

  !بالخاتمية؟ المساس

  د ـ التصريح بالروح الباطنية للأئمة في الروايات النبوية

 اياتالرو من كثير في بيته وأهل نفسه 9لقد وصف النبي الأكرم 
 على يدلوهو أمر  ،»الوحي ومعدن الملائكة، ومختلف الرسالة، موضع«: بأم

، وإليك نص واحدة من تلك :االله لأهل البيت  قبل من الخاصة العناية
  الروايات، يقول:

نحن أهل بيت طهرهم االله، من شجرة النبوة، وموضع الرسالة، ومختلف «
  .�`�»الملائكة، وبيت الرحمة، ومعدن العلم

                                                             

� −  p ,Q�A6� �
  E 9�l.�7� :LC:�� � ,`m�F 
` − C:� p ,H�o%7� H3�� ,
)�*��� :Lc � ,bmr GH�5 u� �1�o��� 2o��o�� 2/�� ���� ,

 p ,�i&��� 3{�L� ;Z��;6�� � ,�a p ,2-�V�� 35< ;^�o�� Z�(�� ,b � ,�tb ;
 p ,G>�7� Y*-�%/` � ,b�` p ,2%��� B�< ��l: E 2���y� 2 �5�� u  '��: ,b ,

 � ,? Z�(��ac��� ,���; ¤< u-� ; p ,�*C��� �vL��� ��t � ,b�bbF 



 ���

 �� ����� 	� 
�� 
��7  :��� ���� �� ���� ���� ���� �� �
 � �! ��9  �"��� #�� 
 �$% �&'�!�  �(�)�� , �� #���  �+�, �(�- .  �/  #$ ��  0� �1 �-  23�4 ��  �	 �� , ����5 �6� 7 �( ���8 �- �� � �
�9 �� � ����: ; ���: �<

 �= �� , �>� ���8 �, � �<� �( �?�: @�� �A #$ �� �/ �� ���� �B �C� �� �
 � �! �� D
 �E� �� D��% �: �+ �F� �B � �G �� ,
 � �H �I �>� �(�- 
 �J� ��1 �A �� � �H �I ���5 �A � ��� �/ 0K�L �� �1�-9  �M �E �1�!� ��1�� N ���� , �3 �O�P�!� �) � ���� �� �@�B �
 �6 ��

 �Q �1��R�!� �S- �� RT �U�� �� , �@ �!� �A #(!� ��  ;;; �V�� �W �E �C��X�% �Y!� �@ �� �� �� �� �F �A �
 � �! �� �M �E �1�!� ��
 ��% �4 ��9  : ��� � �, ? �@ �� �(!� �> �K[ � �� �J� ��1 �A �� � �- : ���4 � �,� �\�-�� �
 �� �C��X�% �Y!� � �K[

 ]M�����: �� �̂ �! �_���� �=�` ,N ���� � �� N �(�� �� , �+ �F �A�� � �� �+ �F �̂ �� �_���` , ���� �a��� �� �	 ��bcde; 
رواية  7الإمام علي هذا وقد روى ابن أبي الحديد المعتزلي عن 

  : يقول إذ ،9مماثلة للرواية المتقدمة عن رسول االله 

نحن أهل بيت النبوة، وموضع الرسالة، ومختلف الملائكة، وعنصر «

  .cfe»الرحمة ومعدن العلم والحكمة ...

وهناك كثير من الروايات المأثورة في المصادر الروائية الشيعية بشأن 

ة والحصول على الإلهام من قبل الملائكة، وقد بحثها تمتع الأئمة بالروح الباطني

  بالتفصيل. che، والعلامة السي في بحار الأنوارcgeالشيخ الكليني في الكافي

  

                                                             

d −  :T�� @�Xj� ,@I5�!� klfgh @�Xj� ,.V9�m� 
-
n� o� 	:= @I5�!� kl pq ;
 :T��fgs t ,dg u ,dvw; 

f −  t ,.V9�m� 
-
n� o� 	:= @I5�!� kl pqf u ,fsg;@P!�P!� @�Xj� @-�l , 
g −  ,/�x!� �1y� ,M�%4x!� z%Y!� :({�� td u ,fw|; 
h −  t ,��1�}� ��?: ,~4�m� (��: 
F� @�5�!� :({��f� ��}� ���!� ,TO�14� ��1:� ,

 u ,7�P!���� �s�; 



 )��

  :هـ ـ الجواب النقضي على شبهة الدهلوي والدكتور سروش

لقد جهد الشاه ولي االله الدهلوي بمختلف السبل والحيل إلى نقد وجرح 
  ، على ما تقدم كلامه.:باطني بالنسبة إلى الأئمة الأطهار الإلهام والوحي ال

فيها أنه تشرف  رؤيا شاهدها، وقد ادعى وقد أقام صرح استدلاله على
لقد رأيت روح النبي « برؤية روح النبي، وسأله عن مذهب التشيع؛ إذ يقول:

  .���»باطل مذهب بأنه فأجابني التشيع؛ مذهب عن فسألته المنام في 9الأكرم

والسؤال الذي يفرض نفسه هنا هو: هل كانت الرؤيا التي رآها ولي االله 
 ،9الدهلوي من المنامات الصادقة، وأنه قد اتصل حقاً بروح النبي الأكرم 

ل روح النبي الأكرم وأن يحصل منه على جواب سؤاله؟ أم يسأ أن في ونجح
  ال باطل؟أا كانت رؤيا كاذبة، وأن ما رآه الدهلوي كان مجرد وهم وخي

إن الجواب عن هذا السؤال لا تخلو من إحدى حالتين؛ لإا إما أن 
تكون بالإيجاب أو السلب. فإن كان بالإيجاب وكان الدهلوي حقاً قد نجح في 

 بعالم الارتباط أن ذلك خلال من اتضح ،9الاتصال بروح النبي الأكرم 
 من ولو كرمالأ النبي بروح الارتباط شكل على وذلك ـ والملكوت الغيب
ممكن، بل واقع لشخص مثل ولي االله الدهلوي، كما نعلم أن  أمر ـ الرؤيا طريق

  الوحي إلى بعض الأنبياء كان يتم من خلال الرؤى والأحلام الصادقة.

وعلى هذا الفرض نطرح السؤال الآتي: كيف سمح الدهلوي لنفسه أن 
ـ مع  :مة الشيعة يثبت إمكان الإلهام والمكاشفة لنفسه، ويمنع حصوله لأئ

وسائر الأئمة  7أن أهل السنة يقرون قطعاً بأفضلية مقام الإمام علي 

                                                             

� −  p ,2*�y� ��*$�.�� ,=�
�3�� �� ��` � ,`ta �b��F 



 )��

على مقام الدهلوي ـ ولا يتحمل أن يكون للأئمة ما يبيحه  :الأطهار 
لنفسه؟! فهل يتصور الدهلوي لنفسه ـ والعياذ باالله ـ مقاماً في العرفان والولاية 

  ؟!7الباطنية فوق مقام الإمام علي 

إدعاؤه المكاشفة ورفضه �مضافاً إلى ذلك فإنه على هذا الفرض و
 «يكون ادعاء الرؤيا متهافتاً مع استدلاله، حيث يقول:  �حصول الإلهام للأئمة

فلما أفقت من نومي أخذت أتأمل في لفظ الإمام؛ فاتضح لي أن الإمام في 
 مصطلح الشيعة معصوم ومفترض الطاعة ومنصوب للخلق، ويجوزون عليه

  .���»الوحي الباطني، وبذلك يكونون في الحقيقة منكرين لخاتمية النبوة

يسعى الدهلوي في هذا الاستدلال إلى اثبات أن كل نوع من أنواع 
الوحي الباطني يخالف النبوة والخاتمية، في حين أنه يدعي لنفسه الوحي 

  الباطني؟!

لوي كانت كاذبة، أما الحالة الثانية فهي القول بأن الرؤيا التي رآها الده
وأن ما تصوره روح النبي الأكرم لم يكن سوى وهم وخيال، ونحن نميل إلى 
هذا الجواب، وعليه يكون ما رآه مجرد حلم لا قيمة له، ولا تكون هناك من 

  حاجة إلى الإجابة عن الاستدلال الذي رتبه على ذلك الحلم.

الكثير من  أما الدكتور سروش فقد ذهب إلى بسط التجربة النبوية في
  مواضعه، وأثبتها لأمثال شمس التبريزي، ومن ذلك قوله:

تنتهي،  تنضب ولا إن التجربة النبوية مستمرة طبعاً؛ لأن تجليات االله لا«
نحن لا نستطيع القول إن االله تجلى للنبي، وبعد ذلك أغلق باب التجلي. إن هذا 

                                                             

� −  p ,2*�y� ��*$�.�� ,=�
�3�� �� ��` � ,`ta  	b��F 



 )��

ناسب التجلي سوف يتواصل، وسوف يستمر من خلال كل شخص بما يت
  .���»وظرفيته

بل إنه لا يكتفي بمجرد بسط التجربة النبوية، وإنما يقول حتى بإمكان 
  النبوة نفسها، وذلك إذ يقول:

هل يمكن لكل شخص أن يكون رسولاً؟ يجب الإذعان بإمكان أن «
يكون شخص نبياً فيما بينه وبين نفسه، وأن تعرض عليه بعض الحالات 

حالات الوجد ... وهذا هو شعوري بالنسبة  الخاصة، وأن يكون واجداً لبعض
  .�`�»إلى بعض العظام من أمثال شمس التبريزي تقريباً

وهنا يرد سؤال ملح: لماذا يعمد الدكتور سروش من جهة إلى القول 
بإمكان بسط التجربة النبوية، بل وبإمكان الاتصال الباطني بعالم الغيب على 

التبريزي، ولكن عندما يتصل الأمر  شاكلة النبوة بالنسبة إلى أمثال شمس
يضن عليه بما جاد به على  7بالأئمة المعصومين من أمثال الإمام علي 

شمس؟! أليس في ذلك تناقضاً وافتاً واضحاً؟ أم أنه ـ والعياذ باالله ـ قد دخل 
في صنف أولئك الذين يحسدون أهل البيت على ما آتاهم االله من فضله على 

  وايات؟ما جاء في بعض الر

وعلى كل حال فإن الدكتور سروش ينكر من جهة إمكان الولاية 
، ولكنه من جهة أخرى يرى إمكان النبوة بعد الخاتمية. :الباطنية للأئمة 

فإن كان يريد بذلك نفس ما يريده العرفاء ـ على ما تقدم بيانه ـ اتضح أن 

                                                             

� −  Q��� ,©�Ó �/L���3( w��(: ,
;� ,��5�}:>3��� ,Z�.�v :2
¼ ,�c� ,mbF 
` − Fs� < H3l7� 



 )�)

استكثار الإلهام  جوهر النبوة هو الولاية والإمامة، وفي هذه الصورة لا ينبغي
. وأما إذا كان إمكان النبوة أمراً :والولاية الباطنية على الأئمة الأطهار 

  آخراً، كان ما قاله متهافتاً ومخالفاً لأصل الخاتمية.

المسألة الأخرى المتبقية في هذا الشأن هي أن الدكتور سروش ربما 
ـ وإن كان ظاهر كلامه  اعتقد بأن الإلهام والروح الباطنية ثابتة للأئمة الأطهار

 »لازماً«لا يوحي بذلك، على ما نقلناه في بداية الشبهة ـ ولكنه يرى ذلك 
، بمعنى أنه يقصرها على الإمام بوصفه صاحب تجربة فتكون »متعدياً«وليس 

  .���حجة عليه فقط، ولا تتعدى إلى الآخرين

  وفي هذه الصورة يجب القول:

أن أشرنا ـ يثبت منافاة تفسير أولاً: إن ظاهر كلامه ـ كما تقدم 
  الإمامة بامتلاك الوحي الباطني مع أصل الخاتمية.

وثانياً: إن هذا الإشكال يعود إلى شبهة اعتبار حجية الأئمة والتي تقدم 
أن تعرضنا إلى أدلتها ومبانيها في الصفحات السابقة بالتفصيل، فإذا كان يقول 

تثبت بأدلة الحجية التي  7مام بالروح الباطنية للإمام، فإن حجية قول الإ
  تقدم ذكرها.

وثالثاً: إن الدكتور سروش فيما يتعلق بالتجارب الدينية للعرفاء يقول 
بالتعدي، ويرى أن هذه التجارب متممة للتجربة الدينية التي خاضها النبي 

 الدينية التجربة وإن دينية، تجربة الوحي إنّ حيث«: يقول إذ ،9الأكرم 
 تعمل الدينية الآخرين تجارب فإن الناس، من النبي غير إلى بةبالنس تحدث

                                                             

� −  � ,2/�(%�� 2-LP.�� \�- ,©�Ó �/L��� 3( �b`  	�bbF 



 )�*

يزداد الدين اتساعاً. من هنا فإن  الزمن مرور ومع وتطويره، الدين إثراء على
التجارب الدينية للعرفاء تكون متممة ومكملة للتجربة الدينية التي خاضها 

  .���»النبي

متممة ومكملة لتجربة وهنا نتساءل: إذا كانت التجارب الدينية للعرفاء 
النبي، ألا يتنافى هذا الكلام مع أصل الخاتمية؟ فلماذا لا تكون التجارب الدينية 
للأئمة وإلهامام مكملة لتجربة النبي الدينية؟ وبعبارة أخرى: لماذا لا تكون 

  إمامتهم مكملة لأصل الخاتمية؟ أليس في هذا الكلام افتاً وتناقضاً؟!

مزيد من الكلام ذا الشأن في الفصل السادس على وسيكن لنا هناك 
   .:هامش شبهة إنكار الولاية التكوينية للإئمة 

الشبهة السادسة: عدم انسجام الولاية التشريعية للإمام مع   ■

  :كمال الدين وخاتميته

إن من بين معاني أو لوازم الخاتمية، انتهاء التشريع والتقنين الإلهي من 
قت برحيله أبواب السماء، ولم يعد بالإمكان أغل حيث ،9قبل النبي الأكرم 

وضع حكم أو أحكام في باب الشريعة أو نسخها، وبحسب تعبير الروايات: 
  .�`�»حلال محمد حلال إلى يوم القيامة، وحرامه حرام إلى يوم القيامة«

إن لازم القول بجامعية وكمال الدين الخاتم، هو القول بشمولية 
 ،9وإذا التزمنا بإمكان التشريع والتقنين بعد رحيل النبي  وجامعية قوانينه،

                                                             

� −  � ,2/�(%�� 2-LP.�� \�- ,©�Ó �/L��� 3( `rF 
` −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����` � ,`d�F 



 )�+

، وسوف يلزم من ذلك أن دين وخاتميته الدين بكمال للقول منافياً ذلك كان
 فيما إكماله تمّ وقد ،9الإسلام لم يكن جامعاً وكاملاً في عصر النبي الأكرم 

 لا نالدي في التشريع بأصل القول وإن. : الأطهار الأئمة يد على بعد
  .الخاتمية بأصل القول مع ينسجم

يمكن أن ترد هذه الشبهة على لسان أهل السنة وبعض المستنيرين من 
؛ إذ ورد في بعض الروايات الشيعية الحديث عن تفويض أمر الدين ���الشيعة

 من وهو ـ الكافي أصول كتاب في الكليني أفرد كما ،:إلى النبي والأئمة 
 إلى التفويض باب«: عنوان تحت باباً ـ الشيعة دعن الأربعة الروائية الكتب
  .�`�»الدين أمر في الأئمة وإلى 9 االله رسول

قد سبق الشيخ الكليني في ذلك،  �هـ �٢٩٠بل إن شيخ القميين الصفار 
 إلى فوض ما إن«باباً تحت عنوان:  �بصائر الدرجات�حيث فتح في كتاب 

  .��b»: الأئمة إلى فوض قد 9 االله رسول

                                                             

� − ©�Ó H�.�3
� ^�o�� Z����  :g/H�.- ,©�Ó Y@�� ,H�- u&§ � a  Å L$� Å
�bra  u� n/>�;<� 2*¡� � BA< !� GH��y� Q�� u� ©�Ó Q�@ n*; F© 	�

 2�*I�� 2&{< H�> ��� '��(� 'R�?5 L$C� ��3*��.�� sD� ��� :�=3�- 
(: R� B*(@
�5y� �*���.��� u/3�� ���;< Y/�� Q�¼ E� À*
(.�� Q�¼ E �$.��%�� �[º� F2*�

 �< 2*¡� � J�%� 2(�H E �$.*P;� �$���� �$.-L~ H�(. � Yx: R �< �:>H<
 u  LC%�� JV-� �� s£�i � u�&/ =D�� 
@���� Y@�7� �� �� ��3%�� ,�$XH���
 u/3$.P7� ��
��� 2(�L- �$
�P: B� ?�2*%)�(�� �$./R�� 2*�*��� �$.*l��

�� �< ?u/L��7� �< ?���l�7� ,2/�(%�� 2-LP.�� \�-� F�?
(%�� �
  21H� �< ?���L�
 ��a`F� 

` −  p ,E���� Q�A< ,
%*
��� Z���/ u- 3&f� � ,`dcF2P�� Z�.� , 
b − FJ/��.�� Z�- ,u��o�� ���� u� 4�� � Z�(�� ,��MH3�� L{�l- :LC:� 



 )��

فما فوض االله إلى رسوله، «أنه قال:  7ي عن الإمام الصادق ورو
  .���»فقد فوضه إلينا

8�̄° ̄ � ̄��  ���­�¬ «وفي رواية أخرى:  ¬�@̄ 90.;̄ °8�̄� °5H̄ Z̄ ¬><̄ 	 ¬BM̄�̄ ¬� ̄ 	
 °s °L ®� ­[ ¬� ̄ Q̄��̄�̄ , ­8®*�̄­� ¶̄ ¬��̄ ¬�°1 ,>̄�H̄<̄ :)  ~U% ~� ~/uT ~�I ~R }	�� ~6 ~7&;� &�  t6 ~7& u� &� u%

 �I ~#u0 t"& uT ~pt� uD( , ¶̄ ¬��̄ �̄�̄�� �̄%®*�̄­� °8X̄ ¬��̄ ®3�̄�̄ , ­8­�� °5H̄ !­�«�`�.  

والرواية الثالثة تؤكد على حصرية تفويض االله تفسير أمر الدين 
�̄ « :تقول إذ ،: الأطهار والأئمة 9والحكم إلى النبي الأكرم  R̄��  ��̄

 ¶̄ ¬��̄��  ;̄<̄ !̄­� ­Q� °5H̄ !̄­� ¬R­� ­8 ­� ®
�̄ ®u ­� 3́�� 9  ­2 ¬&­{̄ ®6� !̄­��̄«�b�.  

كيف يمكن أن يأتي بعد « في حين يقول الدكتور سروش في هذا الشأن:
النبي الخاتم أناس، يتحدثون عن الوحي والشهود بكلام لا أثر له في القرآن 

تعاليم الدينية والسنة النبوية، ومع ذلك يتم التعامل معه على أنه من ال
والتشريعية التي توجب تحليلاً وتحريماً، وتحل في المرتبة محل الوحي النبوي 
وتكتسب عصمة وحجية كلام النبي، ومع ذلك لا يكون ذلك منافياً 

إن إلزامية التجربة الدينية لشخص بالنسبة إلى الآخرين ـ والتي  ؟!...للخاتمية
  .��a»9حيل النبي الأكرمتعني ذات الولاية التشريعية ـ تنتهي بر

                                                             

� −  � ,Q�6� n/3�� ,s� < H3l7�brb u� Q�A6�� ,¥>���� n/3��� , ,E����
 p� � ,`drF 

` −  p ,E���� ,
%*
��� g*I��� � ,`ddF 
b −  � ,s� < H3l7�`dr p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f :'�x/<� ;`c � ,bbb 

F3�- �� 
a −  :g/H�.- ,©�Ó Y@�� ,H�- u&§ [�.56� �  ©�Ó H�.�3
� ^�o�� Z����b  Å

 Å L$��bra /3:� 8%*/v :��D�� ;© 	� :>3��� ,8I` � ,raF 



 )��

  وقال في موضع آخر:

إن مفهوم الخاتمية في التشيع مفهوم مهلهل وضعيف؛ إذ يمنح الأئمة «
  .���»حق التشريع، في حين أن هذا الحق هو من الحقوق المقصورة على النبي

  :مناقشة وتحليل

 وتوضيح 9بعد رحيل خاتم الأنبياء وتحليلها في بيان مترلة الأئمة 
  :الآتية الأمور إلى الإشارة تجدر االله، لغير التشريعية يةالولا

  أ ـ توضيح أصل التشريع والتخطئة

الأمر الأول الالتفات إلى مفهوم أصل التشريع، وما معنى اختصاص 
وضع القانون والشريعة وحصره باالله؟ وما هي حدود وضع القانون والشريعة 

والعبادية والدنيوية من  �ليةالشمو�الإلهية؟ وهل تشمل الأحكام العقائدية 
  قبيل: الاقتصاد والسياسة والاجتماع أيضاً؟

إن الأحكام الشرعية ـ الأعم من الوجوب والحرمة والاستحباب 
وخاصة فقه �والكراهة ـ طبقاً للأصول والقواعد الثابتة في الفقه الإسلامي 

الوجوب تابعة للمصالح والمفاسد، بمعنى أن الحكمة من وضع حكم  �الإمامية
وجود مصلحة لازمة وملزمة في ذلك الفعل، وهكذا الأمر بالنسبة إلى وضع 

  الحرمة فإنه يدل على وجود مفسدة في ذلك الفعل.

وعلى هذا المنوال في الحكم الاستحبابي أو المكروه، غاية الأمر أن 

                                                             

� −  :���%  �+ ,©�Ó Y@�� ,4/H�- E ��-H���� 2���M E ©�Ó H�.�3�� 2&
�
wzHR�5 �>L� Ñ��Õ� Y*I�}  :g/H�.-b  Åc  Å�bra F© 	� 



 )��

المصلحة والمفسدة هنا تكون بدرجة أخف منها في الوجوب والحرمة. والملفت 
  اه فيما يتعلق بالمصلحة والمفسدة الدنيوية والأخروية.للانتب

وعلى هذا الأساس يكون لكل فعل ـ في حقيقة الأمر ونفس الأمر، 
وبحسب التعبير الكلامي العلم الأزلي واللوح الإلهي المحفوظ ـ حكم خاص، 
حيث أن االله قد أبلغ إلى الناس أحكام الأفعال بشكل كلي وبشكل جزئي من 

. وهذا ما تشير إليه أو تدل عليه الروايات 9إلى النبي الأكرم طريق الوحي 
التي تتحدث عن شمولية وجامعية الإسلام وأن لكل شيء يحتاج إليه الناس 

  حكماً في القرآن الكريم أو السنة المطهرة.

فهو من ونفسه في واقع الأمر اًإلهي اًفعل حكم لكلّ ا القول بأنّوأم ،
 »التخطئة«و »التصويب«الإمامية، وهو ما يعبر عنه بـ  الأصول المسلمة في فقه

الفقيه إذا أخطأ واشتبه عليه الأمر في استنباط الحكم،  ؛ ذلك لأنّ»المخطئة«أو 
  يكون قد أخطأ الحكم. 

الحق أن المصيب واحد وأن الله تعالى في كل «يقول العلامة الحلي: 
. وأما في فقه أهل السنة ���»طعياًواقعة حكماً معيناً، وأن عليه دليلاً ظاهراً لا ق

فهناك اختلاف في الآراء بين موافق لرأي الإمامية، ورأي آخر ينكر وجود 
حكم إلهي واقعي لكل فعل، ويرى أن حكم الفعل هو اتهد والفقيه. ونتيجة 
ذلك ستكون عدم الخطأ في الحكم، وإصابة الواقع على كل حال حتى في 

يتبنون هذا الرأي يعبر عنهم في المصطلح الفقهي  الأحكام المتعارضة، والذين

                                                             

� −  � ,Q�A6� �
  !� Q�A��� Ù>�(�`aa � ,u/3�� Ä��� ;`bd >�$.MR� n]- ,
 p ,Q�A6� 2/��� ;3*
�.���` � ,ab�F 



 )��

  .���»المصوبة«بـ

  :الواقع عن كاشف 9ب ـ تشريع النبي الأكرم 
جميع أحكام الدين الواردة في القرآن الكريم والسنة المطهرة ـ طبقاً  إنّ

الحقيقة  تعالى في اللوح المحفوظ، وإن االله تعبر عن حكم نفسي في ـ لفقه الإمامية
 لبعض طبقاً 9الشارع الوحيد، وإن الأحكام التي وضعها النبي الأكرم هو 

أيام  ثلاثة صيام واستحباب صلاة، كل على ركعتين إضافة: قبيل من الروايات
 �`�والأنف الخمر ودية النفس بالإضافة إلى جميع المسكرات شهر وتحريم في كل

                                                             

� −  2*����� 2*�i��� ���;6� >H�� E ���V�� ���y� L/L�.� '��() 8:< !� GH��y� H3~
 h
�.� E ��.�� N�%� u��� ,
�@���� ���� >�M�- Q��/ u� N�%� ,2%��� B�6
 «/L7� �- T@�� �< ���V�� L�D/ F2%��� B�6 ���@�� N�%� n*; ,2*%C�� ���;6�

� E 8�@�� Bo� W�L��� E u� 9�l.�7� :LC:�� ,>3f 3;�� ��; N�%� n*; ,3{����
 p ,Q�A6� �
 ` � ,bct �bd� B�%� '��() 
���I�� ���y� ��[ �� F�

 Q�A��� p�$%� ,=��x*(�� u/3��Ú�: :LC:�� ,2¹i�.�� BA�- Q���� !� =��x*(��
 � ,Q�A6� 2�L�� Emb�- >��. R� !� ��(�D/ 2%��� B�< Lo�< �< R� F� BA

 ��D� �� �D� ,�*l� 3$.¼ B�� :��I�� �D� E ���V�� Q�@ 3@� ,�/�l.��
� ,8��[ H3l7�� ,������t  	bcr Q�A< E ���;y� ,=3��� :'�x/< LC:�� F�

 p ,���;6�a� ,t  	a�bp ,B]%��� B
7� ,^�.5L$I�� ;�� ,�ra 3&f ;
=Ø� ,8���� Q�A< ,�- �bmd3*(  3� ; �A< ,«*(���� ,���;6� QbmrF 

` −  :n/3�� E >H�w ¬�­� ¬� °1��  �́��̄�̄H̄ ¯ ®� ̄ ­ ®�¯.�̄ ®�H̄ ­ ®�¯.�̄ ®�H̄ Ḡ�̄ ¬l�� ¶̄L̄�̄ ¬BM̄�̄ ¬� ̄
 °Q� °5H̄ �̄�X̄�̄�̄�� 9  ®�� !̄­��̄ ­ ®�¯.�̄ ®�H̄ ­ ®�¯.�̄ ®� ¬L�� !̄­�	 B̄/ ­3 ̄ ®�H̄�l̄�̄ '2�̄ ®�H̄ ­Z ­L ®V&̄

 ̄��̄ FFF ­2x̄/ ­L�̄ ®�� ¶̄L̄��  °Q� °5H̄ ¬u5̄�̄ �̄�x̄�̄H̄ ­L ®$�̄ �̄ ®�Ā ­2̄% ¬��� ­E�� 9  �̄ ®�Ā
 ē�M̄�̄�̄ ­2x̄/ ­L�̄ ®�� ­"̄®o ­� Ĺ ®$�̄ ±B °� ­E �́�¬/̄< 2̄1̄�̄1̄�̄ �̄�¯( ®��̄��  �̄ ¬L;̄�̄ �̄­�[̄ °8�̄ ¬BM̄�̄ ¬� ̄��  ¬� ̄

� °5H̄ �̄ ¬L;̄�̄ �$̄­%®*�̄­- L̄ ®&̄ ® � ¬BM̄�̄ °Q�� 9  ®��	 ē�M̄�̄�̄ Ź� ¯q̄ ±B °� ®u ­� L̄­� ®� °&��  �̄­�[̄ °8�̄
 °8 ¬
 °� FFF} p ,E���� u� Q�A6� ,
%*
��� Z���/ u- 3&f� ,� � ,``d Z�.� ,

 p ,H��:6� H�]- ;J/��.�� Z�- ,2P��`c � ,bb` F� 



 )��

في نفسها ذات  جميع هذه الأمور نّإتكشف بأجمعها عن الحكم الإلهي، إذ 
 كان 9حكمي حتى يقال: إن رسول االله لأحكام، ولا يوجد هناك خل

 في مرة الأحكام يبين االله أن الأمر في ما غاية. الأحكام لتلك ومشرعاً واضعاً
مرتبة أخرى بيان الأحكام، وهذا ما تمّ  في نبيه إلى يفوض ثمّ الكريم، القرآن

�u�t,u  (ريم أيضاً، إذ يقول تعالى: التأكيد عليه في القرآن القرآن الكw` &u�t� u�"u u%
 t6 w#t,u�w` u� |�~" & u� w�&}��w� u |9u]~0w� u	 t7 |��� (���.  

لقد فوضت هذه الآية تبيين القرآن إلى رسول االله بشكل كامل. ومن 
التبيين يشمل بيان  نّإالواضح أن التبيين والبيان يختلف عن التلاوة والقراءة، إذ 

د تمّت الإشارة إلى هذا التفاوت في ـوض والتفسير، وقـيات، ورفع الغمالجزئ
�u-&u0w�t (ول: ـرى تقـآية أخ� t6 ~# ~�|� u:~= u% t6 w#, |7 u�~= u% wpw;& u=� t6 w#t, u� uD �I~�t0 u=

 t�� u%( u� u� t� wd(�`�.  

وفي هذه الآيات يتم ذكر تلاوة الآيات، وتعليم الكتاب، والحكمة 
  .9شؤون ومسؤوليات النبي الأكرم  بشكل مستقل، بوصفها من

 استقلالياً، يكن لم للأحكام 9وبعبارة أخرى: إن وضع النبي الأكرم 
على وضع  تدلّ التي للروايات طبقاً ذلك وأن الإلهي، الوضع طول في هو وإنما

  .��bالنبي الأكرم للأحكام، كان بإذن من االله عز وجل

حكام النبوية، لا يكون هناك وطبقاً لهذه الرؤية إلى النبوة وجعل الأ
أي تعارض بين نسبة الشارعية إلى االله أو النبي، ومن هنا ذهب بعض فقهاء 

                                                             

� −  :B]%��aaF 
` −  :��L&  Qv�daF 
b − Ñ��� E 2/��L�� B*l�� :LC:� F2�-���� 2]�l�� 



 ))�

  .����الجملة في� شارعاً الأحكام بعض في 9الإمامية إلى اعتبار النبي الأكرم 

  :في طول التشريع النبوي ومكمل له 7ج ـ تشريع الأئمة 

الدين وكيفية التشريع، يمكن  من خلال هذه النظرة والرؤية إلى أحكام
أيضاً. إن الروايات ـ التي  :لنا الخوض في تبيين تشريع الأئمة المعصومين 

تقدم ذكرها ـ الدالة على تفويض أمر الدين وإمكان جعل أحكام الدين أو 
 في هي وإنما استقلالية، ليست ،9وضعها، من قبيل تشريعات النبي الأكرم 

 االله قبل من عنها الكشف يتم لم التي الواقعية االله املأحك ومبينة كاشفة الواقع
 لعدم أو لمصلحة، أو وقتها، حلول عدم: قبيل من لأسباب ،9 الأكرم النبي أو

قبل  من ترك ـ والروايات الآيات لبعض طبقاً ـ الحق هذا وإن ا، الابتلاء
  .:الشارع نفسه إلى الأئمة الأطهار 

م ـ الذين كانوا يبينون أحكام الدين ـ وقد صرح الأئمة الأطهار أنفسه
يثهم تستند دبأن بيام إذا كان مستقلاً ومن عندهم لكان ضلالة، إلا أن أحا

إلى النبي الأكرم وإلى االله سبحانه وتعالى، وفي ذلك روي عن الإمام 
لو حدثنا برأينا ضللنا كما ضلّ من كان قبلنا، ولكنا «أنه قال:  7الصادق

                                                             

� −  p ,�5��7� 2*��; ,^�$�Ay� h�]7� :LC:�` � ,bmr ,^�ª/�Û
ª�� E�l�� ;
 p ,�/�3$�� ������ � ,��� ,Y*(�� Z�.� ,2������ H��:< ,=e��I�� �H��� ;

p� � ,cm� � ,��MH3�� L{�l- ,H��l�� 3&f ;btr L@�- 3&f 2����� ;
 p ,H��:6� H�]- ,«
P7��m� , m p� ,`c � ,b �ar �bba L@�- 3&f 3*��� ;

 p ,Q�A6� �
  E j�]- ,H3l��m � ,b� sØ¾ R u� ,S�3l�� g*I�� ;
 p ,8*����� � ,``c p ,Y*(�� Z�.� ,
%*& � ���y� ;b � ,a�` :'�x/< LC:�� ;

 � ,>�$.M� H> 
��� ^�(� s�ª/�MataF 



 ))�

  .���»ربنا بينها لرسوله فبينها لنا حدثنا ببينة من

مهما أجبتكم فيه بشيء فهو «وقد روي عنه في حديث آخر أنه قال: 
  .�`�»عن رسول االله، لسنا نقول برأينا

وعلى هذا الأساس فإن دليل المخالفين القائم على انحصار التشريع 
هنا يذهب والتقنين باالله أو رسوله لا يتنافى مع هذا النوع من التفويض. من 

بعض المفكرين من الإمامية إلى القول بحق الأئمة في التشريع في الجملة، ومن 
بين هؤلاء من القدماء صاحب البصائر والكليني وبعض العرفاء والمعاصرين 

  على ما ستأتي الإشارة إليهم.

  :في طول التشريع الإلهي 7د ـ تشريع الأئمة 

ن روايات الأئمة إن المعنى الظاهري للنظرية السابقة هو أ
إنما تكون حجة لانتهائها إلى السنة النبوية، وهو ما يدل عليه  :المعصومين

أنفسهم والتي تقدم  :ظاهر بعض الروايات المروية عن الأئمة الأطهار 
من باب الوثاقة  :ذكرها، وفي هذه الحالة ستكون حجية روايات الأئمة 

  والكشف عن السنة النبوية.

، واتصالهم بالعوالم الغيبية :لى موقع الأئمة ولكن بالالتفات إ
لامي ـوالك ��bوالأحكام الواقعية، والذي يتم التعبير عنه في المصطلح الروائي

                                                             

� −  p ,2�*I�� n/>�;< Y��M�Y-�L�� Z�(�� ,FY5�.�� n/3�� ,���3�7� Z��-< , 
` −  � ,��MH3�� L{�l-b`� p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f ;` � ,�mb ;

 p ,2�*I�� n/>�;< Y��M� � ,�`tF 
b −  p ,E���� :LC:�� � ,��1 03f 2&{6� �< Z�- ,2P�� Z�.� ,`m�F 



 )))

لا بوصفه وحياً، وإنما إلهاماً وتحديثاً، يمكن القول: إن بيان الأحكام من قبلهم 
ات، يكون أحياناً من طريق العلم النبوي وهو ما عليه ظاهر بعض الرواي

وأحياناً أخرى يكون بيان الأحكام من قبلهم ـ بما يشمل الأحكام الجديدة 
والتخصيص والتقييد ـ مستنداً إلى علمهم اللدني والإلهامي ومشاهدام 
الشخصية للعوالم الغيبية، وفي هذه الحالة تكون حجية أحكامهم لا من باب 

تهم المباشرة للعوالم الرواية والكشف عن السنة النبوية، وإنما بسبب مواجه
  الغيبية، وهو ما يمكن أن نعبر عنه بمصدر الشريعة.

وتقوم هذه النظرية على روايات تدل على العلم الإلهامي واللدني الذي 
يتمتع به الإمام وكونه محدثاً ومؤيداً من قبل روح القدس. وقد تمّ التعبير في 

و من العلم الإلهامي، بعض الروايات عن علم الأئمة بالحوادث بالقذف، وه
وأما الحادث فقذف في القلوب ونقر في الأسماع، «ومن ذلك الرواية القائلة: 

  .���»وهو أفضل علمنا، ولا نبي بعد نبينا

كما ورد التعبير في بعض الروايات الأخرى بالمحدث، من قبيل الرواية 
  .�`�»الأئمة علماء صادقون مفهمون محدثون«القائلة: 

لروايات الأخرى تمّ التعبير عن ذلك بتأييد روح الأئمة ـ وفي بعض ا
، من قبيل »الروح المسدد«أو  »الروح«كما هو الحال بالنسبة إلى الأنبياء ـ بـ 

  .��b»هو مع الأئمة يسددهم«الرواية القائلة: 

                                                             

� −  � ,8���� Q�A<a�rF2%��� Z�- ,2P�� n;�(� , 
` − ���� p ,E� � ,`daF 
b −  � ,s� < H3l7�`mbF 



 ))*

إن الروايات في باب علم الأئمة واتصالهم بعوالم الغيب من الكثرة 
دنى إلى التواتر المعنوي، وإن حدود بعضها يصل حتى بحيث تصل في الحد الأ

إلى الأمور الدنيوية أيضاً. إلا أن القدر المتيقن منها هو علمهم ومعرفتهم 
بالأحكام الواقعية من طريق العلم بالغيب، ومن نتائجه بيان الأحكام الشرعية 

  .9في المسائل الجديدة التي لم ترد في كتاب االله وسنة رسوله 

في تسمية ذلك تشريعاً أو ولاية تشريعية أو بياناً للشريعة  ولا فرق
وتفسيرها بالنسبة إلى أصل المسألة، وعلى كلا الفرضين تكون روايات الأئمة 

  حجة ولازمة الاتباع على نحو الاستقلال.

المثبتة  الإشكالات على الروايات الحدائق عن بعض وقد أجاب صاحب
 الأخبار من الجواب يكون بل«اة قائلاً: لأحكام خاصة من قبيل الخمس والزك

  .���»9االله رسول إلى فوض كما إليهم فوض قد ـ السلام عليهم ـ أم من

والنبي والأئمة لهم الولاية المعنوية «وقال المحقق الإصفهاني ذا الشأن: 
والتشريعية والسلطنة الباطنية على جميع الأمور التكوينية والتشريعية، فكما 

اري الفيوضات التكوينية، كذلك مجاري الفيوضات التشريعية لهم، فهم أم مج
  .�`�»وسائط التكوين والتشريع

لا مانع من تفويض أمر العباد إلى «وقال سماحة الإمام الخميني: 
روحانية كاملة تكون مشيئته فانية في مشيئة الحق، وإرادته ظلال لإرادة الحق، 

يتحرك إلا إذا كان موافقاً للنظام الأصلح، ولا يروم إلا ما يريده الحق، ولا 

                                                             

� −  p ,GÜ�%�� h{�3���` � ,bcmF 
` −  p ,�5��7� 2*��;` � ,bmrF 



 ))+

  .���»سواء كان في الخلق والتكوين أو التشريع والتربية

وقال العلامة محمد رضا المظفر في باب الحجية الاستقلالية لروايات 
إن الأئمة من آل البيت ليسوا هم من قبيل الرواة عن «: 7الأئمة الأطهار 

م حجة من جهة أم ثقاة في الرواية، بل لأم النبي والمحدثين عنه؛ ليكون قوله
 الأحكام لتبليغ 9هم المنصوبون من االله تعالى، تدلّ على لسان النبي 

مون إلا عن الأحكام الواقعية عند االله تعالى كما هي. وذلك يحك فلا الواقعية،
من طريق الإلهام كالنبي من طريق الوحي أو من طريق التلقي من المعصوم 

. وعليه فليس بيام للأحكام من نوع رواية السنة وحكايتها، ولا من قبله ..
نوع الاجتهاد في الرأي والاستنباط من مصادر التشريع، بل هم أنفسهم مصدر 

  .�`�»للتشريع، فقولهم سنة لا حكاية السنة

وقال في توجيه الروايات التي ترى أن دليل حجية روايات 
تخص تلك  إما بأا 9 الأكرم لنبيا عن روايتهم في تكمن :المعصومين

الروايات التي نقلوها عن النبي، أو أن هذا النوع من الروايات إنما صدر عنهم 
لإقناع المخاطب وإقامة الحجة على  أولئك الذين لم يدركوا في حينها مكانة 

وأما ما يجيء على لسام «الأئمة ومترلتهم كما هي، وإليك نص عبارته: 
 النص نقل لأجل إما فهي ،9ات وأحاديث عن نفس النبي أحياناً من رواي

                                                             

� −  =>��� n/3�� ,=�LV�� 3&f 3*��� :�/L�� ,'�o/3; ���-H6� ,
%*& � ���y�
 � ,J/��.�� 9%�� !� 2*��|� GH��� E ,��1�o���cdd �:� �*C%� 2�5?� ,

�L� Ò ,
%*& � ���y� jm ,��L$) ,�ab� F	� 
` −  p ,8���� Q�A< ,L�C7� �XH 3&f` � ,�2%���� ^�o�� Z�(�� ,2P�� n;�(� ,cm ,

 Ò ,�� �(i&
� �H��.�� H�>a ,���- ,�trbF 



 ))�

 وأما الغير، على الحجة إقامة لأجل وأما كلمه، لجوامع نقلهم في يتفق كما عنه
  .���»الدواعي من ذلك لغير

الاعتقاد بتكميل الشريعة من قبل الأئمة  الشعراني إلى كما ذهب العلامة
  ى ما سوف تأتي الإشارة إليه.من طريق الارتباط باالله والمبادئ العالية عل

وقد ذهب الأستاذ الشهيد مرتضى المطهري في الجملة إلى القول 
بالولاية التشريعية للنبي والإمام، وقال في بيان انسجام ذلك مع كمال الدين 

لقد أبلغ االلهُ النبي، ولكن حيث لم يحن وقت بيان ما أبلغه االله، «وأصل الخاتمية: 
مه إلى الإمام ... كان الناس يسألون النبي عن الأحكام التي فقد قام النبي بتعلي

لم ترد في القرآن. والسؤال هو: هل كل ما أراد الإسلام بيانه من الأحكام 
والقوانين والتعاليم هو ما جاء في القرآن، ونقله النبي إلى عامة المسلمين؟ أم أن 

ه بأجمعه؟ ... إن الإسلام ما نزل على رسول االله لم تتسع الفترة الزمنية إلى بيان
 يجب بما النبي أبلغ قد االله وإن ،9لم يتم تبليغه إلى الناس إلا من طريق النبي 

ه من الإسلام. فليس الأمر بأن يكون هناك شيء لم يترل، وقام النبي يبلغ أن
بإكماله من عنده، ولكن هل هناك من الأحكام الإسلامية ما نزل على رسول 

نه إلى عامة الناس؟ ... يرى الشيعة أن االله لم يترل على رسول االله ولم يتم بيا
االله وحياً ناقصاً، ولم يعمد النبي إلى تبليغه للناس ناقصاً، فالنبي قد بين الإسلام 
للناس كاملاً، إلا أن الذي قام النبي ببيانه إلى الناس كاملا، لم يكن هو كل ما 

ن التعاليم والأحكام التي لم يتحقق قاله لعامة الناس، فقد كان هناك الكثير م
موضوعها في عصر النبي، وقد ظهرت فيما بعد وتمّ السؤال عنها، وإنما بلغ 

                                                             

� −  � ,s� < H3l7�cm  	cr
� ^�-H "  :'�x/< LC:�� ;Û/�ª ��/��H 2*P; ^�(� ,^�
 8
¼ ,�*(�� B�< ��  Y*-H ,9��5� 9����brb  � ,© 	�cdF 



 ))�

تلميذه الخاص جميع التعاليم التي نزلت عليه من جانب االله، وأمره ببياا إلى 
  .���»الناس

من والنقطة الجديرة بالتأمل في نسبة تشريع الأئمة إلى االله وعالم الغيب 
منه العلم وحذف توسيط النبي في الدنيا، وأما من  يراد 9دون توسيط النبي 

، وإن أرواح الأول الصادر هو 9الناحية العرفانية حيث يكون النبي محمد 
الأئمة تقع في ضوء وجود النبي، فإن العلوم الغيبية في واقع الأمر وتبعاً لها 

  والحقيقة المحمدية. التشريع الجزئي سيكون شعاعاً وظلاً للعلم النبوي

  :مكمل للدين في الجزئيات 7هـ تشريع الأئمة 

سبق أن ذكرنا أن القرآن الكريم والسنة النبوية تشتمل على الأصول 
والجهات العامة الضرورية لهداية الإنسان في حقل العقائد والأخلاق والأحكام، 

ب عدم حلول إلا أن بيان الأمور العامة وكذلك الجزئيات لم يكن ميسوراً بسب
وقتها أو عدم ابتلاء المسلمين ا، ولذلك لم يشتمل القرآن الكريم ولا السنة 
النبوية على جميع هذه الأحكام. نعم ورد في القرآن الكريم بيان بعض المباني 
والأصول العامة وبعض جزئيات أحكام الدين، كما ورد بعضها الآخر في سنة 

بطبيعة الحال  تحتوي التي ـ الأحكام اتجزئي بيان ترك وقد ،9النبي الأكرم 
على أصول وفروع أدق طبقاً للآيات وروايات الإمامة التي تقدم ذكرها في 

، وبعبارة أخرى: إن كمال :الصفحات السابقة ـ إلى الأئمة المعصومين 
  الدين الإسلامي وخلوده رهن بأصل الإمامة.

 فروع يانب عدم على 9تدل الرواية المأثورة عن النبي الأكرم 
                                                             

� −  � ,=½�H� ����� ,=L$i� ¢�L�c�F 



 ))�

ألا وإن الحلال والحرام «الأحكام، إذ يقول صلوات االله عليه:  جميع وجزئيات
  .���»أكثر من أن أحصيهما وأعرفهما، فأمر بالحلال والحرام في مقام واحد

 جميع بيان بعدم الرواية هذه في 9وهكذا يصرح النبي الأكرم 
 التفت فقد وليته وكماله،وشم الدين لخاتمية منافياً ذلك يكون أن وأما الأحكام،

 7إليه النبي بالمناسبة في صدر الحديث، وقد تدارك ذلك بتعريفه بالإمام علي
بوصفه المرجع والمفسر لكتاب االله، وبذلك يكون صلوات االله عليه قد أجاب 

  .�`�»علي  تفسير كتاب االله والداعي إليه«عن هذا الإشكال المفترض، إذ قال: 
رازي لتبرير ضرورة الإمامة لبيان جزئيات وقد توسل الحمصي ال

أما الكتاب فمعلوم أن جميع تفاصيل الشرع ليست مبينة فيه، «الدين، وقال: 
وأما السنة المقطوع ا والإجماع فمن المعلوم الظاهر أيضاً أن جميع الشرع ليس 

  .��b»مبيناً فيهما
الدين وقد كتب العلامة الشعراني في تفسير عبارة الخواجة نصير 

لها دلالة على علمه بالدين «في وصف الإمام قائلاً:  »حافظاً للشرع«الطوسي 
الإلهي والارتباط باالله تعالى، من جهة الباطن وعلى العصمة أيضاً؛ إذ لا يمكن 
للإنسان أن يصل إلى تفصيل أحكام الشرع على نحو القطع واليقين إلا من 

لت: إن القرآن لم يأت بتفصيل طريق الارتباط باالله، فإن ذكرت القرآن، ق
الأحكام ... إذن فالإمام بالإضافة إلى العصمة يجب أن يكون عالماً بالشرع من 

  .��a»خلال الارتباط باالله والمبادئ العالية ليقوم برفع النقص وتفسير امل
                                                             

� − p ,2�*I�� B{�5� ,"����� L���r ,����� ���A Z��-< ,n��o�� Z�(�� ,K abF 
` − Fs� < H3l7� 
b −  p ,3*
�.�� u� D�%7�` � ,`d�F 
a −  � ,2*5H���� 2V
��- >�L7� TI� Kq� 2|L�c��F 



 ))�

كما أرجع العلامة الطباطبائي عملية التشريع وبيان تفاصيل الأحكام 
، إذ :وأهل بيته  9الشريعة إلى سنة النبي الأكرم وقوانين وجزئياا 

إن اتضاح تفاصيل الأحكام وقوانين الشريعة، من قبيل: أحكام الصلاة «يقول: 
والصوم والتجارات وسائر العبادات والمعاملات، يتوقف على الرجوع إلى 

  .���»�وروايات أهل البيت�السنة 

اليزدي بعدم إمكان  ومن بين المعاصرين يصرح سماحة الأستاذ مصباح
بيان جميع الجزئيات في الكتاب الكريم والسنة النبوية المطهرة، وسيأتي بيان 
ذلك في القسم الثاني من هذا الكتاب، في البحث الخاص بالجامعية والشمولية 

  .�`�إن شاء االله

  :و ـ الجمع بين نظرية الموافقين والمخالفين

 9القائلين بحق النبي الأكرم حصيلة الكلام أنه يبدو أن الاختلاف بين
في التشريع والمخالفين لذلك يندرج تحت الخلاف  :المعصومين  والأئمة

اللفظي، وعليه يمكن الجمع بينهما من خلال القول: إن مراد المخالفين هو المعنى 
، في حين أن مراد القائلين ذا الحق للنبي الأكرم �الاستقلالي�الحقيقي للتشريع 

هار هو التشريع الطولي والكشفي، ببيان أن جميع الأحكام لم يرد والأئمة الأط
ذكرها في القرآن الكريم بشكل تفصيلي وجزئي، وذلك لأسباب وعلل تقدم 
ذكرها، وقد ترك بياا للنبي الأكرم والأئمة المعصومين لاتصافهم بالعلم اللدني، 

كما أن هذا البيان وبذلك يكون بيان الأحكام من قبلهم بإذن وتأييد من االله، 
                                                             

� −  � ,��5� H> 8�*� ,
{�()�(i�� ��; 3&f 2�����r� � ,8�*� H�$¸ ;b� ;
 � ,Y0*I� �/�%��a`F  

` −  p ,3/��  ©e��v :LC:�� �` � ,bc`  	bcbF 



 ))�

يكشف عن الأحكام الواقعية التي لا يلعب المعصوم فيها دور الواضع والشارع، 
  وإنما يقتصر دوره على الكشف والبيان فقط.

وأما بيان حدود هذا الإذن الإلهي للمعصوم بالتشريع الظاهري فيحتاج 
من أن  إلى مجال مستقل، والذي يجدر التذكير به في هذه العجالة هو ما تقدم

هذه التشريعات الظاهرية من قبل الأئمة حيث كانت بإذن من االله سبحانه 
 على الإصرار إن بل. الخاتمية أصل تنافي لا فإا ،9وتعالى ورسوله الكريم 

والتشريع، والاكتفاء بالأحكام الموجودة في  التقنين من نوع لأي المطلق النفي
 وكمال وتمامية جامعية ذريعة تحت 9القرآن الكريم وسنة النبي الأكرم 

و الذي يتنافى مع جوهر الدين الخاتم والكامل الذي يدعي الخلود ه الدين،
والإجابة عن جميع المسائل الدينية عبر العصور، بل ربما أدى ذلك إلى الركود 
والجمود. وقد التفت المخالفون لحق النبي الأكرم والأئمة المعصومين في التشريع 

ة، وإنما جاء منهم النفي لهذا الحق من باب الاحتياط في الدين، إلى هذه النقط
أو من باب القول ببيان الأحكام الدينية عن النبي، والأحكام الجزئية الولائية، 

  .���وتطبيق العناوين الثانوية على مصاديقها

بمعنى تغيير الأحكام الدينية  :التشريع من قبل الأئمة الأطهار  نّإ
من الأنحاء ـ الأعم من النسخ والتقييد والتخصيص ـ باطل، بل  الثابتة بأي نحو

  من الأساس. :لا يمكن تصور هذا المعنى بحق الأئمة المعصومين 

                                                             

� −  p ,Q�A6� K�(l� ,
{� � �5���� �-< :LC:�b � ,`rc ,
{�()�(i�� 2����� ;
 p ,2/����� 2*��;` � ,`td< ,=e��I�� �H��� ; p ,Y*(�� Z�.� ,2������ H��:� ,

 �ccm  	cm` p ,�/�3$�� ����� ,^�ª/�Û
ª�� E�l�� ;� � ,��` =>��M ;
 � ,�vL@ H> �/R� ,"�v`m�F 



 )*�

  :الشبهة السابعة: تعارض علم الإمام اللدني مع الخاتمية  ■

علاوة على ـ  :الأئمة المعصومين  يذهب الشيعة إلى الاعتقاد بأنّ
لم الغيب والعلم اللدني أيضاً، بمعنى أن علومهم يتمتعون بعـ صفة العصمة 

من قبيل  ألوفةومعارفهم ليست مثل علوم البشر التي يحصلون عليها بالطرق الم
الدراسة والتعلم، بل إن علمهم من قبيل علم الأنبياء يحصل من خلال القنوات 

صطلح غير العادية مثل: الإلهام، والملائكة، ومواجهة العقول اردة بحسب الم
على  »المفهمون«و »المحدثون«العرفاني، وهو ما يعبر عنه في لسان الروايات بـ 

  ما تقدم في الصفحات السابقة.

ذهب أهل السنة وبعض من يصطلح عليهم بالمستنيرين إلى القول بأن 
يتنافى مع القول بأصل الخاتمية، ويرون أن العلم اللدني  7العلم اللدني للإمام 

لأنبياء، وعليه لن يكون بإمكان أحد الحصول على هذا العلم من مختصات ا
 الأئمة وضع إلى يعمدون هؤلاء فإن وبذلك. 9بعد رحيل النبي الأكرم 

. الأقصى الحد في »الأبرار العلماء« تتجاوز لا عادية ومراتب منازل في الأطهار
م رون إلى العليفتق الأئمة إن«: كديور محسن الشيخ سماحة يقول ذلك وفي

الاكتسابي أو علم الغيب، وبعبارة أخرى: إن الأئمة يحصلون على علومهم 
بطريقة اكتسابية حيث يحصل اللاحق علمه من الإمام السابق، ويتوصلون إلى 

  .���»النتائج والأحكام الشرعية من خلال إعمال الرأي والاجتهاد والاستنباط

م عائداً إلى هو اعتبار منشأ علمه :ولازم هذه الرؤية إلى الأئمة 

                                                             

� −  :>3��� ,85H3� 8
¼ ,H�/3� u�fb :g/H�.- ,b  Å �I$(/>H� Å�brc  � ,© 	�
tc �x, ��L� H> ����� 9:���e�- ,H�/3� u�f :'�x/< LC:�� ; 2�*]A ,9%*�;

 :g/H�.- ,�Sq��a ��c  Å 3%�5� Å�bra F© 	� 



 )*�

القنوات والمنافذ العادية، من قبيل: الظن والاجتهاد مما تكون نتيجته إمكان 
الخطأ وسلب الحجية عن أقوالهم، كما هو الحال بالنسبة إلى كل معرفة دينية 

إن رسالة الخاتمية تقول بضرورة أن «بشرية. وفي ذلك يقول الدكتور سروش: 
ائياً للدين، صحيح أن هناك خاتماً  لا نعتبر أي فهم للدين بوصفه فهماً

للنبيين، ولكن ليس هناك خاتم للشارحين والمفسرين، ولا يرقى تفسير أو 
كلام أي شخص في مقام الشرح والتفسير إلى مستوى الوحي ... فإن كانت 
هناك أدلة مقنعة على الادعاء قبلنا بذلك الادعاء، وإن لم يكن الدليل مقنعاً لا 

أو غيره. فالدليل هو  7بين أن يكون المستدل هو علي  يكون هناك فرق
  .���»مناط قبول الكلمة وليس صاحب الكلمة

  :مناقشة وتحليل

  في معرض تحليل هذه الشبهة تجدر الإشارة إلى المسائل الآتية:

  :أ ـ عدم اختصاص العلم اللدني بالأنبياء

الصفتين من  كما تقدم في تحليل صفة الإلهام والعصمة أن قلنا: إن هاتين
جملة شروط النبوة، ولكنهما ليستا من الشروط الخاصة بالأنبياء، بل يحدثنا 
القرآن الكريم عن بعض الأشخاص من غير الأنبياء من الذين اتصفوا بصفة 

نجد الأمر كذلك  �العلم اللدني�العصمة والإلهام. وفيما يتعلق بمورد البحث 
في النبوة، ولكنه ليس من الصفات اللازمة أيضاً، فالعلم اللدني وإن كان شرطاً 

 نشير إلى بعض الأولياء الذين اتصفوا ذه أتيوالخاصة بالأنبياء فقط، وفيما ي
  الصفة ولم يكونوا من الأنبياء:

                                                             

� −  � ,z�(: 8-L~ \�- ,©�Ó �/L��� 3( �bc ��ar ��ctF 



 )*)

يخبرنا القرآن الكريم عن إعطاء االله  :7ـ سيدنا الخضر  ١أ / 
؛ إذ يقول: �من لدنا�من رحمته الخاصة، وتزويده بالعلم اللدني  7للخضر

) c� t� wD & }" ~�u� t� w� ~U&u� t�}� uD u% & u" w�t� wD t� w� c�u tª u� ~U&u�t, u;� & u"w
&u] wD t� w� � c�t] uD (���.  

عندما أراد النبي سليمان من  :7ـ علم صاحب النبي سليمان  ٢أ / 
تقدر بمئات الكيلومترات،  مسافة بلقيس من الملكة يحضروا له عرش أصحابه أن

د منهم فترة زمنية قصيرة لإحضاره، ولكن آصف بن برخيا عبر حدد كل واح
x  (عن قدرته على إحضاره برمشة عين؛ إذ يقول تعالى حكاية عنه:  w�}�� u�& u


 u�~T t	u> u�t,u�w` }� u; t	u= t�u  u�t] u
 wpw@ u�,w;� & u"u  w-&u0w�t�� t� w� ©6t� wD ~U u�t� wD(�`�.  

ف بن برخيا، ولكنه أشار إلى السر إن القرآن الكريم لم يصرح بعلم آص
في امتلاكه لهذه القدرة وهو علمه بالكتاب، ولا شك في أنه لم يكن علماً عادياً، 
وإنما هو من العلوم الخاصة التي لا ينالها شخص إلا بعناية إلهية. والدليل 
والشاهد على ذلك يتجلى في اقتراح عفريت من الجن؛ إذ قال على ما يحكيه 

9© (ه: القرآن عن w�u  x́ wI u<u� wpt, u� uD |Sw` u% u� w�& u< u� t� w� uAI~< u; t�u  u�t] u
 wpw@ u�,w;� & u"u (�b�.  

الذي يمتلك علماً من الكتاب، وتكون قدرته أكبر من قدرة  واضح أنّ
العلوم  عفريت من الجن يجب أن يكون علمه من نوع العلوم الإلهية، وإلا فإنّ

مثل هذه القدرة، والدليل على ذلك أنه على الرغم ة لا تمنح الشخص عتياديالا
من مضي آلاف السنين، ورغم التقدم الصناعي الهائل لم يوجد حتى الآن من 

  يمتلك مثل هذه القدرة.
                                                             

� −  :T$���dcF 
` −  :B&%��a�F 
b −  :B&%��btF 



 )**

علم من «الشاهد الآخر هو الملاك المذكور في ذات الآية الشريفة 
 بسببها كان والناظر إلى علوم الكتاب المقدس والمعارف الدينية، التي »الكتاب

  مورداً لعناية االله واهتمامه.

لقد وهب االله السيدة  بالغيب: 3ـ علم السيدة مريم العذراء  ٣أ / 
مريم العذراء القدرة على تحصيل علوم الغيب من خلال تعهد الملائكة لها 
ونزولها عليها، من قبيل إخبارها بولادة المسيح عيسى من دون أب، وبشارا 

�u�t,u  (ول تعالى: بنبوته، إذ يقw` wp, w�I~" w2t, u¦t�� w�&u] t"  t� w� u�w� u� (���.  

لقد تحدث القرآن الكريم عن شخصية  :7ـ لقمان الحكيم  ٤أ / 
�u&  (لقمان بوصفه صاحب علم وحكمة إلهية، وفي ذلك يقول تعالى: t, u;� t� u<u� u%

 u� u� t� wt8� u� u� t<~� (�`�.  

  :: للأئمة اللدني مبالعل 9ب ـ تصريح النبي الأكرم 

 من الأئمة بامتلاك المواطن من الكثير في 9لقد صرح النبي الأكرم 
 للأئمة العلم هذا مثل إثبات كان ولو اللدني، والعلم الغيب بعلم البيت أهل

 صفة نقض مفاده لأن الكلام؛ هذا مثل عنه صدر لما النبي لخاتمية منافياً الأطهار
المأثورة عن النبي  النصوص بعض نستعرض يأتي وفيما. الثابتة صفاته من

  الأكرم ذا الشأن:

إن آل محمد شجرة النبوة، وآل بيت الرحمة، وموضع الرسالة، «ـ 
                                                             

� −  :��L&  Qvaa �L�6� 
(%
� Z�i� 2/�� sD� �< 3*- F9  �/L� G3*���- �� \-H R�
,����� �$*
  ��HD��� FZ 0L�7� 

` −  :�����`F 



 )*+

  .���»ومختلف الملائكة، ومعدن العلم

 ذا 9وهناك كثير من الروايات الأخرى المروية عن النبي الأكرم 
أخرى من قبيل:  في سياق صفات »معدن العلم«. وإن ذكر وصف المضمون

موضع الرسالة ومختلف الملائكة يثبت أن اتصاف الأئمة بكوم معدن العلم لا 
يعني مجرد حصولهم على العلم الكثير، وإنما هو ظاهر في العلم الإلهي. بعبارة 
أخرى: إن اتصاف أهل البيت بكوم معدن الرسالة من نتائج اتصافهم بأم 

  .»ةموضع الرسالة ومختلف الملائك«

  :بعلمه للغيب 7ج ـ تصريح الإمام علي 

بامتلاكه لعلم الغيب في الكثير من المواطن،  7لقد صرح الإمام علي 
  :7ومن ذلك قوله 

ألا وإنا أهل البيت من علم االله علمنا، وبحكم االله حكمنا، ومن قول «ـ 
  .�`�»صادق سمعنا

هو  : في هذا الحديث يبين الإمام بشكل صريح أن علم أهل البيت
  من عند االله، ويؤكد أنه صادر عن صادق لا يحتمل فيه الخطأ أبداً.

  .��b»ألهمني االله ـ عز وجل ـ علم ما فيه«ـ 
                                                             

� −  p ,g/H�.�� E B����� ,�16� u-� :LC:�` � ,ca p ,2-�V�� 35< ;b � ,�tb ;
 p ,��.�7� 3/3�� ¤< u-R 2k�(�� #, Kq` � ,`rb E 2���y� 2 �5�� ;

 p ,2%��� B�< ��l:b � ,aa�F 
` −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�� � ,`md �@H 2(i � B/[ ,�d u-� ;

� , p ,3/L��� 3���� ,�� 3( �cmp ,�*(.��� ��*(�� ,¦;��� ;` � ,c�  	c`F 
b −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����`d � ,aF 



 )*�

وروي عنه أنه قال في خطبة أخرى مؤكداً أنه يعلم بما أخفي علمه عن 
  الناس:

  .���»ولو تعلمون ما أعلم مما طوي عنكم غيبه«ـ 
ر كامنة خلف حجب الغيب، من ففي هذا النص يصرح الإمام بأمو

  قبيل إخباره بظهور الحجاج مثلاً.
بالاستناد إلى علمه الغيبي يسأل الناس أن  7وكان الإمام علي 

  يستثمروا وجوده وأن يسألوه قبل أن يفقدوه: 
فاسألوني قبل أن تفقدوني، فواالله الذي نفسي بيده لا تسألوني عن «ـ 

  .�`�»أنبأتكم شيء فيما بينكم وبين الساعة ... إلا
وأضاف الإمام في خطبة أخرى بعد مطالبته الناس أن يسألوه عن كل 

¶­ «شيء، قائلاً:  ®H̄ ®6� ­S °L°i­- 
±% ­� °�
̄ ® <̄ ­�� ¬��� ­S °L°i­- �:̄̄Ý̄�̄«�b�.  
في الكثير من الموارد يخبر عن أحداث  7كما كان الإمام علي 

كن أن يصدر من أي شخص المستقبل ـ فيما عرف بالملاحم ـ وهو أمر لا يم
 يمكن لنا الإشارة إلى أتيإلا أذا كان من الذين يمتلكون العلم اللدني، وفيما ي

  الموارد الآتية:
  .��aـ الإخبار بخراب الكوفة ١
  .��cـ الإخبار بالهجوم على البصرة وخراا ٢

                                                             

� −  2(i � ,2k�(�� #, Kq ,��5y� J*���c � ,bdaF 
` −  �@H 2(i � ,s� < H3l7�t` � ,`mbF 
b − 7� :�@H 2(i � ,s� < H3l`b� � ,md�F 
a −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #, :LC:�am � ,�baF 
c −  :�@H 2(i � ,s� < H3l7� :LC:���� � ,b�� :�@H 2(i � ;�`r � ,btcF 



 )*�

  .���ـ التنبؤ بسلطان بني أمية وانقراض دولتهم ٣

غلام «بن يوسف الثقفي، والإشارة له بلفظ ـ التنبؤ بظهور الحجاج  ٤
  .�`�»ثقيف

  .��bـ تحديد عدد قتلى الجانبين قبل احتدام معركة النهروان ٥

   .��aـ التنبؤ جمة المغول وجرائمهم ٦

بجميع هذه  7ولربما عرضت هنا شبهة مفادها: إن علم الإمام علي 
. إلا أننا سنجيب عن هذه المغيبات يتنافى مع الآيات التي تحصر علم الغيب باالله

   .»شبهات بشأن علم الأئمة للغيب«الشبهة في الفصول اللاحقة تحت عنوان 

  :د ـ اعتراف بعض أهل السنة بعلم الإمام للغيب

وقد ذهب بعض المنصفين من علماء أهل السنة من أمثال ابن أبي 
مام ـ رغم إنكارهم لإمامة الأئمة الأطهار بمن فيهم الإ الحديد المعتزلي

وكماله الروحي إلى القول  7ـ ضمن اعترافهم بفضل الإمام علي  7علي
بأن الإخبار الغيبي المنقول عنه مثل إخباره بمقتل عشرة من أصحابه في حرب 

، هو من جملة معجزاته،  وقال ��cالنهروان وعدم بقاء غير عشرة من الأعداء
                                                             

� −  :�@H 2(i � , 2k�(�� #, :LC:�rd � ,`�r :�@H 2(i � ;t` � ,`mcF 
` − H 2(i � ,s� < H3l7�  :LC:� :�@��c � ,bdaF 
b −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�c � ,a :�@H 2(i � ,crF 
a −  :�@H 2(i � ,s� < H3l7� :LC:��`r � ,btmF 
c −  "  ���y� �< �*]l��7  �<� ,2��.�� e��P./ u� �%�?7� �.@ >3  �< ½�<

�: �*��� ,2��� z�5 �$%� 9�(/ u� pH�� �  ���y� 2&
�7  n*; ��I�� �D� E
 :Q��/w ̄���  ÊG ¯�̄ ̄ ®� °�®% ­� °�­
®Í̄ ̄R�̄ ,ÊG ¯�̄ ̄ ®� °$®% ­� °�­
 ®� °/ ̄R }FZ 0L�7� F 



 )*�

من الطرفين قبل التحام  في شرح هذه الخطبة عند بلوغ تنبؤ الإمام بعدد القتلى
  الجيشين:
هذا الخبر من الأخبار التي تكاد تكون متواترة؛ لاشتهاره ونقل الناس «

  .���»كافة له وهو من معجزاته وأخباره المفصلة عن الغيوب
من طريق  7وأكد أن هذا الأمر الإلهي وضعه االله عند الإمام علي 

  إدراك مثل هذه الأمور: فعاجز عن عتياديرسوله الكريم، أما الإنسان الا
 9وعرفه رسول االله  9ذلك أمر إلهي عرفه من جهة رسول االله «

  .�`�»من جهة االله سبحانه والقوة البشرية تقصر عن إدراك مثل هذا
ثم قال بإمكان أن يحصل الإنسان على قدرة الإخبار عن الغيب، ولكن 

لا ننكر أن يكون في واعلم أنا «ذلك بإقدار من االله سبحانه وتعالى، إذ يقول: 
نوع البشر أشخاص يخبرون عن الغيوب، ولكن كل ذلك مستند إلى البارئ 

  .��b»سبحانه بإقداره وتمكينه ويئة أسبابه
وقد ذهب ابن عربي إلى إمكان العلم اللدني وأسرار السر الإلهي 

  .��aوابن عباس وسلمان 7لأمثال الإمام علي 

  :الباطنية هـ ـ علم الغيب من نتائج الولاية

 :بالتفصيل أن الأئمة  »الولاية الباطنية«تقدم أن ذكرنا في بحث 
يمتلكون الولاية الباطنية والمعنوية بفضل االله وعنايته، وإم يتمكنون في ضوء 

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,3/3�� ¤< u-�c � ,aF 
` − Fs� < H3l7� 
b −  � ,s� < H3l7��`F 
a − �7� ��;�.��� ,¤L  u-� u/3�� 
*f :LC:� p ,2*� � ,�c� Z�(�� ,�aF 



 )*�

ذلك من الارتباط بعالم الغيب، وبذلك يحيطون علماً بالماضي والمستقبل، وحيث 
ا نحيل القارئ الكريم إلى ذلك الموضع. تقدم البحث التفصيلي ذا الشأن، فإنن

وأما هنا فنكتفي بذكر بعض الروايات التي تثبت وجود أسئلة أو شبهة بشأن 
  في تفسير الدين حتى في عصر الأئمة أنفسهم. :نوع علم الأئمة 

في بيان مصدر علم الأئمة أنه قال:  7روي عن الإمام الكاظم 
» °� ­21̄�̄1̄ �̄ ̄ �̄% ­&®
 ­  °À
̄®(�̄ ®�� � ¬��̄�̄ ,j́­>�;̄�̄ Ĺ­-�k̄�̄ ¶́��̄ ś� °M	 , Ê ¬Ì�̄ °&�̄ ­��̄

 �̄ °��̄ , ­W�̄ ®5̄ ®6� ­E ÊL ®�:̄�̄ ­Z�°
 °� ®�� ­E Ê� ®D�̄�̄ °j­>�¯ ®�� � ¬�<̄�̄ , ÊH�°- ®�&̄�̄ °L­-�V̄ ®�� � ¬�<̄�̄
�̄%±*­(:̄ 3̄ ®�-̄ ¬
­(:̄ R̄�̄ �̄% ­&®
 ­  °Bx̄®�<̄«���.  

العلم  7صف الإمام موسى بن جعفر في هذا الحديث الشريف ي
بالماضي والمستقبل بأنه من سنخ العلم المفسر والمزبور، وهو ظاهر في التعلم من 

  .9أمثال النبي الأكرم 

أما علمهم الراهن والحاضر فهو من سنخ الإلهام، وقد وصف الإمام 
ن ه من أفضل علومهم. وهنا كان من الممكن أالكاظم هذا النوع من العلم أن

يتبادر إلى ذهن المخاطب أن الأئمة حيث يمتلكون علماً من سنخ الإلهام أم 
من الأنبياء أيضاً، ولذلك سيارع الإمام إلى دفع هذه الشبهة في صلب الحديث 
قائلاً إن علمنا كان من سنخ الإلهام، إلا أن هذا لا يعني النبوة، وبرحيل النبي 

  د.يغلق باب النبوات إلى الأب 9الأكرم 
                                                             

� −  p ,E���� Q�A< ,
%*
��� Z���/ u- 3&f :LC:�� � ,`da ��
  ��$M Z�- ,
 p ,2&{6�r � ,�`c p ,Q����� GvL� :LC:� 2/��L�� �*X�.�� ,b � ,�bd �7� ;

 p ,E���� Q�A< Kq ,^�H3:e�7� ���Ad � ,at p ,u/L](�� Y&¼ ;` ,
�`da�L̄-̄ē� :G>�� ,F 



 )*�

قال: دخلت عليه بمنى  7وعن سورة بن كليب عن أبي عبد االله 
فقلت: جعلت فداك الإمام بأي شئ يحكم؟ قال: بالكتاب. قلت: فما ليس في 
الكتاب؟ قال: بالسنة. قلت: فما ليس في السنة ولا في الكتاب؟ قال: فقال 

  .���»قد أعرف الذي تريد، يسدد ويوفق، وليس كما تظن«بيده: 
هو الإلهام والتأييد من قبل  »يسدد ويوفّق«لإمام من قوله ومراد ا

  المَلَك وروح القدس، وقد تمّ التعبير بذلك في روايات أخرى.
ليس كما «والنقطة التي أشار إليها الإمام في اية الحديث حيث يقول: 

قد يريد ا ظن السائل بأن علم الإمام يكون من طريق الاجتهاد  »تظن
، أو شبهة قياس الإمامة على النبوة؛ فبادر الإمام �`�ت العاديةوسلوك القنوا

  إلى نفي هذا المعنى. 7
أنه قال في جواب من سأله عن كيفية  7وروي عن الإمام الصادق 

بحكم االله وحكم داود، فإذا ورد علينا شيء ليس عندنا تلقانا به «حكمه: 
  .��b»الروح القدس

ألهمنا االله «لألفاظ مع إضافة وفي رواية أخرى ورد التعبير بذات ا
  .��a»إلهاماً

  :أتيحصيلة الكلام ما ي
ـ إن أصل ادعاء العلم اللدني وعلم الغيب لا صلة له بالنبوة  ١

والخاتمية أبداً؛ لأن العلم اللدني وعلم الغيب يشمل غير الأنبياء أيضاً، وهناك 
                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����` � ,�mcF 
` − Fs� < H3l7� ,«
P7� L@�- 3&f 2����� :LC:� 
b −  p ,s� < H3l7�`c � ,cdF 
a − Fs� < H3l7� 



 )+�

 إلى بعضها. كثير من المصاديق التاريخية على ذلك، وقد أشار القرآن الكريم
لا يتنافى مع أصل  :وعليه فإن نفس علم الغيب وإثباته للأئمة المعصومين 

  النبوة والخاتمية.

ـ لو أن الذي يدعي علم الغيب والعلم اللدني ادعى أنه يتلقى رسالة  ٢
جديدة من السماء خارج إطار شريعة الإسلام، كان ذلك منه منافياً لأصل 

ك شيعي ينسب مثل هذا الادعاء للأئمة، بل إن الأئمة الخاتمية، بيد أنه ليس هنا
وصرحوا  علمهم، تصدوا لإزالة هذه الشبهة، أنفسهم بعد إثبات صفة الإلهام إلى

  .�وقد تقدمت الرواية في هذا الشأن�. 9بعدم وجود نبي بعد النبي الأكرم 

ـ إن كان مراد من يدعي التهافت بين العلم اللدني والخاتمية هو أن  ٣
الأئمة في ضوء علمهم الغيبي يدعون العصمة وحجية القول والتشريع في بعض 
أحكام الإسلام، فيجب القول في هذا الشأن: أولاً إن أصل ادعاء علم الغيب 
والعلم اللدني لا يتنافى مع الخاتمية، إلا أن الذي يبدو للمستشكل منافياً 

يل هذه الشبهة والجواب للخاتمية هو ادعاء الحجية والتشريع، وقد تقدم تحل
عنها في الصفحات السابقة، وقد ذكرنا هناك أن حجيتهم وتشريعهم إنما هو 
بإذن من االله الذي هو المشرع الحقيقي لأحكام الإسلام، وتفويض من النبي 

  الأكرم، وهذا في الحقيقة لا يتنافى مع الخاتمية، بل هو متمم ومكمل لها.

  :ر النبوة للإمام نقض للخاتميةالشبهة الثامنة: تفويض أمو ■

يتصفون بصفات كمالية  :تقدم في الصفحات السابقة أن الأئمة 
خاصة، من قبيل: العصمة وعلم الغيب والإلهام والحجة الإلهية والتنصيب في 
مقام الإمام من قبل االله عز وجل والنبي الأكرم. وهناك من المستشكلين من 



 )+�

 لأصل نقضاً 9من قبل النبي الأكرم رأى في إثبات هذه الصفات للأئمة 
 الدكتور قال وقد. الصفات ذه : الأئمة اتصاف أنكر هنا ومن الخاتمية،
إنه لعين التناقض أن يهب الرسول الخاتم «: المواطن من عدد في سروش

   .���»شخصاً أو أشخاصاً حقوقاً تنقض خاتميته

  :مناقشة وتحليل

ا هذا الأشكال تكمن في تعريفه المشكلة الأساسية التي يعاني منه إنّ
المستشكل في إشكاله هذا يفسر الخاتمية  نّإ إذ، ومفهومها الخاص لمعنى الخاتمية

هي من  9بشكل عام، معتبراً كل صفة كمالية يتصف ا النبي الأكرم 
خواص النبوة، ويرى في تعميمها على غير النبي نقضاً للنبوة وأصل الخاتمية. في 

ـ كما تقدم في الصفات السابقة ـ لا يكمن في  ومفهومها اتميةحين أن معنى الخ
حصر صفة العصمة والإلهام وعلم الغيب والحجية بالنبي وعدم بسطها وتعميمها 

شريعة جديدة.  جديد يحمل ظهور نبي الخاتمية هو عدم على الإمام، بل إن معنى
إنما غاية ما إن القائلين بأصل الإمامة لا يدعون وجود شريعة ونبي جديد، و

يرونه أن الأئمة منصوبون من قبل خاتم الأنبياء وآخرهم، وأنه فوض إليهم 
مختلف الشؤون من قبيل الحجية والعصمة في القول والعمل، بمقتضى خلافتهم 

  للنبي في مجال تفسير الدين والدنيا من قبل نفس النبي الأكرم والخالق سبحانه.

عدم تنافيها مع أصل النبوة والخاتمية وقد ورد هذا المعنى من الخاتمية و
8° «: 7في كلام النبي تماماً، ذلك حيث يقول الإمام علي  °�­( ¬�<̄ °�®% °� ®3�̄�̄�̄ 9 

 ­��3̄­. ®@ ­ ®y�­- ^ °L °� ®�/̄�̄ , ­8­@� ®�< ®u ­� '�
̄ ̄ �́ ®�/̄ ±B °� ­E � °Y�̄ ®L/̄ , ­8 ±�°< L̄1̄<̄ ­B* ­l�®�� W̄�¯( ±��
                                                             

� −  � ,�2/�(%�� 2-LP.�� \5� z�(: 8-L~ \�-�bcF 



 )+)

 �̄��̄ ®3�̄�̄�̄ F ­8­- Ê�®*-̄ ®Y&̄®�̄ ® Ǟ�̄ ,= ­ ®�k̄ °s�L̄/̄ ¯R�̄ , °s�H̄�̄�̄ ¯ ̄��L̄ ­]­- 2̄%5̄ ±B °� ­E °H ­��¯ °�
­�� ­Q� °5H̄ ¯ ®�k̄ ­�̄� ®5 ­ ®y� ­E D́­¹�̄ ®�/̄ Ê3 ­;��̄ 9  H̄� °: zH̄<̄ ,�̄ °$°o­��1̄ �:̄<̄�̄ 2̄�̄ ­3�̄�̄

 ­G ¬�°(³%�� �̄/ ­H ³� °�<̄�̄ , ­2�̄�5̄ ±L���̄ ­
 ®;�̄®��FFF  Q̄�̄:̄ �̄ ­; ­��ī®* ¬I�� 2̄ ¬:H̄ °� ®� ­&5̄ ®3�̄�̄�̄
8®*
̄ ̄ °
 ®;�̄®��9  :Q̄��̄�̄ ? °2 ¬: ¬L�� ­s ­D� ��̄ ­�� Q̄� °5H̄�/̄ : °�®
 °��̄w ®3@̄ °��ī®* ¬I�� �D̄�

 �̄ ®��̄ �̄¬:<̄ ¬R­� ,zH̄<̄ ��̄ zL̄�̄�̄ , °Y&̄ ®5<̄ ��̄ °Y&̄ ®��̄ �̄¬:­� , ­8­�>̄�¯( ­  ®u ­� 4̄­/<̄
 ­(̄%­- 0
«���.  

 الإلهام صفة أصل ينفي لا الحديث هذا في 9حيث نجد النبي الأكرم 
اع صوته، وإنما يثبت ذلك كله ولا ينفي إلا صفة النبوة وسم الوحي ملَك ورؤية

 7علي للإمام 9الأكرم النبي أخرى يثبت . وفي روايات7عن الإمام علي
، على ما الإطاعة بووجو والحجية العصمة: قبيل من الكمالية الصفات مختلف

مر في معرض الجواب عن الشبهات المتقدمة. وبعبارة أخرى: إن النبي 
 فيهم بمن ـ البشر جميع من أعلم الخاتمية ومفهوم بمعنى يتعلق فيما 9الأكرم

 7 علي للإمام المذكور الصفات إثبات كان لو وعليه ـ نفسه سروش الدكتور
 أنه يدعي أن شخص أراد إذا إلا. أبداً يرهلغ فوضها لما الخاتمية، لأصل منافياً
اذ باالله، أو أن يعتقد بعدم عصمته والعي الخاتمية معنى في دروساً االله لرسول يقدم

في هذه المسألة، وإذا كان كذلك تعين على هذا الشخص قبل كل شيء أن 
  يوضح مراده بشكل شفاف كي نقدم له الجواب المناسب.

  
UIO  

                                                             

� −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,`ba 2k�(�� #, Kq ; 2(i � ,��.�7� 3/3�� ¤< u-R
 :�@H`br p ,�b � ,�tmF 



 )+*

  

  

$+@ @@ @@ @@ @
bç†Ôãë@kî–änÛa@Ý•c@Þìy@pbèj‘ 



 )++



 )+�

  

  

  

  

  :الأولى: عدم ذكر التنصيب في القرآن الكريمالشبهة   ■

تعرضنا في الفصل السابق إلى الشبهات العامة والانتقادات الناظرة إلى 
أصل الإمامة بالنقد والتحليل. وفي هذا الفصل سوف نتناول بالنقد الشبهات 
التي تسعى بشتى المفاهيم والطرق إلى إنكار العناصر الأساسية للإمامة، أي 

  الإلهي على إمامة الإمام علي والأئمة من ولده. وجود النص

إن الشبهة الأولى ـ وهي في الوقت نفسه من الشبهات القديمة والمعروفة 
في  7المطروحة من قبل أهل السنة ـ تكمن في ادعاء عدم ذكر إمامة علي 

القرآن الكريم، حيث يدعون أن إمامته لو كانت بأمر من االله لوجب التأكيد 
الآيات القرآنية. وهناك من ادعى بشكل عام أن أصل التنصيب عليها في 

، ولازم ذلك عدم وجود ���مجعول من قبل المتكلمين في القرن الثاني والثالث
  .�`�النص في القرآن والسنة

  :نقد ورأي

  في تحليل هذه الشبهة تجدر الإشارة إلى النقاط الآتية:
                                                             

� −  � ,>�+� s�L��� :LC:�`caF 
` −  � ,
�*I�� Ë�*��� L���� H�i� ,������ 3�< :LC:��dF 



 )+�

  :وجود الآيات الظاهرة في التنصيب

 7ن آيات القرآن الكريم تدل على تنصيب الإمام علي هناك كثير م
   إلى بعضها:أتيفي منصب الإمامة، نشير فيما ي

إن من بين الآيات المعروفة النازلة بشأن أهل  ـ آية التطهير: ١
هي آية التطهير التي طهر االله فيها أهل بيت النبي من جميع أنواع  :البيت

=�~ (الرجس، إذ يقول:  w	~= u� }"w`��  t6 ~7 u	 |#uP~= u% w�t,u]t�� u� t�u  u¥ t$ |	�� t6 ~�t� uD u2 w� t�~,w�
� c� w#tPu;(���.   

ـ علي وفاطمة  :هذه الآية تثبت عصمة أهل بيت النبي  إنّ
والحسن والحسين ـ وقد ذكر نزول هذه الآية في هؤلاء عدد من الصحابة يبلغ 

ادر السنية والشيعية. فها هو حد التواتر وقد تمّ التأكيد على هذا المعنى في المص
الترمذي مثلاً يقر بأن آية التطهير نزلت في بيت أم سلمة، وقال بأن النبي 

: وقال عباءة عليهم ألقى ثم والحسين والحسن وفاطمة علياً دعا 9الأكرم 
  .�`�»بيتي أهل هؤلاء اللهم«

يستند إلى هذه الآية الكريمة في كثير من  7وكان الإمام علي 
ن في مقام إثبات مقامه الشامخ والاحتجاج ا على المخالفين كما صدر المواط

  .��bذلك عنه مع أهل السقيفة

                                                             

� −  :Z��;6�bbF 
` −  p ,=D�O�� �*]A ,=D�O�� :LC:�c � ,b`m ;2/�� ���� ,H�o%7� H3�� ���� ;

�� 
%*��� 2����� p ,95�%� ���� ,^�L$ib � ,�d`  	�m`F 
b −  � ,�@�%7� ,
�eH�� � :LC:��`tF 



 )+�

بعد  7وقد ورد في مصادر أهل السنة بصيغ مختلفة أن الإمام الحسن 
قد طبق آية التطهير في بعض خطبه على نفسه  7استشهاد أبيه الإمام علي 

  .���» عنهم الرجس وطهرهم تطهيراًنحن أهل البيت الذين أذهب االله«وقال: 

وإن لازم تطهير وطهارة أهل البيت من جميع أنواع الرجس هو 
عصمتهم من جميع أنواع الذنوب والمعاصي، وهذا يثبت بدوره حجيتهم ولزوم 
إطاعتهم مطلقاً؛ وذلك لانتفاء صدور الخطأ والمعصية عنهم في القول والعمل 

  طبقاً لهذه الآية الشريفة.

إن صفة المنذر والهادي من صفات الأنبياء التي تمّ  آية الإنذار: ـ ٢
�|  (التأكيد عليها في القرآن الكريم أيضاً؛ إذ يقول تعالى:  ~�w� u% ©� w�� ~� u�t"u  u� }"w`

 �
& u� �A tI u
 (�`�.  

 كان 9روي في كثير من الروايات المأثورة في كتب الفريقين أن النبي 
 بعده، من لأمته »الهادي« بـ 7 علي الإمام يصفو »المنذر« بـ نفسه يصف
  .��b»أنت الهادي يا علي، بك يهتدى من بعدي«ذلك قوله:  ومن

في آيات القرآن ـ ومن بينها هذه الآية  »الهادي«لقد استعمل وصف 

                                                             

� −  p ,B/�%.�� 3���� ,^����� :LC:�` � ,b� p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;�b � ,
`dt p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� ;�d � ,`` �*X�.�� u� 3/�7 F

� ,^�L$i�� 
%*��� 2����� :LC:� p ,Ë�%� ���b � ,�a� F3�- �� 
` −  :3 L��mF 
b −  p ,�o� u-� ���� :LC:�` � ,c�b p ,=½i�� ���� ;�b � ,��r K�H ���� ;

 p ,^��7��b � ,��r p ,
(
�o�� ���� ;c � ,`m` ,hI�> 2%/3� g/H�� ;
pa` � ,bctF 



 )+�

 لـما كانالشريفة ـ في المقامات السامية من قبيل مقامات الأنبياء. ولكن 
وإن لم يكن نبياً يترل عليه  7 اًفإن الإمام علي الإسلام هو خاتم الأديان،

لها وتطبيقها  9الوحي، ولكنه طبقاً لصريح هذه الآية وتفسير النبي الأكرم 
بعد  »الهادي«كان متصفاً بصفة  اً، يثبت أن الإمام علي7على الإمام علي 

  النبي أيضاً.

t6  (وهي قوله تعالى:  ـ آية الولاية: ٣ ~�z,w� u% u� }"w`��  u�= w�}�� u% ~p~�I ~R u� u%
 u�I~:w7� u� t6 ~� u% un& u7 }��� u�I~; tY ~= u% unuh }3�� u�I ~�, w< ~= u�= w�}�� �I~� u�� (���.  

  :يأتيفي معرض الاستدلال ذه الآية لابد من الالتفات إلى ما 

وإن كان مختلفاً من قبيل: الناصر والقريب، بيد أنه  »الولي«أ ـ إن معنى 
في هذه الآية الشريفة، دلّ ذلك على  »إنما«استعمال أداة الحصر بالالتفات إلى 

أن الآية بصدد حصر أولياء المؤمنين بعدد محدد من المصاديق، وإن هذه 
، ولازم ذلك إرادة �االله والنبي والذي يعطي الزكاة راكعاً�المصاديق عبارة عن: 
ذكر آنفاً لا يكون  بما »الولي«حصر معنى  نّإ؛ إذ »الولي«معنى الحاكم من لفظ 

لا معنى لحصر الحب باالله والنبي والذي يتزكى أثناء الركوع، أو إذ له من معنى، 
  الدعوة إلى إقامة التواصل معهم أو نصرم.

من هنا يكون معنى الحاكم والقيم منسجماً مع الحصر بشكل كامل؛ لأن 
و االله بالدرجة الآية الشريفة بصدد بيان من هو حاكم المسلمين، وتقول إنه ه

، ثم الذي يتصدق أثناء الركوع، وسوف نرى أن 9الأولى، ثم رسوله الكريم 
  .7هذا الوصف لا ينطبق إلا على الإمام علي 

                                                             

� −  :G3{�7�ccF 



 )+�

ب ـ النقطة الثانية حيث أن ولاية االله ورسوله تعني الزعامة وامتلاك 
كذلك أيضاً  7زمام الأمور والاختيار، يكون معنى ولاية الإمام علي 

ها في الآية الشريفة معطوفة على ولاية االله ورسوله، وسياق الآية لورود
  يقتضي أن تكون ولاية المصاديق الثلاثة في هذه الآية الشريفة بمعنى واحد.

الواردة في هذه الآية معنى غير معنى  »الولي«ج ـ لو اعتبرنا لكلمة 
يتعلق بعبارة  الإمامة والحكومة، فإننا سنواجه مشكلة في تفسير هذه الآية فيما

، كأن يقال: إن الذي يحبكم أو ناصركم هو االله ورسوله وذلك »وهم راكعون«
الصنف من المؤمنين الذي يتصدق أثناء الركوع. وعندها يرد السؤال القائل: ما 
الذي يمنع المؤمن من نصرة المسلمين في غير حالة التصدق أثناء الركوع، 

بحالة خاصة من حالات  »الولي«لـ وأساساً ما هو السر في تقييد الآية 
  ���الركوع؟

د ـ جاء في كثير من الروايات المأثورة في كتب الفريقين أن هذه الآية 
، وذلك عندما دخل مسكين إلى المسجد وسأل 7قد نزلت في الإمام علي 

المسلمين أن يتصدقوا عليه فلم يعطه أحد منهم شيئاً؛ وكان الإمام علي قائماً 
لى الفقير بأن يأخذ خاتمه، وهكذا تصدق به على ذلك المسكين؛ يصلي فأومأ إ

  .�`�فترلت هذه الآية
                                                             

� − p ,2�& � B{�x� ,=>�-v e����� :LC:� ` � ,�rF 
` −  p ,hI�> 2%/3� g/H�� :LC:�a` � ,rtc� p� ,ac � ,trrc ,2/�$%��� 2/�3(�� ;

 pm � ,bcr p ,H�o%7� H3�� ;b � ,��c p ,B/�%.�� 3���� ;� � ,``d ;
 p ,�o� u-� ����b � ,�`t H>�l7� sD� >�M� u� �kL�� �  8:< �*P��� u�� F

 
 3/ u� N�%� ,2%��� B�6 G�o��� H>�l� u� =< E >L/ Ä H��D7� Q��%�� ��� �<
 � ,3�: z�e�L� H> ����� zH�¹� :LC:�� !2%��� B�<cbF� 



 )��

هـ ـ ربما كان هناك من يشكك في المسائل المتقدمة، ولذلك فإننا 
لتكميل استدلالنا نشير إلى الرواية النبوية الناظرة إلى مورد البحث كي تزول 

الحكومة من الآية الشريفة، جميع أنواع الشك والترديد في استفادة الإمامة و
  وذلك من خلال سرد الرواية الآتية:

ذكر الثعلبي القصة مسندة إلى أبي ذر الغفاري، فقال: صليت يوماً صلاة 
حاضر فقام سائل فسأل فلم يعطه أحد  9 اهللالظهر في المسجد و رسول 

قد ركع فأومى إلى السائل بخنصره؛ فأخذ الخاتم  7شيئاً، قال: وكان علي 
اللهم إن «يعاين ذلك؛ فرفع رأسه إلى السماء وقال:  9ن خنصره، والنبي م

x (أخي موسى سألك فقال:  w	 t�u  w§ t |µu= u% x w� t� u4 w§ t� u t¶� |- u� (  الآية إلى
x (قوله  w	 t�u  wJ ~p t7 w t¶u u%( :ً؛ فأنزل عليه قرآناً ناطقا) u�, wku�w@ u� u� ~� uD z� ~iu� uR

� ~�u� ~�u: tOu" u% � ~�t,u�w` u�I~� w3u= huT c&"&Pt� ~R( ّاللوأنا محمد صفيك ونبيك فاشرح  هم
لي صدري، ويسر لي أمري، واجعل لي وزيراً من أهلي علياً اشدد به أزري أو 

الكلمة، حتى نزل  9 االلهما استتم رسول  االلهقال ظهري. قال أبو ذر: فو
6~  (تعالى؛ فقال: يا محمد اقرأ:  االلهمن عند  7جبريل  ~�z,w� u% �}"w`��  ~p~�I ~R u� u%

�I~� u�� u�= w�}�� u% (  :إلى قوله)  u�I~:w7�� t6 ~� u% («���.  

كما وردت رواية مشاة لهذه الرواية في المصادر الشيعية، ولكن لا 
  .�`�يسع اال إلى ذكرها هنا

                                                             

� −  � ,��� � GL�D��c p ,B/�%.�� 3���� ;� � ,`b� p ,�i&��� 3{�L� ;� ,
 ��t`F 

` −  "  ���y� 2 �5�� :LC:�7 p ,` � ,`�` u� 2��� � 2/�� ���� :'�x/< LC:�� ,
H�5F�5��.�� T
.� E G3{�7� G 



 )��

�|·t  (وهي قوله تعالى:  ـ آية التبليغ: ٤ u@ ~�I ~R }	�� & u zyu  & u=  u�t,u�w` u� w�"~  & u�
 u% ~pu0u�& uR w� u�t¦}� u@ u� uT t�u: t? u; t u¬ t�w` u% u�|@ u� t� w���  w�&}��� t� w� u� ~� w3t:u= (���.  

نزلت هذه الآية الشريفة في يوم غدير خم ـ أو قبله بأيام قلائل في 
 الأساسية المهمة عن تتحدث وهي ،9الحد الأدنى ـ على رسول االله 

ة الملقاة على عاتق النبي الأكرم في الأيام الأخيرة من حياته المباركة. والجوهري
، وهو ما توضحه 7وقد تلخصت هذه المهمة بإبلاغ إمامة الإمام علي 

  النقاط الآتية أيضاً:

 9أ ـ ليس هناك فيما رصده التاريخ من التعاليم الدينية للنبي الأكرم 
من حادثة الغدير. وعليه فإن النبي  ا هو أهمم الشريفة حياته أيام أواخر في

 والعياذ ـ الغدير حادثة في الأمة تجاه بواجبه قام قد لايكون أن إما 9الأكرم 
 الأهية غاية في أمر على انطوت قد الغدير حادثة بأن نقول أن أو ـ باالله

 النبي شأن مع تتناسب لا الأولى الفرضية ولـما كانت. والمسلمين للإسلام
هذه الآية تخبر عن  أنّ فضلاً عن، تتعين الفرضية الثانية، صمتهوع 9الأكرم 

إكمال الدين الذي هو من أهم الأمور المتعلقة بالرسالة السماوية على ما 
   سيأتي بيانه.

 7إذن تكون الفرضية الثانية القائلة بأمر االله لنبيه بتنصيب علي 
نة.خليفة من بعده على المسلمين في يوم غدير خم هي المتعي  

ب ـ إن هذا الأمر المهم والأساسي لا يمكن أن يكون مجرد الأمر بمحبة 

                                                             

� −  :G3{�7�dm ,=L$i� :LC:� ,2*��.�� 2/��� 2/�� sD� ��I- �*X�.�� u� 3/�&
� ,
 p ,2
����� Q� 6�a � ,rr  	t�mF 



 )�)

 لعدم ؛9بوصفه ناصراً ومعيناً للنبي الأكرم  7علي  أو تعريف الإمام علي 
ومناسبة بين هذا المفهوم ومحتوى الآية بحيث يعد عدم إبلاغه  سنخية وجود

  تركاً للرسالة الإلهية وعدم إبلاغها من رأس.

 وخوفاً صراعاً يعيش كان 9بت صريح الآية أن النبي الأكرم ج ـ يث
 ذلك إبلاغ في الإبطاء من نوع حدث وكأنه الآية، رسالة محتوى إبلاغ من

من الأهمية والخطورة بالنسبة إلى البعض  الآية محتوى كان وقد. المضمون
بحيث كان النبي يستشعر صدور نوع من الخطر عنهم يمس جوهر الدين 

ع الإسلامي. ومن الواضح أن هذا النوع من الخطاب لا يتناسب مع مجرد واتم
بوصفه ناصراً للرسول أو دعوة المؤمنين إلى مجرد  7تعريف الإمام علي 

 فسرنا إذا وأما. 9محبته، ومعه لا يبقى هناك معنى لافتراض مخاوف الرسول 
 الواقع مع منسجمة الفرضية تكون 7 علي ومضموا بإمامة الآية محتوى

  .الانسجام تمام

 ألف مئة من يقرب ما 9كما لا يبدو معقولاً أن يجمع النبي الأكرم 
بوا يح بأن لمطالبتهم إلا لشيء لا مقفرة صحراء في الحرارة شديد يوم في حاج

طوال ما يربو على العقدين  9علياً، أو إخبارهم بأنه كان ناصراً لرسول االله 
  ل السنة لواقعة غدير خم.من الزمن، كما عليه قراءة أه

 الغدير يوم 9د ـ يمكن الاستدلال بالنص الذي تلاه النبي الأكرم 
، بوصفه ناظراً إلى هذا الأمر، وذلك حيث يمهد له 7 علي الإمام إمامة على

ألست «بحقيقة أولويته وولايته على الناس وتقدم نفسه على أنفسهم، إذ يقول: 
في الصفحات القادمة عند وقوفنا على  ، على ما سيأتي توضيحه»أولى ...

  حديث الغدير.



 )�*

هـ ـ التزم أكثر علماء أهل السنة بترول هذه الآية في غدير خم. 
وسيأتي ذكر المصادر على ذلك، مع ذكر القرائن الأخرى حول دلالة الآية 

عند التعرض لحديث الغدير في  7وحديث الغدير على إمامة الإمام علي 
  وايات في الصفحات القادمة إن شاء االله.الفقرة المخصصة للر

�t  (وهي قوله تعالى:  ـ آية إكمال الدين: ٥ w� �% ~	 u? u7 u�= w�}�� u¥w̧ u= uA tIu,t��
 t6 ~�t, u� uD ~� t�u t�u u% t6 ~�u�=w
 t6 ~�u� ~�t� u� t7u  uA tIu,t�� wS tI ui tk� u% t6 ~� tI ui t u² uhuT t6 ~�w�=w


 uh tR w'� t6 ~�u� ~�, w£ u� u% �w0 u�t:w"&c�=w
 uA (���.  
إن هذه الآية الشريفة تتميماً للآية السابقة ناظرة إلى إمامة الإمام 

فيما يتعلق بواقعة غدير خم أيضاً، وظاهر الآية على تأييدها. ومع  7علي
  ذلك لا بد من الإشارة في تقريرها إلى الأمور الآتية:

لآية ناظرة أ ـ يذهب الكثير من علماء أهل السنة إلى القول بأن هذه ا
  .�`�إلى حادثة غدير خم

                                                             

� −  :G3{�7�bF 
` −  p ,H�1�7�- ���.�� E H�o%7� 0H3�� :LC:�� � ,`�� p ,�i&��� 3{�L� ;� Z ,`` ,

 pbt Z� ,r` p ,a� p ,2/�$%��� 2/�3(�� ;c � ,`�b Q��%- Q�@ u� N�%�� F
 E ��/��H ��&x7� �D§� ,��/��L�� J�- ��[ E ���H 3@� ,2�L  ��/ E 2/��

 p ,E����� F'�x/< 2*�*I�� H>�l7�� � ,`t� p ,²�*��� ���� ;� � ,bbb F�
� Q�� u� ��/��L�� �- Y&�� u�&/ :Q���� �� ��I�� �D� E� �%�e ¶�O�

 3@ �:�� L/3V�� 2��5H BA< �< À*
(.�� 2/v L��¸ u� �3(/ ��� �� 8:< 9%�&- ,��
.�
 u�&/ 8*
 � ,�$k�-� u� 9IU ��� 
(%�� �< 3*- ,h-�5 �@� E 
(%�� �  ���:
 �2P�� =[ u� Y5�.��� 2�L  ��/ E 2/�� sD� Q��%- Q��� 
.�� ��/��L�� �� Q����

 2*:�1 B(@ =< �< zL� 
.�� ��/��L��� ,H�3l�� BA< !� LC%� L/3V�� ��/ u� ��/<
 p ,���*7� ����� FÖ�-y� ��/ !� LC%� �:� L/3V�� 21>�; E u&�/ 2/�� <3(�c � ,

�td p ,95�%� ���� ;r � ,cbF� 



 )�+

ب ـ وصف الآية لمضمون ما يجب إبلاغه بيأس الكفار وإكمال الدين 
 وإتمام النعمة، لا ينسجم مع حمل خطاب الغدير على مجرد الدعوة إلى حب

 الصفات هذه إن بل ،9أو الإخبار عن أنه ناصر للنبي الأكرم  7علي 
 يمكن التي الوحيدة والفرضية وجوهري، أساسي أمر على تقوم أن يجب

 الإمام إمامة مسألة هي 9 الأكرم النبي حياة أخريات في وجودها افتراض
  .7 علي

وهناك قرائن وشواهد أخرى في تأييد نظرية الشيعة، وسيأتي تفصيلها 
  عند البحث في حديث الغدير في الصفحات القادمة إن شاء االله.

�I  (وهي قوله تعالى:  ـ آية أولي الأمر: ٦ ~:,w>u  �I~� u�� u�= w�}�� & u zyu  & u=�� 
 t6 ~�t� w� w	 t�uE� w§ t%~ u% u�I ~R }	�� �I~:,w>u u% (���.  

على عصمة الإمام  »أولي الأمر«يذهب الشيعة إلى القول بدلالة 
، حيث يمكن استنتاج ذلك من خلال الالتفات إلى الأمور وإمامته 7علي

  الآتية:

يتضح أن إطاعة أولي  »الرسول«على  »لأمرأولي ا«أ ـ حيث تمّ عطف 
يجب أن  »أولي الأمر«الأمر من قبيل إطاعة رسول االله. ومن هنا يتضح أن 

 بإطاعتهم يأمر أن االله من يصح كي عصمته، في 9يكونوا مثل رسول االله 
. وقد التفت الفخر الرازي في تفسيره إلى هذه المسألة، ولكنه لم مطلق بشكل

اص بعينهم، وإنما طبقها على الأمة بأسرها. وفي هذا الشأن يثبت العصمة لأشخ
يجب القول: تقدم في رواية العصمة أنه طبقاً لها لم تتوفر في عصر النبي 

                                                             

� −  :���%��ctF 



 )��

  .7 علي الإمام شخص في إلا 9الأكرم

أهل السنة لا يذهبون إلى الاعتقاد بوجود تنصيب  لـما كانب ـ 
 7على الإمام علي  »الأمر أولي«لأحد، فعليهم إما القول بتطبيق مفهوم 

، أو القول بعدم وجود مصداق لهذا المفهوم؛ :وأبنائه المعصومين الأحد عشر 
  فيلزم من ذلك اللغوية والعياذ باالله.

ج ـ وفيما يتعلق بذهاب الفخر الرازي إلى تطبيق العصمة على الأمة، 
  يجب القول: 

س جميع الأمة، وإنما طبقاً لمنطوق الآية ونصها لي »أولي الأمر«أولاً: إن 
  .»منكم«بعضها، كما يفهم ذلك من عبارة 

، وهذا لا يتناسب �أصحاب الأمر والحكم�وثانياً: إن أولي الأمر تعني 
  مع تفسير العبارة بالأمة لكي يصح تطبيق الآية عليها.

أن يطاعوا بشكل مطلق، وعليه  »أولي الأمر«وثالثاً: إن الآية تريد لـ 
تطيع. وعلى تفسير الفخر الرازي تتحول الأمة من مطيعة يجب على الأمة أن 

   إلى مطاعة.

د ـ بالإضافة إلى التحليل المفهومي للآية، فإن الروايات النبوية تذهب 
، من قبيل :والأئمة من ولده  7بعلي  »أولي الأمر«إلى تحديد مصاديق 

&  (زل فيهم شركائي الذين قرم االله بنفسه وبي، وأن«الحديث النبوي القائل:  u=
 �I~:,w>u  �I~� u�� u�= w�}�� & u zyu �� ...(«عن هؤلاء الشركاء؛   7؛ فسأله الإمام علي

  .���»أنت أولهم«: 9فقال له 

                                                             

� −  p ,B/�%.�� 3����� � ,�rtF 



 )��

في حضور جماعة من  7وفي بداية خلافة عثمان طلب الإمام علي 
 »الولاية«و »أولي الأمر«الصحابة أن يشهدوا ويعترفوا في حق من نزلت آيات 

؟! ألم يكن أبو بكر 7؟ أفهل نزلت هذه الآيات في حق غيره »لتبليغا«و
وعمر قد سألا رسول االله بعد نزول هذه الآيات: يا رسول االله هؤلاء الآيات 

 يوم إلى أوصيائي وفي فيه بلى«: جواما في 9فقال  ���خاصة في علي؟
  .�`�»القيامة

الآية؛ فقال:  أنه سئل عن هذه 7نقل الحسكاني عن الإمام الباقر 
  .��bإا نزلت في حق علي بن أبي طالب

  .��aأيضاً 7وقد روي ما يشبه هذه الرواية عن الإمام الصادق 

في القرآن  7 الشبهة الثانية: عدم ذكر اسم الإمام علي  ■

  : الكريم

وإن لم  7اتضح من خلال الصفحات السابقة أن اسم الإمام علي 
يم، ولكن نزلت في شأنه كثير من الآيات، يذكر صراحة في آيات القرآن الكر

وكان المسلمون في صدر الإسلام يعلمون جيداً أن المعني ا هو الإمام 
، وقد تقدم أن ذكرنا بعض الآيات التي تدل على إمامة  الإمام علي 7علي

                                                             

� −  p ,�(��� ���.���� � ,�aa��� ,F2/�� � 
` −  p ,�i&��� 3{�L�� � ,b�` p ,L/3V�� ;� � ,�dcF 
b −  p ,²�*��� ����� � ,b�` p ,B/�%.�� 3���� ;� � ,�t� 2 �5�� :u  '��: ,

 p ,2%��� B�< ��l: E 2���y�a � ,`�F 
a −  p ,G>�7� Y*-�%/ :LC:�� � ,ba�F 



 )��

بشكل صريح، وتقدم أن قلنا إا موضع تسليم واعتراف من قبل الفريقين. إلا 
على ودلالتها في تفسير الآيات، وفي مفهوم الآيات  أن اختلافهم يكمن

  على ما مر بيانه وتوضيحه في الصفحات السابقة. 7إمامته

وعلى الرغم من الدلالة الواضحة للآيات السابقة، يطرح بعض أهل 
في القرآن الكريم بشكل خاص،  7السنة شبهة عدم ذكر اسم الإمام علي 

لكان على االله أن يذكره في القرآن باسمه هو الإمام  7ببيان أنه لو كان علي 
حسماً للتراع ومنعاً للخلاف. وقد كانت هذه الشبهة مطروحة حتى في عصر 

، وقد خاض فيها بعض ��� 7مثل الإمام الباقر  :الأئمة الأطهار 
  .�`�المعاصرين أيضاً

x �% �<": 
  في معرض الإجابة عن هذه الشبهة يجدر التدبر في الأمور الآتية:

اتضح من الآيات  ـ ذكر الصفات الخاصة يغني عن التصريح بالاسم: أ
 7السابقة أن االله سبحانه وتعالى أراد من خلال إنزالها التعريف بالإمام علي 

 لا الآيات من العدد هذا ذكر ومع. 9بوصفه إماماً وخليفة بعد النبي الأكرم 
 الآيات عضب إنّ إذ الخاص؛ بالاسم التصريح إلى حاجة من هناك تعود

لا يشاركه  7صرية ومتعينة في شخص الإمام علي ح خصائص على تشتمل
فيها غيره، من قبيل: آية الولاية، وإيتاء الزكاة أثناء الركوع، وهناك من الآيات 

بوصفه إماماً وولياً ومولى وهادياً في دلالة واضحة  7ما يعرف الإمام علي 
                                                             

� −  p ,B/�%.�� 3���� :LC:�� � ,�t�F 
` − LC:� � ,>�+� s�L��� :��c ��ddF 



 )��

غلبهم في الحد الأدنى، على ما تقدم وصريحة يتفق في فهمها جميع الصحابة أو أ
  ذكره.

إذن ليس هناك أي مشكلة أو سوء فهم فيما يتعلق بأصل تطبيق 
 7آيات الولاية وأهل البيت وأولي الأمر والهادي والمولى على الإمام علي 

حتى تكون هناك حاجة إلى التصريح باسم علي في القرآن بشكل خاص. 
الأولاد وكان هناك واحد من أولاده حافظاً فمثلاً لو كان لدى والد كثير من 

للقرآن فقط، وقال الأب عند احتضاره إن وصيي من بين جميع أولادي هو 
الحافظ للقرآن منهم، وحيث أن الجميع يعرفون من هو الحافظ للقرآن من 
بينهم؛ لأنه واحد لا غير، لا يشعرون بوجود حاجة أو ضرورة لتسميته، ولا 

الأب من هذه الناحية. وخاصة إذا كان الأب قد  يرد إشكال حقوقي على
نفسه اهتم شخصياً بمسألة حفظ هذا الابن للقرآن أو كونه وصياً. وعليه الشيء 

  وزيادة.وإمامته  7ينطبق على ما نحن فيه من خلافة الإمام علي 

قد يشكك شخص أو يشتبه لا  ب ـ تحويل الشبهة إلى شبهة أخرى:
، وإنما في تفسير هذه 7فات على الإمام علي في تطبيق هذه الآيات والص

بأنه  7 اًالمفاهيم والمعاني. كأن يقول: صحيح أن القرآن قد وصف الإمام علي
إلا أن الكلام في معنى  »الهادي«أو  »من أهل البيت«وأنه  »ولي المؤمنين«
، فهل هو الإمام والحاكم والخليفة أو مجرد المحب والناصر؟ وفي هذه »الولي«

في  7ورة يجب القول: إذن لا يعود أصل الشبهة إلى عدم ذكر اسم علي الص
القرآن؛ إذ حتى لو فرضنا أن القرآن ذكر اسم الإمام علي صراحة بأن قال: 

سيرد السؤال أيضاً عن معنى الولي في هذه  »إنما وليكم علي ابن أبي طالب«
 7م علي العبارة. وعليه فإن الشبهة تعود إلى تفسير معنى صفات الإما



 )��

الواردة في القرآن، وليس في انطباقها عليه. وبعبارة أخرى: إن الشبهة تتحول 
إلى شبهة أخرى مفادها:   �عدم ذكر اسم الإمام علي في القرآن�من موضوعها 

  .، وهذه شبهة أخرى�وإامها 7إجمال صفات الإمام علي �

ختلفة وفي حل هذه الشبهة سوف نثبت من خلال القرائن والشواهد الم
في الآيات وكذلك التمسك بالروايات النبوية أن أصل دلالة صفات الإمام 

  على مسألة الحكم والإمامة واضحة وصريحة. 7علي

إذا كان المراد من  في الروايات النبوية: 7ج ـ ذكر اسم الإمام علي 
هو التعرف على إمامته في الإسلام ومن  7ذكر الاسم الخاص للإمام علي 

سبحانه وتعالى، وجب القول: إن هذه الغاية غاية عقلانية ودينية، إلا قبل االله 
في القرآن الكريم  7أن تحصيلها لا ينحصر بذكر الاسم الخاص للإمام علي 

فقط، بل هناك قنوات أخرى يمكن لها أن تفي بالغرض، ومن بينها الروايات 
. وفي القرآن ومفسر الوحي حامل بوصفه 9المأثورة عن النبي الأكرم 

من الروايات النبوية المتعددة  مجموعةالصفحات القادمة سوف نشير إلى 
والمتواترة التي يسعى النبي من خلالها ـ وبمختلف الأساليب والطرق ـ إلى 

بوصفه خليفة له من بعده. وعليه فإن الغاية المتمثلة  7التعريف بالإمام علي 
 حاجة لا ومعها النبوية، اياتالرو إلى بالرجوع متحققة 9بمعرفة خليفة النبي 

  .الكريم القرآن في 7 علي الإمام اسم ذكر إلى

 وأصر ـ باالله والعياذ ـ 9وإذا قال شخص إنه لا يؤمن بالنبي الأكرم 
على ضرورة أن يذكر اسم الإمام علي في القرآن حصرياً، وجب القول أولاً: 

ل العلم بأن ما جاء إن الذي لا يؤمن بمن أنزل عليه القرآن، كيف يمكنه تحصي
به إنما نزل عليه من السماء. وثانياً: إن مثل هذا الشخص لا يمكن أن يكون 



 )��

  مسلماً، ولحسن الحظ فإننا لم نعثر على مثل هذا القائل.

القرآن الكريم هو  إنّ: 9د ـ تفويض الأمور الدينية إلى النبي الأكرم 
 الدينية والتعاليم الأمور تفسير مهمة 9الذي فوض إلى النبي الأكرم 

  : تعالى يقول إذ الضرورية وبياا،

t6  (ـ  w#t,u�w` u� |�~" & u� w�&}��w� u |9u]~0w� u	 t7 |��� u�t,u�w` &u�t� u�"u u% (���.  

�u  (ـ  u� t� wt8� u% u-&u0w�t�� t6 ~# ~�|� u:~= u% t6 w#, |7 u� ~= u% wpw;& u=� t6 w#t, u� uD �I~�t0 u= (�`�.  

عالى في هذه الآيات أمر بيان الذكر ـ أي القرآن لقد ترك االله سبحانه وت
 للنبي التشريعية الأحكام فإن هنا من. 9الكريم ـ وتعليمه إلى النبي الأكرم 

الكريم، من قبيل: عدد ركعات الصلاة اليومية،  القرآن في ذكرها يرد لم التي
هذا والطواف حول البيت في الحج سبعاً عند الفريقين، تعد حجة إلهية. وعلى 

طبقاً للآيات المتقدمة والروايات النبوية ـ  9الأساس حيث أن النبي الأكرم 
التي سنأتي على ذكرها في الصفحات القادمة ـ قد نسب أمر تعيين إمامة الإمام 

إمامته مسألة سماوية وإلهية، وتكون  تعدإلى االله سبحانه وتعالى،  7علي 
  حجة شرعية على جميع المسلمين.

يقول  7ضمون ما تقدم في رواية مأثورة عن الإمام الباقر وقد جاء م
قولوا لهم: إن االله أنزل على رسوله الصلاة ولم يسم ثلاثاً أو أربعاً، حتى «فيها: 

كان رسول االله هو الذي يفسر ذلك، وأنزل الحج فلم يترل طوفوا سبعاً حتى 
  .��b»فسر ذلك لهم رسول االله ...

                                                             

� −  :B]%��aaF 
` −  :��L&  Qv�daF 
b −  p ,B/�%.�� 3����� � ,�t�F 



 )��

القرآن الكريم كتاب محدود، والأمور الجزئية  لـما كانبعبارة أخرى: 
والتفصيلية غير متناهية، واضح أن الكتاب المحدود يجب أن يقتصر على بيان 

القرآن قد ترك بيان الأمور الجزئية ومن بينها  الأمور الكلية والعامة، فإنّ
. بعبارى أخرى: إن ���تسمية من يتولى الإمامة بعد النبي إلى رسوله الكريم

مور الجزئية غير محدودة وتشمل أهم المسائل الدينية من قبيل: البحث عن الأ
وجود االله، وما إذا كان جسماً أم لا؟ وصفات االله وما إذا كانت متحدة مع 
الذات أم لا؟ ففي هذه المسائل التي تعد من الأركان الأساسية في العقيدة لم 

اختلاف بين المتكلمين  يدخل القرآن في بيان الأمور الجزئية، فكانت مورد
والمفسرين، ولو كان لابد من خوض القرآن في الجزئيات لكان عليه بيان هذه 
الأمور الخلافية أيضاً، وفي هذه الصورة كنا سنواجه عشرات بل مئات الدات 

  من المصاحف السماوية والقرآنية.
ير إن من بين التبريرات المطروحة لتفس هـ ـ المنع من تحريف القرآن:

 7 اًالإمام علي ، هي أنّ�`�في القرآن الكريم 7عدم ذكر اسم الإمام علي 
كان له كثير من المخالفين والأعداء الألداء والحاسدين الذين لا يتورعون عن 

                                                             

� −  p ,2
����� Q� 6� ,=L$i� ¢�L� :LC:�a � ,t�a ;G>�*���� 2���y� Z�.� ,
 � ,H�Ó6� TI� ,
%*& � ���y��b�  	�b�F 

` −  � ,H�Ó6� TI� ,
%*& � ���y� :LC:���` 	 ��a 
%*��� 2����� ��: ;
 8:� Q�@ n*; ,
{�()�(i�� 2����� !� =<L�� �D� �Ë�%� ����� 8-�.� E ^�L$i��
 ,Ë�%� ���� :LC:�� F��I�� �D§ Q�?5 u  
{�()�(i�� 2����� u� Z���� �D� Y&5

 p�b � ,�ct :Q�@ 8:< =L$i� ¢�L� 3*$I�� [�.56� u  ��[ E ��M �Æ� F�
(%�� ��� 8*� �
�3� =D�� ��$�7� �D� KL) �I/ Ä !���� NH�(� �� �< �L�6� 


 ,2
����� Q� 6� ,=L$i� ¢�L� :LC:� ,�B�I�� �D§ 2*��%�� ��(kL��� ����6�
pa � ,t�cF 



 )�)

ارتكاب أي موبقة من أجل طمس حقه واغتصاب الخلافة منه، وقد سبق أن 
الجنون والهجر إلى رسول  أشرنا إلى أن الخليفة الثاني لم يتورع حتى عن نسبة

كتاباً  لهم ليكتب وقلماً قرطاساً منهم طلب عندما ـ باالله والعياذ ـ 9االله 
يضمن لهم الأمان من الضلال والانحراف؛ رد أنه أحس أن النبي يريد أن 

  .���يسمي علياً في وصيته

ومع هذا الاحتمال وسيادة المناخ المتشنج في صدر الإسلام لو ذكر اسم 
 والإساءة الاام لمثل 9في القرآن، لتعرض النبي الأكرم  7الإمام علي 

 بعضهم قبل من السعي لتم أو الشريفة، حياته لحظات آخر في لها تعرض التي
ية المتضمنة لذكر الاسم، وهذا سيؤدي بدوره إلى تحريف القرآن الآ حذف إلى

لتحريف لم يذكر االله اسم الكريم. وعليه لأجل الحفاظ على القرآن الكريم من ا
واكتفى بذكر الصفات التي لا تنطبق على غيره، كما اكتفى  7الإمام علي 

بالروايات النبوية ليجمع بذلك بين أصل الغاية والغرض من تعريف وتنصيب 
خليفة وإماماً على المسلمين، والمحافظة على القرآن الكريم من  7الإمام علي 

  التحريف.

المسألة الأخرى التي  فات السياسية والأمنية:و ـ الوقاية من الآ
خطرت في ذهني هي أن االله سبحانه وتعالى قد تعمد عدم ذكر اسم الإمام 

 لا وذلك ،9بوصفه خليفة وإماماً وحاكماً بعد رحيل النبي الأكرم  7علي
 عن الغثّ وفصل غيره من الحقيقي المؤمن بتمييز الطريق هذا من االله يقوم لكي

 ساحة والسياسة الحكومة بحث أن الأزلي بعلمه يعلم االله لأن إنماو السمين،
 اسم ذكر لو وعليه. الدامية السياسية الحروب حتى بل والمنافسات، للنقاش

                                                             

� − F2-�.�7� �k 2*A��� ���%  E �
���� ���3�� 2/��H YM�H 



 )�*

 والوحي القرآن في 9خليفة وإماماً بعد رسول االله  بوصفه 7 علي الإمام
 هناك يكون سوف الإسلام، أركان وبوصفه أصلاً وركناً من خاص بشكل

 الذرائع بمختلف وجماعة القرآني الأصل عن بالدفاع تتذرع جماعة بين اصطفاف
، من قبيل: تفسير مترلة الإمامة والخلافة، أو الاستيلاء على هرم الأخرى

الحكم والسلطة، ويحتدم التراع بين الطرفين، ولا يخفى على أحد ما في ذلك من 
ديداً لأصل بقاء  الخطر على شجرة الإسلام الفتية، بل قد يشكل ذلك

الإسلام. وقد تقدم أن ذكرنا في بداية الفصل السابق في بحث شبهة التكفير 
بعض مشاهد اام المتعصبين من أهل السنة للشيعة والعكس أيضاً بالكفر 
والخروج عن الإسلام، والعمل على اغتيال وقتل بعضهم بعضاً، وقد رصد 

هد. في حين أن الإسلام والقرآن التاريخ المئات بل الآلاف من هذه المشا
صراحة. فلو افترضنا  7لايتضمن أي بيان واختلاف لمن يخالف الإمام علي 

وجود مثل هذا النص في القرآن فإن نسبة الصراع ستكون أكبر، ولأخذت 
وتيرة القتل والتكفير منحى تصاعدياً، وسوف يشكل هذا الأمر أكبر ديد 

الهدف من الإمامة هو تعزيز الإسلام والقيادة،  انولـما كللإسلام والمسلمين، 
  .���فإن ذكر اسم الإمام في القرآن سيكون نقضاً لهذا الغرض

المسألة الأخرى التي تبدو لنا  ز ـ أخذ مصلحة المسلمين بنظر الاعتبار:
في القرآن الكريم بوصفه أصلاً أو مفردة  7هي أنه لو ذكر اسم الإمام علي 

فردات والتعاليم الدينية الأخرى، من قبيل: النبوة والمعاد، أو دينية على غرار الم
الأحكام الفقهية، مثل: الصلاة والصوم، لكان إنكاره أو الشك فيه بمترلة إنكار 

                                                             

� − ��� 2-�M� u&X 8�3M� Z���� �D� u/�3� 3�- 
%*& � ���y� 2;; TI� :LC:�� F
 � ,H�Ó6���`  	��aF� 



 )�+

 ولازم والارتداد، والإلحاد للكفر مساوقاً ذلك ولكان ،9االله والنبي الأكرم 
. وعليه لو المستقيم طالصرا عن والانحراف الإسلام ربقة عن الخروج هو ذلك

في القرآن الكريم لتوسل المخالفون للإمام علي  7ذكر اسم الإمام علي 
بمختلف أنواع السبل والحيل لإنكار وتكذيب هذا الأصل، ولعملوا على 
استقطاب كثير من الناس نحو أهدافهم، وهو أمر يؤدي إلى خروج الكثير من 

ن مخالفة للغاية والحكمة والرحمة الناس عن الإسلام، ولا يخفى ما في ذلك م
  الإلهية.

من هنا يذهب علماء الشيعة إلى اعتبار الإمامة أصلاً من أصول 
ب، ولا يروا أصلاً من أصول الدين، ولذلك لا يرون إخوم السنة هالمذ

خارجين من الدين، وإنما خارجين من  7بإنكارهم لأصل إمامة الإمام علي 
  .���مذهب التشيع فقط

في القرآن الكريم بوصفه إماماً  7ا لو ذكر اسم الإمام علي وأم
وخليفة مباشراً، لما بقي هناك من مجال لهذه الرؤية والقراءة للإمامة؛ لأن منكر 
إمامة الإمام علي في مثل هذه الحالة سيكون مثل الذي ينكر أصل النبوة أو 

  الصلاة، وسوف تجري عليه أحكام المرتد.

في القرآن  7ا تعمد عدم ذكر اسم الإمام علي وعليه فإن االله إنم
ق، من باب اللطف وأخذ مصلحة المسلمين بنظر ـالكريم باللحاظ الساب

  الاعتبار.

                                                             

� −  2���y� Bl� ,
��
� ��� ,
�
��L@ ��>H3@ u�; 3&f :LC:� ,�*X�.�� u� 3/�7
F��D7� Q�A< u� 



 )��

  :الشبهة الثالثة: عدم وجود التنصيب في الروايات النبوية ■

إن من بين الشبهات المعروفة والهامة لمخالفي الإمامة وتعيين الإمام 
في  7وعدم وجود النص على إمامة الإمام علي  بالتنصيب دعوى فقدان

الروايات النبوية. فهؤلاء يدعون أنه لو كان هناك تنصيب من قبل النبي 
  .���لوصل إلينا 9الأكرم

  :نقد ورأي

تفصيلية في  اًفوا كتبلقد سبق لعلماء الشيعة منذ مرحلة الإمامة أن ألّ
ائر الأئمة الأطهار وإثبات إمامته وإمامة س 7إثبات تنصيب الإمام علي 

نشير ـ على سبيل المثال  أتي، وقد سجل ذلك في المصادر المعتبرة. وفيما ي:
، �هـ ١٣٨م �ـ إلى المؤلفات المفردة لأصحاب من أمثال: عيسى بن روضة 

، ومؤمن �هـ ١٧٠م �، والخليل بن أحمد الفراهيدي �هـ ١٤٨م �وابن رئاب 
. وحيث يوجد �`��١٩٩أو  ١٨٩ م�، وهشام بن الحكم �هـ ١٦٠م �الطاق 

كثير من المصادر في هذا الشأن فإننا سنكتفي بنقل الأدلة النقلية المثبتة لنظرية 
  أصل التنصيب لدى الشيعة باختصار:

  
                                                             

� −  p ,Q3���� 3*;�.�� Z��-< E 
%V7� :LC:�`� � ,tt p ,T@��7� Kq ;b ,
�`dc � ,3�: =�e�L� H> ����� =H�¹� ;c� L���� H 0�i� ,������ 3�< ;

 � ,
�*I�� Ë�*����d F3�- �� 
` −  � ,�5L$��� ,�/3%�� u-� :LC:��m �bd �cm ��`b �b�d �b�m H�(�� 3(  ;

 p ,�*(�� B�<� Q�5L�� u  �.� �� �P�� ,
 ��L��c � ,�ba © ,��tma ,
 p�t © ,`bbd`F 



 )��

�Thl� ¢=
&�  :c1% : 
 إلى السرية الدعوة يمارس رسالته بداية في 9لقد كان النبي الأكرم 

ات مكتفياً سنو ثلاث مدة سريته على الأمر مرواست القهار، الواحد باالله الإيمان
بدعوة أهله والأقربين من أفراد عشيرته. وفي الرواية الواردة في كتب الفريقين 

  :7من الشيعة والسنة عن الإمام علي 

u% u  t" w� t�  uD wi u  (لما نزلت: « t� u; u�  uE� t
 u	 w@ u t9 (���  فقال:  9دعاني النبي
ر عشيرتي الأقربين، فضقت ذرعاً وعلمت أني متى يا علي إن االله أمرني أن أنذ

أبادرهم ذا الأمر أر منهم ما أكره، فصمت عليه حتى جاءني جبرائيل فقال: 
تفعل ما تؤمر به يعذبك ربك. فاصنع لنا صاعاً من طعام، واجعل  يا محمد إلاّ

مهم عليه رجل شاة، واملأ لنا عساً من لبن، واجمع لي بني عبد المطلب حتى أكل
وأبلغهم ما أمرت به. ففعلت ما أمرني به ثم دعوم، وهم يومئذ أربعون رجلاً 
يزيدون رجلاً أو ينقصونه، فيهم أعمامه أبو طالب وحمزة والعباس وأبو لهب، 
فلما اجتمعوا إليه دعاني بالطعام الذي صنعته لهم. فلما وضعته تناول رسول 

قاها في نواحي الصحفة، ثم قال: حزة من اللحم فنتفها بأسنانه ثم أل 9االله 
خذوا باسم االله، فأكل القوم حتى ما لهم بشيء من حاجة، وما أرى إلا مواضع 
أيديهم، وأيم االله الذي نفس علي بيده إن كان الرجل الواحد منهم ليأكل ما 
قدمت لجميعهم! ثم قال: اسق القوم، فجئتهم بذلك العس فشربوا منه حتى رووا 

9االله إن كان الرجل الواحد ليشرب مثله! فلما أراد رسول االله  جميعاً، وأيم 
سحركم به صاحبكم. فتفرق  دماًقأن يكلمهم بدره أبو لهب إلى الكلام فقال: ل

فقال: الغد يا علي، إن هذا الرجل سبقني إلى ما سمعت  9القوم ولم يكلمهم 
                                                             

� −  :��L�I��`�aF 



 )��

ما صنعت ثم اجمعهم من القول، فتفرقوا قبل أن أكلمهم، فعد لنا من الطعام بمثل 
إلي. ففعل مثل ما فعل بالأمس، فأكلوا، وسقيتهم ذلك العس، فشربوا حتى 

فقال: يا بني عبد المطلب إني واالله  9رووا جميعاً وشبعوا، ثم تكلم رسول االله 
ما أعلم شاباً في العرب جاء قومه بأفضل مما قد جئتكم به، قد جئتكم بخير 

 تعالى أن أدعوكم إليه، فأيكم يؤازرني على هذا الدنيا والآخرة، وقد أمرني االله
الأمر على أن يكون أخي ووصيي وخليفتي فيكم؟ فأحجم القوم عنها جميعاً، 
وقلت ـ وإني لأحدثهم سناً، وأرمصهم عيناً، وأعظمهم بطناً وأحمشهم ساقاً ـ 
أنا يا نبي االله أكون وزيرك عليه. فأخذ برقبتي ثم قال: إن هذا أخي ووصيي 

  .���»خليفتي فيكم، فاسمعوا له وأطيعواو

لا كلام في سند هذا الحديث، فجميع رواته ثقاة طبقاً لمذهب أهل 
السنة، باستثناء أبي مريم عبد الغفار حيث ضعفه بعض أهل السنة، ويأتي سبب 

  .�`�تضعيفه من تشيعه، أما الآخرون من أهل السنة فقد مدحوه

 نشير إلى أتياضحة أيضاً، وفيما يكما أن دلالة نص الحديث ومتنه و
  بعض المسائل في هذا الشأن:

أ ـ لقد تحدث النبي الأكرم في هذه الرواية بشكل مطلق عن الخلافة في 
  أمر نبوته، وهي تشمل الخلافة في الحقل السياسي والعلمي والديني.

ب ـ الدليل الآخر على وضوح وصراحة دلالة الحديث ما قام به 
من أهل السنة من التحريف والحذف في مضامينه. فهذا الطبري بعض المؤرخين 

                                                             

� −  p ,g/H�.�� E B�����`� , db p ,"  ���y� 2 �5�� ;` � ,`bF 
` −  p ,���*7� ���� :LC:�a � ,abF 



 )��

مثلاً رغم روايته لواقعة الغدير في تاريخه لجأ في تفسيرها وبياا إلى التقطيع، 
وكذا «عبارة  »أخي«الواردة بعد كلمة  »وصيي وخليفتي«حيث حذف عبارة 

  .���»وكذا

البداية �سم في كتابه التاريخي المعروف با �٧٧٤م �وقام ابن كثير 
رغم أنه يذكر عين عبارة تاريخ الطبري، إلا أنه في تقرير حديث  �والنهاية

الدعوة يعمد إلى  اقتباسها من تفسير الطبري، ويقوم للأسف الشديد بحذف 
  .7الكلام الناظر إلى إمامة الإمام علي 

 سؤال جملة بذكر »محمد حياة«كما قام محمد حسين هيكل في كتابه 
ف بالإمام علي. ثم عمد التعري في النبي كلام حذف ولكنه ،9 مالأكر النبي

ناشر الكتاب في الطبعات اللاحقة إلى حذف كل ما يشير إلى فضيلة من 
  فضائل الإمام علي بالكامل.

ج ـ القرينة الأخرى تكمن في فهم المخاطبين والحاضرين حيث 
 ذلك يلوح كما ة،والولاي والإمرة الخلافة 9استفادوا من كلام النبي الأكرم 

قد أمرك أن تسمع «استهزائهم بأبي طالب وقولهم له: و وسخريتهم رفضهم من
  .»لابنك وتطيع

  :7التصريح بخلافة الإمام علي 

 مراراً التصريح إلى المباركة حياته طوال 9لقد عمد النبي الأكرم 
  :الموارد هذه بعض إلى نشير يأتي وفيما ،7 علي الإمام بخلافة

                                                             

� −  p ,=½i�� ���� :LC:��t � ,mcF 



 )��

ليلة الجن  9استتبعني رسول االله « بن مسعود قال: عن عبد االله
فانطلقت معه حتى بلغنا أعلى مكة فخط علي خطة وقال: لا تبرح ثم انصاع 
في أجبال فرأيت الرجال ينحدرون عليه من رؤوس الجبال حتى حالوا بيني 

ثم ذكرت  9وبينه فاخترطت السيف وقلت لأضربن حتى استنقذ رسول االله 
 9حتى آتيك قال: فلم أزل كذلك حتى أمنا الفجر فجاء النبي قوله: لا تبرح 

وأنا قائم فقال كما زلت على حالك؟ قلت: لو لبثت شهراً ما برحت حتى 
تأتيني ثم أخبرته بما أردت أن أصنع فقال : لو خرجت ما التقيت أنا ولا أنت 
 إلى يوم القيامة ثم شبك أصابعه في أصابعي فقال: إني وعدت أن يؤمن بي

الجن والإنس، فأما الإنس فقد آمنت بي وأما الجن فقد رأيت قال وما أظن 
أجلي إلا قد اقترب قلت: يارسول االله ألا تستخلف أبا بكر؟ فأعرض عني 
فرأيت أنه لم يوافقه، قلت: يا رسول االله ألا تستخلف عمر؟ فأعرض عني 

ال: ذاك والذي لا فرأيت أنه لم يوافقه، قلت: يا رسول االله ألا تستخلف علياً؟ ق
  .���»إله غيره لو بايعتموه وأطعتموه أدخلكم الجنة أكتعين

لما أسري بي إلى السماء ثم من السماء إلى «: 9وقال النبي الأكرم 
السماء، إلى سدرة المنتهى، وقفت بين يدي ربي عز وجل فقال لي: يا محمد 

؟ قال: قلت قلت لبيك وسعديك، قال: قد بلوت خلقى فأيهم رأيت أطوع لك
ربي علياً، قال: صدقت يا محمد فهل اتخذت لنفسك خليفة يؤدي عنك يعلّم 
عبادي من كتابي ما لايعلمون؟ قال قلت يا رب اختر لي فإن خيرتك خيرتي، 

                                                             

�  p ,�(��� �P�7� 	�� � ,dm © ,ttdt �ttm� p ,"  ���y� 2 �5�� ;` ,
��br p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;a` � ,a`� p ,�i&��� 3{�L� ;� � ,`mb ;

,2/�$%��� 2/�3(��  pm � ,bd�F 



 )��

  .���»قال: اخترت لك علياً؛ فاتخذه خليفة ووصياً

 وهو 7 علي بيد ممسكاً 9وروى ابن عباس أنه رأى النبي الأكرم 
والباطل ... هو خليفتي من  الحق بين يفرق الأمة، هذه فاروق هو«: يقول
  :7.كما يصرح الحديث الآتي بمسألة الإمامة والخلافة للإمام علي �`�»بعدي

يا علي أنت الإمام والخليفة بعدي، وأنت أولى بالمؤمنين من «
  .��b»أنفسهم

  :حديث خاصف النعل

بمعنى  7ة الإمام علي ومن بين الروايات الدالة صراحة على خلاف
وأذكرك «الحكم، حديث أم سلمة الذي تقول فيه لعائشة ضمن حديث طويل: 

في سفر له وكان علي يتعاهد نعلي  9أيضاً كنت أنا وأنت مع رسول االله 
فيخصفها، ويتعاهد أثوابه فيغسلها، فنقبت له نعل فأخذها  9رسول االله 

معه عمر فاستأذنا عليه؛ فقمنا يومئذ يخصفها وقعد في ظل سمرة، وجاء أبوك و
إلى الحجاب ودخلا يحادثانه فيما أراد، ثم قالا: يا رسول االله إنا لا ندري قدر 
ما تصحبنا، فلو أعلمتنا من يستخلف علينا ليكون لنا بعدك مفزعاً؛ فقال لهما: 
أما إني قد أرى مكانه ولو فعلت لتفرقتم عنه كما تفرقت بنو إسرائيل عن 

قلت له  9ان، فسكتا ثم خرجا. فلما خرجنا إلى رسول االله هارون بن عمر
وكنت أجرأ عليه منا: من كنت يا رسول االله مستخلفاً عليهم؟ فقال: خاصف 

                                                             

� −  � ,
�eH�� � �@�%�b�b © ,`tt p ,�i&��� 3{�L� ;� � ,`dr © ,`��F 
` −  p ,hI�> 2%/3� g/H��a` � ,a` © ,rbm� �rbmbF 
b −  p ,��5y� g/H�� ,
(�D�� u/3�� 4&�b � ,dab p ,G 0�(%�� B{R> ,
�$*(�� ;d ,

 �abd p ,2-�V�� 35< ;b � ,b`c p ,H��:6� H�]- ;`d � ,batF 



 )��

النعل فنظرنا فلم نر أحداً إلا علياً؛ فقلت: يا رسول االله ما أرى إلا علياً؟! 
  .���»فقال: هو ذاك

 ليس 9بي الأكرم يتضح من هذا الحديث أن الخليفة الحقيقي للن
 فلم ما، مصلحة لحظ قد 9 الأكرم النبي أن إلا ،7 علي غير آخر شخصاً
. وعائشة سلمة أم لزوجتيه به صرح ولكنه وعمر، بكر لأبي باسمه يصرح
من المواطن ومن أشهرها  لجميع المسلمين في عدد باسمه صرح بعد فيما ولكنه

  غدير خم.

�YM� ��  ��&�` ¢=
&�  :c&,"&eU���,0R�% 9�: 
 7 علي بالإمام التعريف إلى يسعى البداية منذ 9كان النبي الأكرم 

كان يعمل على تمهيد الطريق إلى إمامته  وبذلك للمؤمنين، وأميراً حاكماً بوصفه
في المستقبل، ومن هنا كان يوصي أصحابه بأم إذا أرادوا التسليم على أمير 

رد من المحتوى، وإنما عليهم أن يضيفوا المؤمنين أن لا يسلموا عليه بسلام مج
  أيضاً. »إمارة المؤمنين«إلى سلامهم قيد 

وفي هذا الشأن يروي صاحب تاريخ مدينة دمشق عن بريدة الأسلمي 
  .�`�بأميرالمؤمنين علي على نسلم أن 9أنه قال: كنا سبعة فأمرنا رسول االله 

بوصفه  7كما قام رسول االله في موضع آخر بتعريف الإمام علي 
ألا أدلكم على ما إن «، إذ يقول: 7إماماً، ونسب ذلك إلى جبرائيل 

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�d � ,`�r,E���� ;  L��M �-<
,E��5y�  � ,2:e��7�� H�*�7�`t p ,���%�� �� < ;� �` � ,mrtF 

` −  p ,hI�> 2%/3� g/H��a` � ,b�bF 



 )�)

تساءلتم عليه لم لكوا، إن وليكم االله، وإن إمامكم علي بن أبي طالب، 
  .���»فناصحوه وصدقوه، فإن جبريل أخبرني بذلك

  .�`�كما ورد هذا النوع من الأحاديث في المصادر الشيعية بكثرة

بوصفه وزيراً له  7 اًذكر النبي الأكرم الإمام عليوفي بعض المواطن ي
وإماماً للمسلمين من بعده، وينسب ذلك إلى االله سبحانه وتعالى، ومن ذلك 

  قوله:

يا أيها الناس إن االله أمرني أن أنصب لكم إماماً يكون وصيي فيكم «
وخليفتي في أهل بيتي وفي أمتي من بعدي ... يا أيها الناس إني قد أعلمتكم 

فزعكم بعدي وإمامكم ووليكم وهاديكم بعدي، وهو علي بن أبي م
  .��b»طالب

 »الإمام«و »الخليفة« عنوان الرواية هذه في 9لقد استعمل رسول االله 
في وصف خليفته، وهي تدلّ بأجمعها على المرجعية  »الهادي«و »الولي«و

. وفي رواية أخرى يضيف رسول 7العلمية والسياسية والمعنوية للإمام 
ويه هو  7: أن أمر علي قبيل من أخرى صفات الآنفة الصفات إلى 9االله

 إذ سره، على االله أمين وأنه الناس، على االله حجة وأنه ويه، 9أمر النبي 
  :يقول

يا علي من قتلك فقد قتلني، ومن أبغضك فقد أبغضني، ومن سبك فقد «
، إن االله تبارك سبني؛ لأنك مني كنفسي، روحك من روحي، وطينتك من طينتي

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,3/3�� ¤< u-�b � ,trF 
` − �[�� u-� B{�x� :LC:� � ,���bF 
b −  � ,^��%�� 2(*k ,^��%��m� � ,2&�%�� ��¡�� u/3�� Q�� ;`mmF 



 )�*

؛ ةواختارك للإمام ةوتعالى خلقني وإياك، واصطفاني وإياك، واختارني للنبو
فمن أنكر إمامتك فقد أنكر نبوتي، يا علي أنت وصيي، وأبو ولدي، وزوج 
ابنتي، وخليفتي على أمتي في حياتي وبعد موتي، أمرك أمري، ويك يي، 

يه إنك لحجه االله على خلقه، وأمينه أقسم بالذي بعثني بالنبوة وجعلني خير البر
  .���»على سره، وخليفته على عباده

 إلى »المؤمنين أمير« صفة 9وفي رواية أخرى يضيف النبي الأكرم 
  وان ناظر إلى مسألة الحكم وإدارة الدولة، وذلك إذ يقول:عن وهو علي، الإمام

 إمام المسلمين وأمير المؤمنين ومولاهم من بعدي علي بن أبي«
  .�`�»طالب

	=�¦�� ¢=�� :c&��&e: 
إن أشهر حديث في هذا الموضوع هو حديث الغدير، الذي صدر عن 
رسول االله عند عودته من حجة الوداع في موضع يقال له غدير خم، عندما 

  ولياً لجميع المسلمين، إذ يقول: 7نزل عليه الوحي يأمر بتنصيب الإمام علي 

منين من أنفسهم؟ قالوا: االله ورسوله أيها الناس من أولى الناس بالمؤ«
أعلم. قال: إن االله مولاي، وأنا مولى المؤمنين، وأنا أولى م من أنفسهم؛ فمن 

  .»كنت مولاه فعلي مولاه

هذا الحديث الشريف موضع اتفاق من قبل الشيعة وأهل السنة،  ديع

                                                             

� −  p ,�XL�� H�(�< ��* �� ,`tm © ,cm � ,S�3l�� ���< ;�cc © ,�atF 
` −  � ,S�3l�� ���<bmaF 



 )�+

حاول  هم. وعلى الرغم من أن بعض���تابعياً ٨٤صحابياً، و ١١٠بحيث رواه 
وحكمه من خلال  7التشكيك في دلالة الحديث على إمامة الإمام علي 

، ولكن »من أولى الناس بالمؤمنين من أنفسهم؟«حذف صدر الحديث وعبارة 
  .�`�مصادر أهل السنة الأخرى ذكرت صدر الحديث

، حيث ذهب أكثر ودلالته إلا أن البحث يدور حول مفهوم الحديث
بالمحب، وهكذا فإم لا يرون فيه دلالة  »المولى« علماء أهل السنة إلى تفسير

  .7على إمامة الإمام علي 

  :الأدلة والشواهد على دلالة المولى على الأولى

يجب القول: إن هذه الكلمة وإن  »المولى«فيما يتعلق بتفسير كلمة 
كانت ذات معاني كثيرة ومختلفة، إلا أننا إذا أخذنا القرائن الآتية بنظر الاعتبار 

  فسوف ندرك أا في هذا الحديث تعني الإمامة والحكومة حصراً:

 الإمام وصف قبل نفسه 9لقد عمد النبي الأكرم  :»الأولى«أ ـ مفردة 
الأولى بالمؤمنين من «هو:  بقوله المولى تفسير إلى بالمولى، 7 علي

لّى . وإن هذه الأولية لا تعني النصرة أو المحبة، بل تعني تقدم المو��b»أنفسهم

                                                             

� −  p ,=H�-��*%�� ����� NH3.�� :LC:�b � ,��t p ,=D�O�� u%5 ;c � ,`tm ;
O�� �*]A Kq p ,=D��b � ,�dc p ,2/�$%��� 2/�3(�� ,�o� u-� ;m � ,a  	

bm� p ,L/3V�� ;� � ,a� F3�- �� 
` −  p ,��3
� u-� g/H�� :LC:�` � ,ar� p ,2/�$%��� 2/�3(�� ,�o� u-� ;m � ,a  	

bm� p ,�(��� �P�7� ;c � ,�taF 
b −  p ,L/3V�� :LC:�� � ,dc� p ,��3
� u-� g/H�� ;` � ,ar� 2/�3(�� ,�o� u-� ;

 p ,2/�$%���m � ,a  	bm�F 



 )��

على المولّى عليه بحيث يكون المولى أحق بالمولى عليه من نفسه؛ وهو وسلطته 
تعني أنه أولى من المؤمنين في كل شيء،  7أمر يعني أن مولوية الإمام علي 

  بل هو أولى م حتى فيما يتعلق بأنفسهم.

طبقاً لروايات الفريقين فإن النبي  ب ـ خشية النبي من إبلاغ الأمر:
 من وخشيته خوفه استدعى أمر بإبلاغ الإلهي الوحي أمره قد كان 9الأكرم 
&  ( إبلاغه لذلك، أنزل االله عليه قوله: في أبطأ ولما إبلاغه، u� t·|� u@ ~�I ~R }	�� &u zyu  &u=

 u% ~pu0u�& uR w� u�t¦}� u@ u� uT t�u: t? u; t u¬ t�w` u% u�|@ u� t� w� u�t,u�w` u� w�"~ �� �� t� w� u� ~� w3t:u= }�w` w�&}�
��  u�= w	wT& u�t�� uA tI u<t�� x w�t uy u1 (���.  

وهكذا أكد له الوحي أنه سيكون في مأمن من إساءة المخالفين، وأن 
عدم إبلاغه ذلك الأمر الخاص مهما كانت الأسباب يساوق عدم إبلاغ الرسالة 

سياق غدير  الإلهية برمتها، وقد أجمع العلماء من الفريقين أن هذه الآية نزلت في
  .�`�خم

واضح أنه لو كان مراد الآية من إبلاغ الرسالة الإلهية مجرد إضمار 
أو اعتباره مجرد ناصر، لا يستدعي خوف النبي  7المحبة للإمام علي 

 الرسالة إبلاغ لعدم مساوقاً الأمر هذا مثل إبلاغ عدم يكون ولن 9الأكرم
 الإمام محبة مجرد من أكبر أمراً المراد يكون من أن لابد إذن أصلاً؛ الإسلامية

ن الطبيعي أن يكون وم إمامته، هو الأمر ذلك يكون أن ويجب ،7 علي
                                                             

� −  :G3{�7�dmF 
` −  p ,hI�> 2%/3� g/H�� :LC:�a` � ,`�b  	`bm � ,�vL��� Q��: Z�(5< ;`�b ;

 p ,B/�%.�� 3����� � ,`ar  	`ca p ,Q���� Q�%� ;�b � ,�a� ,
©bdaa�F 



 )��

هناك خوف من هذه الناحية؛ إذ كان من الوارد أن يثقل هذا البلاغ على بعض 
المسلمين لمختلف السباب، من قبيل الأسباب القبلية والثأرية، واعتبار الإمام 

قد قتل بعض المقربين من هؤلاء المسلمين في صدر  علي صغير السن، وأنه
  الإسلام. ومن شأن هذه الأسباب أن تزعزع وحدة المسلمين وتلاحمهم.

 »المولى«القرينة الثالثة على تفسير  ج ـ يأس الكفار وإكمال الدين:
زل عليه من ربه،  وهي أن ما 9بالإمام، الآية التي نزلت بعد إبلاغ الرسول 

  قوله تعالى:

)  uA tIu,t�� wS tI ui tk� u% t6 ~� tI ui t u² uhuT t6 ~�w�=w
 t� w� �% ~	 u? u7 u�= w�}�� u¥w̧ u= uA tIu,t��
&c�= w
 uAuh tR w'� t6 ~�u� ~�, w£ u� u% �w0 u�t:w" t6 ~�t, u� uD ~� t�u t�u u% t6 ~�u�=w
 t6 ~�u� ~�t� u� t7u  (���.  

الآية والشيعة كان نزول هذه  �`�طبقاً لرواية المفسرين من أهل السنة
في مقام الولاية،  7الشريفة بعد حادثة غدير خم، وتنصيب الإمام علي 

س الكفار من القضاء على الدين الإسلامي، أحيث اعتبر االله هذا اليوم يوم ي
كما اعتبر هذا اليوم يوم إكمال الإسلام وإتمام النعمة ورضا االله باختيار الناس 

  للإسلام بوصفه ديناً وشريعة للمسلمين.

، 7ح أن الآية لم تكن بصدد نصح الناس بمجرد حب الإمام عليواض
ة. وثانياً: ـة بما فيه الكفايـن سابقـإذ أولاً: إن هذا الأمر كان صادراً في مواط

لا ملازمة بين الأمر بمحبة الإمام وبين إكمال الدين وإتمام النعمة ويأس الكفار، 

                                                             

� −  :G3{�7�bF 
` −  p ,H�o%7� H3�� ���� :LC:�b � ,�t p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;a` � ,`ba  	

`bm p ,>�3V- g/H�� ;r � ,`t� p ,B/�%.�� 3���� ;� � ,`�� �@�%� ;
 � ,
�eH�� ��cdF 



 )��

دين وإتمام النعمة والرضا إكمال ال�بل يتضح من نتيجة إبلاغ نداء الغدير 
أن وهو أمر تمّ إبلاغه في غدير خم كان أمراً في غاية الأهمية  �بالإسلام

والخطورة ويلعب دوراً محورياً في مجمل حركة الإسلام، ولا يمكن أن يكون 
ذلك مجرد الأمر بمحبة الإمام علي، بل هو القول بإمامته ومرجعيته العلمية 

  والسلطة على جميع المسلمين. والدينية وممارسة الحكم

القرينة الأخرى  :7د ـ مبادرة وجوه القوم إلى نئة الإمام علي 
على ذلك ما قام به كبار الصحابة والشخصيات السياسية والاجتماعية بعد 
إبلاغ النبي الأكرم لذلك الأمر الإلهي الخاص بالتهنئة والتبريك للإمام علي 

اغ النبي من خطبته يتقدم للإمام علي . فهاهو عمر بن الخطاب بعد فر7
هنيئاً يا ابن أبي طالب .. أصبحت وأمسيت مولى كل مؤمن «قائلاً: 
  .���»ومؤمنة

لمستهل عبارة عمر بن  »بخٍ بخٍ«وفي بعض الروايات أضيفت عبارة 
. فهل كان هناك من �`�الخطاب، وهي تدلّ على المبالغة في الفخر والاعتزاز

إذا كان الأمر  7من وجوه القوم في نئة الإمام علي  داع لكل هذه المبالغة
هنيئاً يا «مجرد الأمر بالمحبة والنصرة؟! وهل كان مراد عمر من المولى في قوله: 

مجرد المحبة، أم أا  »ابن أبي طالب، أصبحت وأمسيت مولى كل مؤمن ومؤمنة
صادقة عليها من قبل إشارة إلى مقام الإمامة والخلافة التي تمّ الإعلان عنها والم

                                                             

� −  p ,B(%; u- 3�< 3%��d � ,a�� p ,2-�]l�� B{�x� ,B(%; u-� ;` � ,ctd ;
 p ,2/�$%��� 2/�3(�� ,�o� u-�m � ,a  	bm� p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;a`, 

�``� p ,L/3V�� ;� � ,c�rF 
` −  p ,2/�$%�� :LC:�� � ,���F 



 )��

  خم؟ غدير في 9النبي الأكرم 

القرينة الأخرى قرينة أدبية؛ حيث كان  هـ فهم الحضور والشعراء:
بإمكان الحاضرين في يوم الغدير أن يدركوا المعنى الحقيقي من كلام النبي 
الأكرم، وكان من بين الحاضرين الشاعر المعروف حسان بن ثابت، وقد طلب 

؛ فأذن له المناسبة في شعراً يقول أن خطبته من الفراغ بعد 9 من النبي الأكرم
  النبي فقال قصيدة، نذكر منها البيتين الآتيين:

  ة عاصياـــا في الولايـق منـولم تل         اـــا وأنت نبينـــك مولانـــإله�
  ����رضيتك من بعدي إماماً وهادياً        إننيـــي فــ: قم يا عل هـــفقال ل

بوصفه  7 اًحسان بن ثابت في شعره هذا لا يعتبر الإمام علي إن
شخصاً يستحق الحب فقط، بل يصفه بأنه إمام وهاد، وقد قرأ شعره هذه 

دون أن يصدر عنهم أي اعتراض من بحضور النبي الأكرم وجميع الصحابة، 
  .�`�على مضمون شعره

اعتباراً فهم  من أقوى القرائن وأكثرها دومن القرائن الأخرى التي تع
، حيث فسر حديث الغدير بأنه ناظر إلى نفسه وتفسيره 7الإمام علي 

 الحديث ذا 9إمامته وحكومته، وكان يتمسك بعد رحيل النبي الأكرم 
 هذا دلالة عليه الخصوم ينكر ولم والحكم، بالخلافة أحقيته على للاستدلال

                                                             

� −  p ,L/3V��` � ,ba �D� ��L�[ '�*%5 '�/��H �  9%1� N�%� �< 
%*�6� 2����� Q�@ F
F�$(.� E L�I�� 

` −  2����� 3$I.5� 3@� ,� 0¿.��- !�6� 9%�&- '�(��k 2*-L��� 2V
�� E !�7� B&�.�/
- ��D� ^�L$i�� :LC:�� 2�(��� ���
�7� B*(@ u� ��5y� ¿  E 2*->6� H>�l7�

 p ,Ë�%� ����m � ,`a`  	btbF� 



 )��

لاحتجاجات التي وا ديثالأحا تفصيل وسيأتي. والخلافة الإمامة على الحديث
احتج ا الإمام علي على أصل تنصيبه في الصفحات القادمة في معرض نقد 

  بأصل التنصيب. 7الشبهة القائلة بعدم تمسك الإمام علي 

و ـ ذهب بعض علماء أهل السنة، من أمثال: ابن الجوزي والحافظ 
  .���ولى بالتصرفيعني الأ »المولى«أبو الفرج يحيى الثقفي، إلى الاعتراف بأن 

: تشتمل بعض نصوص حديث الغدير في روايات »بعدي«ز ـ عبارة 
. �`�»من كنت مولاه فإن علياً بعدي مولاه«: »بعدي«أهل السنة على كلمة 

  وقد تقدم ذكر هذه المفردة في شعر حسان بن ثابت، فيكون تأييداً لهذا الأمر.

كان بمعنى المحبة فإنه واضح أن الأمر من قبل النبي بالولاية لعلي إذا 
يكون بشكل مطلق، ولا معنى لتقييد هذه المحبة بأن تبقى معلقة إلى ما بعد 

 أن يتضح بعدي بلفظ الولاية قيد أنه حيث ولكن ،9رحيل النبي الأكرم 
  .والخلافة الحكم هو مراده

وقد ذكر المحققون من أمثال العلامة الأميني قرائن وشواهد كثيرة على 
الغدير على خلاف مدعى الشبهة، وعليه فإننا نحيل القارئ دلالة حديث 

  .��bالكريم إلى موسوعة الغدير القيمة

 

                                                             

� − � ,��� � GL�D� ,=e��� u-� :LC:�bmF��
��� L]- S>�A 3&f 3*��� :�/3�� , 
` −  p ,2/�$%��� 2/�3(�� ,�o� u-�m� ,bat p ,H��:6� ���(  2A�� ;t � ,tbF 
b − �� :LC:� p ,L/3V� � ,dc� n/3�� 2�R> �  '�3��� u/�  N�%� S�5 n*; ,

F2�� �� 2/R���� 2���y� �  



 )��

:����M� ¢=
&�  :c&:@�� 
 له خليفة 7 علي الإمام بتعيين 9في واقعة تبوك قام النبي الأكرم 

 المنافقون فاغتنم المسلمين؛ بسائر القتال إلى هو وتوجه المنورة، المدينة على
غامزين من قناة أن النبي لم يشركه  7شخصية الإمام علي  لتشويه الأمر هذا

في جيشه. فسارع الإمام علي بعد سماع هذا الإرجاف إلى إيصال نفسه إلى 
جيش النبي وسأله الموافقة على انضمامه إلى الجيش وعدم إبقائه في المدينة، 

أفلا ترضى أن تكون «: إلا أن النبي الأكرم كذّب مقالة المنافقين، وأضاف قائلاً
  .���»مني بمترلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي

 بمترلة منه 7 علي الإمام جعل قد 9وبذلك يكون النبي الأكرم 
. وأما مترلة النبوة إلا ذلك من يستثن ولم الأمور كل في موسى من هارون

� (هارون من موسى فيبينها قوله تعالى:  c	= w� u% w§ t�u: t$� u%  u�% ~�& u� * wX t�u  t� w�
x w	 t�u  wJ ~p t7 w t¶u u% * x w� t�u  wpw@ t
 ~� tZ� * � wku  (�`�.  

وأنه الناصر  7فإن هذه الآية تثبت لهارون صفة الوزارة لموسى 
 للإمام 9والمؤازر له في تبليغ الرسالة السماوية، وهو ما فوضه النبي الأكرم 

  باستثناء النبوة.  7 علي

                                                             

� −  p ,=H��(�� �*]Ab � ,�bct p� ,a � ,�d�` p ,�
�� �*]A ;a ,
��rm� p ,B(%; u- 3�< 3%�� ;� � ,�m�  u  n](- ÙH���� ��@ �[�� F3�- ��

7� #��:L- E ���H�� 2��%&-� GH�(  z½��� 2*��5y� 2(.�7�� 2*:�O��y� 2(.�
 �D§ >H�� 2¹&.��� �  3/�/ �� �  Lo�/ ���� ,2/>����� 2*-L��� p�.:� �2
��I��

FG½.�7� 2%��� B�< H>�l� E ��I�� 
` −  :8)`t  	b`F 



 )��

على إمامة الإمام  ذا الحديث من الناحية المفهومية يدلّه وعليه فإنّ
. كما أنه من الناحية السندية حظي بتأييد وخلافته 7علي بن أبي طالب 

، وشكه بالمقارنة ���أكثر العلماء من أهل السنة، ولم يشكك فيه سوى الآمدي
  إلى الأغلبية الغالبة من أهل السنة لا يؤثر شيئاً.

: آخر حديث في 7 علي للإمام قال أنه 9م وروي عن النبي الأكر
يا علي أنت الذي تبين لأمتي ما يختلفون فيه بعدي، وتقوم فيهم مقامي، قولك «

قولي، وأمرك أمري، وطاعتك طاعتي، وطاعتي طاعة االله، ومعصيتك معصيتي، 
  .�`�»ومعصيتي معصية االله عز وجل

 الإمام وبين نهبي فرق لا أن 9ففي هذا الحديث يبين النبي الأكرم 
في حل المسائل الخلافية، ولزوم إطاعة الناس له وللإمام علي،  7 علي

القانونية مثل الشخصية القانونية  7ويصرح بأن شخصية الإمام علي 
 خير الرواية هذه تكون وبذلك الأمور، هذه في 9والحقوقية لرسول االله 

  سؤولياته ومهامه.اب لأولئك الذين يرون خاتمية النبي خاتمية لجميع مجو
 المترلة حديث مفهوم على أكد قد 9الأمر الآخر أن النبي الأكرم 

 إغلاق ويوم المؤاخاة، ويوم الدعوة، مستهل قبيل من المواضع مختلف وفي مراراً
  .��bة تبوكواقع وفي خيبر، فتح ويوم المنورة، المدينة في المسجد أبواب

�  �,4I��5 6�<��% n�%��� ¢=�� :c&��&k.�@I0�M� : 
إن من بين الأدلة التي يمكن التمسك ا بوصفها دليلاً على تنصيب 

                                                             

� −  p ,��*�y� :LC:�a � ,mt F�Ñ����� 
` −  p ,8*���� sØ¾ R u�a � ,�mtF 
b − C:� "  ���y� 2 �5�� :L7 p ,` � ,�c` F3�- �� 



 )�)

إماماً على المسلمين، الحديث المعروف بحديث الدواة والقلم.  7الإمام علي 
الشريفة أن  حياته من الأخيرة الأيام في أراد 9وذلك ببيان أن النبي الأكرم 

وأن يوثق ذلك في سند مكتوب، ينصب الإمام علي خليفة له على المسلمين 
ائتوني بكتاب أكتب لكم «فطالب بإحضار دواة وقلم وقرطاس؛ حيث قال: 

  .���»كتاباً لن تضلوا بعده أبداً

 أثار فقد كتابته، 9ما أراد النبي الأكرم  همولكن حيث أدرك بعض
ا ام النبي باشتداد المرض عليه وأنه ـ والعياذ باالله ـ يهجر ولا يعي مو اللغط

يقول، واختلف الحاضرون بين من قال بمقالة الرجل وبين من أصر على 
الاستجابة لطلب الرسول؛ فخاف النبي أن تتفرق وحدة المسلمين، وبان على 

  وجهه الغضب وأمرهم بالخروج من عنده وعدم التنازع في حضرته.

�,�¡% �R��
: 
 أن يروم نكا 9إن القرائن والشواهد الآتية تثبت أن النبي الأكرم 

  :له مكتوبة وصية في 7 علي الإمام إمامة يثبت

 خليفة تعيين النبي مراد أن »بعدي تضلوا لن«أ ـ يفهم من التعبير بـ 
 منه صدرت حيث 9 الأكرم النبي أن كما. رحيله بعد مقامه يقوم وإمام

مراراً فيما يتعلق بالوصية لأهل بيته وعترته، من  العبارة لهذه مشاة عبارات
بيل: حديث الثقلين، فقد أدرك المخاطبون ـ وخاصة أولئك الذين يمتلكون ق

حاسة شم سياسية قوية ـ ما كان يرمي إليه الرسول؛ ولذلك سارع من فوره 

                                                             

� − p ,g/H�.�� E B�����`� ,b`�p ,=½i�� g/H�� ;b� ,c�c ,z½��� ���(i�� ;
 p` � ,�rr p ,W�56� W�.�� ;�a � ,aat p ,g/H�.��� <3(�� ;c � ,ctF 



 )�*

إلى الحيلولة دون كتابة الرسول لذلك الكتاب، فأثار تلك الضجة المفتعلة في 
د من ذلك عندما حضرة النبي رغم ما به من العلة والمرض، بل ذهب إلى أبع

ام النبي ـ والعياذ باالله ـ بأنه يهذي ويهجر، وقد صرحت المصادر السنية 
والشيعية بأن من تجرأ على رسول االله ذه الكلمات هو عمر بن الخطاب، 

فقال عمر: إن النبي قد غلب عليه الوجع، وعندكم القرآن، حسبنا «حيث قيل: 
  .���»كتاب االله

نطوي على جرأة من قبل عمر بن الخطاب في نسبة إن هذه المقالة لا ت
&  (الهجر إلى النبي ـ والعياذ باالله ـ فحسب، وهو الذي يقول عنه تعالى:  u� u%

F u�I~= ©� t� u% }1w` uI ~� t�w` * K uI utN� t� uD ~{wPt� u= (�`� اعتبار بل ذهب إلى حد .
وإن القرآن نفسه فوق النبي الأكرم؛ إذ يقول: لا حاجة إلى وصية النبي، 

يكفينا. وهنا نتساءل: ما هو تكليف المسلمين؟ هل عليهم اتباع أمثال عمر أم 
عليهم اتباع تعاليم رسول االله؟ نترك الإجابة عن هذا السؤال لأصحاب 

  الضمائر الحية من بني البشر!

ب ـ لقد اعترف عمر بن الخطاب نفسه فيما بعد بأن النبي كان ينوي 
ة من بعده فمنعته من ذلك، وذلك في حديث له مع تنصيب الإمام علي خليف

أراد أن يذكره للأمر في مرضه  9إن رسول االله «ابن عباس قال فيه: 
                                                             

� − p ,=H��(�� �*]Ac � ,`�ad p ,�
�� �*]A :'�x/<� ;b � ,�`ct 3%�� ;
3�< p ,B(%; u-�� ,bbdp ,z½��� ���(i�� ;`� ,`ab=½i�� g/H�� ;, 

p`� ,c�cp ,g/H�.�� E B����� ;`� ,b`� sD� J�- �< sL�[ L/3�� u�� F
T/L+ h/>�l� u� ��� 	 8.�L� 2/� H �-H 	 L&  �5� �D; !� �3&  3@ H>�l7� 

Fg/H�.�� 
` −  :�P%��b  	aF 



 )�+

  .���»فصددته عنه خوفاً من الفتنة

يا ابن عباس «كما روى ابن أبي الحديد عن عمر بن الخطاب قوله: 
رسول  إنّ ؟ذلكالأمر له فكان ماذا إذا لم يرد االله تعالى  9وأراد رسول االله 

  .�`�»أراد أمرا وأراد االله غيره 9االله 

وبطبيعة الحال فإن عمر بن الخطاب عمد إلى تبرير موقفه في منع 
. وفي هذا »فصددته ... خوفا من الفتنة«رسول االله من كتابة وصيته بالقول: 

 إذ ـ باالله والعياذ ـ 9الأكرم  التبرير يرى عمر بن الخطاب نفسه فوق النبي
 إدراكها، عن عاجز أنه أو الإسلامية، والأمة الإسلام مصلحة لحاظ بعدم هيتهم
 أشرف هو الذي النبي هل! الخطاب بن عمر من وهداية توجيه إلى بحاجة وأنه

وحي يعجز عن تشخيص مصلحة الدين بال والمسدد الأنبياء وأعظم الكائنات
بن الخطاب؟! نترك واتمع، ولم يكن يمتلك من الإدراك والوعي ما يملكه عمر 

                                                             

� − �� #, Kq ,3/3�� ¤< u-� p ,2k�(�` � ,mtF 
` −  � ,s� < H3l7�mr 8%� L�v ��Á� �  =�i%/ Z�i � u- L&  u� ����� �D�� F

 Q���y�� F��- [�*���� �� G>�Hy '����� '�L�< 3/L/ ��� 8:�- Q���� ��� ,�� Q�5L�
 2-�.�� ¥�)L���� �
���� G��3�� H�x;y 8.���� HL- Z�i � u- L&  �< L���

A� ��/ Ä [�7 :��� Q�?��� >L/ �%�� !2%.��� u� �� �- ,2�� �- "  ���Ã� 
(%�� 2*
 �����7� �  ��x���� 2�� �� 2i
��� ���H< �*(o� 3�- Z�i � u- L& � L�- �-<

 "  ���y� !� 2���y�� 2�� � G>� �� 
(%�� 2*A� h*(i.- pH� �� B��3�� E7 ,
L�- �-< ��@ �[�7�  �� Q�5H s>�H< =D�� �k �*l%.-9  �:�� ,"  ���y� ���

 �[�7� !2�*���� 21>�; E 2i
��� !� 8��l/� E eL-6� H�3�� ��� L�v ��I� Þ�<
 "�� Z�i � u- L&  ��/ Ä7  
� �� �*�O�� 0�� zH�� E L�6� B�M� s3�-

!?���  u- ��o  !� 2�� � B�: !� 
�*() B�I- =>?�  "*l�� n]- �%� ���*5
 FzH�I�� ��I- 



 )��

الإجابة مرة أخرى عن هذا السؤال إلى أصحاب الضمائر الحية والحرة المترهة 
  عن العصبية.

ج ـ أضف إلى ذلك أن أبا بكر عندما كان على فراش الموت تنتابه 
الإغماءات بين الحين والآخر أوصى لعمر بن الخطاب فكان هو الذي يملي 

لذي أدرج اسم عمر بن الخطاب في لحظة وعثمان يكتب، بل إن عثمان هو ا
إغماءة أبي بكر اعتماداً منه على حدسه في ذلك، تقول الوثيقة التاريخية: 

أحضر أبو بكر عثمان وهو يجود بنفسه فأمره أن يكتب عهداً وقال: أكتب «
بسم االله الرحمن الرحيم هذا ما عهد عبد االله بن عثمان إلى المسلمين أما بعد ـ 

ه ـ وكتب عثمان قد استخلفت عليكم عمر بن الخطاب، وأفاق ثم أغمي علي
! ومع ذلك لم يصدر من عمر ولا غيره معارضة، ولم يتهمه عمر ���»أبو بكر ...

  بغلبة الوجع أو أثقل عليه المرض أو أنه يهجر!

فالحقيقة إذن هي أن أمثال عمر بن الخطاب كانوا يرون في تطبيق 
 كتابة من النبي منع ذلك على والدليل الحهم،لمص ضرباً 9وصية النبي الأكرم 

الأمر حد اام النبي في عقله واتزانه  بلغ إذا حتى بل الأمر، كلف مهما وصيته
الذهني والعياذ باالله. وهكذا كان مصير هذه الوصية التي تصب في مصلحة غريم 

أن تخنق في مهدها، بل  7عمر بن الخطاب وهو الإمام علي بن أبي طالب 
  قبل أن تولد! وحتى

 بعض أن مسبقاً يعلم كان 9د ـ القرينة الأخرى أن النبي الأكرم 
 ولذلك والإمامة، السلطة أعباء 7 علي الإمام يتولى أن يطيق لا الصحابة

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�� � ,�dc p ,ZH6� 2/�, ;b ,
��`tF 



 )��

جيش بقيادة أسامة بن زيد وهو شاب  يريس أن المرض فراش على وهو أمر
اجة ملحة إلى إنفاذ ذلك لم يتجاوز الثمان عشرة سنة، رغم أنه لم تكن هناك ح

الجيش. وإنما أراد النبي من وراء ذلك إبعاد العناصر المؤثرة في المشهد السياسي 
والاجتماعي من أمثال: أبي بكر وعمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح 

. إلا أن �وغيرهم من العناصر المؤثرة في حادثة السقيفة�وسعد بن أبي وقاص 
 الذرائع بشتى 9ن امتثال أمر النبي الأكرم هذه الشخصيات امتنعت ع

. واضح لو أن ���أسامة جيش عن يتخلف من لعن النبي أن رغم والحجج،
الصحابة قد امتثلوا لأمر النبي في الالتحاق بجيش أسامة، لتمت عملية انتقال 

 ولكن. بانسيابية 9بعد رحيل النبي الأكرم  7السلطة إلى الإمام علي 
ية، المغزى الذي كان السياس شمّهم بحاسة أدركوا شخاصالأ هؤلاء أن يبدو

يرمي إليه النبي من وراء عقد اللواء لهذا الجيش وإلزامهم بالالتحاق به، 
وإبعادهم عن المشهد السياسي المقبل، وعندها لن يحصلوا على شيء من 

  السلطة التي كانوا يمنون أنفسهم ا.

ح به للصحابة من خلال تأمير والمغزى الآخر الذي أراد النبي التلوي
القوم بمن فيهم المخضرمين من قادة  ـ على كبار رغم صغر سنه أسامة بن زيد ـ

 7الجيوش، قطع الطريق عليهم إذا أرادوا الاعتراض على إمامة الإمام علي 
لجميع الأمة وهو في شرخ الشباب حيث كان في الرابعة والثلاثين من عمره 

عملياً أن ملاك القيادة والإمامة هو الكفاءة الذاتية الشريف. وبذلك يثبت لهم 
  .�`�التي لا صلة لها بالأعمار وصغر السن أو كبره

                                                             

� −  :�@H 2�M�L7� ,���M�L7� ,u/3�� �q ���� 3(  :LC:�t`F 
` −  p ,hI�> 2%/3� g/H�� :LC:�r � ,c�  	db p ,Q���� �%� ;�� � ,cm� ;

 ���(i�� p ,z½���a � ,ddF 



 )��

� GO8� ¢=
&�  :c&R
&R: 
في بعض الروايات النبوية بوصفه حجة  7ورد التعريف بالإمام علي 

صبيحة  7نزل علي جبرئيل «أنه قال:  9االله، فقد روي أن النبي الأكرم 
مستبشراً، فقلت: حبيبي مالي أراك فرحاً مستبشراً؟ فقال: يا محمد  يوم فرحاً

وكيف لا أكون كذلك وقد قرت عيني بما أكرم االله به أخاك ووصيك وإمام 
فقلت: وبم أكرم االله أخي وإمام أمتي؟ قال:  7أمتك علي بن أبي طالب 

وا إلى حجتي ، وقال: ملائكتي انظررشهباهى بعبادته البارحة ملائكته وحملة ع
في أرضي على عبادي بعد نبيي، فقد عفر خده في التراب تواضعاً لعظمتي، 

  .���»أشهدكم أنه إمام خلقي ومولى بريتي

 أنت علي يا«: قال أنه أخرى رواية في 9وروي عن النبي الأكرم 
 على بعدي االله وحجة المحجلين، الغر وقائد المؤمنين، وأمير المسلمين، إمام

  .�`�»عينأجم الخلق

إنك لحجة االله على خلقي، وأمينه على سره، «وقال في موضع آخر: 
  .��b»وخليفته على عباده

إن هذه الأحاديث تمثل الجواب الواضح والشافي لأولئك الذين 
 لذلك وأنكروا ،9يتذرعون بمفهوم الخاتمية لحصر الحجة الإلهية بالنبي الأكرم 

  .أيضاً : الأئمة يكون أن إمكان

                                                             

� −  � ,
�eH�� � �@�%�b�t © ,b``F 
` −  � ,S�3l�� ���<bmc � ,9�il7� GH�I- ;bc p ,H��:6� H�]- ;br � ,

���F 
b −  p ,�XL�� H�(�< ��* � � ,`tm � ,S�3l�� ���< ;�cc © ,�atF 



 )��

@&R��3:�� ¢=
&�  :c&:: 
الحكومة، �تقدمت الإشارة إلى أن للإمامة ثلاثة شؤون ومنازل، وهي: 

، وقد دلت الروايات �والمرجعية العلمية والدينية، والولاية المعنوية والباطنية
المختلفة ـ بحسب مقتضى حال المخاطب والظرف ـ على إثبات شأن من هذه 

 عصمة تثبت 9ثيرة عن النبي الأكرم الشؤون الخاصة. وتوجد هنا روايات ك
يتهم وحج والدينية العلمية مرجعيتهم ذلك ولازم ،7 علي والإمام الأئمة

الذاتية على مستوى سيرته النظرية والعملية. ولحسن الحظ فقد تمّ الالتفات 
لمكان وجود العصمة، وقد  �أي الإطاعة المطلقة للأئمة�إلى هذه الملازمة 

على هامش  �الإمامة والخاتمية�ذلك في الفصل الثالث  تقدمت الروايات على
  .�عدم انسجام العصمة مع الخاتمية�الشبهة الثانية 

�,�=���% �,��:�� �,:$	M� m&=�%� :c&��&e: 
بوصفه  7اً علي الإمام رواياته من كثير في 9وصف النبي الأكرم 

   ورسوله.مرجعاً علمياً ودينياً، وأنه نصب في هذا المنصب من قبل االله

: الأسلمي ذر لأبي قال أنه 9روى أنس بن مالك عن النبي الأكرم 
إليّ عهداً في علي بن أبي طالب أنه راية الهدى، ومنار  عهد العالمين رب إن«

  .���»الإيمان، وإمام أوليائي، ونور جميع من أطاعني ...

 إنك...  علي يا«: قال أنه أخرى رواية في 9وروي عن النبي الأكرم 
 من ووليّ بي، آمن من وإمام الحق، وعلم الهدى، وراية الجنة، لسبيل

                                                             

�  −  p ,��*��6� 2*
;� � ,dd p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;a` � ,`m� �`t� �bb� ;
 p ,>�3V- g/H���a � ,tt © ,maa� � ,
�eH�� � �@�%� ;b��F 



 )��

  .���»تولاني

 الفيصل يمثل علي الإمام أن رواية في 9وقد صرح النبي الأكرم 
 سمرة ابن يا«: سمرة بن الرحمن لعبد قال كما الاختلاف، عند الأخير والمرجع

 أمتي، إمام فإنه طالب؛ أبي بن بعلي فعليك الآراء وتفرقت الأهواء اختلفت إذا
  .�`�»بعدي من عليهم وخليفتي

ألا أدلكم على ما إن تساءلتم عليه لم «وفي رواية أخرى، أنه قال: 
لكوا؟ إن وليكم االله، وإن إمامكم علي بن أبي طالب؛ فناصحوه وصدقوه، 

  .��b»فإن جبريل أخبرني بذلك

لناس، قد بينت أيها ا«: قال أنه 9وفي رواية أخرى عن النبي الأكرم 
لكم مفزعكم بعدي وإمامكم بعدي ووليكم وهاديكم، وهو أخي علي بن أبي 
طالب وهو فيكم بمترلتي فيكم. فقلدوه دينكم وأطيعوه في جميع أموركم، فإن 
عنده جميع ما علمني االله من علمه وحكمته فسلوه وتعلموا منه ومن أوصيائه 

  .��a»بعده

�u  (وبعد نزول قوله تعالى:  }"w` �
& u� �A tI u
 |� ~�w� u% ©� w�� ~� u�t"u   (�c� فعر ،
: وقال 7 علي الإمام إلى أشار ثمّ المنذر، هو بأنه نفسه 9النبي الأكرم 

                                                             

� −  p ,H�(�6� Kq` � ,`daF 
` −  � ,u/3�� Q��`cm � ,S�3l�� ���< ;mr p ,H��:6� H�]- ;bd � ,`ddF 
b −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�b � ,tr � ,S�3l�� ���< ;cda ;

 p ,H��:6� H�]-br � ,��aF 
a −  � ,4*@ u- �*
 °5 Z�.�`��F 
c −  :3 L��mF 



 )��

  .���»بعدي المهتدون يهتدي بك علي، يا الهادي أنت«
: طرقت هذه الآية سمعي؛ 9وفي قضية المعراج قال النبي الأكرم 

لك علي بن أبي طالب غاية المهتدين وإمام ذ«فسألت االله عن الهادي؟ فقال: 
  .�`�»المتقين وقائد الغر المحجلين

 لحلّ ومرجعاً للدين مبيناً بوصفه 7 علياً 9كما عرف النبي الأكرم 
  :قوله ذلك ومن الإسلامية، الأمة اختلاف

  .��b»يا علي أنت تبين لأمتي ما اختلفوا فيه من بعدي«ـ 

تي ما يختلفون فيه بعدي، وتقوم فيهم يا علي أنت الذي تبين لأم«ـ 
مقامي، قولك قولي، وأمرك أمري، وطاعتك طاعتي، وطاعتي طاعة االله، 

  .��a»ومعصيتك معصيتي، ومعصيتي معصية االله عز وجل

كثير من الروايات في  ت، ورد7وفيما يتعلق بعلم الإمام علي 
  . ��c»باا وعلي العلم مدينة أنا«: 9مصادر الفريقين، حيث يقول رسول االله 
نكتفي بذكر هذه النقطة وهي أن  7وفيما يتعلق بعلم الإمام علي 

، بل هو مؤيد من قبل االله ومن جنس الإلهام. اعتيادياًعلم الإمام لم يكن علماً 

                                                             

� −  p ,=½i�� ����r � ,��r p ,�(��� ���.�� ;�t � ,�c p ,H�o%7� H3�� ;a ,
 �d�rF 

` − F3 L�� GH�5 u� 2�-���� 2/�� ���� ,B/�%.�� 3����� ,E���� ��L� ���� 
b −  p ,8*���� sØ¾ R u�a � ,�mtF 
a − � �%� p ,Q����� � ,d�c p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;a` � ,brmF 
c −  p ,=D�O�� �*]Ac � ,dbm p ,����� NH3.�� ;b � ,�`m ��bd ��*;� ;

 p ,u/3�� ��
 ` � ,�t� p ,Z��:6� ,^��&��� 3*�5 �-< ;�b � ,a�a u-� ;
 p ,�C.%7� ,=e����� � ,`ab p ,�� 6� ,"�H��� ;c � ,�mF 



 )��

ومثل هذا العلم لا يتطرق إليه الخطأ، ولا يكون هناك شك في الإجابة عن 
والإلهام في الشبهة السابعة  7ام المسائل. وحيث تقدم البحث عن علم الإم

من هذا الفصل فإننا نحيل القارئ الكريم إلى ذلك العنوان. وأما هنا فنشير إلى 
وتفوقه في هذا اال على  7أن المرجعية العلمية والدينية للإمام علي 

الخلفاء الثلاثة كان من الوضوح والبداهة بحيث نقل عن الخليفة الثاني مراراً أنه 
  .���»لولا علي لهلك عمر«عترفاً: قال م

بوصفه مرجعاً لحل  7وفي موضع آخر عرف عمر الإمام علياً 
  .�`�»أمرنا إذا اختلفنا في شيء أن نحكّم علياً«الخلافات، إذ يقول: 

: قال انه 9وروي في مصادر أهل السنة المعتبرة عن النبي الأكرم 
، وعلي مع الحق والحق م، وأعلم أمتي بكتاب االلهأفقهك علي أقضاكم، علي«

  .��b»مع علي حيثما دار، وأنا مدينة العلم وعلي باا

من الأمثلة على خطأ الخلفاء الثلاثة في  اًسجل التاريخ ورصد كثير
إلى إصلاح هذه الأخطاء، وإن  7المسائل القضائية، ومبادرة الإمام علي 

  .��aاستقراء تلك الأمثلة يحتاج إلى تأليف كتاب مستقل

 مختلفتين روايتين في 7 علياً الإمام 9وصف النبي الأكرم  وقد

                                                             

� − < u%5 p ,>��> ¤a � ,��a p ,Q���� �%� ;b � ,tc :LC:� �*X�.�� u� 3/�7� F
 p ,Ë�%� ���� ,^�L$i�� 2�������F 

` −  p ,
�eH�� � �@�%�� � ,`crF 
b −  p ,�i&��� 3{�L�� � ,tm Z ,�r � ,
�eH�� � �@�%� ;a�F 
a −  p ,Ë�%� ���� ,^�L$i�� 
%*��� 2����� :LC:��� � ,�m� ��mr �``t 

F��]�l�� u� ���k� 



 )�)

  .���»المؤمنين يعسوب أنت...  الدين يعسوب أنت«: قائلاً

واليعسوب لغة يعني: رئيس أو ملكة النحل. وقال ابن أبي الحديد 
كأنه جعله رئيس المؤمنين وسيدهم أو جعل «المعتزلي في شرح هذه الرواية: 

  .�`�»ه حيث سلك كما يتبع النحل اليعسوبالدين يتبعه ويقفو أثر

بالنسبة إلى الشيعة  7الإمام علي  ديع :7روايات الإمام علي 
حجة وإماماً إلهياً، وقوله وفعله وتقرير معتبر عندهم ودليل يستدلّ به. كما أنه 
مقبول من قبل أهل السنة بوصفه ـ في الحد الأدنى ـ أحد كبار الصحابة الذين 

  قوالهم وأحاديثهم.يستدلون بأ

رواية أو روايات تدل على  7وعليه لو رويت عن الإمام علي 
أصل تنصيبه، كانت هذه الروية المأثورة عنه حجة ومعتبرة ويجب الأخذ ا. 

ذا  7ولحسن الحظ هناك روايات صريحة وواضحة مروية عن الإمام علي 
تعرض إلى شبهة عدم الشأن، وسوف نأتي على ذكرها إن شاء االله تعالى عند ال

تمسك الإمام علي بأصل التنصيب. وسنكتفي هنا بذكر روايتين يشكو فيهما 
  الإمام علي من المسلمين في صدر الإسلام بسبب عدم معرفتهم بمكانته قائلاً:

» ­Z�¯.­� ®u ­� 
­.�̄��̄­� ¶̄ ®L�̄�̄ ­" ®x�̄ ��°�L̄ ̄ ū/ ­D ¬�� 
̄­.�̄* ­� ®u ­� ÊB*­
@̄��  ¬� ̄
 M̄�̄ ­Q� °5H̄ ­2¬% °5�̄ ¬B��«�b�.  

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-��t � ,``c p ,��5y� g/H�� ;ad ,
 �bt�F 

` −  Fs� < H3l7� 
b −  p ,E���� Q�A< ,
%*
��� g*I��r � ,ctF 



 )�*

في موضع آخر ـ في إطار اختيار عثمان بن عفان  7كما صرح 
بوصفه خليفة ثالثاً، وإبعاد الإمام عن حقه ـ بأن حق الحاكمية على المسلمين 

  من حقوقه الحصرية، إذ يقول:

فنحن بيت النبوة، ومعدن الحكمة، وأمان أهل الأرض، ونجاة لمن «
إن نعطه نأخذه، وإن نمنعه نركب أعجاز الإبل ولو طال طلب، لنا حق 

  .���»السرى

ينظر أهل السنة إلى الإمام  روايات سيدي شباب أهل الجنة:
نظرة احترام وتبجيل لما صح عندهم من  7والإمام الحسين  7الحسن

الروايات الكثيرة التي يرووا عن رسول االله في فضلهما، بل ربما فضلوهما 
قالوا: والد سيدي  7، ذلك أم إذا أرادوا وصف علي 7م علي على الإما

  شباب أهل الجنة.

وعلى هذا الأساس يجب على أهل السنة أن يأخذوا بجميع الروايات 
بوصفهما راويين ثقتين  7والإمام الحسين  7المروية عن الإمام الحسن 

 ونبذ رواياما ببعض أخذهم فإن وإلا. 9سبطي رسول االله  بوصفهماو
  ان ببعض الكتاب والكفر ببعضه الآخر.الإيم قبيل من سيكون الأخرى رواياا

بعد هذه المقدمة نقول: إننا عندما نطالع سيرة هذين الإمامين الهمامين 
ندرك بوضوح أما يذهبان إلى القول بأن الإمامة تكون بالتنصيب الإلهي، 

ض ما روي عنهما  نشير إلى بعأتي. وفيما ي7ومن ذلك تنصيب الإمام علي 
  في هذا الشأن:

                                                             

� −  p ,g/H�.�� E B�����b � ,maF 



 )�+

في خطبة له إلى السنة الإلهية القائمة على  7أشار الإمام الحسن 
 وأهل 9تعيين الخليفة والإمام بعد النبي، وعرف مصداق ذلك في النبي الأكرم 

لم يبعث نبياً إلا اختار له نقيباً ورهطاً وبيتاً، فو الذي  االلهإن «: قائلاً : بيته
بالحق نبياً لا ينتقص من حقنا أهل البيت أحد إلا نقصه االله من  بعث محمداً

  .���»عمله مثله، ولا تكون علينا دولة إلا وتكون لنا العاقبة
قد اعتلى المنبر بعد شهادة الإمام  7ويروى أيضاً أن الإمام الحسن 

حيث قال:  ،9وصرح بأن إمامته كانت بتنصيب من رسول االله  7علي 
  .�`�»به رسول االله... قد نص«

اللتين استودعهما  �الثقلين�إلى الأمانتين  7وقد أشار الإمام الحسن 
االله عند المسلمين، وقال إما تعنيان القرآن وأهل البيت، وأكد أن طاعتهم قد 

  :يقول إذ ،9فرضت على المسلمين في القرآن الكريم وسنة النبي الأكرم 
الأقربون، وأهل بيته  9 االلهرسول  نحن حزب االلهّ المفلحون، وعترة«

والثاني كتاب  9الطاهرون الطيبون، وأحد الثقلين اللذين خلَّفهما رسول االله 
، فيه تفصيل كل شيء، لا يأتيه الباطل من بين يديه، ولا من خلْفه، والمعول االله

ا عليه في كل شيء، لا يخطئنا تأويله، بل نتيقن حقائقه، فأطيعونا، فإنَّ طاعتن
  .��b»مفروضة إذ كانت بطاعة االلهّ والرسول وأولي الأمر مقرونة

يا أهل الكوفة! اتقوا االله «في خطبة له في مسجد الكوفة:  7وقال 
�  (فينا، فإنا أمراؤكم، وإنا أضيافكم، ونحن أهل البيت الذين قال االله فيهم:  }"w`

                                                             

� −  p ,��D�� p�L� ,=>���7�b � ,��F  
` − �: � ,2�*I�� G3*�  ,u5 3��:�H :u  '�raF 
b −  p ,��D�� p�L� ,=>���7�b � ,��F 



 )��

 t�� u� t�u  u¥ t$ |	�� ~6 ~�t� uD u2 w� t�~,w� ~�� ~�= w	~= c�� w#tPu; t6 ~7 u	 |#uP~= u% w�t,u] («���.  

وحيث كان يعلم أسباب وجود النفاق في معسكره فقد اضطر إلى 
أيها الناس، إن معاوية زعم أني «الصلح مع معاوية بن أبي سفيان، ثمّ قال: 

رأيته للخلافة أهلاً ولم أر نفسي لها أهلاً، وكذب معاوية. أنا أولى الناس 
  .�`�» وعلى لسان نبي االلهبالناس في كتاب االله

كبار قومه في منى وطلب منهم الشهادة  7وقد دعا الإمام الحسين 
 خم، بغدير الولاية مقام في 7 علياً الإمام نصب قد 9بأن النبي الأكرم 

  :قائلاً

نصبه يوم غدير خم فنادى  9أنشدكم االله، أتعلمون أن رسول االله «
  .��b»له بالولاية

  يباً في كربلاء، فقال:وروي عنه أنه وقف خط

أما بعد أيها الناس فإنكم إن تتقوا االله وتعرفوا الحق لأهله يكن «
أرضى الله، ونحن أهل البيت أولى بولاية هذا الأمر من هؤلاء المدعين ما ليس 
لهم والسائرين فيكم بالجور والعدوان، فإن أنتم كرهتمونا وجهلتم حقنا وكان 

  .��a»ورسلكم انصرفت عنكمرأيكم غير ما أتتني به كتبكم 

                                                             

� −  p ,��(%�� �� < �5a � ,bta p ,B/�%.�� 3���� ;` � ,b�F 
` −  � ,���� 4*@ u- �*
 °5 Z�.�actF 
b − Fs� < H3l7� 
a −  p ,g/H�.�� E B����� ,�16� u-�a � ,am p ,=½i�� g/H�� ;c � ,a�` 2�@� ;

 � ,Ti���m�F 



 )��

  :الشبهة الرابعة: التنصيب عنصر تفرقة  ■

إن من بين الأدلة والشبهات التي يطرحها أهل السنة على إنكار أصل 
التنصيب، هو ما ينطوي عليه التنصيب من الأضرار والآفات بزعمهم. بمعنى أنه 

 النص هذا فإن والحكم الإمامة بشأن 9لو كان هناك نص من النبي الأكرم 
المسلمين  من أخرى وجماعة معه، المسلمين من جماعة استقطاب إلى سيؤدي

ضده، ولا يخفى ما في ذلك من الخلاف والفرقة وشق وحدة اتمع الإسلامي، 
  وهذا لا ينسجم مع مصالح الإسلام والمسلمين.

إلى بيان كيفية لزوم الفرقة  �هـ ٦٣١م�وقد عمد سيف الدين الآمدي 
  ي يتسبب به التنصيب على النحو الآتي:والضرر الذ

أ ـ بعد كراهة بعض من الناس للإمام والخليفة المنصوب، يتعرض 
   اتمع للفتنة والاختلاف، وهذا إضرار بالآخرين.

ب ـ إن الإمام المنصوب هو واحد من الناس، وإن رئاسة فرد على 
ذلك من الإضرار الآخرين من أمثاله هو من التحكّم والظلم، ولا يخفى ما في 

  بالغير.

ج ـ إن الإمام المنصوب لا يخلو أمره، فهو إما أن يكون معصوماً أو 
غير معصوم، والأول ممتنع طبقاً لمتبنيات أهل السنة، وفي مورد غير المعصوم 
يحتمل كفر الإمام وفسقه، فإن لم يتم عزله في مثل هذه الحالة فإن ضرر كفره 

ل لا يخفى ما في عزله من الفتنة والاختلاف وفسقه سيطال اتمع، وإن عز
  .���أيضاً

                                                             

� −  p ,H���6� H��-< ,=3��� :LC:�b � ,a`�  	a`�F 



 )��

وقد عمد بعض علماء أهل السنة إلى المقاربة والموازنة بين ضرر 
التنصيب من جهة، وضرر عدم التنصيب من جهة أخرى؛ ليصل إلى القول بأن 
الضرر المترتب على التنصيب أكبر من الضرر المترتب على عدم التنصيب، 

  .���قول بترجيح عدم التنصيبوبذلك مال إلى ال

  :مناقشة وتحليل

لقد عرضنا في الفصل الأول من هذا الكتاب إلى إثبات نظرية التنصيب 
بالأدلة والشواهد الوافية والكافية، وهو أمر يثبت ضعف هذه الشبهة من 

   نشير إلى نقاط أخرى في رد هذه الشبهة:أتيالأصل. وفيما ي

  :يأ ـ لزوم التبعية للحكم الشرع

من التذكير بأن  لابدونقده قبل الدخول في تفاصيل تحليل هذا المدعى 
المسلم الحقيقي يجب أن يكون ملتزماً ومنقاداً وممتثلاً لتكاليفه الدينية 

  والشرعية، وأن لا يكون بصدد الموازنة بين أداء تكاليفه وترجيح مصالحه.

ية أن النبي وعلى هذا الأساس إذا ثبت لنا بالأدلة الشرعية والدين
، 7علي بن أبي طالب  مثل شخصاً والإمامة للخلافة نصب قد 9الأكرم 

وجب علينا الالتزام بذلك. وعليه فإن ادعاء أهل السنة بأن التنصيب يؤدي 
إلى الضرر والإضرار بالآخرين، مضافاً إلى عدم واقعيته، خارج في حد ذاته 

هو الذي يلتزم بكل ما يقوله  عن دائرة أهل السنة، بمعنى أن السني الحقيقي
  .9رسول االله 

                                                             

� −  p ,T@��7� Kqr � ,braF 



 )��

  :ب ـ التنصيب الخاص أفضل خيار

إن ما ادعي من أن التعريف بالخليفة وتنصيبه على اتمع يؤدي إلى 
الاختلاف، مجرد ادعاء لا يلازم التنصيب. بعبارة أخرى: يجب النظر في من 

. �المنصوب� ، والشخص الذي يتم تنصيبه�الناصب�يتولى عملية التنصيب 
فإن كان الناصب آخذاً بنظر الاعتبار جميع الخيارات والملاكات اللازمة لمنصب 
الإمامة والخلافة، وكان هذا الناصب عالماً وخبيراً ومخلصاً وحريصاً على 
اتمع، وكان اتمع بدوره مدركاً لهذه الأمور ومؤمناً بحسن اختيار الناصب 

لخليفة سيحظى بترحيب عامة الناس. وحيث وحكمته، فإن تنصيبه للإمام وا
أن الفرض يقوم على أنه يحيط بجميع أبعاد مسألة القيادة وحاجة اتمع، ولا 
يلاحظ إلا مصلحة اتمع والدين، فإن مثل هذا التنصيب سيكون بالضرورة 

  نافعاً للمجتمع، بل يجب تطبيقه على أرض الواقع.

طال اتمع، بل على إذن أصل التنصيب لا يشتمل على ضرر ي
الشخصية الجامعة للناصب �العكس من ذلك يمكن القول على الفرض المتقدم 

  : تكون مصلحة اتمع في التمسك ذا التنصيب.�والمنصوب

ثمّ لو أن شخص الناصب ـ بدلاً من لحاظ مصالح اتمع ـ مال إلى 
لذي سيتم تغليب مصلحته الشخصية ومصالح أسرته وقبيلته، فإن الشخص ا

تنصيبه لن يكون هو الخيار الأمثل. ففي مثل هذا الفرض هناك إمكان 
الاختلاف والفرقة والنقاش، ولو تمّ إجبار الناس وإكراهههم على القبول ذا 
التنصيب، أو جرى في غيام، فإن مثل هذا الأمر سيؤدي إلى الإضرار في 

  حقوق المواطنين بل وتشويه الدين نفسه.

دمة نتوجه بالسؤال إلى أهل السنة قائلين: لو اختار النبي ذه المق



 )��

 ،�بالفعل حصل ما وهو� والخلافة الإمامة لمنصب بعينه شخصاً 9الأكرم 
 الصفات بأفضل والمتصف والكفوء والجامع الفرد اختيار ذلك في سيلاحظ فهل

 الحالمص سيلاحظ ـ باالله والعياذ ـ ذلك من بدلاً أنه أم المناسبة؟ والشروط
  والقبلية؟ الفردية

إن جواب كل مسلم عن هذا السؤال سيتم عبر اختيار الشق الأول. 
وعليه هل سيؤدي اختيار هذا الشخص الذي هو وحده الصالح لإدارة وقيادة 
اتمع إلى الإضرار باتمع، أم أن اتمع سيرى فيه الخيار الأفضل، لعلمه 

تصدى للدفاع عنه بكل ما أوتي من بحرص النبي وحكمته في هذا الخيار، وي
  قوة.

نعم قد يخرج علينا بعض الأشخاص الذين يخالفون شخص المنصوب، 
ويسعون إلى تشويه سمعته واغتيال شخصيته من خلال التذرع بمختلف الأدلة 

، حيث قيل: إنه حديث السن 7الواهية ، كما حصل ذلك مع الإمام علي 
لن  اًا، أو أنه شخص به دعابة، أو أن قريشولا خبرة له بالقيادة ولا يصلح له

. في مثل هذه �وقد أشرنا إلى هذه الذرائع في الصفحات السابقة�ترضى به 
الحالة قد يؤدي عزل الشخص المنصوب إلى تسنم غير الصالحين سدة حكم 
اتمع، أو يؤدي ذلك إلى ظهور التراع والاختلاف في اتمع. إلا أن هذه 

سبب أصل التنصيب، وإنما تنشأ من جهة التآمر والتخطيط من الآفة لا تنشأ ب
  قبل أصحاب المصالح الشخصية الضيقة.

وقد صرح ذه الإجابة ـ تنصيب الشخص الأفضل، واقتران عدم 
تنصيبه بلوازم سلبية من قبيل التشتت والاختلاف ـ فلاسفة من أمثال الشيخ 

يار التنصيب والانتخاب: الرئيس ابن سينا، حيث قال بعد الإشارة إلى خ



 *��

الاستخلاف بالنص أصوب، فإن ذلك لا يؤدي إلى التشعب والتشاغب «
  .���»والاختلاف

  :ج ـ إمكان الخطأ في الانتخاب

اتضح أن الشخص الناصب إذا كان فرداً جامعاً وعالماً بجميع الأمور 
وحريصاً ومؤثراً على المستوى الاجتماعي، فإن الناس سوف ينتفعون 

خص الذي ينصبه خليفة وإماماً عليهم. في حين أن اختيار القائد من قبل بالش
الناس مباشرة أو الجماعات أو الشورى، ينطوي على احتمال أن يخطئوا في 
اختيارهم لمختلف الأسباب عمداً أو سهواً، ولا يخفى ما في اختيار الناس 

لتراعات للشخص غير الكفوء من الأضرار والمخاطر الجسيمة على مستوى ا
السياسية والاجتماعية والاقتصادية، والأهم من ذلك الجانب الديني والقيمي. 

في  �الديمقراطية�تقدم تفصيل البحث حول المحاذير المترتبة على اختيار الناس �
  .�الفصل الثاني على هامش تعاريف الإمامة والديمقراطية

نصب الخاص بعبارة أخرى: لو أجرينا مقارنة بين اختيار الناس وال
، سندرك أن أرضية الوقوع في �الشخصية الجامعة للفرد الناصب والمنصوب�

الأخطاء السياسية والاجتماعية فيما يتعلق بالنسبة إلى الشخص المنتخب من 
؛ لأن كل قوم �النبي�قبل الناس أكثر بكثير من الفرد الذي ينصبه الفرد الأكمل 

فاً إلى أن ملاكات تحديد الفرد الأصلح أو قبيلة تميل إلى تقليد فرد منها، مضا
للقيادة والإمامة هي الأخرى عرضة للخلافات والتراعات، في حين لا وجود 
لهذه المحاذير فيما يتعلق بالتنصيب الخاص؛ إذ الفرض أن الجميع مؤمن ومعتقد 

  بشخصية الفرد الناصب، وإن الجميع سيذعن لاختياره.
                                                             

� −  � ,���I�� u� ��*�y� ,�%*5 u-�ac�F 



 *��

  :وحدة الأمةمحور المحافظة على  7د ـ صفح علي 

الاختلاف في أصل التنصيب أقل منها في الانتخاب  إنّ :قلنا
الديمقراطي، وربما خطر على الذهن تساؤلاً مفاده: أن اختيار الخليفة الأول بعد 

منه، وإنما تمّ ذلك عبر شورى  بتنصيبٍ يكن لم 9رحيل النبي الأعظم 
د اتمع الإسلامي وبيضة السقيفة، ومع ذلك لم يحدث أي خلاف أو نزاع يهد

  الإسلام.

في الجواب عن هذه الشبهة يجب القول: إن الخلاف قد احتدم منذ 
اللحظة الأولى من تشكيل شورى السقيفة، حيث كان الأنصار يريدون الخليفة 

على أن يكون الخليفة  �أبو بكر وعمر�منهم، وفي المقابل أصر المهاجرون 
ون لكل فصيل أميره وخليفته، وبعد إلى القول أن يك هممنهم، ثمّ صار بعض

ذهب في حين الأدلة التي ساقها أبو بكر بادر بعض الأنصار إلى مبايعته، 
، وطالبوا بخلافته. وعلاوة 7آخرون منهم إلى الالتحاق بشيعة الإمام علي 

من  7على الأنصار ذهب جماعة من الصحابة إلى البقاء في صف علي 
  ان.أمثال: ابن عباس والمقداد وسلم

وفي هذا الخضم كان هناك احتمال أن يؤدي هذا الاختلاف إلى حرب 
طاحنة داخل اتمع الإسلامي بين أبي بكر وأنصاره من جهة، وبين الإمام 

 جهة من وشيعته 9بوصفه منصباً للإمامة من قبل النبي الأكرم  7علي 
 ـ قةالساب الصفحات في ذكرنا أن تقدم كما ـ 7 علي الإمام ولكن. أخرى
ن تحت اقدام المنافقين والأعداء الخارجيين، حفاظاً على م البساط سحب

الوحدة الإسلامية، فغض الطرف عن هضم حقه، وقدم مصلحة المسلمين العامة 
  على مصلحته الخاصة.



 *�)

دون أن يتعرض الخلفاء  7ولذلك حالت حكمة أمير المؤمنين 
شكل الإمام علي الثلاثة طوال ربع قرن من حكمهم لأي حرب داخلية، ف

بموقفه هذا صمام أمان حال دون اندلاع الحروب الداخلية. وعلاوة على ذلك 
فإن الإمام لم يتنازل عن حقه فحسب، بل بادر في بعض المواطن حيث كان 
الخطر محدقاً بالإسلام إلى مساندة الخلفاء لتعزيز جبهة الإسلام ورفد اتمع 

  ه.الإسلامي والحفاظ على وحدته وتماسك

  :.تنصيب الخليفة الأول والثاني5هـ ـ جواب نقضي 

تذرع أهل السنة بالآفات والأضرار والمحاذير المترتبة على تنصيب 
حصول التنصيب، والقول  عدم لإثبات بعده، للخليفة 9النبي الأكرم 

بمشروعية خلافة الخليفة الأول بانتخاب الناس. بيد أن هذا المبنى لم يتم تطبيقه 
، حيث نقض من قبل الخليفة الأول والثاني، فقد عمد أبو بكر إلى بعد ذلك

تنصيب عمر بن الخطاب، كما قام عمر بتشكيل شورى من ستة أشخاص 
تقدم بيان �ووضع عليها شروطاً تؤدي تلقائياً إلى اختيار عثمان بن عفان. 

  .�في الشورى 7الأدلة على ذلك في البحث عن أسباب مشاركة الإمام علي 

تذرع أهل السنة بالمحاذير التي صوروها للتنصيب من أجل إنكار فقد 
 يواصل لم لماذا: السؤال هذا عن الإجابة عليهم وهنا ،9تنصيب النبي الأكرم 

 هذا الشأن؟ ولماذا أصرا في 9 االله رسول سيرة الثاني والخليفة الأول الخليفة
لى التنصيب طبقاً على تنصيب من يخلفهما رغم الآفات والمحاذير المترتبة ع

  لمنهج أهل السنة؟

ليس من السهل على أهل السنة الإجابة عن هذه الأسئلة، إلا إذا 
 9التزموا بأن الخليفة الأول والثاني كانا ـ والعياذ باالله ـ أقدر من رسول االله 



 *�*

لذلك ما لم يجز  لهما وجاز الأمة، لقيادة والأصلح الأجدر هو من تحديد على
  .9لرسول االله 

كن لا يبدو أن السنة يلتزمون بذلك، إذ ليس فيهم من يعتبر الخلفاء ول
، مضافاً إلى ذلك يستفاد منه أن أصل التنصيب لا 9أفضل من رسول االله 

يستوجب الضرر والخلاف في حد ذاته. في حين أم اعتبروا أول الأمر أن 
  مطلق التنصيب يساوق الضرر.

  :و ـ جواب الآمدي

وفساد الفرضيات الثلاثة التي ساقها سيف الدين  يتضح مما تقدم ضعف
  الآمدي.

أما الفرض الأول القائم على أن كراهة البعض للإمام المنصوب سوف 
  تؤدي إلى حدوث الفتنة في اتمع، فقد تقدم بيان الإجابة عنه بالتفصيل.

وأما الفرض الثاني القائل بأن تنصيب الإمام والخليفة على الناس 
ه، تحكّم وتعسف، فيجب القول فيه: إن افتراض تنصيب الإمام الذين هم مثل

 الناس، خالق وهو االله تنصيب إلى الأمر واقع في يعود 9من قبل النبي 
، وهذا يعود إلى مخلوقاته على قانوناً يفرض أو حاكماً يعين أن للخالق ويمكن

الفرضية  التوحيد في الحاكمية والتشريع، وليس هناك أي خدشة فيه. وأما على
الأخرى القائلة باختيار الحاكم من طريق البيعة، فيجب القول، أولاً: إن اتفاق 
الأكثرية على حاكمية شخص واحد لا يكتب له التحقق حتى في أكثر 
اتمعات ديمقراطية، بل لا يشارك في الانتخابات إلا ما يقرب من نصف 

توزع النسبة المئوية من اتمع الذي تتوفر فيه الشرائط، وعلى هذا النصف ت
لا يحصل الفائز في الانتخابات إلا على أقل من نصف الآراء؛  من ثَمالآراء، و



 *�+

؟ ألا يكون في ذلك أو جميعهم فكيف يمكن لهذا الحاكم أن يحكم أكثرية الناس
  ف؟!م وتعستحكّ

وثانياً: على فرض حصول المرشح على أكثرية الآراء، فما هو الدليل 
  الحكم على الأقلية التي لم تنتخبه؟ الذي يبيح له

في بحث الإمامة ونقصها وقد سبق لنا أن ذكرنا نقاط ضعف الديمقراطية 
  والديمقراطية.

وفيما يتعلق بالفرضية الثالثة التي ساقها الآمدي، فيجب القول: إن 
الشيعة يذهبون إلى القول بعصمة الإمام، ويثبتون ذلك بالأدلة القطعية على ما 

يانه. وأما بناء على فرض عدم عصمة الإمام، فيجب القول: إن هذا سيأتي ب
الإشكال من قبل الآمدي يرتد على أهل السنة أيضاً، حيث لا يرون اشتراط 
العصمة بالنسبة إلى الخليفة والإمام، ولو ألقينا نظرة على تاريخ الخلفاء فسوف 

وقد أشار ندرك حجم البدع والانحرافات في الدين بسبب عدم عصمتهم؛ 
إلى بعض هذه البدع والانحرافات، وسوف نأتي على ذكرها  7الإمام علي 

  في الصفحات القادمة إن شاء االله تعالى.

  :الشبهة الخامسة: عدم اشتهار التنصيب   ■

إن من الشبهات القديمة والمعروفة بين أهل السنة قولهم: إنه لو كان 
 7 علي للإمام 9 هناك حديث على التنصيب من قبل النبي الأكرم

النص معروفاً لدى المسلمين في صدر الإسلام ومشتهراً  ذلك لكان بالإمامة،
بينهم، ولنقلوه إلى الأجيال اللاحقة، في حين لا وجود لمثل هذا النص والشهرة، 

؛ فيستنتج من ذلك عدم وجود »النص الجلي«أو ما يعبر عنه بين القدماء بـ 



 *��

  مثل هذا النص.

و هذه الشبهة لتأييد عدم وجود النص الجلي: أن افتراض ويضيف مقرر
وجود مثل هذا النص يستلزم كفر منكره، وسيؤدي تبعاً لذلك تكفير جميع 

  .���9أصحاب النبي الأكرم 

  :مناقشة وتحليل

  في معرض تحليل هذه الشبهة يجدر الالتفات إلى الأمور الآتية:

  :أ ـ تأويل النص من قبل بعض الصحابة

 9زمنا بصحة هذا الادعاء، وقلنا بأنه لو ورد عن النبي الأكرم لو الت
الشيعة إن القول يجب. لعلم متكرر؛ بشكل 7 علي الإمام إمامة على نص 

ا أبداً، يدعون علم الصحابة بأصل التنصيب ووجود هذه النصوص ولا ينكرو
ونقدها فلا ولكنهم يقومون بتأويلها، وقد تقدم تفصيل هذه التأويلات وتحليلها 

  نعيد.

 إذن هذا النص بالتنصيب موجود، وقد بلغت معرفة الصحابة له حد
  الاشتهار، ولكن أهل السنة عمدوا إلى تأويله.

  :ب ـ إمكان الاختفاء

من قبل النبي  7على الرغم من وجود النص على إمامة الإمام علي 

                                                             

� −  � ,2�& � Q�A6� Kq :LC:�md` ,u/3�� Q�A< Z�.� ,=>�3V(�� H>���� 3(  ;
�ar��L7� 2/�k ,=3��� u/3�� T*5 ;  � ,����� �
  Eb�t Z�.� ,
%/��� ;

 � ,>��Hy�bca p ,3A��7� Kq ,^�e�.�.�� ;b � ,at� p ,T@��7� Kq ;r ,
 �brdF 



 *��

في صدر  أن يكون هذا النص قد خفي على أكثر المسلمين يحتمل ،9الأكرم 
الإسلام، وليس هذا بالأمر المحال؛ إذ له نظائر، كما هو الحال بالنسبة إلى كيفية 

 فيها اختلف التي الأخرى الفقهية الأحكام وبعض 9وضوء النبي الأكرم 
 أهل بين فيما الاختلاف أو الخاص، رأيه منهما لكل فكان والشيعة، السنة
  لفقهاء الأربعة.هم عندما نطالع الكتب الفقهية لأنفس السنة

كما يدعم رأينا هذا توجه الخليفة الأول ومن تلاه من الخلفاء الذين 
منعوا من تدوين الحديث النبوي، فقد صار الخليفة الأول إلى منع رواية 

 الأهم شعارهم وكان والحجج، الأسباب لمختلف 9أحاديث النبي الأكرم 
فوض للنبي أمر شرح  ، في حين أن هذا الكتاب نفسه قد»االله كتاب حسبنا«

�u  (الدين وبيانه للناس، إذ يقول تعالى:  |�~" & u� w�&}��w� u |9u]~0w� u	 t7 |��� u�t,u�w` &u�t� u�"u u%
 t6 w#t,u�w` (���.  

 9لقد أمر الخليفة الثاني بجمع المكتوب من أحاديث النبي الأكرم 
رواة من أمثال حبس معه بعض ال حداً الأمر هذا في تشدده بلغ وقد وحرقه،

  .�`�عبد االله بن مسعود وأبي الدرداء وأبي مسعود الأنصاري

وقد استمر هذا النهج على وتيرة أشد في المراحل اللاحقة، فها هو 
معاوية بن أبي سفيان يكتب إلى عامله بإهدار دم كل من يروي فضيلة في 

  .��bعلي بن أبي طالب وأهل البيت
                                                             

� −  :B]%��aaF 
`  −  p ,ß���� GL�D� ,
(�D�� u/3�� 4&� :LC:�� � ,`  	m ��.%� ,=3%�� 
�.7� ;

 p ,3�< 3%�� 2*��; E pH37�� �%���a � ,daF� 
b −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�b � ,�c  	�dF 



 *��

الاعتبار، هل يمكن لنا أن نتوقع  وعليه مع أخذ هذه الحقائق بنظر
  شيوع وانتشار روايات الإمامة والخلافة في مصادر أهل السنة؟

إذن خفاء أمر على أكثر الناس وعدم شيوعه بينهم لا يدل على عدم 
  وجوده من الناحية المنطقية.

وبالعودة إلى التاريخ يتعزز هذا الاحتمال، ويظهر ذلك من خلال تذكير 
ض الأنصار بعد حادثة السقيفة، حيث أعاد على بشير بن بع 7الإمام علي 

 فقال بمبايعته؛ وطالبهم وخلافته، إمامته في 9سعد نصوص النبي الأكرم 
ام: لو كنت ذكرتنا ذه النصوص قبل بيعتنا لأبي بكر لما الإم جواب في بشير

  .���عدوناك، ولكن الأمر قد مضى

  :امةج ـ وجود الدوافع السياسية في مسألة الإم

ذكرنا أن هناك اختلافاً بين المسلمين حتى في المسائل العبادية 
 النبي وضوء أن حين في ،9والتعبدية، من قبيل: كيفية وضوء النبي الأكرم 

. وعليه يجب أن المسلمين جميع من ومسمع مرأى وعلى يومي بشكل يتم كان
كانت من المسائل  نضيف هنا إلى احتمال الخفاء أن المسألة المتنازع عليها إذا

السياسية والدنيوية وكانت تتصل بالمصالح السياسية والاجتماعية الجوهري 
والحيوية، بل والقبلية أو المناطقية، فإن الدوافع إلى إخفائها والتحفّظ عليها 

  ستكون أشد وأقوى.

واضح أن مسألة الخلافة والسلطة وما هي المنطقة أو العشيرة التي 
فة، ينطوي على ما لا يحصى من المصالح والمنافع لهذا الطيف ينتمي إليها الخلي

                                                             

� − 2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�,  pd � ,��  	�`F 



 *��

الخاص من الناس، ولذلك يكون احتمال إنكار النص أو تأويله لمصلحة فئة 
  دون فئة أخرى أشد.

بعد سيطرة الحكومة الفاقدة لدعامة شرعية وتدعي عدم فضلاً عن أنه 
كنوا ـ بسبب وجود نص على أحد أو تنصيب لأحد، فإن أكثر الرواة لن يتم

خوفهم من بطش الحكومة القائمة ـ من بيان الحقائق ونقلها. من هنا يكون 
  لاختفاء النص كثير من الدواعي والدوافع.

  :وبعض الصحابة بوجود النص 7د ـ تصريح الإمام علي 

ون بعدالة جميع الصحابة كيف منالأمر الآخر هو أن أهل السنة حيث يؤ
عض الصحابة الآخرين، من أمثال: أبي ذر وب 7يتعاملون مع الإمام علي 

الغفاري وسلمان الفارسي وعبد االله بن عباس وأبي أيوب الأنصاري وعمار 
بن ياسر وخزيمة بن ثابت وأبي بن كعب وعثمان بن حنيف وغيرهم، وقد 
صدر عنهم التأكيد مراراً وتكراراً بوجود النص على التنصيب والإمامة؟ وقد 

 أنه في 7 علي والإمام 9وايات عن النبي الأكرم تقدم ذكر كثير من الر
. وسنأتي على ذكر نصوص الصحابة إمامته على بالنص يتعلق فيما الحق معيار

  على أصل التنصيب في الصفحات القادمة إن شاء االله وتعالى.

 7على أهل السنة أن يحسموا أمرهم، فهل ما يدعيه الإمام علي 
  ص، أمر واقعي وحقيقي أم لا؟وغيره من الصحابة بشأن وجود الن

فإن كان ما يدعيه هؤلاء حقاً، ثبت ما يدعيه الشيعة. وإن لم يكن حقاً 
ـ والعياذ باالله ـ فهل يعني ذلك أم كانوا يكذبون والعياذ باالله؟ وعليه كيف يتم 

  التوفيق بين هذا الكلام وبين قولهم بعدالة جميع الصحابة؟!



 *��

معرض الإجابة عن هذه الأسئلة هي غاية ما يقوم به أهل السنة في 
اللجوء إلى التأويل، وقد ذكرنا في نقد هذه التأويلات أا لا تمثل حلاً 
للمشكلة، فهي في أغلبها اجتهاد في مقابل النص، وإنما تأتي في سياق الجمع بين 

دون أن تنطوي على أسس من الخلفاء الأربعة، فهي تنفعهم لإقناع أنفسهم، 
  علمية.

  :صل بين الإمامة والخلافةهـ ـ الف

إن النقطة الدقيقة التي تجب علينا ملاحظتها بدقة وعناية خاصة هي 
البحث في أبعاد الإمامة. وقد تقدم في بحث تعريف الإمامة أن أشرنا إلى مختلف 
أبعادها، من قبيل: المرجعية العلمية والدينية والولاية المعنوية والسياسية 

جدلاً ـ اختفاء النص على التنصيب، فإن هذا  والاجتماعية. فلو فرضنا ـ
يقتصر على الدائرة السياسية والاجتماعية من الإمامة، بمعنى أنه سينحصر 
بمسألة الحكم والخلافة. وأما فيما يتعلق بالبعد الآخر من الإمامة والذي يتمثل 

قبل  بالمرجعية العلمية والدينية ـ الممكن طرحه حالياً، ويمكن الاستناد إليه من
هناك نصوص متعددة ومتواترة في مصادر الفريقين، من قبيل فعموم المسلمين ـ 

تقدم ذكر أصل روايات �حديث الثقلين، مما لا مجال إلى إنكاره أو تأويله 
  .�المرجعية العلمية والدينية وحجيتها في الصفحات السابقة

وعليه فإن أقصى ما ينكره أهل  السنة وغيرهم من الذين ينكرون 
وجود النص، إنما ينكرونه في دائرة التنصيب بمعنى الخلافة والحكم. وأما 
الإمامة بمعنى المرجعية العلمية والدينية والولاية المعنوية فيجب عدم إنكارها، 

معياراً للحق والحجة  7وعليهم اعتبار السيرة النظرية والعملية للإمام علي 
هم مفعمة بأمثال هذه النصوص. مصادر الإلهية، وأن يلتزموا ا؛ ذلك لأنّ



 *��

وعندما ننظر إلى الإمامة من هذه الزاوية يجب أن يكون هناك إجماع بين 
وحجيتها،  وإن الاختلاف  7الشيعة والسنة في التمسك بسيرة الإمام علي 

بينهما يقتصر على حكومة الإمام علي وغيره من الخلفاء مما لا ثمرة عملية له 
راجع الشيعة من أمثال آية االله السيد البروجردي ـ حالياً. من هنا كان بعض م

مبنى المرجعية العلمية �طبقاً لرواية بعض تلاميذه ـ يتمسك بحديث الثقلين 
  .���، دون حديث الغدير�والدينية

  :و ـ عدم دلالة عدم الاشتهار على العدم

للإمامة، مع  7لو سلمنا بفقدان اشتهار النص وتنصيب الإمام علي 
تفاد من ذلك إثبات عدم إمامته، وذلك لأننا إذا اعتبرنا الآيات ذلك لا يس

والروايات النبوية حجة ومعتبرة، وجب الأخذ ا بوصفها حجة شرعية 
معتبرة حتى لو اقتصرت على آية أو رواية واحدة غير مدعومة بروايات 
أخرى أو لم تبلغ حد الشهرة. إن ما يقوله أهل السنة من عدم بلوغ تنصيب 

حد الشهرة ليس سوى ذريعة، فإم يعملون بالروايات  7مام علي الإ
النبوية الضعيفة ويأخذون بخبر الواحد في االات الأخرى من قبيل: 
المستحبات، ولكن ما أن يصل الأمر إلى الإمامة تراهم يختلقون المعاذير 
اختلاقاً من أجل التنصل عن العمل ا، في حين يجب عدم التفريق بين 

  الروايات في مقام العمل.

                                                             

� −  ��  T*A ,3�: Z�.� 2
¼ ,^�5�L � G>�e ¦ �� 3&f :LC:��br�  :>3��� ,© 	�
�t � ,`m :>3��� ,2k�(�� #, 2
¼ ;a �c � ,�ta � ,�3;� z�3: ;`c� 

F3�- �� 



 *��

  :ز ـ عدم الملازمة بين ترك النص والكفر

إن من بين الأدلة الهامة التي تمسك ا أهل السنة لإنكار النص 
والشهرة، هي الفرار من محذور تكفير الصحابة. وفي هذا الشأن يجب القول 
 أولاً: إن كان هناك من وجود لأصل النص على التنصيب، فيجب عدم التهرب

من الواقع بدفن الرؤوس في الرمال كما تصنع النعامة، بل يجب مواجهة الحقيقة 
والإقرار بلوازمها أيضاً. فإن عدم التزام البعض بالنص لا يمكنه أن ينهض دليلاً 

  على عدم وجود النص أو عدم اشتهاره.

وثانياً: يمكن الجمع بين هذين الأمرين، بالالتزام بوجود النص وشهرته، 
عدم تكفير الصحابة، وذلك من خلال القول بأن الصحابة رغم علمهم وكذلك 

بوجود النص، لم ينكروه وإنما قاموا بتأويله، وقد تقدم أن أشرنا إلى جانب من 
ذلك في الصفحات السابقة، وأما تفصيل تلك التأويلات فسوف نأتي على 

  .»تأويلات أصل التنصيب«ذكرها في الفصل الخامس 

كر الشيعة وجود نصوص من الآيات والروايات العديدة وثالثاً: لقد ذ
والمتواترة بمختلف الأسانيد من طرق الفريقين، وهو أمر يبطل دعوى عدم 

  اشتهار النص، وقد تقدم أن ذكرنا ذلك بالتفصيل.

الشبهة السادسة: مبايعة الصحابة لمرشح السقيفة (أبي   ■

  :بكر)

ها أهل السنة على مذهبهم إن من بين الأدلة أو الشواهد التي يقيم
 إماماً أحد تنصيب على 9عدم وجود أصل النص من قبل النبي الأكرم �

 والأنصار المهاجرين من المسلمين قبل من الإجماع دعوى ،�المسلمين على



 *�)

 قد 9 الأكرم النبي كان لو أنه بتقرير. السقيفة يوم في بكر أبي ترشيح على
يطّلع عليه جميع  بحيث بعده، نم والخلافة بالإمامة 7 علي على نص

المسلمين، فلماذا لم يلتزم المسلمون ذا النص، وصاروا إلى دعم أبي بكر 
ي عدم وجود النصوبايعوه؟ ويضيف أهل السنة أن هذا الأمر يدعم ويقو���.  

ق مثل هذا الإجماع والتوافق حجة ومعتبراً؟ يذهب تحقّ دولكن هل يع
هذا الإجماع استناداً إلى حديث ينسبونه إلى  أهل السنة إلى اعتبار حجية

  .»لا تجتمع أمتي على خطأ«الرسول يقول: 

  :مناقشة وتحليل

تعود هذه الشبهة بنحو ما إلى شبهة عدم اشتهار التنصيب؛ إذ تذهب 
كلتا الشبهتين إلى عدم اشتهار النص، وقدأشرنا في معرض نقد شبهة عدم 

  اشتهار التنصيب إلى الأمور الآتية:
  ـ العلم بالنص والعمل على تأويله. ١
  ـ إمكان الاختفاء. ٢
  .أو إخفائه ـ وجود الدوافع السياسية وراء حذف النص ٣
وبعض الصحابة بوجود النص،  7 ـ تصريح الإمام علي ٤

  والاحتجاج به.

وعليه فإن دعوى دلالة بيعة الناس لخليفة خاص على عدم النص، 
                                                             

� − � ,2:�-y� ,=L��6� u����-< :LC:��`d  	�acp ,Bl��� ,��; u-� ;b� ,�c ;
 p ,T@��7� Kqr � ,brc  	brd p ,3A��7� Kq ;b � ,at� H��-< ;

 p ,u/3�� Q�A< E H���6�b � ,a`rF=�(�� �*
5 L�e6� g*� ; 



 *�*

ية، ولا من حيث الحقائق الخارجية، فلا تلازم غير ثابتة لا من الناحية المنطق
، ومع 7بين الأمرين؛ إذ من الممكن أن يكون هناك نص على الإمام علي 

ذلك يذهب الناس أو طائفة أخرى لأسباب خاصة إلى دعم ترشيح شخص 
   نشير إلى جانب من هذه الأسباب:أتيآخر، وفيما ي

  :أ ـ استعجال تشكيل السقيفة وعدم مشروعيتها

البيعة والإجماع المقبول والمعتبر هو الاجتماع القائم على أساس  إنّ
التشاور وإعمال الفكر والتأمل من قبل نخب اتمع في مختلف أبعاد الموضوع 

، أما الإجماع الذي يتخذ بشكل متسرع، فإن اعتباره من وزواياه امع عليه
  ناحية العقل والعقلاء موضع جرح وتساؤل.

ع الذي يدعيه أهل السنة فيما يتعلق بانتخاب الخليفة الأول، أما الإجما
 في الأنصار اجتمع 9فهو طبقاً لرواية المؤرخين: إنه بعد رحيل النبي الأكرم 

 إلى فسارع عمر؛ إلى الخبر فأي بينهم، من خليفة ليختاروا ساعدة بني سقيفة
 قرار لمواجهة فةالسقي إلى مسرعين فأقبلا الأنصار، باجتماع يخبره بكر أبي
نصار، وطبقاً لتقرير المؤرخين لم يتواجد في هذه السقيفة من المهاجرين سوى الأ

أبي بكر وعمر وأبي عبيد بن الجراح، وفي مثل هذه الأجواء المتشنجة تمّ اتخاذ 
  القرار المتسرع، وتمّت مبايعة أبي بكر بالخلافة.

 غياب نخب اتمع والسؤال هنا: هل اتخاذ مثل هذا القرار الخطير في
، وسلمان، وأبي ذر، والمقداد، وابن عباس، والزبير، 7من أمثال: علي 

انتخاب عقلاني؟ وهل يمكن إطلاق مصطلح الإجماع على مثل هذه البيعة 
  والانتخاب؟

القول بمبايعة الناس للخليفة الأول فيما بعد بحث آخر، إلا أن  إنّ



 *�+

دون حضور من التي تمّت ومشروعيتها السؤال يكمن في منطقية أصل السقيفة 
النخب الاجتماعية وما يصطلح عليهم بأهل الحل والعقد وعلى وجه التحديد 

  ، الذي يشكل الكفّة الأهم بل المحور الأثقل في القضية.7الإمام علي 

  :على السقيفة 7اعتراض الإمام علي 

كما  ثابتة عند أهل السنة،ومترلته وعدالته  7إن مكانة الإمام علي 
أن عصمته بالإضافة إلى ما تقدم ثابتة عند الشيعة. وقد تعرض الإمام علي 

في أكثر من موضع إلى نفي شرعية السقيفة. ومن ذلك ما قاله لأبي بكر  7
  .���»فإن كنت بالشورى ملكت أمورهم فكيف ذا والمشيرون غُيب«شعراً: 

3̄ �7 >,*� �8 >̄  7 >� >�� �7?�%�وفي موضع آخر،  ®�-̄ ­2�̄* ­� ¬���̄ °��¯( ®:
 ­Q� °5H̄ ­G��̄�̄�� 9،  Q̄�@̄ 7 :w Ê� ­�<̄ �¬% ­� ®��̄�@̄ :��°��@̄ ? °H�l̄®:̄ ®6�̄ ­��̄�@̄ ��̄

 Q̄�@̄ F Ê� ­�<̄ ®� °�®% ­��̄7 Q̄� °5H̄ ¬��̄­- ®� ­$®*
̄ ̄ ®�°. ®PP̄¯. ®;­� ¬�$̄�̄ :�� 9  ®��̄­- ¬Þ�̄
 °/�̄ , ®� ­$­% ­�® °f !̄­� ū�̄® °¾ ­2 ¬P° ®��̄ ū ­� �D̄�̄ ­E ��̄�̄ :��°��@̄ F ®� ­$­¹* ­� °� ®u ̄ ē�̄�P̄¯.

 Q̄��̄�̄ ? ®� ­$®*
̄ ̄ 7 : ¬�°1 F ®�­ ­§ °2¬* ­A�̄®�¯� ­u °��̄ ® Ǟ ®� ­$*­� É °GH̄��̄ ­ ®y¯�È °2�̄��̄ ­ ®y�̄ �̄��̄ ®��̄
 Q̄�@̄ 7 : ̄LP̄�̄ �̄ ¬,�̄­- ®� ¬P¯. ®;­� :��°��@̄ ? ÊÑ®/L̄ °@ ®��̄�@̄ �[̄�̄�̄ ­Q� °5 ¬L��̄ °G 9؛  Q̄��̄�̄ 
7 : ̄GL̄&̄¬o��̄ �� ° �X̄<̄�̄ ­GL̄P̄ ¬I��­- �� ³P¯. ®;­�}�`�.  

لم تكن بيعتكم «بشأن بيعة الناس له:  7كما قال أمير المؤمنين علي 
، في إشارة منه إلى أن بيعة الناس له لم تكن متسرعة كما حصل ��b»إياي فلتة

                                                             

� −  Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� p ,2k�(�� #,� � ,�b` � ,N3�� 2�*���� ;m�F 
` −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,dr :Z�.��� ,`r #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� ;

 p ,2k�(��` � ,`c p� ,�m � ,�daF 
b −  :�@H Z�.��� ,2k�(�� #,�bdF 



 *��

  في بيعة الخليفة الأول.

على مبايعة أبي بكر، قال له بعد رفض  7لإمام علي وعندما أكره ا
أنا أحق ذا الأمر منكم، لا أبايعكم وأنتم أولى بالبيعة لي، أخذتم «مبايعته: 

هذا الأمر من الأنصار واحتججتم عليهم بالقرابة من رسول االله؛ فأعطوكم 
ى المقادة وسلموا إليكم الإمارة، وأنا أحتج عليكم بمثل ما احتججتم به عل

الأنصار؛ فأنصفونا ـ إن كنتم تخافون االله ـ من أنفسكم، واعرفوا لنا من الأمر 
  .���»مثل ما عرفت الأنصار لكم، وإلا فبوءوا بالظلم وأنتم تعلمون

احلب يا «: 7فقال عمر: إنك لست متروكاً حتى تبايع. فقال له علي 
  .�`�»عمر حلباً لك شطره، اشدد له اليوم أمره ليرد عليك غداً

يا معشر «إلى المهاجرين وقال لهم:  7ثمّ التفت الإمام علي 
المهاجرين االله االله لا تخرجوا سلطان محمد عن داره وبيته إلى بيوتكم ودوركم، 
ولا تدفعوا أهله عن مقامه في الناس وحقه، فو االله يا معشر المهاجرين لنحن 

اب االله، الفقيه في دين أهل البيت أحق ذا الأمر منكم، أما كان منا القارئ لكت
االله، العالم بالسنة، المضطلع بأمر الرعية، واالله إنه لفينا؛ فلا تتبعوا الهوى؛ 

  .��b»فتزدادوا من الحق بعداً

في وصف الحكام في عصره بالعودة إلى  7إن هذا المنطق من الإمام 
ما الظلم والبعد عن الحق، يشكل دليلاً على أم قد اغتصبوا حقه، وارتكبوا 

                                                             

� −  � ,N3�� 2�*����d�2k�(�� #, Kq  ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� ; p ,d � ,�� ;
 p ,25�*���� 2���y�� � ,`tF 

` −  � ,N3�� 2�*����d� p ,2k�(�� #, Kq  ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� ;d � ,�`F 
b − Fs� < H3l7� 



 *��

يخالف الشرع، وإلا لم يكن لاستدلاله محل من الإعراب. فلو كان النبي بصدد 
الاستدلال بمجرد الأولوية دون التنصيب، وأن الآخرين لائقون وليسوا هم 

  الأليق، فما معنى وصفه لهم بالبعد عن الحق، والتورط في ارتكاب الظلم؟

  :فةاعتراف الخليفة الأول والثاني بالتسرع في السقي

إن السقيفة ـ كما تقدم أن ذكرنا ـ لم تكن حصيلة مشاورة بين 
الشخصيات البارزة والنخب الاجتماعية، بل كانت عملاً متسرعاً، وهذا ما 
اعترف به حتى الذين خرجوا منها فائزين بالسلطة. فهذا أبو بكر يعترف 

  .���»إن بيعتي كانت فلتة وقى االله شرها«ويقول: 

كانت بيعة أبي بكر «ن الخطاب كثيراً ما يردد ويقول: كما كان عمر ب
  .�`�»فلتة، وقانا االله شرها

  :ب ـ الدوافع الدنيوية في بيعة السقيفة

أبو بكر بن أبي �لقد تشكّلت السقيفة من بضعة من المهاجرين وهم: 
قبيلة �، وجمع من الأنصار �قحافة وعمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح

وهو �، وكان الأنصار قد اتفقوا على خلافة سعد بن عبادة �رجالأوس والخز
. ولكن بمجرد وصول هؤلاء الثلاثة من المهاجرين وما ساقه �من قبيلة الخزرج

هيهات لا يجتمع اثنان في قرن، «أبو بكر وعمر من الأدلة، حيث قال عمر: 
كر . وأقنعهم أبو ب»واالله لا ترضى العرب أن يؤمروكم ونبيها من غيركم

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq  ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�� � ,�b` � ,N3�� 2�*���� ;m�F 
` −  p ,��I� u-� G�5a � ,b�r ¤< u-� ; p ,2k�(�� #, Kq  ,��.�7� 3/3��` ,

 �`c p� ,�m � ,�daF 



 *��

فنحن الأمراء وأنتم «بالتنازل عن الإمر على أن تكون لهم الوزارة قائلاً: 
  .���»الوزراء

زرج ـار وقبيلتي الأوس والخـي بين الأنصـا لعب التنافس الداخلـكم
ـ حيث يمتد الصراع التقليدي بينهما إلى ما قبل الإسلام ـ دوراً هاماً في 

عني انتخاب الخليفة من إحدى انحراف الأمر عن مساره الصحيح، إذ كان ي
هاتين القبيلتين اندحاراً وخسارة تسجل على القبيلة الأخرى، ويبدو أن كلا 
القبيلتين وجدت في دخول المهاجرين على خط التراع حلاً وسطاً يرضيهما 

  بقبول التعادل في الخسارة، وبذلك اقتنعوا بأن يكون الخليفة من المهاجرين.

لخزرج تنافسا فيما بينهما على مبايعة الخليفة ثم إن كلاً من الأوس وا
القبيلة التي تكون أسرع من أختها في المبادرة إلى مبايعته  نّإالمهاجر، إذ 

ستحصل لا محالة على امتياز أكبر وتكون مرضية عند السلطة على حساب 
واالله «أختها، كما اعترف بذلك بعض زعماء الأوس حيث خاطب قبيلته قائلاً: 

ها الخزرج عليكم مرة لا زالت لهم عليكم بذلك الفضيلة، ولا جعلوا لئن وليت
  .�`�»لكم معهم فيها نصيباً أبداً؛ فقوموا فبايعوا أبا بكر، فقاموا إليه فبايعوه

وبعبارة أوضح: إن الأنصار في قضية السقيفة بدلاً من مراعاة أصل 
ظة المصالح القبلية، صاروا إلى ملاحوانتخابه الأصلح والأكفأ في تعيين الخليفة 

إلى الانتخاب أو عدم الانتخاب تحت وطأة التباغض والتحاسد، وهذه  ومن ثَم
  الحقيقة مذكورة في مصادر أهل السنة أنفسهم.

                                                             

� −  p ,=½i�� g/H��` � ,c�c p ,g/H�.�� E B����� ;` � ,b`cF 
` − Fs� < H3l7� 



 *��

هذه الحقيقة قائلاً: فلما رأى  �هـ ٣٢٣م �فقد ذكر أبو بكر الجوهري 
عبادة ـ  بشير بن سعد الخزرجي، ما اجتمعت عليه الأنصار من تأمير سعد بن

وكان حاسداً له وكان من سادة الخزرج ـ قام فقال: أيها الأنصار، إنا وإن كنا 
ذوي سابقة ، فإنا لم نرد بجهادنا وإسلامنا إلا رضى ربنا وطاعة نبينا، 
ولاينبغي لنا أن نستطيل بذلك على الناس، ولا نبتغي به وعوضاً من الدنيا؛ إن 

يراثه، وأيم االله لا يراني االله أنازعهم رجل من قريش، وقومه أحق بم 9محمداً 
هذا الأمر، فاتقوا االله ولا تنازعوهم، ولا تخالفوهم ... ولما رأت الأوس أن 

ـ وهو رئيس الأوس ـ  رئيساً من رؤساء الخزرج قد بايع، قام أسيد بن حضير
  .���فبايع حسداً لسعد أيضاً

اجتماع السقيفة  من هنا يتضح أن الدافع الأولي للأنصار من وراء عقد
هو الاستيلاء على الحكم والخلافة وأخذها من المهاجرين، وهذا ما يشهد له 
توافقهم المبدئي على سعد بن عبادة الخزرجي. وأما قضية إخفاقهم في هذا 

عليهم، فهو بحث آخر. إلا أن  �أبو بكر وعمر�المسعى، وتغلب المهاجرين 
كامنة وراء هذا الأمر كانت مادية الذي يهمنا هنا هو أن دوافع الأنصار ال

  ودنيوية خالصة، ولا يمكن محو هذا الوصمة السيئة من صفحات تاريخهم.

بعبارة أخرى: إن التاريخ يثبت أن الأنصار رغم عظم التضحية التي 
. الزلل من معصومين يكونوا لم ،9قاموا ا في نصرة الإسلام والنبي الأكرم 

ن مصالحهم الدنيوية والمناطقية في الاستيلاء فلم يكن باستطاعتهم التغاضي ع
من واجب تجهيز  7على الحكم والسلطة، ولم يقوموا بما قام به الإمام علي 

 جثمانه على والصلاة وتكفينه بتغسيله وكرامته حرمته ورعاية 9رسول االله 
                                                             

� −  � ,N3�� 2�*����ctF 



 *��

طاهر وتدفينه مهما كان واقع الأحداث السياسية. وإنما تخلوا عن هذا الواجب ال
ني، وتكالبوا على السلطة، ولا يمكن أن يبدو هذا الفعل من وجهة نظر الدي

 وسلوكاً وقبيحاً شنيعاً عملاً إلا 9التاريخ والمؤمنين وعشاق النبي الأعظم 
  .مشرف غير

المسألة الأخرى هي أن المؤرخين السنة ـ كما رأينا ـ يصرحون بأن 
الكبائر، ومع ذلك لا يتم  انتخاب الأنصار كان بدافع الحسد، وهو كما نعلم من

الحديث هنا من قبلهم عن عدالة الصحابة. في حين عندما يطرح الشيعة مسألة 
، 7تجاوز الصحابة للنص النبوي بشأن تنصيب الإمام علي بن أبي طالب 

يستيقظ ضميرهم ويرتفع صوم بالاعتراض والدفاع عن مظلومية الصحابة 
  ة في هذا مصداقاً لازدواجية المعايير؟!وعدالتهم! وعليه ألا يكون أهل السن

  :ج ـ البيعة بالإكراه والإجبار

إن دعوى الإجماع واتفاق الأمة على مبايعة الخليفة الأول ادعاء باطل؛ 
إذ كان هناك كثير من الذين عارضوا اختيار أبي بكر للخلافة، وهناك من لم 

لأول للخلافة في يبايع أبداً، وكان من بين هؤلاء سعد بن عبادة المرشح ا
السقيفة، على ما سنأتي على ذكر مصيره. وهناك من بايع تحت وطأة الضغط 
والتهديد والإكراه. والنموذج البارز لهذه المعارضة، تحصن بعض أنصار الإمام 

، حيث تمّ إجبارهم على البيعة 3في بيت السيدة فاطمة الزهراء  7علي 
  . ���بتهديدهم بحرق البيت عليهم

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq  ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�` � ,cd ,N3�� 2�*���� ;
�br �m�  	m`� ; p ,¤���*�� g/H�� ,¤���*�� �X�� u-` � ,�`d 2���y� ;

 � ,25�*�����`F 



 *)�

ظل على موقفه من  7لرغم من التهديد، إلا أن الإمام علي وعلى ا
عدم مبايعة أبي بكر، لستة أشهر كاملة [حتى وفاة زوجته السيدة فاطمة بنت 

]. وبعد ذلك بايع رعاية للمصلحة، وقد تقدم بيان أسباب ذلك 3رسول االله 
  في صفحات سابقة.

ـ كان الذين فمنذ البداية ـ طبقاً لاعتراف المؤرخين من أهل السنة 
يرفضون بيعة أبي بكر، يدفعون إلى البيعة بالشتم والضرب ووضع أيديهم بيد 
أبي بكر بالإكراه سواء أكان راغباً أم كارهاً، فعن أبي سعيد الخدري، قال: 

سمعت البراء بن عازب يقول: لم أزل لبني هاشم محباً، فلما قبض رسول «
الأمر عنهم، فأخذني ما يأخذ خفت أن تتمالأ قريش على إخراج هذا  9االله

فكنت أتردد  9الوالهة العجول، مع ما في نفسي من الحزن لوفاة رسول االله 
في الحجرة، وأتفقد وجوه قريش، فإني  9الى بني هاشم وهم عند النبي 

كذلك إذ فقدت أبا بكر وعمر، وإذ قائل يقول: القوم في سقيفة بني ساعدة، 
با بكر، فلم ألبث وإذا أنا بأبي بكر قد أقبل وإذا قائل آخر يقول: قد بويع أ

ومعه عمر وأبو عبيدة وجماعة من أصحاب السقيفة وهم محتجزون بالأزر 
الصنعانية لا يمرون بأحد إلا خبطوه، وقدموه فمدوا يده فمسحوها على يد أبي 

  .���»بكر يبايعه، شاء ذلك أو أبى

سه والضغط عليه وقد صرح سلمان الفارسي بأن بيعته كانت بعد حب
  .�`�وتعذيبه جسدياً

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq  ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�� � ,`�t ,N3�� 2�*���� ;
�adF 

` −  � ,4*@ u- �*
 °5 Z�.� :LC:��crF   



 *)�

  .���وهكذا كان الأمر بالنسبة إلى أبي ذر والمقداد والزبير

  :د ـ المخالفون لنتائج السقيفة

يقسم المؤرخون والمحققون الصحابة من خلال مواقفهم السياسية 
ـ  أحزاب خمسة أو جماعات خمس إلى 9والدينية بعد رحيل النبي الأكرم 

  لسياسي المعاصر ـ وذلك على النحو الآتي:بحسب المصطلح ا
  .�رئيس قبيلة الخزرج من الأنصار�أ ـ حزب سعد بن عبادة 

  ب ـ حزب أبي بكر وعمر وجمع من المهاجرين.
وبني هاشم وجمع كثير من  7ج ـ حزب علي بن أبي طالب 

  الأنصار، وقليل من المهاجرين، من الذين طالبوا بالبيعة للإمام علي حصرياً.
  حزب عثمان بن عفان من بني أمية. د ـ

  هـ ـ حزب سعد بن أبي وقاص وعبد الرحمن بن عوف من بني زهرة.
أما سعد بن عبادة ـ الذي كان رئيس الأنصار ومرشحهم الأول في 
سقيفة بني ساعدة للخلافة ـ فقد امتنع عن مبايعة أبي بكر، وامتنع عن بيعة 

لمناسبات العبادية الجماعية، وكان عمر بعده، بل امتنع حتى عن المشاركة في ا
يتجاهل الخلفاء إلى أن تمّ اغتياله بسهم في منطقة حوران من بلاد الشام، 

  ونسبوا قتله إلى الجن!
قال الزبير بن بكار: كان عامة المهاجرين وجلّ الأنصار لا يشكّون أن 

  .�`�9علياً هو صاحب الأمر بعد رسول االله 

                                                             

� −  � ,4*@ u- �*
 °5 Z�.� :LC:��crF 
` −  � ,��*����- H�(�6�cr� ; p ,2k�(�� #, Kqd � ,`�F 



 *))

في تاريخه هذا الوصف إلى المهاجرين  وقد نسب ابن واضح اليعقوبي
يشكون في  وكان المهاجرون والأنصار لا«والأنصار أيضاً، إذ يقول: 

7علي«���.  

وقد ذكر المؤرخون أنه لم يبايع أحد من بني هاشم أبا بكر بن أبي 
  .�`� 3قحافة مدة حياة السيدة فاطمة الزهراء بنت رسول االله 

 أبي خلافة على اعترضت 9 وكانت جماعة من أصحاب رسول االله
 أسماء إلى نشير يلي وفيما ،7 علي الإمام بخلافة القول إلى وذهبت بكر،

  :الآتي النحو على بعضهم

  .�9عم النبي الأكرم �ـ العباس  ١
  ـ الزبير بن العوام. ٢
  ـ أبو أيوب الأنصاري. ٣
  ـ سلمان الفارسي. ٤
  ـ أبو ذر الغفاري. ٥
  ـ المقداد بن الأسود. ٦
  ـ عمار بن ياسر. ٧
  ـ بريدة الأسلمي. ٨
  ـ أبو هيثم بن التيهان. ٩

  ـ سهل بن حنيف. ١٠
                                                             

� −  p ,¤���*�� g/H�� ,¤���*�� �X�� u-�` � ,�`aF2�*���� E Z�- , 
` −  p ,2-�V�� 35< :LC:�b � ,b`t p ,g/H�.�� E B����� ,�16� u-� ;` � ,b`� ;

 p ,��D�� p�L� =>���7�` � ,b�dF 



 *)*

  ـ عثمان بن حنيف. ١١
  .�ذو الشهادتين�ـ خزيمة بن ثابت  ١٢
  ـ أبي بن كعب. ١٣
  ـ فروة بن عمرو. ١٤
  .���ـ سعد بن أبي وقّاص ١٥

  :7تصريح بعض الصحابة بإمامة الإمام علي 

تعلقاً خاصاً  البداية منذ 9لنبي الأكرم لقد كان لبعض أصحاب ا
، وذلك اتباعاً منهم للروايات التي سمعوها من النبي الأكرم في 7بالإمام علي 

فضل علي؛ ومن هنا يمكن القول إن التشيع ـ بمعنى الالتفاف حول الإمام علي 
باعتبار الخليفة والفرد الأكمل والأفضل والوصي الشرعي لرسول االله ـ قد نشأ 
في حياة رسول االله. وهناك من أهل السنة المنصفين من اعترف ذه الحقيقة 

 7ايضاً، مثل الدوري الذي قال بأن وجود المؤيدين والمتحزبين للإمام علي 
  .�`�يعود إلى ما قبل السقيفة

 لقب 9قال أبو حاتم الرازي: كان الشيعة في عصر النبي الأكرم 
 وعمار والمقداد ذر وأبي سلمان: أمثال من ،7 علياً أحبوا الذي النفر أولئك

  .��bياسر بن
                                                             

� −  p ,"  ���y� 2 �5�� :u  '��:b � ,ba:'�x/<� ;  ,Q��7� �*�%� ,^����7� �� 3( 
 p� � ,�tr p ,3/L��� 3���� ,«�3:6� 8-H 3(  u-� ;a � ,`am g/H�� ;

 p ,¤���*��` � ,�`aF 
` −  � ,��5y� g/H�� E 2�3��arF 
b −  � ,2%/��� Z�.� ,=e�L�� ���; �-< :LC:�`ctF 



 *)+

كان سلمان الفارسي من خلّص أصحاب رسول  ـ سلمان الفارسي: ١
والذوبان في أهل البيت حتى عد منهم، حيث قال  التفاني من وكان ،9االله 

بأنه  7. كان سلمان يصف علياً »سلمان منا أهل البيت«رسول االله في حقه: 
. وقد ���أنه يمتلك علم الوصايا، وأنه بمترلة هارون من موسىفصل الخطاب، و

بايعنا رسول االله على النصح للمسلمين، «عبر عن بيعته له بالإمامة إذ يقول: 
  .�`�»والإئتمام بعلي بن أبي طالب والموالاة له

 معروفاً وكان ،9وهو ابن عم النبي الأكرم  ـ عبد االله ابن عباس: ٢
 المرموقين والمفسرين البارزين الصحابة من بوصفه لمينوالمس الصحابة بين

. وقد روي عنه أنه حاوره عمر بن الخطاب يوماً في أمر الخلافة الكريم للقرآن
فقال له: يا ابن عباس أتدري ما منع الناس منكم؟ قال: لا يا أمير المؤمنين. 

ن تجتمع قال: لكني أدري. قال: ما هو يا أمير المؤمنين؟ قال: كرهت قريش أ
لكم النبوة والخلافة .. فقال ابن عباس: أيميط أمير المؤمنين عني غضبه فيسمع؟ 
قال: قل ما تشاء. قال: أما قول أمير المؤمنين: إن قريشا كرهت، فإن االله تعالى 

�u  (قال لقوم:  u�t"u  &� �I ~� w	 u7 t6~ }�u�w@ u�w����  t6 ~uN� tDu  uau] t�u� uT (.�b�  

باس أيضاً، قال: دخلت على عمر يوماً فقال: يا ابن وروي عن ابن ع
العباس لقد أجهد هذا الرجل نفسه في العبادة حتى نحلته رياء. قلت: من هو؟ 

                                                             

� −  p ,Q���� �%� :LC:�a � ,r K ,t``bF 
` − 
 °5 Z�.� � ,4*@ u- �*�cd  	�ct p ,G��l�� G��A ,=e��� u-� ;� ,

�`�c p ,�e�� 2*��; ,B/�%.�� Ä��� ;c � ,�rm p ,���*7� E 2�*I�� ;� ,
�d� ��tdF 

b −  p ,2k�(�� #, Kq  ,��.�7� 3/3�� ¤< u-��` � ,cbF 



 *)�

فقال: هذا ابن عمك ـ يعني علياً ـ قلت: وما يقصد بالرياء أمير المؤمنين؟ قال: 
ا يرشح نفسه بين الناس للخلافة. قلت: وما يصنع بالترشيح! قد رشحه له

  .���فصرفت عنه ،9رسول االله 
 ذي«بـ 9وهو من الأنصار، وقد لقّبه رسول االله ـ خزيمة بن ثابت: ٣
أيها الناس إنا «: 7 علي الإمام بيعة بعد قال أنه عنه روي وقد ،»الشهادتين

  .�`�»قد تشاورنا، واخترنا لديننا ودنيانا رجلاً اختاره لنا رسول االله
  قال فيه:، شعراً 7علي مدح الإمام ـ حجر بن عدي:  ٤

يا ربنا سلم لنا عليا .. سلم لنا المبارك المضيا .. المؤمن الموحد التقيا .. «
لا خطل الرأي ولا غويا .. بل هادياً موفقاً مهديا .. واحفظه ربي واحفظ النبيا 

  .��b».. فيه فقد كان له وليا .. ثم ارتضاه بعده وصيا
 7ل في مدح الإمام علي قا ـ النعمان بن عجلان الأنصاري: ٥

  شعراً:
  .��a»كيف التفرق والوصي إمامنا .. لا كيف إلا حيرة وتخاذلا«
 7قال في مدح الإمام علي  ـ المغيرة بن الحارث بن عبد المطلب: ٦

  شعراً:
  .��c»فيكم وصي رسول االله قائدكم .. وصهره وكتاب االله قد نشرا«
خلافة الخلفاء الثلاث  كان أبو ذر طوال فترة ـ أبو ذر الغفاري: ٧

                                                             

� −  � ,s� < H3l7�r�F 
` − 2:e��7�� H�*�7� ,E��5y� L��M �-< � ,caF 
b −  p ,2k�(�� #, Kq  ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�� � ,t  	�abF 
a −  � ,s� < H3l7��atF 
c −  � ,s� < H3l7��c�F 



 *)�

، وفي ذلك دلالة هامة ودقيقة. وقد »أمير المؤمنين«بأنه  7 اًيصف الإمام علي
  وقف ذات مرة في موسم الحج وخطب في الناس قائلاً:

أيتها الأمة المتحيرة بعد نبيها! أما لو قدمتم من قدم االله، وأخرتم من «
نبيكم لأكلتم من فوق رؤوسكم  أخر االله، وأقررتم الولاية والوراثة في أهل بيت

ومن تحت أقدامكم، ولما عال ولي االله، ولا طاش سهم من فرائض االله، ولا 
  .���»اختلفت الأمة بعد نبيها

ثم استشهد لتأييد كلامه بالأحاديث النبوية من قبيل: حديث المؤاخاة، 
  .�`� 7وحديث الوزارة لعلي 

  عة أبي بكر:كما روي عنه أنه قال مخاطباً قريش عند مباي

يا معشر قريش! تركتم قرابة رسول االله، واالله ليرتد جماعة من العرب، «
ولتشكن في هذا الدين، ولو جعلتم الأمر في أهل بيت نبيكم ما اختلف عليكم 
سيفان. واالله لقد صارت لمن غلب، ولتطمحن إليها عين من ليس بأهلها، إن 

رسول االله، يفرق بين الحق والباطل، علياً هو الصديق الأكبر، وهو الفاروق بعد 
  .��b»وهو يعسوب الدين

                                                             

� −  p ,¤���*�� g/H�� ,¤���*�� �X�� u-� :LC:�� � ,�`� p ,H�(�6� Kq ;` ,
�c�� p ,HH3�� Lo: ;` � ,�mm � ,�*
 °5 Z�.� ;�cd3&f 2����� ;  L@�-

 p ,H��:6� H�]- ,«
P7�`m � ,b�t  	b`�F 
` −  p ,Q���� �%� ,=3%�� 
�.7� :LC:�m � ,b�c p� ,>�-v H3*; 2�() ,�b� ,��t ;

 p ,2k�(�� #, Kq  ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�t � ,�dtF 
b −  p ,2-�V�� 35<c � ,`rm p ,¤���*�� g/H�� ;` � ,�`� p ,Q���� �%� ;m ,

�b�c p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� ;t � ,�dtF 



 *)�

إن أمرتني «يوم السقيفة:  7قال لعلي  ـ المقداد بن الأسود: ٨
  .���»لأضربن بسيفي، وإن أمرتني كففت، فقال له: أكفف

لو أجد على قريش «وقال المقداد بشأن خلافة عثمان بن عفان: 
  .�`�»بدر يوم 9نبي أنصاراً، لقاتلتهم كقتالي إياهم مع ال

وناظر المقداد عبد الرحمن بن عوف ـ الذي لعب دوراً محورياً في تذليل 
الخلافة لعثمان بن عفان ـ مستغرباً صنيع قريش في انتزاع سلطان النبي 

إني لأعجب من قريش وتطاولهم على الناس «: فقال أهله، من 9الأكرم
. أما واالله لقد تركت رجلاً من بفضل رسول االله ثم انتزاعهم سلطانه من أهله ..

الذين يأمرون بالحق وبه يعدلون، أما واالله لو أن لي على قريش أعواناً لقاتلتهم 
قتالي إياهم ببدر وأحد. فقال عبد الرحمن: ثكلتك أمك لا يسمعن هذا الكلام 
الناس، فإني أخاف أن تكون صاحب فتنة وفرقة. قال المقداد: إن من دعا إلى 

ه وولاة الأمر، لا يكون صاحب فتنة، ولكن من أقحم الناس في الحق وأهل
  .��b»الباطل وآثر الهوى على الحق فذلك صاحب الفتنة والفرقة

عمار بن ياسر من طلائع أصحاب النبي  ديعـ عمار بن ياسر:  ٩
الأكرم ومن أشدهم إخلاصاً وتفانياً في ذات االله، وقد مدحه النبي في الكثير من 

ومما قاله في وصفه: أنه تقتله الفئة الباغية، وأن مصير قتلته سيكون المواطن، 

                                                             

� −  � ,4*@ u- �*
 °5 Z�.�cdF 
` −  p ,��D�� p�L� ,=>���7�� � ,b��F��o  �  GH�o�� Z�- , 
b −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�t � ,cm ,��D�� p�L� ,=>���7� ;

 p� � ,bd�B����� ,�16� u-� ;  p ,g/H�.�� Eb � ,m� ,���*7� E 2�*I�� ;
p� � ,d`F 



 *)�

هو الخلود في جهنم. وكان مقتله في حرب صفين على يد معاوية وهو يقاتل 
  .7في جيش الإمام علي بن أبي طالب 

وقد روي عن عمار بن ياسر بشأن تعيين عثمان بن عفان في إطار 
يا معشر قريش، أما إذ «ب، أنه قال: الشورى المنتخبة من قبل عمر بن الخطا

صرفتم هذا الأمر عن أهل بيت نبيكم ههنا مرة وهنا مرة، فما أنا بآمنٍ من أن 
يترعه االله منكم فيضعه في غيركم كما نزعتموه من أهله ووضعتموه في غير 

  .���»أهله

قال أبو هارون العبدي: كنت على مذهب ـ أبو سعيد الخدري:  ١٠
أمر الناس بخمس، فعملوا «عت أبا سعيد الخدري يقول: الخوارج، حتى سم

بأربع، وتركوا واحدة. ولما سئل عن الأربع؟ قال: الصلاة والزكاة وصوم 
رمضان والحج. قيل: فما الواحدة التي تركوها؟ قال: ولاية علي بن أبي طالب. 

  .�`�»قيل له: وإا لمفروضة معهن؟ قال : نعم هي مفروضة معهن

من الذي أسلموا قبل فتح مكة، وكان من  الحمق: ـ عمرو بن ١١
، ألقي القبض عليه وحبس من قبل زياد بن 7خلّص أصحاب الإمام علي 

  .��bأبيه عندما كان والياً لمعاوية على الكوفة، وقام بقتله

الكشكول فيما جرى على آل «ذكر السيد حيدر الآملي في كتابه 
 7الناس إلى ولاية الإمام علي أكثر من مئة صحابي كانوا يدعون  »الرسول

                                                             

� −  p ,��D�� p�L� ,=>���7�� � ,b�� F��o  �  GH�o�� Z�- , 
` −  p ,B/�%.�� 3���� ,^������ � ,`cm p ,���*7� E 2�*I�� ;� � ,dbF 
b −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�b � ,�r�; ��M �-< L

,E��5y�  � ,2:e��7�� H�*�7��b� � ,��A 2�@� ;��bF 



 *)�

في الأمصار. كما أورد العلامة عبد الحسين شرف الدين في كتابه وإمامته 
، ورصد محمد حسين 7أسماء مئتين من شيعة الإمام علي  »الفصول المهمة«

  آل كاشف الغطاء أسماء ثلاثمئة صحابي شيعي.

  :»لا تجتمع أمتي على خطأ«هـ ـ وقفة على حديث 
ل السنة كي يضفوا المشروعية على إجماعهم المزعوم استندوا قلنا إن أه

، وفي تحليلنا لهذا الحديث تجدر »لا تجتمع أمتي على خطأ«إلى الحديث القائل: 
  الإشارة إلى الأمور الآتية:
إن أول إشكال يثار بشأن هذا الحديث هو أنه من  أ ـ خبر الواحد:

نفسهم، هذا والحال أن المسائل أخبار الآحاد، وقد ثبت ذلك عند أهل السنة أ
الكلامية والأصول الاعتقادية، وخاصة بالنسبة إلى مسألة على مثل أهمية 
الإمامة والحكم والخلافة يجب أن يكون هناك دليل قطعي، ولذلك عمد أهل 

المروية  7السنة إلى رفض كثير من الروايات الدالة على إمامة الإمام علي 
خبار الآحاد، وأا لم ترد في صحاحهم الستة! في مصادرهم بحجة أا من أ

فكيف سمحوا لأنفسهم أن يثبتوا مشروعية خلافة خليفتهم الأول بمثل هذل 
  الحديث الواحد؟! بل ويتوقعون من الشيعة أن يلتزموا ذا الدليل أيضاً!

الأمر الآخر أن هذا الحديث يدلّ  ب ـ عدم تحقق موضوع الحديث:
ة إذا اجتمعت على أمر لن يكون ذلك الأمر خاطئاً، على أن الأمة الإسلامي

وهو ظاهر بل نص في إرادة تحقق الإجماع، وذلك عن اختيار وإرادة ومشورة . 
في حين أن بيعة الخليفة الأول على ما تقدم توضيحه مفصلاً لم تستوف شروط 
 الإجماع، بل كانت مجرد قرار فردي اتخذه عدد من الصحابة لا يتجاوز الاثنين

دون تشاور، بل كان من أو الثلاثة، هذا أولاً. وثانياً: كان هذا القرار قد اتخذ 
. وثالثاً: غاب عن هذا الأمر »فلتة«قراراً متسرعاً وصفه نفس من اتخذه بأنه 



 **�

رؤوس الأمة من الذين تجب استشارم في هذا الشأن، وهم أمثال: علي بن 
فارسي، وأبو ذر الغفاري. ، وعبد االله بن عباس، وسلمان ال7أبي طالب 

ورابعاً: إن مقدار الاجماع الذي تحقق فيما بعد، إنما كان بالإكراه والإجبار. 
وأخيراً: هناك من تخلف عن البيعة ولم يبايع حتى آخر لحظة من حياته، مثل: 

  سعد بن عبادة وهو المرشح الأول في السقيفة.

الخمسة المتقدمة لا وعليه فإن الحديث المذكور بشأن الخلافة، للأدلة 
يمكن أن يكون معتبراً، ولا يمكن التمسك به لإثبات مشروعية أصل بيعة 

  .���وخلافة الخليفة الأول

  :و ـ تأويل النصوص

على تأويل النص النبوي الشريف  7يعمل المناوئون للإمام علي 
بشتى الطرائق والسبل، على ما سيأتي تفصيله في الفصل القادم، وفيما يلي 

  تفي بذكر العناوين الآتية:نك

  ـ مجرد بيان الأفضلية. ١
  ـ حمل الأمر على مجرد الترشيح. ٢
  ـ اختصاص الأمر بالهداية. ٣
  ـ بيان أصل الترتب. ٤
  ـ الضرورة. ٥
  ـ توقف الأمر على مبادرة الإمام. ٦
  ـ توقف الأمر على البيعة. ٧

                                                             

� −  p ,Ë�%� ���� ,^��XH ,LC:�` � ,btF 



 **�

  :ز ـ اختفاء النص ونسيانه

ى إلى توجه الناس إلى الخليفة الأول، وعدم العامل الآخر الذي أد إنّ
، هو جهلهم ونسيام لأصل تنصيب النبي للإمام 7التوجه إلى الإمام علي 

، من أمثال بشير 7علي، ويؤيد هذا الأمر جواب بعض الصحابة للإمام علي 
يا «قال للمهاجرين:  7بن سعد على ما تقدم. حيث روي أن أمير المؤمنين 

ين لنحن ـ أهل البيت ـ أحق ذا الأمر منكم، أما كان منا معشر المهاجر
القاريء لكتاب االله، الفقيه في دين االله، العالم بالسنة، المضطلع بأمر الرعية، واالله 
إنه لفينا، فلا تتبعوا الهوى، فتزدادوا من الحق بعداً. فقال بشير بن سعد: لو كان 

يعتهم لأبي بكر، ما اختلف عليك هذا الكلام سمعته منك الأنصار يا علي قبل ب
وقد تقدم منا بيان هذا الجواب في الصفحات . ���»اثنان، ولكنهم قد بايعوا

  السابقة بالتفصيل.

  :»النص«ح ـ المنع من انتشار نظرية 

وإمامته  7د على خلافة الإمام علي وأكّ 9لقد نص النبي الأكرم 
لمخالفين لخلافة الإمام في كثير من المواطن، من قبيل غدير خم. بيد أن ا

وأولئك الذين كانوا يخططون للاستيلاء على السلطة، صاروا بصدد المنع من 
خليفة وإماماً على  7وتنصيب الإمام علي ورسميتها شيوع مسألة النص 

المسلمين. والمثال البارز على هذه الحقيقة ما عرف برزية الخميس حيث تمّ منع 
بشأن الحكم ومستقبل المسلمين، على ما  بة وصيتهكتا من 9النبي الأكرم 

  تقدم تفصيله ضمن بيان حديث القلم والدوات.

                                                             

� −  � ,N3�� 2�*����d�F 



 **)

آخر في يد المناوئين أو بوعليه عندما يقع زمام الحكم والسلطة بشكل 
للإمام، أو المخالفين لأصل التنصيب، فمن الطبيعي أن يسعوا إلى العمل بشتى 

أجل مواجهة أزمة  الطرق على تضعيف نظرية التنصيب أو تأويلها من
مشروعية حكمهم. ومن بين تلك الطرق إجبار الناس والصحابة على مبايعة 

  خليفة السقيفة، على ما ثبت تفصيله في المصادر التاريخية.

هذه الأجواء كان أنصار أصل التنصيب أو العالمون به لايجرأون  في ظلّ
، وهذه الحقيقة عن التصريح بوجود النص عليه، فضلاً عن التبليغ له ونشره

سيكون لها تأثير لا على تأييد وصدق هذه النظرية، بل وعلى شيوعها 
أو وانتشارها أيضاً. والشاهد الآخر على هذا الأمر هو نسيان يوم الغدير 

طوال فترة خلافة الخلفاء الثلاثة الأوائل، حيث كان إحياء ذلك اليوم تجاهله 
فقد  7آل الأمر إلى الإمام علي  منافياً لمصالح تلك الحكومات، وأما عندما

  بدأ يولي هذا اليوم أهمية خاصة.

  :ط ـ القراءة العلمانية للنص

إن من بين العناصر الأخرى التي دعت إلى ابتعاد الناس عن أصل 
 الدنيوية القراءة هو بكر، أبي خلافة إلى وذهام ،9تنصيب النبي الأكرم 

  . الدنيا حقل في النبوي للنص والعلمانية

قد قبلوا روايات  الصحابة ـ لبعض الدقيق التعبير حد على هؤلاء إن
النبي ونصوصه في الحقل الديني بوصفها وحياً سماوياً، وأما في حقل الدنيا 
فهناك متسع يتيح لهم العمل ذه النصوص والروايات أو رفضها، من هنا 

 7فإم على الرغم من علمهم بوجود النصوص على إمامة الإمام علي 



 ***

  .���أباحوا لأنفسهم عدم الالتزام ا، واختيار مرشح آخروخلافته 

  :بذرائع واهية 7ي ـ إبعاد الإمام علي 

 عن 9ـ عندما رحل رسول االله  7 اًعلى الرغم من أن الإمام علي
كان شاباً لا يتجاوز عمره الثالثة والثلاثين سنة، إلا أنه طبقاً لكثير  ـ الدنيا هذه

ى نفسه جديراً بالحكم، بل يرى نفسه الأكفأ والأقدر من النصوص كان ير
والأجدر بالحكم، وهذا ما اعترف به حتى المناوئون لحكومته. وهنا يطرح هذا 
التساؤل نفسه: لماذا أعرض الناس ـ وبتعبير أدق: كبار القوم ورؤساؤهم ـ عن 

  واختاروا أبا بكر بن أبي قحافة؟ 7انتخاب الإمام علي 

، وعلى 7التاريخ يتضح أن مخالفي الإمام علي بأدنى نظرة إلى 
رأسهم عمر بن الخطاب، قد لجأوا إلى مختلف الذرائع والحجج لتبرير فعلتهم، 

  وأهم تلك الذرائع عبارة عن: 

  .7أ ـ صغر سن الإمام علي 
  ب ـ كونه صاحب دعابة.

  ج ـ عدم دعم القبائل العربية له.
  د ـ حب قبيلته.

، »التبريرات«في الفصل الخامس ونقدها ة وسيأتي توضيح هذه الأدل
  على هامش شبهة رعاية المصلحة.

من خلال التدبر في أدلة الخليفة الثاني يتضح أن لا شيء من هذه 
عن الحكم مع  7الأدلة يمكنه أن يبرر ما قام به من إبعاد الإمام علي 

                                                             

� −  �@H 2�M�L7� ,���M�L7� ,u/3�� �q ���� 3(  :LC:��mF 



 **+

 في صدر اعترافه بشخصيته الفريدة والفذّة. بل كان يتعين على جميع المسلمين
الإسلام ـ الأعم من المهاجرين والأنصار ـ أن يسلموا زمام الأمور إلى الإمام 

ويسيروا في ركابه من أجل بقاء الإسلام، لما يتمتع به من المزايا  7علي 
. حقه في 9الشخصية التي لا تتوفر في غيره، مضافاً إلى نصوص النبي الأكرم 

أو حاكم وإن كان  حكومة عن الناس إعراض أو توجه أن الكلام حاصل
يمكن له أن يشكل أرضية وقاعدة حكومية أو يسقطها، إلا أن هذا لا ينهض 
دليلاً على صدقها وقانونيتها وأحقيتها ومشروعيتها نفياً وإثباتاً، وإن مقالة 

وإن كانت لا تصدق على نحو  »الناس على دين ملوكهم«القدماء القائلة: 
  أا ذات مصاديق كثيرة. الموجبة الكلية، ولكن يبدو

بأصل  7 الشبهة السابعة: عدم احتجاج الإمام علي  ■

  :التنصيب

إحدى الشبهات القديمة لأهل السنة دعوى أن الإمام لم يستند إلى  إنّ
قد  7 اًنص نبوي لإثبات إمامته وحكومته. فإم قد ادعوا أن الإمام علي

بصلاحيته وكمالاته الذاتية  استند لإثبات إمامته في احتجاجه على المخالفين
 قد لكان إمامته، على 9فقط، ولو كان هناك نص من قبل النبي الأكرم 

   .���إليه استند

لم يستند إلى  7 اًوهناك من المعاصرين من ذهب إلى أن الإمام علي

                                                             

� −  p ,Bl��� ,��; u-� :LC:�b � ,�c T/��� 3*���� 
�y� u/3�� 3x  ����� ;
 p ,T@��7� Kq ,^�ML��r � ,bt� ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� ;

 pd � ,�� p� ,� � ,�a� p� ,t � ,b�dF 



 **�

  .���حديث الغدير في احتجاجه على المخالفين

. إلا أننا في �`�وقد التزم بذلك بعض القائلين بنظرية التنصيب أيضاً
معرض إبطال هذا الظن والوهم سنكتفي بالإشارة إلى بعض الروايات المأثورة 

يحتج بالروايات  7عن الإمام علي  ذا الشأن، لبيان كيف كان الإمام علي 
  النبوية مراراً وتكراراً لإثبات إمامته.

  :مناقشة وتحليل

مامته وخلافته كان يعمد إلى إثبات مشروعية إ 7 اًالإمام علي إنّ
من خلال حيثيتين، الحيثية الأولى: ترتبط بشخصيته الحقيقية والذاتية وصفاته 
الكمالية التي تستوجب أفضليته وأحقيته على الآخرين للجلوس على مسند 
الإمامة والحكومة. والحيثية الثانية: ترتبط بشخصيته الحقوقية حيث تمّ اختياره 

ماً وخليفة بعد رسول االله مباشرة. ولم يحدث واصطفاؤه من قبل االله بوصفه إما
بين الصحابة بشكل جاد، ويمكن  7نزاع أو جدل بشأن أفضلية الإمام علي 

كانوا يذعنون ويعترفون له  7القول إن أكثر المناوئين والمخالفين للإمام علي 
بالأفضلية، إلا ان التراع كان يدور بشكل رئيس حول وجود تنصيب من قبل 

الإمامة والحكومة، فقد كان النقاش والجدال ولا يزال محتدماً حول  النبي بشأن
نكتفي بتقرير  أتيهذه المسألة منذ رحيل رسول االله إلى عصرنا الراهن. وفيما ي

  ، ونترك التوسع فيها إلى القارئ المحقق.وبياا بعض الروايات

                                                             

�  −  "  ���y� 2��� ,
P:�(��� 3�< :LC:�7  � ,�l%��- �< �%��-`� �cc ;
 � ,>�+� s�L���`ca � ,
�*I�� Ë�*��� L���� H�i� ,������ 3�< ;``  	`bF 

` −  � ,2�*���� ,L�C7� �XH 3&f :LC:�m�  	mtF 



 **�

أولاً: الروايات الواردة بلفظ النصب والعهد والاختصاص 
  ء والاختيار والأخذ:والاصطفا

في مواطن كثيرة وبشكل متكرر، يستند إلى  7كان الإمام علي 
. وكان في بعض إمامته لإثبات 9مختلف النصوص المأثورة عن النبي الأكرم 

الموارد يتمسك بشكل مطلق بأصل تنصيبه وتعيينه إماماً من قبل النبي الأكرم 
  الفقرات الآتية: نشير إلى ذلك عبر أتيوالوحي الإلهي، وفيما ي

&;w`��  u�I~�w�{ (ـ لقد أشار الإمام علي إلى قوله تعالى:  ١ u< ~= u�= w�}�� z2w ~�
 ©¹I ~4 t	 u� ©�&u,� ~@ t6~ }�u� u7 & �? u4 wpw�,w] uR wJ (��� :ًف بنفسه قائلاليعر ،  

أنا صراط االله الذي من لم يسلكه بطاعة االله فيه، هوى به إلى النار، «
  .�`�»الذي نصبني للاتباع بعد نبيه وأنا سبيله

ففي هذا الاستناد يصرح الإمام أولاً بأصل التنصيب، وثانياً ينسب 
  ذلك إلى االله سبحانه وتعالى.

ـ استند الإمام علي في الشورى المقترحة من قبل عمر بن الخطاب  ٢
في حديث طويل استدل فيه على مدعاه، مذكراً إياهم بوجود أصل التنصيب 

  :7ذ يقول إ ،9بل النبي الأكرم من ق
نشدتكم باالله هل فيكم أحد نصبه رسول االله يوم غدير خم بأمر االله؛ «

  .��b»فقال: من كنت مولاه فعلي مولاه ... غيري؟ قالوا: لا
                                                             

� −  :Tl��aF 
` −  p ,L/3V��� � ,�ct � ,�@�%7� ,
�eH�� � :u  '��: ,`�m ,�i&��� 3{�L� ;

 Z�(��c`F 
b −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����b� � ,`bdF 



 **�

واضح أنه لو لم يكن هناك أصل على التنصيب، لما استند إليه الإمام، 
  تة أعضاء الشورى.هذا أولاً. وثانياً: لكذبه من خاطبهم وهم الس

الأمر الآخر في دلالة هذا الحديث والأحاديث الأخرى التي يستند إليها 
هو أن مضموا يرمي إلى الإمامة والخلافة العامة الشاملة  7الإمام علي 

للمرجعية العلمية والدينية ومسألة الخلافة والحكومة أيضاً. ذلك لأن الموارد 
لة ناظرة إلى مناقشة ومجادلة أمثال أبي بكر التي يستند فيها الإمام ذه الأد

وعمر بن الخطاب وعثمان بن عفان، والقدر المتيقن منها هو مسألة الحكومة، 
وإلا لما استند إليها الإمام، ولكذا المخاطبون وأنكروا دلالتها على المدعى، 

هذه النصوص غير ناظرة إلى مسألة الحكومة، كما توهم ذلك بعض  إنّ :وقالوا
  .���لمعاصرينا

ـ في بعض الروايات تمّ استعمال مفردة العهد بما يساوق التنصيب،  ٣
. علي الإمام بإمامة المسلمين على وميثاقاً عهداً أخذ 9بمعنى أن النبي الأكرم 

 تناسي عدم السقيفة يوم في والأنصار المهاجرين 7 علي الإمام طالب وقد
  :وقال الإمامة بشأن النبي عهد

المهاجرين والأنصار، االله االله لا تنسوا عهد نبيكم في أمري، يا معاشر «
  .�`�»لا تخرجوا سلطان محمد من داره وقعر بيته إلى دوركم وقعر بيوتكم

 على آخر موضع في 9ـ وقد ذكر الإمام علي عهد النبي الأكرم  ٤
  :الآتي النحو

                                                             

� −  "  ���y� 2��� ,
P:�(��� 3�< :LC:�7 < �%��- � ,�l%��- �caF 
` −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����`r � ,�rdF 



 **�

 لك طالب، أبي ابن يا: فقال عهداً إليّ عهد 9وقد كان رسول االله «
ولايتي، فإن ولوك في عافية ورجعوا عليك بالرضا، فقم بأمرهم، وإن اختلفوا 

  .»عليك فدعهم وما هم فيه

ـ وفي روايات أخرى تمّ استعمال مفردة الاختصاص والاصطفاء  ٥
في خطبة الوسيلة بعد مرور سبعة  7بدلاً من النصب. كما قال الإمام علي 

إن االله .. اختصني بوصيته ف«: يقول إذ ،9أيام على وفاة رسول االله 
  .���»واصطفاني بخلافته

فاء طبمعنى الانتخاب والاص »الاختيار«ـ المعادل الآخر للنصب هو  ٦
في بيان مسألة  7الحر الذي يكون عن علم واختيار. وقد أشار الإمام علي 

الخلافة إلى نظريتين؛ النظرية الأولى هي نظرية المخالفين القائلة بأن الناس قد 
اختاروا أبا بكر. والنظرية الثانية: تقول بأن رسول االله قد اختار شخصاً بعينه، 

  إذ يقول:

وزعموا أن من اختاروا من آل أبي قحافة أولى بمقام رسول االله ممن «
  .�`�»اختاره رسول االله لمقامه

، وهما: اختيار ينرؤيت 7في هذه الرواية يستعرض الإمام علي 
  .لوضوحه صريحاً اسمه الإمام يذكر لم وإنما ،9كرم الناس، واختيار النبي الأ

مفردة الاختيار ونسبها إلى االله في تنصيب  7كما أطلق الإمام علي 
  :قال أنه 9الخليفة أيضاً، كما روى عن النبي الأكرم 

                                                             

� −  p ,E���� Q�A< ,
%*
��� g*I��r � ,`dF 
` −  � ,s� < H3l7�`tF 



 **�

ألا وإن االله نظر إلى أهل الأرض نظرة؛ فاختار أخي علياً وزيري «
  .���»وخليفتي في أمتي ...

بين المفردات المعادلة للتنصيب مفردة الأخذ، حيث روى  ـ إن من ٧
  قوله: 9الإمام في تتمة الحديث السابق عن النبي الأكرم 

  .�`�»فأوحى إليّ أن اتخذ علياً أخاً ووصياً وخليفة في أمتي بعدي«

  :الثاني: حديث الغدير

في مواطن مختلفة بحديث الغدير لإثبات  7لقد استشهد الإمام علي 
   نشير إلى جانب من تلك المواطن:أتي، وفيما يإمامته

 9بعد سبعة أيام على رحيل رسول االله  7ـ ألقى الإمام علي  ٨
  الغدير قائلاً: حادثة إلى فيها وتعرض الوسيلة، بخطبة عرفت خطبة

» °Q� °5H̄ p̄L̄�̄�� 9  L̄�̄¯��̄ , à� °� ­L/ ­3k̄ !̄­� H̄�Ā ¬�°1 , ­W�>̄�̄®�� ­2 ¬P;̄ !̄­�
 ̄� '��­��H̄ , ­8®*ī ®-­� °¶�¯*-̄ 
̄­{ °H 9¬.;̄ = ­3 °x�̄­- D̄�̄<̄�̄ °s�̄ ̄ ¬�°1 , ­½̄®%­ ®7� °8®( ­� °8�̄ �̄­
 ®A°�

 , °sR̄ ®��̄ Î ­"�̄�̄ °sR̄ ®��̄ °�®% °� ®u�̄ : ­8­
 ­�®f̄ ­E '�­{�@̄ °8�̄ ®�Ā$
�� ­>� ̄�̄ °sR��̄ ®u�̄ ­Q��̄ ¬�
 °s�>̄� ̄ ®u�̄}�b�.  

 7لبة بعض أنصار الخليفة الأول من الإمام علي ـ في سياق مطا ٩
  مبايعة أبي بكر، رفض الإمام مبايعته مستنداً في ذلك إلى حديث الغدير قائلاً:

يا معاشر المهاجرين والأنصار، االله االله لا تنسوا عهد نبيكم في أمري، «

                                                             

� −  � ,���� 4*@ u- �*
 °5 Z�.�`bc K ,�aF 
` − Fs� < H3l7� 
b −  p ,E���� Z�.� ,
%*
��� g*I��r � ,`mF 



 *+�

  .���»لا تخرجوا سلطان محمد من داره وقعر بيته إلى دوركم وقعر بيوتكم
ت جماعة الأنصار: يا أبا الحسن لو كان هذا الكلام سمعته الأنصار وقال

  : 7منك قبل الانضمام لأبي بكر، ما اختلف فيك اثنان! فقال علي 
مسجى لا أواريه، وأخرج أنازع  9يا هؤلاء أكنت أدع رسول االله «

في سلطانه؟! واالله ما خفت أحداً يسمو له وينازعنا أهل البيت فيه، ويستحل 
ترك يوم غدير خم لأحد حجة  9تحللتموه ولا علمت أن رسول االله ما اس

  . �`�»ولا لقائل مقالاً
من الحضور أن يشهدوا بما سمعوه من كلام  7ثم طلب الإمام علي 

 9فانشد االله رجلاً سمع النبي «رسول االله في حجة الوداع وغدير خم، فقال: 
اللهم وال من والاه،  من كنت مولاه فهذا على مولاه،«يوم غدير خم يقول: 

، قال »، أن يشهد بما سمع»وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله
  زيد بن أرقم: فشهد اثنا عشر رجلاً بدرياً بذلك.

واصفاً حديث الغدير بشكل صريح  7ـ تحدث الإمام علي  ١٠
هذا يوم النصوص على أهل الخصوص، هذا يوم شيث، هذا يوم «قائلاً: 

  .��b»ذا يوم هود، هذا يوم يوشع، هذا يوم شمعونإدريس، ه
لأسماء  7إن دلالة ألفاظ هذا الحديث كالنص، وإن سرد الإمام علي 

أوصياء الأنبياء المنصوبين إلى الحكم  والخلافة بعدهم من قبل االله سبحانه 
                                                             

� − ����� p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2`r � ,�rd B{�5� ,"����� L�� ;
 p ,2�*I��` � ,��cF 

` −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����`r � ,�rd B{�5� ,"����� L�� ;
 p ,2�*I��` � ,��c F 

b −  p ,L/3V��� � ,`raF 



 *+�

  وتعالى، لا يبقي حاجة إلى مزيد من التوضيح.

، لأخذ البيعة 7مام علي ـ عندما اقتحم أبو بكر وعمر دار الإ ١١
قائلاً بعد حمد االله  9منه بالإكراه، أجاب الإمام عن ذلك في مسجد الرسول 

  والثناء عليه:

إن فلاناً وفلاناً أتياني وطالباني بالبيعة لمن سبيله أن يبايعني، أنا ابن «
لا يقولها أحد غيري  9عم النبي وأبو بنيه والصديق الأكبر، وأخو رسول االله 

اذب، وأسلمت وصليت قبل كل أحد، وأنا وصيه، وزوج ابنته سيدة نساء إلا ك
، ونحن 9العالمين فاطمة بنت محمد، وأبو حسن وحسين سبطي رسول االله 

أهل بيت الرحمة، بنا هداكم االله، وبنا استنقذكم من الضلالة، وأنا صاحب يوم 
من أهل ، وفيّ نزلت سورة من القرآن، وأنا الوصي على الأموات ���الدوح

  .�`�»، وأنا بقيته على الأحياء من أمته9بيته

  ثم رجع إلى بيته [ولم يبايع].

ثانية، لأخذ البيعة  7ـ عاد أبو بكر وعمر إلى دار الإمام علي  ١٢
منه هذه المرة بالإكراه والتهديد والعنف على ما هو مسجل في كتب التاريخ. 

 7قتل. وحيث أن الإمام علي فأصر الإمام على عدم البيعة؛ فهدده عمر بال
رأى أن العلاج في هذه الظروف لا يتم عبر الاحتكام إلى السلاح، توجه إلى 

إياهم أن يتذكروا يوم  اًالحاضرين من المهاجرين والأنصار بالخطاب مطالب
  الغدير وواقعة تبوك:

                                                             

� − F�� L/3k ��/ ��D- 
%�/ 
` − - 3&f 2����� p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�`r � ,`arF 



 *+)

يا معشر المسلمين والمهاجرين والأنصار! أنشدكم االله أسمعتم رسول «
ول يوم غدير خم كذا وكذا، وفي غزوة تبوك كذا وكذا، فلم يدع علي يق 9االله

علانية للعامة إلا ذكرهم إياه، فقالوا اللهم  9شيئاً قاله فيه رسول االله  7
  .»نعم

وشيعته من جهة، والخليفة  7وقد تواصل الجدال بين الإمام علي 
أن يرجع إلى الأول والثاني وأتباعهما من جهة ثانية، ويمكن للقارئ الكريم 

  .���ذلك في المصادر التاريخية المذكورة في الهامش

على مسألة التنصيب وكلماته الخاصة مع  7احتجاج الإمام علي  إنّ
افر والتواتر بحيث تغنينا عن ضالخليفة الأول والثاني وسائر المسلمين من الت

  ذكرها.

 بحديث الغدير على الأيام 7ـ لم يقتصر احتجاج الإمام علي  ١٣
 والثالث، الثاني الخليفة عصر إلى استمر بل ،9الأولى من رحيل النبي الأكرم 

 هاشم بني من جمع في عثمان عهد في قام المثال سبيل فعلى أيضاً، إمامته وفترة
 ارتكبها الخليفة التي الأخطاء إلى إشارة في آخرين وصحابة ذر وأبي وسلمان

  قائلاً:الأول والثاني، وحضورهم في يوم غدير خم، 

وهو [يعني عمر بن الخطاب] صاحب يوم غدير خم، إذ قال هو «
ما �لولايتي ـ فقال:  9وصاحبه [يعني أبو بكر] ـ حين نصبني رسول االله 

وقال  �ما يألو رفعاً بضبع ابن عمه�. وقال الآخر: �يألو أن يرفع خسيسته
جهه . فقطب صاحبه في و�إن هذه لهي الكرامة�لصاحبه ـ وأنا منصوب ـ: 

                                                             

� −  � ,s� < H3l7� :LC:�a  	`m� � ,4*@ u- �*
 °5 Z�.� ;crmF 



 *+*

وقال: لا واالله لا أسمع له ولا أطيع أبداً، ثم اتكأ عليه ثم تمطّى وانصرفا، فأنزل 
�wpw  (االله فيه:  t�u  uvw` u2 u� u� }6 ~e * }v uIu; u% u- }� u7 t�w�u� u% * }C u4 u1 u% uf }� u4 uhuT

 uv t%u� uT u�u� uv t%u  }6 ~e * uv t%u� uT u�u� uv t%u  * F}P u�u0 u= (���«�`�.  

ـ حدد الخليفة الثاني تعيين الخليفة القادم ضمن إطار من الشورى  ١٤
، وعثمان بن عفان، 7علي بن أبي طالب �يضم ستة أشخاص، وهم: 

. وفي �وطلحة، والزبير بن العوام، وعبد الرحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقاص
لإمام من هذه الحبكة السياسية لم يتنازل الإمام عن حقّه المشروع في أمر ا

طريق التنصيب الإلهي، واستند في ذلك علاوة على كفاءاته الذاتية إلى مختلف 
في تنصيبه إماماً وخليفة على  9الأحاديث المروية عن النبي الأكرم 

المسلمين، كما طالب الحضور بالاهتمام بمسألة تنصيب النبي وعدم تجاهل ذلك 
  إذ يقول: 

يوم غدير خم بأمر  9ول االله نشدتكم باالله هل فيكم أحد نصبه رس«
االله، فقال: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه، 

في  9غيري؟! قالوا: لا. قال: نشدتكم باالله هل فيكم أحد أخو رسول االله 
الحضر ورفيقة في السفر، غيري؟! قالوا: لا ... قال: نشدتكم باالله هل فيكم 

وم غدير خم فرفعها حتى نظر الناس إلى بياض ي 9أحد أخذ رسول االله 
إبطه ويقول: ألا إن هذا ابن عمي ووزيري فوازروه وناصحوه وصدقوه فإنه 

  .��b»وليكم، غيري؟!. قالوا: لا

                                                             

� −  :2��*���b�  	bcF 
` −  :n/3�� ,4*@ u- �*
 °5 Z�.��a � ,crmF 
b −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����b� � ,b`dF 



 *++

في عصر خلافة عثمان وكان في جمع من  7ـ قال الإمام علي  ١٥
ون أن المهاجرين والأنصار، وكان كل واحد منهم يباهي ويفاخر بفضله: أتعلم

، أمر االله نبيه أن »وليكم االله«و »أولي الأمر«الناس عندما سألوا عن تفسير آية 
يعين لهم إمامهم؛ فنصبني إماماً على الناس. ثم قام الإمام بعد ذلك بتفصيل 

روايات النص���.  

وقد استمر تمسك الإمام بحديث الغدير في فترة خلافته وفي أيام الحرب 
   نشير إلى هذه المواطن على النحو الآتي:أتيوفيما ي على مخالفيه أيضاً،

ـ في معركة الجمل كان طلحة في الجيش الذي خرج لقتال الإمام  ١٦
إليه ليلتقيه، فناشده عند اللقاء أن يتذكر  7، فأرسل الإمام علي 7علي 

  .�`�حديث الغدير، فقال طلحة: لا أتذكره. فتركه الإمام بعد تذكيره بذلك

في معركة صفين إلى مشروعية حكومته  7لإمام علي ـ أشار ا ١٧
في يوم الغدير، تشجيعاً لجيشه وحثّه  9ومسألة تنصيبه من قبل النبي الأكرم 

  على مواصلة القتال، قائلاً:

  . ��b»يوم الغدير في ولايتي وموالاتي؟ 9أما سمعتم قول رسول االله «

، فبين منبراً 7ـ وفي يوم من أيام صفين صعد الإمام علي  ١٨
للناس فضائله وأكد في ضمن ذلك على مسألة تنصيبه إماماً على المسلمين من 

                                                             

� −  p ,3�< 3%�� :LC:�� � ,ra ���� ���r ���t p ,e��(�� 3%�� ;` � ,�bb ;
 p ,��/ ¤< 3%��� � ,a`r p ,z½��� 
{��%�� u%5 ,c � ,�bd ��ca �%� ;

 p ,Q�����b � ,maF 
` −  p ,L/3V��b` � ,brrF 
b −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����b` � ,brrF 



 *+�

بأمر من االله. وكان في جيشه من كان حاضراً يوم الغدير؛  9قبل النبي الأكرم 
  .���فصدقه على ذلك

رداً على معاوية في إثبات مشروعية  7ـ وقال الإمام علي  ١٩
   مسألة التنصيب:الحرب ومشروعية حكمه، مستنداً إلى

فالعجب من معاوية بن أبي سفيان ينازعني الخلافة ويجحدني الإمامة «
ويزعم أنه أحق ا مني جرأة منه على االله وعلى رسوله بغير حق له فيها ولا 
حجة، ولم يبايعه عليها المهاجرون ولا سلم له الأنصار والمسلمون. يا معشر 

يوم الغدير في ولايتي  9ل رسول االله المهاجرين والأنصار ... أما سمعتم قو
  .�`�»وموالاتي؟

يغتنم كل مناسبة وتجمع مهما صغر أو كبر،  7ـ كان الإمام علي  ٢٠
من أجل تذكير الناس بمسألة الإمامة وأصل التنصيب الإلهي، ويولي هذه 
المسألة عناية خاصة. وكان أحياناً يطلب من بعض الحاضرين أن يقوموا 

رأوه وسمعوه من رسول االله في يوم الغدير. ويطلق على  بالشهادة على ما
للصحابة والمخاطبين بالشهادة على حادثة الغدير  7مناشدات الإمام علي 

على ما هو مسجل في المصادر  »المناقشات«في المصطلح الروائي والتاريخي بـ 
ل التاريخية الأعم من الشيعية والسنة، ومن ذلك ما جاء في مسند أحمد بن حنب

  روايته:

                                                             

� −  :n/3�� ,4*@ u- �*
 °5 Z�.�`c � ,m  	`taF 
` −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����ba � ,�bb p ,2k�(�� K�(l� ;� ,

 �`taF 



 *+�

» ¯ ­�H̄ 	 Î ­" ̄ Ȳ̄|̄ :Q̄�@̄ , ­B®*�̄³i�� ­¤<̄ ®u ̄��  ­E ¥̄�¬%�� 	 °8®% ̄ !̄��̄�̄
 ̄� Q̄�@̄ ¬�°1 , ­2¯(;̄ ¬L��	 °3 °I®:<̄ : ®� °$��  Q̄� °5H̄ Ȳ ­&5̄ �́­
 ®�°� Ù́ ­L ®�� ¬B °��� 9  °Q� °�/̄

 ̄���̄�̄ ;�̄�@̄ �¬¯7 Ȳ ­&5̄ ��̄ à� °� ­L/ ­3k̄ �̄ ®�/̄  �̄��̄�̄ :�́®*�̄ °: �°-<̄ Q̄�@̄�̄ , ­¥�¬%�� ®u ­� �̄�°1�̄1̄
 �̄­% ­� ®?°®7�­- !̄ ®�<̄ ±̂ <̄ �̄� °&
̄ ®��̄<̄ : ­¥�¬%
­� Q̄��̄�̄ , ­s ­3¯*­- °sD̄�̄<̄ �̄ ­; �� °3 ­$Ī�̄ Ê�­o�̄ Ê¥�:̄

 Q̄� °5H̄ �/̄ ®��̄:̄ :��°��@̄ ? ®� ­$ ­� °� ®:<̄ ®u ­��� °sR̄ ®��̄ °�®% °� ®u�̄ :Q̄�@̄ F , °sR̄ ®��̄ �D̄$̄�̄
$
�� ,�'¹®*�̄ ­«®�:̄ ­E ¬��̄�̄�̄ °� ®ML̄�̄�̄ :Q̄�@̄ F °s�>̄� ̄ ®u�̄ ­>� ̄�̄ , °sR̄��̄ ®u�̄ ­Q��̄ ¬�

 ¯ ­�H̄ 	 �á*­
 ̄ °� ®� ­&5̄ ±̂ ­� : °8�̄ °�®
 °��̄ ,�̄@̄ ®H<̄ ū ®- 3̄ ®/ē °�* ­�
̄�̄��  °Q� °�/̄ 	 °8®% ̄ !̄��̄�̄
 ̄� :Q̄�@̄ F�D̄�̄�̄ �D̄�̄ Q̄� °5H̄ °�®� ­&5̄ ®3@̄ , °L­�®% °� �̄��  ¬�Ā 	��  °Q� °�/̄ 	 �̄ ¬
5̄�̄ ­8®*
̄ ̄

 °8�̄ �̄­�[̄}���.  

ـ اغتنم الإمام علي خطبة صلاة جمعة ـ صادفت يوم الغدير ـ  ٢١
، وإكماله فأخذ يشرح أبعاد هذه المسألة، ثم وصف الغدير بأنه يوم عيد الدين

  .�`�يبلغ الناس بشأن المنتخبين والمنتجبينحيث أوحى االله إلى نبيه أن 

في أواخر عمره الشريف بعد رجوعه من  7ـ عمد الإمام علي  ٢٢
حرب النهروان ـ حيث عاد النقاش بشأن حكومة وخلافة الخلفاء الثلاثة 
الأوائل ـ إلى بيان مواقفه بشكل تفصيلي ضمن رسالة، ومما جاء فيها أن حكم 

رحيله انتقلت هذه المسؤولية  وبعد ،9رسول االله الأمة أولاً كان على عاتق 
نفسه هو الحجة، واستند لذلك بحديث  7إليه؛ حيث اعتبر الإمام علي 

                                                             

� −  p ,B(%; u- 3�< 3%��m � ,`r  Å�tb`� p ,e��(�� 3%�� ;` � ,�bb �at` ,
 p ,"  ���y� 2 �5�� :u  '��:` � ,b`` p ,L/3V�� ;� � ,tb 2/�3(�� ;

 p ,2/�$%���m � ,badF 
` − /3V�� p ,L� � ,`raF 



 *+�

  الغدير، إذ يقول:

بعتق  9قال: الولاء لمن أعتق، فجاء رسول االله  9إن نبي االله «
ولاء هذه الأمة، وكان لي  9الرقاب من النار، وأعتقها من الرق، فكان للنبي 

جاز لبني هاشم  9ده ما كان له، فما جاز لقريش من فضلها عليها بالنبي بع
يوم غدير خم: من  9على قريش، وجاز لي على بني هاشم، بقول النبي 

  .���»كنت مولاه فهذا علي مولاه

  :ثالثاً: حديث المترلة

، 7من االله أن يشد عضده بأخيه هارون  7لقد طلب النبي موسى 
�t  (انه وتعالى في قوله حكاية عنه: على ما بينه االله سبح w� � c	= w� u% w§ t�u: t$� u%

x w	 t�u  wJ ~p t7 w t¶u u% * x w� t�u  wpw@ t
 ~� tZ� * � wku  u�% ~�& u� * wX t�u  (�`�.  

تتلخص في  7فيتضح من خلال هذه الآيات أن مسؤوليات هارون 
  الأمور الخمسة الآتية:

  ـ الوزارة. ١
  ـ الدعم والمؤازرة. ٢
  لمشاركة في أمر تبليغ الرسالة.ـ ا ٣
  ـ الخلافة. ٤
  ـ النبوة. ٥

 مثل بأا 7 علي الإمام مع علاقته 9وقد وصف النبي الأكرم 
                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����b� � ,�b  	�aF 
` −  :8)`t  	b`F 



 *+�

 بين وقد ،7 هارون وأخيه 7 موسى النبي بين قائمة كانت التي العلاقة
 الدعوة أيام من الأول اليوم: قبيل من المواطن، من الكثير في العلاقة هذه

ينة المد إلى وصوله من الأول اليوم� المسلمين بين المؤاخاة يومو العامة،
، وعند إغلاق جميع الأبواب الشارعة إلى مسجد النبي باستثناء باب �المنورة

، وبعد فتح خيبر، وبعد واقعة تبوك، إذ قال لعلي في جميع هذه 7الإمام علي 
  .���»عديأنت مني بمترلة هارون من موسى غير أنه لا نبي ب«المواطن: 

واضحة، وخلافته  7إن دلالة هذا الحديث على إمامة الإمام علي 
فكما تقدم أن ذكرنا فإن لهارون وظائف ومسؤوليات مختلفة تفرعت إليه عن 

القيادة الدينية والسياسية والاجتماعية، وبعبارة �، وهي: 7النبي موسى 
 جميع إثبات إلى 9 ، وقد عمد النبي الأكرم�واحدة: الخلافة في جميع االات

لإمام علي بن أبي طالب، ولم يستثن منها ا لأخيه والمسؤوليات الوظائف هذه
  غير النبوة.

يستند لإثبات مشروعيته الإلهية في الإمامة  7وكان الإمام علي 
بحديث المترلة، ولا يخفى ما في ذلك من تأكيد على دلالة هذا الحديث على 

  إمامتة.

في بعض احتجاجاته على أبي بكر  7ـ احتج الإمام علي  ٢٣
والمثل  9أنشدك باالله أليَ الوزارة من رسول االله «بحديث المترلة، إذ قال له: 

  .�`�»من هارون وموسى، أم لك؟ قال: بل لك

                                                             

� −  p ,=H��(�� �*]Ab � ,�bct p� ,a � ,�d�` p ,�
�� �*]A ;a ,
��rm� p ,3�< 3%�� ;� � ,�m�F 

` −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����`t � ,dF 



 *+�

... مررت بالصهاكي [يعني: عمر بن الخطاب] «: 7ـ قال علي  ٢٤
؛ فأتيت رسول »ما مثل محمد إلا كمثل نخلة نبتت في كناسة«يوماً فقال لي: 

وخرج مغضباً فأتى المنبر، وفزعت  9فذكرت له ذلك. فغضب النبي  9االله
فقال: ما  9الأنصار فجاءت شاكّة في السلاح لما رأت من غضب رسول االله 

بال أقوام يعيرونني بقرابتي؟ وقد سمعوا مني ما قلت في فضلهم، وتفضيل االله 
عنهم وتطهير االله إياهم، وقد إياهم، وما اختصهم االله به من إذهاب الرجس 

سمعتم ما قلت في أفضل أهل بيتي وخيرهم مما خصه االله به وأكرمه وفضله من 
سبقه في الإسلام وبلاؤه فيه وقرابته مني وأنه بمترلة هارون من موسى، ثم 

  ���»تزعمون أن مثلي في أهل بيتي كمثل نخلة نبتت في كناسة؟!
يلة بعد مرور سبعة أيام على في خطبة الوس 7كما قال الإمام علي 

 من وخليفته النبي يعين كان نبي كل بأن تذكيره ضمن ،9وفاة رسول االله 
 وهو 9 الأكرم النبي كان وهكذا الضلال، من وحمايتهم الناس لهداية بعده
جميع الأمور باستثناء النبوة إذ  في بعده من خليفة نصبني وأنه الأنبياء، خاتم
  قال:

. ثم »علياً مني كهارون من موسى إلا أنه لا نبي بعديأيها الناس إن «
كان «بعد ذلك شارحاً معنى هذا الحديث، حيث قال:  7استطرد الإمام علي 

  .�`�»ذلك منه استخلافاً لي كما استخلف موسى هارون
إلى حديث المترلة في مسألة الشورى  7ـ كما استند الإمام علي  ٢٥

مامته، حيث توجه إلى أعضاء تلك بعد موت عمر بن الخطاب، لإثبات إ

                                                             

� −  �*
 °5 Z�.� � ,���� 4*@ u-�bc :�@H n/3�� ,�aF 
` −  p ,E���� Z�.� ,
%*
��� Z���/ u- 3&f g*I��b � ,`d  	`mF 



 *��

  الشورى وقال لهم:

: أنت مني بمترلة 9نشدتكم باالله هل فيكم أحد، قال له رسول االله «
  .���»هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي، غيري؟! قالوا: اللهم لا

  :رابعاً: حديث الخلافة

جتماعية والا الحكومة والقيادة السياسية والخلافة بمعنى الخليفة لفظ يأتي
 7وكان في تلك العصور يدلّ على القيادة الدينية أيضاً. وقد عمد الإمام علي

في بعض المواطن في إثبات إمامته إلى الاستناد لاختياره من قبل رسول االله 
  نشير إلى بعض هذه المواطن: أتيليكون خليفة له، وفيما ي

أيام  في خطبة الوسيلة بعد مرور سبعة 7ـ استند الإمام علي  ٢٦
 له خليفة الأكرم النبي قبل من تنصيبه مسألة إلى 9على وفاة رسول االله 

  :قال حيث الإسلامية، الأمة على
تبارك اسمه ... اختصنِي بِوصيته واصطَفَانِي بِخلَافَته في  االلهفَإِنَّ «

هتأُم«�`�.  
تصاب حقه، معتبراً بعد ذلك شاكياً من اغ 7ثم استطرد الإمام علي 

  ذلك انحرافاً عن الإسلام، وتمرداً على الرسول، وظلماً وجوراً عليه، حيث قال:
w ­u�̄ ¬�<̄ �� °& ̄ē�̄ ,�̄­­7�¸ ��°:���̄ °s� °D¯ ¬·� '�/ ­3-̄ ­8 ­�
̄ ®�¯. ®� °&­- ��°�3̄®(¯. ®5��̄

 ­Q� °5H̄ ­���̄&̄­- !̄ ®�<̄ 2̄�̄�]̄ °@ ­¤<̄ ­Qv ®u ­� �� °H�¯. ®����9  °Q� °5H̄ H̄�¯. ®�� ­u¬ ­Æ��9 
 ­�	 ®� °$¯( ­;�Ā ¬�<̄ ®�° °Á>̄�$̄�̄ , ­��̄ ®5 ­ ®y� ­E ®��̄@̄�̄ H́� °e ­G>̄�$̄�̄ Q̄ ¬�<̄ ¬�­��̄ R̄<̄ FF ­8 ­���̄&̄

                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����b� � ,b�c �b`dF 
` −  p ,E���� Z�.� ,
%*
��� Z���/ u- 3&f g*I��r � ,`tF 



 *��

 ­Q� °5H̄ °T
̄ ®�¯. ®� °��� 9 �� °�M̄H̄ ,�̄��̄ ��̄ Ḡ>̄�¯( °  ­u®- ­3 ®�5̄ ­L ®�<̄ ®u ­� �̄��̄ ¬�
̄�̄ ,
 �̄­�[̄ ®u ̄ Q̄� °5H̄ ¬�­� :��°��@̄�̄��9  °Q� °5H̄ �̄��̄�̄ ; ®T­
 ®�¯. ®�/̄ ® Ǟ�̄ ¢̄�̄��9 
 ®�� °�±*¬i��	 ­��̄ ®5 ­ ®y� ­E ­H� ³���­- ­8®*
̄ ̄ >́� °$ ®I�̄ Q̄ ¬�<̄ °NH̄�¯( °&}���F 

في مقام الاستدلال في حادثة الشورى  7ـ قال الإمام علي  ٢٧
  المعينة من قبل عمر بن الخطاب: 

دتكم باالله، هل فيكم أحد قال له رسول االله: أنت الخليفة في الأهل نش«
  .�`�»والولد والمسلمين في كل غيبة

 تعيينه بشأن 9إلى خطبة رسول االله  7ـ أشار الإمام علي  ٢٨
  ته، قائلاً:أم في له خليفة

ألا وإن االله نظر إلى أهل الأرض نظرة؛ فاختارني منهم، ثم نظر نظرة؛ «
علياً ووزيري ووصيي وخليفتي في أمتي، وولي كل مؤمن بعدي. فاختار أخي 

فبعثني رسولاً ونبياً ودليلاً، فأوحى إليّ أن أتخذ علياً أخاً وولياً ووصياً وخليفة 
  .��b»في أمتي بعدي

في المسجد بحضور عدد من بني هاشم،  7ـ أجاب الإمام علي  ٢٩
بن الأسود، ومحمد بن أبي وبعض شيعته من أمثال: أبي ذر الغفاري، والمقداد 

لأحد، وتركه الأمر  9بكر، عن ادعاء المخالفين عدم استخلاف النبي الأكرم 
  إلى المسلمين، قائلاً:

                                                             

� − .� ,
%*
��� Z���/ u- 3&f g*I�� p ,E���� Z�r � ,`tF 
` −  p ,E���� Z�.� ,
%*
��� Z���/ u- 3&f g*I��r � ,`d L@�- 3&f 2����� ;

 p ,H��:6� H�]- ,«
P7�b� � ,`�rF 
b −  � ,���� 4*@ u- �*
 °5 Z�.�`bcF 



 *�)

سبحان االله، مما أشربت قلوب هذه الأمة من بليتهما وفتنتهما، من «
لم يستخلف أحداً وأنه  9عجلها وسامريها. إم أقروا وادعوا أن رسول االله 

  .���»رىأمر بالشو

ا ادعوه من أن النبي ـزموا حتى بمـبأم لم يلت 7ثمّ ذكّر الإمام علي 
 9ول االله ــوا أن رسـروا ثم ادعـوالعجب أم أق«:  الـف، إذ قـلم يستخل

لم يستخلف أحداً، وأم أمروا بالشورى، ثم أقروا أم لم يشاوروا في أبي بكر 
لفلتة. ثم استخلف أبو بكر عمر ولم وأن بيعته كانت فلتة. وأي ذنب أعظم من ا

أدع أمة �فيدعهم بغير استخلاف فقيل له في ذلك، فقال:  9يقتد برسول االله 
؟ طعناً منه على رسول �ستخلف عليهمامحمد كالنعل الخلق، أدعهم بغير أحد 

ورغبة عن رأيه!! ثم صنع عمر شيئاً ثالثاً. لم يدعهم على ما ادعى أن  9االله 
 يستخلف ولا استخلف كما استخلف أبو بكر، وجاء بشيء لم 9رسول االله 

  .�`�»ثالث وجعلها شورى بين ستة نفر وأخرج منها جميع العرب

  :حديث الوزارةخامساً: 

 7 علي الإمام بتعريف النصوص بعض في 9قام النبي الأكرم 
. ومن الواضح أن اختيار الإمام علي لهذا المنصب علاوة على له وزيراً بوصفه
يته وكماله الذاتي، يحكي عن تنصيبه وتعيينه لهذا المنصب من قبل النبي صلاح

تختص بفترة  7. وربما توهم شخص هنا بأن وزارة الإمام علي 9الأكرم 
  حياة النبي الأكرم ولا تشمل فترة ما بعد رحيله.

                                                             

� −  � ,���� 4*@ u- �*
 °5 Z�.�`a�F 
` − Fs� < H3l7� 



 *�*

وفي الجواب عن ذلك يجب القول: إن النصوص المأثورة عن النبي 
 لما علياً الإمام به خص إنما المنصب هذا أن عن تعبر الشأن هذا في 9الأكرم 

 عما وعزله لتغييره سبب أو داع من هناك وليس الذاتية، الصفات من به يتمتع
 9: إن نصوص النبي الأكرم أخرى وبعبارة. 9 االله رسول حياة في له ثبت

. والدليل على ذلك استناد 9ة في شمولها لما بعد رحيله صريح بل مطلقة،
مام علي إلى هذه النصوص واستشهاده ا في معرض الاستدلال على الإ

المخالفين، ولم يشكل عليه أحد من هؤلاء المخالفين بإيراد هذه الشبهة. وبعد 
  هذا التوضيح، نشير إلى عدد من الروايات الواردة ذا الشأن:

ـ إن الإمام طلب من أبي بكر بن أبي قحافة أن يجيبه في مقام  ٣٠
 9أنشدك باالله أليَ الوزارة من رسول االله«ة عن حديث الوزارة قائلاً: المحاجج

  .���»والمثل من هارون وموسى، أم لك؟ قال: بل لك

، ولا يطرح شبهة 7وبذلك يذعن أبو بكر لدليل الإمام علي 
  .9اختصاص ذلك بفترة حياة النبي الأكرم 

ستدل كان ي 7 اًـ تقدم في الصفحات السابقة أن الإمام علي ٣١
 مقام في االله من بأمر الوزارة منصب في تعيينه على 9بحديث النبي الأكرم 

 إسناد هو الاستدلال هذا في للانتباه والملفت المخالفين، على احتجاجه
كانت بأمر من االله، وهو أمر يثبت  بأا 7 علي بالإمام الوزارة اختصاص

  : يقول إذ ،9استمرار هذه الإمامة إلى ما بعد رحيل رسول االله 

ألا وإن االله نظر إلى أهل الأرض نظرة؛ فاختار أخي علياً وزيري «

                                                             

� − «
P7� L@�- 3&f 2����� p ,H��:6� H�]- ,`t � ,d  	mF 



 *�+

  .���»وخليفتي في أمتي، وولي كل مؤمن بعدي

ـ كما استند الإمام علي في معرض الاحتجاج على أصحاب  ٣٢
في  9الشورى التي رشحها عمر بن الخطاب إلى فقرة من كلام رسول االله 

  حقه، إذ قال لهم:

: أنت أخي 9باالله هل فيكم أحد قال له رسول االله نشدتكم «
  .�`�»ووزيري وصاحبي من أهلي، غيري؟! قالوا: لا

واضح أن هذا الحديث لو لم يكن يدل على إمامته وحكومته لما استدل 
به أصلاً، هذا أولاً. وثانياً: لكان أعضاء الشورى قد اعترضوا على هذا 

  ، بل أيدوه.الاستدلال، في حين أم لم يفعلوا ذلك

 في بالوزير 7 علي الإمام وصف 9ـ لقد استعمل النبي الأكرم  ٣٣
 على استدلاله معرض في 7 علياً الإمام نجد هنا من أيضاً، خم غدير حديث

  دته لهم، يشير إلى حديث الغدير قائلاً:ومناش الشورى أصحاب

يوم غدير خم بيده  9نشدتكم باالله هل فيكم أحد أخذ رسول االله «
فعها حتى نظر الناس إلى بياض إبطه ويقول: ألا إن هذا ابن عمي ووزيري فر

  .��b»فوازروه وناصحوه وصدقوه فإنه وليكم، غيري؟!. قالوا: لا

 في له وزيراً بوصفه 7 علي للإمام 9إن تعريف النبي الأكرم 
 وزيراً، بوصفه معه التعاطي إلى الناس ودعوة الأخيرة، حياته سنوات

                                                             

� −  � ,���� 4*@ u- �*
 °5 Z�.�`bc K ,�aF 
` −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����b� � ,bb�F 
b −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����b� � ,bbbF 



 *��

 السياسية قيادته على شواهد كلها ،»ولياً« بوصفه وتعريفه يقهوتصد ومناصحته
 من تعابير لأن والدينية؛ العلمية بمرجعيته تختص ولا رحيله، بعد والمعنوية

قبيل: الوزير، والدعوة إلى مناصحته، وتعريفه بوصفه ولياً وخليفة له إنما 
  ينسجم مع مرجعيته العلمية والسياسية.

  :ؤمنينحديث أمير المسادساً: 

من العبارات  دفي صدر الإسلام كانت تع »أمير المؤمنين«إن عبارة 
السياسية والاجتماعية التي تطلق من قبل الناس ـ بشكل وآخر ـ على الحاكم 

في مختلف  7 اًوالزعيم السياسي والروحي. وكان النبي يصف الإمام علي
، وكان يأمر »المؤمنينإمرة «، أو ينادي عليه بـ »أمير المؤمنين«المواطن بأنه 

المسلمين عند إلقاء التحية والسلام على الإمام علي بوصفه أمير المؤمنين، 
وليس بوصفه فرداً عادياً، وبذلك كان يرمي إلى تمهيد الأرضية لحكمه في 
المستقبل. وقد أشار الإمام علي إلى هذه الحقيقة في معرض احتجاجه على 

نشير إلى  أتيالمفهوم على المدعى، وفيما يالخصوم، وهو أمر يثبت دلالة هذا 
  بعض هذه الموارد:

في معرض محاججته لأبي بكر بذكر مختلف  7 اًـ إن الإمام علي ٣٤
  الأدلة على إمامته، يذكر هذا الحديث بوصفه واحداً من أدلته، إذ يقول:

أصحابه بالسلام علي  9فأنشدك االله أنا الذي أمر لي رسول االله «
  .���»اته، أم أنت؟ قال: بل أنتبالإمرة في حي

                                                             

� −  p ,L/3V��� � ,`m� p ,2k�(�� #, NH3.�� ;b � ,`�c:u  '��: ;  2�����
 p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f`t � ,�bF 



 *��

  :الاستنتاجات

ـ لست أدعي قطعية جميع الأسانيد والروايات الواردة في المصادر،  ١
، وقطعيتها ����سليم بن قيس الهلالي�ومن بينها اعتبار جميع روايات كتاب 

ولربما كان بعضها يعاني من بعض المشاكل الروائية، من قبيل: الضعف أو الرفع، 
اك في الوقت نفسه روايات صحيحة وموثوقة، أجمعت على نقلها ولكن هن

  المصادر الشيعية والسنية على السواء.

ومن خلال التأمل في مجموع الروايات والأسانيد المتنوعة الناظرة إلى 
محتوى واحد، يحصل لنا علم بالتواتر الإجمالي والمعنوي، ويمكن القول على هذا 

قد احتج قطعاً على مخالفيه بالنصوص النبوية،  7 اًالإمام علي الأساس بأنّ
  ومن هذه الناحية لا يمكن التشكيك في اعتبار هذه الروايات والطعن ا.

 7ـ يستفاد من مجموع الروايات وكذلك استناد الإمام علي  ٢
واستشهاده ذه النصوص فيما يتعلق بمسألة الخلافة والإمامة والبيعة، أن 

ها العام الناظر إلى المرجعية العلمية بمعنا الإمامة تعني 9روايات النبي الأكرم 
  والدينية والخلافة والقيادة السياسية والاجتماعية.

 7أن تعيين الإمام علي ومضامينها ـ يفهم من كلمات الروايات  ٣
بوصفه خليفة وإماماً على الأمة، لم يكن مجرد تعريف على مستوى الترشيح، 

ب على الأمة الإسلامية يجهذا التنصيب  اً ونبوياً، وإنّبل بوصفه تنصيباً إلهي
  إطاعته بوصفه واجباً دينياً.

                                                             

� −  ;4*@ u- �*
 °5 Z�.� 2�3�� ,=H�l:6� L@�- 3&f :LC:� ,��./£H ��I�� �D� E N�%�
 :>�3 6� ,n/3; ��
  :2
¼ ,�4*@ u- �*
 °5 Z�.�� :2���� ,=>��M �5�@ba �bc 

�bd ��  ��.� ,�brb  ��  T*A� Y*-H� ,© 	��bra  	�F© 



 *��

أنه  7ـ يستفاد من الروايات النبوية التي يستند إليها الإمام علي  ٤
كان يرى العنصر الأساسي في الإمامة هو وجود التنصيب الإلهي والسماوي، 

له، ولم يشمل أي واحد من ويعتقد بأن هذا الأصل لم يتحقق إلا بالنسبة 
وعدالته وصدقه  7الخلفاء الآخرين. وعليه ينبغي بالذي يؤمن بالإمام علي 

في الحد الأدنى، أن يتعامل مع مذهب الإمام بوصفه أصلاً دينياً، وأن لا ينكره 
أو يعمل على تأويله رد عدم العثور على نصوص التنصيب. وأما أهل السنة 

بوصفه واحداً من  7لحد الأدنى ـ بصدق وعدالة الإمام الذين يؤمنون ـ في ا
أفضل الصحابة، فعليهم أن يجيبوا عن جميع هذه الاحتجاجات المنطقية 
والوجدانية التي صدع ا الإمام؛ فإم مسؤولون عن ذلك أمام االله في الدنيا 
والآخرة. ولا يكفي مجرد حمل هذا الكم الهائل من النصوص على أحقيته 

، بل هذا في ���ضليته، كما تقدم في بداية شبهة ابن أبي الحديد المعتزليوأف
 الأمر هذا أن بجرأة القول ويمكن ،9الحقيقة ترك لنصوص النبي الأكرم 

ينطوي على اام الإمام بالمبالغة والكذب ـ والعياذ باالله ـ تبييضاً لصفحة سائر 
  الخلفاء الآخرين.

نصيب هو من أركان مذهب التشيع، أصل الت نّإ :ـ الأمر الأخير ٥
وليس الإسلام. فإذا قام شخص بتأويل النصوص صادقاً فيما بينه وبين االله، 
ولم يكن مكابراً أو معانداً، فإنه سيكون عندها منكراً لركن من الأركان الرئيسة 
في مذهب التشيع، ولا يخرجه ذلك من ربقة الإسلام، فإن للإسلام والإيمان 

. وبعبارة أخرى: إن أصل الإمامة من أصول التشيع دون مراتب ودرجات
  الإسلام، وقد ذكرت تفصيل هذا الأمر في موضع آخر.

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�t � ,b�dF 



 *��

  :الشبهة الثامنة: عدم مبادرة الإمام للتصدي إلى الحكم  ■

إن من بين الشبهات القديمة التي يتمسك ا علماء أهل السنة لرفض 
إلى المطالبة بالحكم  7أصل التنصيب، دعوى عدم مبادرة الإمام علي 

أنه لو كان هناك نص صادر عن النبي  واستلام السلطة. فهؤلاء يدعون
حقاً، وبعبارة أدق: لو حصل تنصيب  علي الإمام خلافة بشأن 9الأكرم

بالفعل، لتعين على الإمام علي أن يفعل شيئاً لأخذ حقه الثابت، ولا يسكت 
وقد طرح هذه الشبهة بعض أهل عنه أبداً، في حين لم يحصل شيء من ذلك. 

  .�`�، وعدد من الشيعة الذين يصطلح عليهم بالمستنيرين���السنة

  :مناقشة وتحليل

من خلال إلقاء نظرة عابرة على التاريخ ندرك أن هذا الكلام لا يعدو 
  أن يكون مجرد ادعاء باطل لا يستند إلى أي دليل، وهذا ما تثبته الأدلة الآتية:

  : 3بيت السيدة فاطمة الزهراء  أ ـ الاعتصام في

 يبايعوا لم الذين من الصحابة بعض صار ،9بعد رحيل النبي الأكرم 
                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:� :LC:�m � ,bb ,=e�L�� L���� ;
 � ,Y-�L�� Bl��� ,��-H6�md p ,3A��7� Kq ,^�e�.�.�� ;c � ,`d` ;

 p ,S3l�� B{R> ,��§e�H` � ,`�  	bbF 
` −  ,��$*�� 9�5 �< �§ ���) �� R� ,2����� 9%�&- 2�� � 8��� �
� "  ���y� ��<�

 � ,�o�- �3� �3�� �L�v :LC:�ac ,=>�*�� =L{��� H�.�3�� :'�x/< LC:�� ;
 � ,����;� �&�;�aa �< �%��- "  ���y� 2��� ,
P:�(��� 3�< ;

 � ,�l%��-``3(  3*��� �< 8.�L�� L/3�� u�� F  ¥3%$7� BP:� ���He�- "���
 "  ���y� >�$P- �O�/ ����He�- =3$�7  E ��[ 3P: �� 2i
���- 2(��i7� E

 � ,��>L� H> �3� �*&��; ��*-� zH��� 8-�.�dmF 



 *��

 ولكي. السلطة على الحصول أجل من ما بعمل القيام بصدد الأول الخليفة
 3وا دماءهم من بطش السلطة تحصنوا في دار السيدة فاطمة الزهراء يحقن

الخليفة وأجهزته الأمنية لا  نأ متصورين. 9بوصفها وديعة رسول االله 
تستطيع هتك حرمة بنت الرسول الوحيدة واقتحامه بالإكراه لإلقاء القبض 
عليهم. إلا أن تصورهم ظلّ على حدود التصور. فقد أرسلت السلطة بعض 
قوات النخبة بقيادة عمر بن الخطاب لاقتحام بيت الزهراء وإلقاء القبض على 

عمر المعتصمين بحرق البيت على من فيه إن لم  المعتصمين فيه. وهنالك هدد
يخرجوا، وبعد إصرار المعتصمين على مواقفهم تمّ اقتحام البيت وتجريد 
المعتصمين من أسلحتهم، وحدثت هناك مناوشة كسر على إثرها سيف الزبير 

  .���بن العوام أيضاً

ا ونحن هنا لسنا بصدد بيان تفاصيل الأحداث المتقدمة، وإنما نطرح هذ
لم يكونا على  3والسيدة فاطمة الزهراء  7 اًالسؤال: لو أن الإمام علي

  خلاف مع الحكم الجديد، فلماذا فتحا بيتهما للمعارضين كي يتحصنوا فيه؟!

  :ب ـ كراهة البيعة

هناك من الصحابة من كره مبايعة أبي بكر بن أبي قحافة، فتم إجباره 
فلم يبايع حتى مضت أشهر ستة،  7على البيعة بالإكراه، وأما الإمام علي 

وبذلك أثبت عدم شرعية أصل خلافة الخليفة الأول. فإن كان الإمام من 
                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�` � ,cd p� ,`� � ,�am ;
¤���*�� g/H�� ,¤���*�� �X�� u-� p ,` � ,�`d p ,25�*���� 2���y� ;� � ,

�` � ,4*@ u- �*
 °5 Z�.� ;�ad p ,���%�� �� < ;a � ,��a ,��I� u-� ;
 p ,��I� u-� G�5a � ,`brF 



 *��

القائلين بمشروعية الخليفة الأول منذ البداية، لما كان هناك من داع أو دافع 
  لإصراره على عدم البيعة طوال هذه الفترة.

يثبت بأن  أجل هناك من المؤرخين السنة من حاول لدواع مختلفة أن
 9سارع إلى مبايعة الخليفة الأول بعد رحيل النبي الأكرم  اًالإمام علي

، حتى الذين ينتقدون �`�. إلا أن المؤرخين المنصفين من أهل السنة���مباشرة
، يرفض هذه الأقوال  ويعتبرها ��bمن أمثال ابن حزم 7مواقف الإمام 

لم يبايع مدة حياة  اًعليعديمة للقيمة. بل هناك منهم من أضاف أن الإمام 
السيدة فاطمة الزهراء، وإنه لم يبايع أبا بكر أحد من بني هاشم إلا بعد وفاة 

  .3فاطمة 

  :ج ـ النشاط السري والعلني والمواجهة المسلحة

فيما يتعلق باسترجاع حقه في الحكم لم  7إن نشاط الإمام علي 
 هذا اال ـ على ما يقتصر على النشاط السلبي فقط، بل بادر إلى العمل في

يراه من المصلحة ـ بشكل إيجابي وعملي. والمثال البارز على ذلك طواف 
 بيوت على ليلاً 8 والحسنين 3بالسيدة فاطمة الزهراء  7الإمام علي 

لأبي بكر، وإعادة الحقوق إلى  بيعتهم عن العدول في إقناعهم بغية الأنصار
                                                             

� −  p ,=½i�� g/H�� :LC:�b � ,`�m p ,2/�(%�� G���� ,�o� u-� ;a � ,atcF 
` − �qy�� 8*(%.�� ,=>���7� "  u��� �-< :LC:� � ,�`c� ,¤���*�� �X�� u-� ;

 � ,¤���*�� g/H���`d p ,��q6� Z��:< ,=H[�(�� ;� � ,crd ,�16� u-� ;
 p ,g/H�.�� E B�����` � ,b`c � ,��� � GL�D� ,=e��� u-� ;d� 3- R� F

 �  Q3/ �Æ ,�B*@� ¦�
- ½ � �D� !� H��< H>�l7� sD� J�- ��- ��D.�� u�
F8��X 

b − � p ,Bl��� ,��; u-� :LC:a � ,`bcF 



 *��

من يؤيده سوى أربعة أشخاص أو  أهلها، ولكنه للأسف الشديد لم يحصل على
هذه  7خمسة، بحجة أن بيعتنا قد مضت لهذا الرجل! وقد روى الإمام علي 

  الحادثة على النحو الآتي:

ثم أخذت بيد فاطمة وابني الحسن والحسين ثم درت على أهل بدر «
وأهل السابقة فناشدم حقي ودعوم إلى نصري، فما أجابني منهم إلا أربعة 

مان وعمار والمقداد وأبو ذر، وذهب من كنت أعتضد م على دين رهط: سل
االله من أهل بيتي، وبقيت بين خفيرتين قريبي العهد بجاهلية: عقيل 

  .���»والعباس

وهو مؤرخ سني عين هذه  �هـ ٣٢٣م �وقد نقل أبو بكر الجوهري 
 3الحادثة، وأضاف إليها قول الأنصار في الاعتذار للسيدة فاطمة الزهراء 

يا بنت رسول االله، قد مضت بيعتنا لهذا الرجل، لو كان ابن عمك سبق «قائلين: 
إلينا أبا بكر ما عدلنا به، فقال علي: أكنت أترك رسول االله ميتاً في بيته لا 

  .�`�»أجهزة، وأخرج إلى الناس أنازعهم في سلطانه

لى وقد أشار معاوية بن أبي سفيان إلى هذه الحادثة في رسالة بعث ا إ
  .��bالإمام، وقد امه فيها بزعمه أنه كان يطالب بالباطل

والشاهد الآخر على ذلك ما صرحت به السيدة فاطمة الزهراء في 
  خطبتها المعروفة حيث تقول:

                                                             

� −  � ,4*@ u- �*
 °5 Z�.��ad  	�ar ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2����� ;
p`t � ,a�t p ,���) ¤< u- "  ���y� 2 �5�� :'�x/<� ;b � ,c� F3�- �� 

` −  � ,N3�� 2�*����d�F 
b −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�`� , am p� ,�� � ,��aF 



 *�)

إيها بني قيلة! أأهضم تراث أبي وأنتم بمرأى مني ومسمع، ومبتد «
العدة، والأداة ومجمع؟ تلبسكم الدعوة، وتشملكم الخبرة، وأنتم ذا العدد و

والقوة، وعندكم السلاح والجنة، توافيكم الدعوة فلا تجيبون، وتأتيكم الصرخة 
  .���»فلا تغيثون

في قول الحق والمطالبة به بعد رحيل  7لقد كانت جهود الإمام علي 
 المخالفون امه بحيث والإصرار والصراحة الوضوح من 9رسول االله 

̄� «ان جواب الإمام علي عن ذلك قائلاً: ة، فكالسلط على والتهالك بالجشع ¬:­�
 °8:̄� °> 
 ­$ ®M�̄ �̄�°- ­ ®Ø�̄�̄ °8̄%®*-̄�̄ 
­%®*-̄ �̄�°�� °+̄ ®�°. ®:<̄�̄ ­� '� 0�;̄ °�®(
̄)̄«�`�.  

في هذا السياق حتى المخالفون  7وقد اعترف بجهود الإمام علي 
  .��bالمنصفون أيضاً

جوت ـ للأسف  7ي إلا أن هذه الجهود التي قام ا الإمام عل
الشديد ـ بالإعراض والصدود. وعلى حد تعبير سلمان الذي كان من بين 

شخصاً. فبايعهم على الموت،  ٤٤المدعويين أنه لم يستجب لدعوة الإمام سوى 
وأمرهم أن يصبحوا بكرة محلقي رؤوسهم ومعهم سلاحهم، فلما أصبح لم يوافه 

  .��aذر وسلمانمنهم إلا أربعة: الزبير والمقداد وأبو 

                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2����� :LC:�`t � ,a�tF 
` −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,�mF 
b −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:��� � ,�a p ,���%�� �� < ;a ,

 ���aF 
a − 2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:� p ,�� � ,�a ,Ë½i�� ;

 p ,p�P.;R�� � ,�rrF 



 *�*

حصيلة الكلام أنه بعد كل هذه الجهود والأنشطة التي يمكن القول إا 
بلغت حد العمل على إسقاط السلطة بالسبل المشروعة، هل يمكن اام الإمام 

  بأنه اختار السكوت ولم يقم بأي عمل يقوض شرعية السلطة الغاصبة؟!

ن القائلين ا إن مثل هذه التهمة ليست ظلماً فحسب، بل تؤكد أ
لايمتلكون أدنى معرفة بتاريخ صدر الإسلام. وإلا لما قلبوا الحقائق، وقدموها 

  .���إلى الناس بشكل معكوس

  :بشأن الإمامة 7د ـ نصوص الإمام 

 7اًإذا نحن تجاوزنا جميع هذه الحقائق التاريخية، وقلنا بأن الإمام علي
ختار السكوت، مع ذلك نقول: لم يقم بأي نشاط عملي ضد الحكومات، وأنه ا

إن هذا السكوت لا يدل على الرضا ومشروعية خلافة الخلفاء في عصر الإمام 
أيضاً؛ إذ هناك إلى جانب هذا السكوت الكثير من النصوص الدالة  7علي 

على اختصاص الإمامة والحكم بالإمام علي بن أبي طالب، واغتصاا من قبل 
ها الإمام ذا الشأن إليهم، وهذه النصوص الآخرين، والانتقادات التي وجه

تدلّ بأجمعها على عدم رضاه عن الخلفاء وعدم شرعيتهم، وعلى الباحث 
  والمحقق أن يأخذ جميع هذه النصوص بنظر الاعتبار.

  : 7 الشبهة التاسعة: سكوت الإمام علي  ■

كان في  7 اًاتضح من خلال نقد الشبهة السابقة أن الإمام علي
                                                             

� −  ,G��D�� ,¢�L7� 3*��� :LC:� ,2�*I�� �&
�.7� ��Hv �  W�)R� u� 3/�7
�ama � ,��@�*�� ,��-�: u-� ;r` p ,3*
�.�� u� D�%7� ,=e�L�� â&�� ;` ,
�`�� ,
P*���� h�]7� ;>�L� L��� � ,at�F 



 *�+

ولى بصدد المواجهة مع مغتصبي الخلافة، ولكنه فوجئ بقلة الناصر؛ المرحلة الأ
فآثر الصبر واضطر إلى كظم غيظه. ومع ذلك هناك من اعتبر سكوت الإمام 
مدة خمسة وعشرين سنة تأييداً للحكومات التي عاصرها، ورأى في ذلك 

اعتراضه  مؤشراً على العلاقة الودية بينه وبين الخلفاء، أو في الحد الأدنى عدم
بشجاعة لا  7عليهم، وذهب إلى الاعتقاد بأنه حيث يتمتع الإمام علي 

من الشيخوخة، لماذا  �أبو بكر بن أبي قحافة�تنكر، ومعاناة المرشح المنافس له 
  .���آثر السكوت. أليس السكوت علامة الرضا

  :مناقشة وتحليل

لأولى غير بالسكوت في المرحلة ا 7تمّت الإشارة إلى أن اام الإمام 
الإمام سعى بمختلف السبل ـ كما تقدم أن ذكرنا ـ إلى استرجاع  نّإمقبول؛ إذ 

السلطة، أو أن يتم الحجة في الحد الأدنى. وأما في المرحلة الثانية حيث اختار 
الإمام السكوت النسبي، بمعنى عدم قيامه بحركة للاستيلاء على السلطة، لا 

ح المسار. فهناك لتبريره أدلة مختلفة، وفيما يلي بمعنى ترك الانتقاد وعدم تصحي
نشير إلى أربعة من الأدلة التي أكد الإمام عليها في النصوص المأثورة عنه 

  بنفسه:
  :أ ـ غياب الأنصار

�w ¬R­� Ê، أنه قال: 7روي عن الإمام علي  ­� °� ­� 4̄®*�̄ �[̄­º�̄ °� ®LC̄̄%�̄
 ­u ̄ ®�­ ­§ °�®%­%x̄�̄ ,
­.®*-̄ °B ®�<̄  �̄ ̄ °�®- ­q̄�̄ ,zD̄�̄ ®�� �̄ ̄ °�®*x̄ ®k<̄�̄ , ­� ®�̄®7�

 ­��̄ ®
�̄ ®�� ­� ®�)̄ ®u ­� ¬L�̄<̄ �̄ ̄�̄ ­�C̄�̄ ®�� ­D ®�<̄ �̄ ̄ °�®½̄Ā�̄ ,�P̄ ¬I��}�`� .  

                                                             

� − 3A��7� Kq :LC:� p ,b � ,atr p ,T@��7� Kq ;r � ,brdF 
` −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,`dF 



 *��

في هذه الخطبة أن أنصاره لم يكونوا سوى أهل  7ذكر الإمام علي 
حين أن هذا لن يخدم  بيته، وأن القيام م لن يؤدي م لغير الشهادة، في

كان سيؤدي  7الإسلام، بل إن خسارة الأمة لقائد ومرجع مثل الإمام علي 
  إلى خسارة وثلمة لا يمكن لشيء أن يسدها.

عدم مواصلة موقفه السلبي  7وفي رواية أخرى يبرر الإمام علي 
فنظرت فإذا ليس لي رافد ولا معي مساعد إلا أهل بيتي «من السلطة بقوله: 

عمي حمزة وأخي  9ت م عن الهلاك، ولو كان لي بعد رسول االله فضنن
جعفر لم أبايع كرها [مكرها]، ولكني بليت برجلين ـ حديثي عهد بالاسلام ـ 

  . ���»العباس وعقيل، فضننت بأهل بيتي عن الهلاك

في مواضع أخرى بأنه لو كان معه أربعون  7وقد صرح الإمام علي 
  وطالوت، لقام م.رجلاً أو بعدد أصحاب بدر 

  :ب ـ عدم حلول الوقت المناسب

إن الثورة على السلطة القائمة، والعمل على قلب نظام الحكم رهن 
بتوفّر سلسلة من الشرائط والظروف التي لو اختل واحد منها فإن الثورة سوف 

ملتفتاً إلى هذه الحقيقة بشكل كامل،  7تمنى بالفشل. وقد كان الإمام علي 
قابل حثّ أبي سفيان له بالثورة ومعارضة الخليفة على المستوى  من هنا فإنه

  العملي، بالقول:

                                                             

� −  p ,G>����� #, ,=>�&]7�c � ,`�t � ,4*@ u- �*
 °5 Z�.� ;`�d K ,�` ;
 p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����b� � ,�c p� ,`t � ,a�t ;

 p ,B{�5��� NH3.���� � ,mdF 



 *��

w ­h/L)̄ ®u ̄ �� °M ±L ̄�̄ , ­G�P̄¬%�� ­u °� °�­- ­u¯. ­��� p̄��̄ ®�<̄ �� ³� °� , °¥�¬%�� � ³Í<̄
 ¯. ®5� ­�< ,Ḱ�̄%P̄­- J̄̄,̄ ®u�̄ �̄
̄ ®�<̄ F ­GL̄�̄��̄°®7� �̄�P̄*­� �� °�X̄�̄ , ­GL̄�̄�̄%°®7� FK̄�H�̄�̄ �̄
̄ ®�

 �$̄ ­ �̄%/­� ­�®@�̄ ­ ®�V̄­� ­GL̄&̄o ¬�� 
­%¯.® °¼�̄ ,�$̄ °
­�v �¯ ­§ ³�V̄/̄ Ê2&̄ ®� °��̄ , Êu ­Mv Ê���̄ �D̄�̄
 ®���̄ , ­�®
°®7� �̄ ̄ �̄L̄;̄ :��°�� °�/̄ ®B°@<̄ ®�­º�̄ 8&
 � 8�
� F ­8 ­X ®H<̄ ­ ®�V̄­- ­WH� ¬����

 ¯7� ū ­� W̄ ­�M̄ :��°�� °�/̄ ®� °� ®5<̄ ­� ®�}��� F 

  :ج ـ الحفاظ على وحدة المسلمين

أن الحفاظ على وحدة المسلمين، والخوف  7كما ذكر الإمام علي 
من عودة الناس إلى الكفر، كان من بين الأسباب التي دعته إلى اختيار 

  السكوت والصبر على هضم حقه، إذ يقول:
ر ويبور الدين وأيم االله لو لا مخافة الفرقة بين المسلمين، وأن يعود الكف«

  .�`�»لكنا على غير ما كنا لهم عليه
وفي موضع آخر ذكر الإمام أن فلسفة سكوته عن حقه تكمن في رؤيته 
حالة من الردة التي سادت الناس على الإسلام، وهو أمر هدد كيان الإسلام 
وعرض وجوده إلى الخطر، إذ يقول في الكتاب الذي بعثه إلى أهل مصر بيد 

  ر النخعي:مالك الأشت
w ¬�­º�̄ , °3 ®�-̄ � ¬�<̄��  '�3 ¬&̄ °f n̄�̄-̄ °8:̄�]̄®( °59  ®*$̄ °��̄ ,�̄­¯7��̄ ®
­� '�L/ ­D:̄ '�% ­&

� �̄ ̄ ®�	 ¢̄�̄ ¬�
̄�̄ ,�̄­
5̄ ®L °&9  W̄ē�̄%�̄� ®�	 ̄��̄ , ­s ­3 ®�-̄ ®u ­� L̄ ®�̄ ®6�̄ �̄� °&­
 ®� °&��  ��̄
 ­- °L°i®Ū ̄R�̄ 
 ­ � °H ­E 9�̄®
 °/ �̄��̄ ­s ­3 ®�-̄ ®u ­� L̄ ®�̄ ®6�̄ �D̄�̄ °# ­ ®� °� Z̄L̄�̄ ®��̄ ¬�<̄ , ­��¯(9 

                                                             

� − � ,2k�(�� #, :�@H 2(i cF 
` −  :�@H 2(i � ,s� < H3l7���t p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� ;� ,

 �b�mF 



 *��

 �̄ ̄ ­¥�¬%��̄ °Q�¯*­o ®:­� ¬R­� 
­% ̄�H̄ �̄�̄ , ­s ­3 ®�-̄ ®u ­� 
±% ̄ °s� ³]̄% °� ®�° ¬,<̄ ¯R�̄ , ­8­.®*-̄ ­B ®�<̄ ®u ̄
 °�®/<̄H̄ 9¬.;̄ ,= ­3/̄ = ­3¯*­- °� ®��̄ ®��̄�̄ , °8:̄� °�­/�¯( °/ �̄́�°�  ®��̄M̄H̄ ®3@̄ ­¥�¬%��̄ 2̄�̄ ­M�H̄

 3́ ¬&̄ °f ­u®/>̄ ­h®f̄ !̄­� �̄� ° ®3/̄ , ­�̄� ®5 ­ ®y�̄ ­u ̄9 �̄̄� ®5 ­ ®y�̄ ­ °¿®:<̄ ® Ǟ ®�­� °�* ­I�̄�̄ ,
 °�­./̄̄R ­� ­� ®��̄ ®u ­� �̄C̄ ® <̄ ¬"̄ ̄ ­8­- °2¯(* ­l°®7�̄ °�� °��̄ '�� ®3�̄ ®�<̄ '�®
1̄ ­8*­� zH̄<̄ ®�<̄ °8
̄ ®�<̄�̄ °�

 °Z� ¯ ¬Ì��̄ °Q� °�/̄ �̄�̄ �̄��̄ ��̄ �$̄®% ­� °Q� °�/̄ ,B̄­{̄�@̄ �́� ¬/<̄ °W�¯.�̄ 
̄ ­� �̄¬:­� 
­. ¬��̄}���    F 

  :د ـ تنازل الإمام عن حقه

إن التصدي لمقام الحكم والسلطة لم يشكل هدفاً أولياً وذاتياً للإمام 
قيمة من النعل ، بل كان يرى أن الحكومة الدنيوية أقل شأناً و7علي 
من هنا لم تكن غاية الإمام من المطالبة بالسلطة سوى إحياء الدين  .�`�الخلق

الحنيف وبسط تعاليم الإسلام. وحيث تدبر في ظروف العصر ومقتضياته أدرك 
أن مصلحة الإسلام والمسلمين تكمن في إيثار الصبر والسكوت وعدم توسيع 

كيان القرآن والإسلام إلى الخطر، وإن رقعة الخلاف، وذا السكوت لم يتعرض 
كان يؤدي إلى مصادرة حقه الشخصي الثابت، وهنا ترفّع الإمام عن المطالبة 

   .��bبحقه

إن الإجابة عن هذه الشبهة تتضح من خلال تحليل الشبهة السابقة؛ إذ 
أشار الإمام إلى فلسفة إيثاره السكوت عن حقه. غير أن الملفت في كلام 

                                                             

� −  �@H Z�.��� ,2k�(�� #,d` � ,
�eH�� � �@�%� ;b�b p ,�i&��� 3{�L� ;� ,
 �b`� �@H ,`c� p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;a` � ,aba p ,���*7� ���� ;` ,
 ��cd �%� ; p ,Q����c � ,m`aF 

` −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #, :LC:�bbF 
b − F2�-���� 2$(I�� H>�l� :LC:� 



 *��

ص إيثاره وزهده عن حقه الدنيوي فقط، ثم يذكّر بيوم القيامة الإمام أنه يخ
  وأن االله سيحكم ويقضي في هذا الشأن، إذ يقول: 

w ®�� �D̄¯ ­§ �̄%®*
̄ ̄ °>�3̄®(­. ®5 ­R� � ¬�<̄	 �̄� ³3�̄̄ ®6��̄ ,'�(�̄:̄ �̄ ®�
̄ ® ̄ ®6� °u ®]:̄�̄ , ­���̄&̄
 �� ­Q� °5 ¬L­-9  ̄1<̄ ®�:̄��̄ �̄ ¬,­º�̄ ,'�) ®�:̄ ®��̄5̄�̄ ,�́ ®�@̄ °¥�°�°: �$̄®*
̄ ̄ ®� ¬]�̄ 'GL̄

 °��̄¯ ®���̄ ,ū/ ­L�̄v °¥�°�°: �$̄®% ̄�� °2�̄�¯* ­� ®�� ­8®*�̄­� °>� °�¯®7��̄ ,}���F 

  :ببيعة أبي بكر 7 الشبهة العاشرة: قبول الإمام علي  ■

لأبي بكر،  7هناك من لا يدقق في الفترة الزمنية لبيعة الإمام علي 
ذلك بأن هذه البيعة تمثل دليلاً على شرعية خلافة الخليفة، وأن الإمام ويعتقد ل

حتى إذا كانت لديه في بداية الأمر بعض الملاحظات على الحكومة، إلا أن هذه 
الملاحظات قد زالت في المرحلة اللاحقة بعد تأكده من سلامة طوية الخليفة بعد 

ة والحسنة محل سوء التفاهم ستة أشهر، فبايعه مختاراً وحلّت العلاقات الطيب
السابق. وبعبارة أخرى: بعد أن لمس الإمام عدالة الخليفة بايعه عن رضا 

  وطيب نفس.

 7هذا وإن المتقدمين من أهل السنة يذعنون بأن بيعة الإمام علي 
إنما كانت بيعة ظاهرية، ولم تكن منبثقة عن قناعة داخلية، ولكنهم التزموا بأن 

  عة وصحتها هو الظاهر دون السرائر.الملاك في تحقق البي

ولا يجوز لقائل أن يقول: كان باطن علي والعباس «ومن ذلك قولهم: 
خلاف ظاهرهما، ولو جاز هذا لمدعيه لم يصح إجماع وجاز لقائل أن يقول 

                                                             

� −  �@H 2(i � ,2k�(�� #,�d�F 



 *��

ذلك في كل إجماع للمسلمين. وهذا يسقط حجية الإجماع؛ لأن االله عز وجل لم 
  .���»الناس، وإنما تعبدنا بظاهرهم يتعبدنا في الإجماع بباطن

  :مناقشة وتحليل

في تحليل بيعة الإمام علي لأبي بكر بن أبي قحافة، وكذلك لعمر بن 
  الخطاب وعثمان بن عفان، لا بد من التأمل في الأمور الآتية:

  :أ ـ الحيلولة دون الكفروالردة

على السلطة بعد استيلاء أبي بكر  اًالإمام علي كما تقدم أن ذكرنا فإنّ
امتنع عن مبايعته مدة ستة أشهر كاملة، وبذلك سجل عدم رضاه وأثبت عدم 

من البدع وشتى  اًمشروعية الحكم. ولكن في هذه الفترة واجه الإسلام كثير
الانحرافات. فمن جهة خرج مسيلمة الكذاب يدعي النبوة وغر بعض المسلمين 

وكته حتى شكل جبهة واحدة واستقطبهم لدينه المزيف، وقد قويت بذلك ش
  قوية اعتزم أن يضرب المسلمين ا.

ومن هذه الناحية كان إيمان الناس وكذلك الرقعة الجغرافية للمسلمين 
في معرض الخطر والزوال، والسقوط بيد الأعداء الخارجيين. وفي هذه الأجواء 

يفة المشحونة والمتوترة لم يتمكن الإمام من مواصلة موقفه السلبي من الخل
إصراره على موقفه لن يقتصر ضرره  نّإالأول والإصرار على عدم مبايعته؛ إذ 

على شخص الخليفة ومنصب الخلافة فقط، بل قد يعرض إيمان المسلمين 
وبيضة الإسلام للخطر، أو يؤدي إلى إضعافها في الحد الأدنى. من هنا رأى 

                                                             

� −  � ,2:�-y��ar � ,u/3�� Q�A< Z�.� :=>�3V(�� ;�atF 



 *��

فإن ذلك سيعزز جبهة  أمير المؤمنين أنه إذا بايع الخليفة الأول وتعاون معه
ودوره ومترلته الإسلام والمسلمين. ومع الالتفات إلى مكانة الإمام علي 

المحوري سترتفع معنويات المسلمين وتتمكن الحكومة مدعومة بتأييد الإمام من 
  الوقوف سداً منيعاً في وجه الكفر والكفار وصد هجمتهم الوشيكة.

م مجرد تحليل من كاتب هذه ربما تصور القارئ الكريم أن هذا الكلا
السطور أو رأي لعلماء الشيعة في تغريدة منهم خارج السرب يراد منها إثبات 
أمر لصالح المذهب، إلا أن الحقيقة هي أن هذا الكلام ليس مجرد تحليل وإنما هو 

الذي عايش تفاصيل  7تقرير للواقع، والمقرر هو شخص الإمام علي 
الشيعة معصوماً من الخطأ، ويراه السنة في الحد الظروف وجزئياا، ويعتبره 

بفلسفة بيعته مراراً  7الأدنى من الصحابة العدول. وقد صرح الإمام علي 
  وتكراراً، ومن ذلك قوله:

بايع الناس أبا بكر وأنا واالله أولى بالأمر وأحق به، فسمعت وأطعت «
ثم بايع مخافة أن يرجع الناس كفاراً يضرب بعضهم رقاب بعض بالسيف، 

أبوبكر لعمر، وأنا واالله أولى بالأمر منه فسمعت وأطعت مخافة أن يرجع الناس 
  .���»كفاراً

في موضع آخر ـ ضمن إشارته إلى كراهة  7كما بين الإمام علي 
مبايعة الخليفة ـ أن سبب بيعته يكمن في خوفه من تعرض الإسلام والمسلمين 

ذلك ستكون أشد من ضياع حقه في  للخطر، وقد عبر الإمام عن أن مصيبته في

                                                             

� −  � ,
�eH�� � �@�%�b�b Bl��� ,�d p ,�i&��� 3{�L� ;� � ,b`� �@H ,
`c�/H�� ; p ,hI�> 2%/3� ga` � ,aba p ,Q���� �%� ;c � ,m`aF 



 *��

w ®��̄M̄H̄ ®3@̄ ­¥�¬%�� 2̄�̄الخلافة حيث يقول:  ­M�H̄ °�®/<̄H̄ 9¬.;̄ = ­3/̄ °� ®��̄ ®��̄�̄
 3́ ¬&̄ °f ­u®/>̄ ­h®f̄ !̄­� �̄� ° ®3/̄ ­��̄ ®5 ­ ®y� ­u ̄9  �̄�̄ ®5 ­ ®y� ­ °¿®:<̄ ® Ǟ ®�­� °�* ­I�̄�̄

 ̄< '�®
1̄ ­8*­� zH̄<̄ ®�<̄ °8
̄ ®�<̄�̄ °� °�­./̄R̄ ­� ­� ®��̄ ®u ­� �̄C̄ ® <̄ ¬"̄ ̄ ­8­- °2¯(* ­l°®7� °�� °��̄ '�� ®3�̄ ®�
 �̄�̄ ®�<̄ °Z� ¯ ¬Ì�� °Q� °�/̄ �̄�̄ �̄��̄ ��̄ �$̄®% ­� °Q� °�/̄ B̄­{�̄@̄ �́� ¬/<̄ °W�¯.�̄ 
̄ ­� �̄¬:­� 
­. ¬��

9¬.;̄ ­j�3̄ ®;̄ ®6� �̄®
­� ­E °� ®x$̄̄%�̄ °Z�]̄ ¬��� °Y ¬I�̄¯./̄  ¬��̄&̄®)��̄ h̄�̄ē�̄ °B­)�¯( ®�� K̄�ē
 ̄8̄% ®$̄%�̄�̄ °u/ ±3��}���F 

  :ب ـ الحفاظ على وحدة المسلمين

أن الحفاظ على وحدة المسلمين والخوف من  7ذكر الإمام علي 
الردة عن الإسلام إلى الكفر كان من بين الأسباب التي دعته إلى اختيار 

  السكوت وإيثار الصبر، إذ يقول: 
االله لو لا مخافة الفرقة بين المسلمين، وأن يعود الكفر ويبور الدين وأيم «

  .�`�»لكنا على غير ما كنا لهم عليه
وبعبارة أخرى أن الإمام كان على مفترق محذورين، فإما أن يصر على 
المطالبة بحقه على حساب ضياع وزوال أو إضعاف الدين، وإما أن يغض 

اني، إلا أن صبره الذي استمر خمسة الطرف عن حقه الثابت؛ فاختار الث
وعشرين سنة كان بمثابة من يتحمل ألم الشوكة المعترضة في عينه، أو ذاك الذي 

�® wاعترض عظم في حلقه، إذ يقول: <̄ ,�̄� ¬DM̄ 3*̄­- Q̄� °A<̄ ®�<̄ ¯ ®�-̄ 
­¹�̄ ®H<̄ °� ®� ­�)̄�̄
 ̄� , °�(�̄�� �$̄*� °�L̄®Í̄ ,�̄�¯* ®& ̄ 2¯* ®�)̄ �̄ ̄ ¯ ­½ ®A<̄ �$̄*­� °K3̄ ®�/̄�̄ , °� ­V ¬l�� �$̄*­� °�* ­I/̄

                                                             

� −  �@H Z�.��� ,2k�(�� #,d`F 
` −  :�@H 2(i � ,s� < H3l7���t p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� ;� ,

 �b�mF 



 *�)

 ­ ®��̄®�� E�̄ °�½̄l̄�̄ ,9P̄ ®;<̄ ��̄��̄ �̄ ̄ ¯ ®½ ¬l�� ¬�<̄ °�®/<̄L̄�̄ F °8 ¬-H̄ 9�̄®
/̄ 9¬.;̄ Êu ­� ®? °�
 '�P�̄ ­h®
¯�� E�̄ , 'zD@̄ , '�(®,̄   
1�L̄ °� zH<}���F 

سة فهل يمكن وصف مثل هذا الشخص الذي يصف حياته طوال خم
وعشرين سنة في ظل الخلفاء الثلاثة وضياع ميراثه ذا الوصف، بأنه كان 
راض عن خلافة الخلفاء الذين سبقوه، والادعاء أنه كان قائلاً بشرعية 

  حكمهم؟!

  :ج ـ الحيلولة دون سفك الدماء

كان قد اختار الإصرار على عدم بيعة الخليفة  7 اًلو أن الإمام علي
ر، واختار سلوك طريق المخالفة، لأدى ذلك إلى اتساع الذي استتبت له الأمو

الشرخ بين المسلمين، بل ولجأ أنصار كلا الطرفين إلى السلاح والاحتكام إلى 
السيف رغم حاجتهم الماسة إلى الاتحاد فيما بينهم، ولاستعر القتال بينهم. 

بر ولكي يحول الإمام دون حدوث هذه الكارثة دعا أنصاره إلى التمسك بالص
والمداراة والإرشاد والنصيحة، وبادر هو إلى المبايعة ليطوي بذلك صفحة الفتنة 
وإراقة الدماء بين المسلمين. وقد أشار الإمام إلى هذا السبب في معرض بيان 

من  �أ�جانب من جوانب فلسفة بيعته للخليفة الأول، على ما تقدم في الفقرة 
  .ومناقشتها تحليل هذه الشبهة

  :تبار الإجماعد ـ عدم اع

وأما فيما يتعلق باعتبار الإجماع وكفاية البيعة الظاهرية من الإمام 
  ، فيجب القول:7علي

                                                             

� −  �@H 2(i � ,s� < H3l7�b p ,"  ���y� 2 �5�� :'�x/< LC:�� ;b � ,d�F 



 *�*

أولاً: إن الشيعة يثبتون بالأدلة القطعية أن الحكومة والخلافة أمر 
 بالأمر يتعلق وفيما ،9منصوص من قبل االله سبحانه وتعالى والنبي الأكرم 

نتخاب الناس وحتى إجماعهم من الإعراب، لا موضع هناك يكون لا الإلهي
لأن ذلك سيكون من باب تحكيم الآراء والاجتهاد في مقابل النص. مع أن 

  الإجماع لو كان في تأييد الأمر الإلهي، لكان مرضياً الله.

والعباس،  7وثانياً: إن المخالفة الباطنية لم تقتصر على الإمام علي 
أمثال: سلمان الفارسي وأبي ذر الغفاري  بل تمّ تسجيل أسماء كبار الصحابة من

والمقداد بن الأسود وعمار بن ياسر في الجهة المخالفة، على ما تقدم في 
الصفحات السابقة. وعليه إذا كان ملاك المشروعية يكمن في إجماع عامة 
الناس أو خصوص أهل الحل والعقد، فإن اعتبار هذا الإجماع سيخدش بغياب 

  لاه، وإجبارهم على البيعة بالتهديد لاحقاً.الصحابة المذكورين أع

وثالثاً: على فرض القبول بالإجماع، فإن مشروعيته رهن بشرائط يفتقر 
إليها الإجماع المذكور للأسف الشديد؛ ذلك لأن مرشح السقيفة قد اختير على 
عجل وفي غياب الصحابة الكبار، وأما البيعة العامة والجماعية فقد تمّت 

  كراه أو الترغيب وشراء الذمم، وهذا الأمر يفقد الإجماع مصداقيته.بالتهديد والإ

ورابعاً: إن مقام الإمامة وعناصرها وأركاا الرئيسة لا تنحصر في 
الركن الحكومي والقيادة السياسة حتى يتحقق أو ينعدم بالإجماع من قبل 

الدينية، البعض، بل إن العنصر الأساس في الإمامة يتمثل بالمرجعية العلمية و
وهذا يقترن بعلم الغيب والعصمة، وتعيين مثل هذا الفرد الذي يتصف ذه 

  الخصال، خارج عن صلاحية الإجماع.



 *�+

الشبهة الحادية عشرة: المشاركة في شورى تعيين الخليفة   ■

  :الثالث

قام الخليفة الثاني عمر بن الخطاب في آخر أيام حياته بتقديم صيغة 
له من خلال شورى مؤلفة من ستة أشخاص، وهم كل  لانتخاب الخليفة التالي

، والزبير بن العوام، وعبد الرحمن بن عوف، 7من: علي بن أبي طالب 
. وإن الإمام ���وعثمان بن عفان، وطلحة بن عبيد االله، وسعد بن أبي وقاص

من خلال مشاركته في هذه الشورى أثبت على المستوى العملي مشروعية  اًعلي
لخطاب، كما أيد صيغته المقترحة لتعيين الخليفة الثالث؛ إذ لو لم خلافة عمر بن ا

يكن مؤمناً بأصل خلافة عمر؛ لوجب عليه رفض أوامره وأعلن عن انصرافه 
لم يقم بذلك،  7ورفضه للشورى المذكورة عملياً، في حين أن الإمام علي 

 وأمره وإنما شارك في هذه الشورى، وبذلك حكم بشرعية خلافة الخليفة الثاني
  بتشكيل الشورى المذكورة.

كان هذا الدليل منذ قرون ولا يزال يتم طرحه ـ من قبل المتكلمين من 
قدماء أهل السنة ومعاصريهم ـ بوصفه واحداً من الأدلة على فقدان الدليل 
على التنصيب فيما يتعلق بأمر الحكومة ومشروعية خلافة الخلفاء 

  .�`�الراشدين
                                                             

� − :LC:�  p ,z½��� ���(i��b � ,d� p ,Q���� �%� ;c � ,mb` ,�16� u-� ;
 p ,g/H�.�� E B�����b � ,dd p ,=½i�� g/H�� ;` � ,mc� ���y� 2�5?� ;

 p ," b � ,tmF 
` − p ,2���y� Z�.� ,
%V7� ,��.�7� H�(��3(  �����:LC:�`�p ,Bl��� ,��; u-� ;b ,

��c�7� 3/3�� ¤< u-� ;p ,2k�(�� #, Kq ,��.�`� ,`cd	`m�p ,� ,
��rtp ,�r� ,a�c� ,
�*I�� Ë�*��� L���� H�i� ,������ 3�< ;`bF 



 *��

نا إذا أمعنا النظر برجال الشورى سندرك جيداً أن هذا بالإضافة إلى أن
؛ فما هي حجة ���مآل الأمور لا محالة ستصب في مصلحة عثمان بن عفان

  في المشاركة في هذه الشورى؟ 7الإمام علي 

  :مناقشة وتحليل

فيما يتعلق بتحليل هذا الدليل أو الشاهد، يجدر التأمل في الأمور 
  الآتية:

  :ينأ ـ دفع شبهة العلماني
إن الأمر الأول الذي يبدو من مشاركة الإمام في الشورى المحددة من 
قبل الخليفة، هي أن هذه المشاركة تأتي في سياق دفع شبهة ابتعاد الإمام عن 
ممارسة السياسة، حيث تمّ طرح هذه الشبهة منذ قرون، واليوم يتم طرحها 

بالفصل بين الدين  والترويج لها بشكل أشد وأقوى. حيث يسعى أنصار القول
والسياسة إلى التشبث بكل ذريعة لتأييد مدعاهم. وقد تقدم في الصفحات 
السابقة أم اتخذوا من سكوت الإمام، وعدم قيامه بشيء من أجل الحصول 

                                                             

� −  �- 2���� ��>��� �� �*� Ò�%7� B�M 3@ 8��: Z�i � u- L&  �< �(�� E ��
7�
��%1� ���/ ��� ,21�1 21�1 �$��:< �  zH�I�� ��x < ���:� ��- ,�]�L7�  �$%�

 2��
� �*MO�� ��� ,L�v ��� Z��.:� �  ��L�v ��%1�� ,��� Z��.:� � 
 �� u/L��� 21�o�� B.�- Z�i � u- L&  L�<� ,��  u- u�L�� 3(  �$*� ���/ 
.��
 3(  ��� !� ���.�R�- �x./ zH�I�� 2�*��� Q�� u�� F2XH��7� �  ��Ú<

� �  u-�� ��o�� '�L$A ��  u- u�L�� ��D-� ,��o  �  ����.*5 �,< 3��
 ���) ¤< u- "  �$*� u&- ��L��� 21�o�� 3�(.�/7 ���y� 8- K 0Ú �� �D�� F

 " 7  ;2o��o�� 2(i � ,2k�(�� #, :LC:�� ��L�v� ¥�(  u-� ��D�� 8��%-
 p ,"  ���y� 2 �5��b � ,��r ��`mF� 



 *��

على السلطة، وكراهته لتولي الخلافة بعد مقتل عثمان بن عفان، دليلاً على 
  تأييد دعواهم. 

فيها لاتخذ  7ورى، لو لم يشارك الإمام علي وفيما يتعلق بمسألة الش
العلمانيون هذا الموقف منه ليثبتوا على الفور أنه يصب في تأييد نظريتهم 

  ومقالتهم.
ولكي لا يعمل أنصار العلمانية على مصادرة عدم مشاركة الإمام في 
الشورى المذكورة لصالحهم، بادر الإمام إلى المشاركة في هذه الشورى بوصف 

  كليفاً إلهياً تعين عليه القيام به.ذلك ت

  :ب ـ إتمام الحجة

على ما مر �على الرغم من ان نتيجة الشورى كانت محسومة سلفاً 
، إلا أنه لو لم يشارك الإمام فيها لكان �توضيحه في هامش الصفحة السابقة

هناك احتمال أن يصف الشيعة وغيرهم موقف الإمام بالضعف وعدم الاهتمام 
يادة الدين، وأنه كان بالإمكان في حال مشاركته أن يحصد أصوات في أمر س

الغالبية بالنظر إلى سابقته في الإسلام، وفضله على جميع الصحابة، مضافاً إلى 
امتلاكه لرصيد النص الإلهي القاضي بتنصيبه إماماً وخليفة على المسلمين من 

. وقد لأخرىا المواطن من وكثير خم غدير في 9قبل شخص النبي الأكرم 
من خلال حضوره ومشاركته في الشورى مدى ابتعاد  7أثبت الإمام علي 

أعضاء الشورى عن الحق، وانحيازهم إلى القرابة على إحقاق الحق. وبعبارة 
أخرى: إن الإمام من خلال مشاركته سجل مظلوميته ومظلومية العدالة والحق 

مه ا لو امتنع الإمام عن المشارعلى طول التاريخ. أمكة في الشورى؛ لا
التاريخ بأنه من خلال اعتزال الشورى قدم السلطة والحكم لغير الكفوئين 



 *��

بنحو من الأنحاء شريكاً في  دوغير الصالحين على طبق من ذهب، وبذلك يع
  .���الجريمة

  :ج ـ تجنب الخلاف والحفاظ على وحدة المسلمين وتماسكهم
المذكورة، لعمت الخلافات  في الشورى 7لو لم يشارك الإمام علي 

عدم مشاركة الإمام فيها بمترلة مواجهة  نّإوالتراعات الأمة الإسلامية ثانية، إذ 
السلطة والخليفة الجديد، وفي هذه الصورة سيعمد شيعة الإمام إلى التأسي 
بموقفه، وعندها سيدخلون في جدال ونزاع وصراع مع أنصار السلطة، ولا 

دي إلى الفرقة بين صفوف المسلمين، وهذا سيؤدي يخفى أن هذا الأمر سيؤ
رغم علمه  7 اًالإمام علي بدوره إلى إضعاف أصل الإسلام. من هنا فإنّ

بنتيجة الشورى، آثر مصلحة الإسلام على مصلحته الخاصة. هذا مضافاً إلى 
في تلك الشورى المقترحة من قبل عمر بن  7أن عدم مشاركة الإمام علي 

ر على أنه غمز وطعن في الخليفة الثاني، ولكان وقع ذلك الخطاب كان سيفس
ـ ثقيلاً، وهو أمر من  عتياديينعلى أتباعه ـ الذين يمثلون غالبية الناس الا

  شأنه أن يوسع من شرخ الخلافات والصراعات الداخلية بين المسلمين.

  :د ـ نقض موقف الخليفة الثاني

المقترحة من قبل عمر  إن من بين أسباب مشاركة الإمام في الشورى
ن إ: يقول مزعوماً حديثاً 9بن الخطاب، أن عمر روى عن النبي الأكرم 

                                                             

� − 9:>6� 3�� E �%� 2&/L�� u� >�L7�  
o(��� S��:R� u� ���  u- ��o  8- ��@ ��
 J�- E À
- =D�� ,8.*��; >�L�<� 8{�-L@< �  Q�7� �*- >H��� Y/e��� ,Q���Ý�
 2*(�I�� GH�o��� 2&�%�� Z�(5< u� '�3;�� ��[ ��� 9.; ,H�.$.5R� >�3; >H��7�

F2*UH�.�� H>�l7� E BP�� �� �� �  8
.�� !� �0>< 
.��� 8*
  



 *��

. وبعد تسمية الإمام �البيت الهاشمي�النبوة والإمامة لا تجتمع في بيت واحد 
من قبل عمر نفسه بوصفه مرشحاً لاستلام الحكم والخلافة يكون  7علي 

  قد ناقض نفسه بنفسه.

رفضه اقتراح ابن  الناحية في معرض إلى هذه 7عليوقد أشار الإمام 
عباس في عدم المشاركة في مهزلة الشورى بعد أن كانت النتائج معلومة سلفاً، 

  :7وأا ستؤدي لا محالة إلى انتخاب عثمان بن عفان، إذ قال له الإمام 

أنا أعلم ذلك، ولكني أدخل معهم في الشورى؛ لأن عمر قد أهلني «
قال: إن النبوة والإمامة  9وكان قبل ذلك يقول: إن رسول االله الآن للخلافة 

يجتمعان في بيت، فأنا أدخل في ذلك؛ لأظهر للناس مناقضة فعله  لا
  .���»لروايته

ومن الواضح أنه إذا لم يتم إثبات زيف الرواية التي يرويها عمر بن 
 الإمامة،و النبوة بين الجمع عدم على القائمة 9الخطاب عن النبي الأكرم 

 بعد الخصوم بيد مستمسكاً االله رسول لسان على المكذوب الحديث هذا لصار
 7ولجعلوه دليلاً على عدم شرعية خلافة وإمامة الإمام علي  عثمان، مقتل

. وسيؤدي ذلك إلى الانحراف عن ركن :وسائر الأئمة من أبنائه المعصومين 
  رئيس من أركان الدين وهو ركن الإمامة.

  :مة الاستبداد بالرأيهـ ـ نفي 

في الشورى المذكورة كان يترتب  7إن عدم مشاركة الإمام علي 

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�� � ,�rt p� ,�� � ,`rc ;
 "  ���y� 2 �5��7 p ,b � ,��tF 



 *��

عليه لازم سلبي، وهو أن أكثر العوام من الناس سوف يفسرون عدم مشاركته 
على أا ترفّع منه على سائر الصحابة من أعضاء الشورى، وأنه يرى نفسه 

لاستبداد بالرأي والتكبر فوق الجميع، وهذا يحمل في طياته نوعاً من ا
والاستعلاء على الآخرين. من هنا كان ما قام به الإمام من المشاركة في 

  الشورى دفعاً لهذا المحذور.

  :و ـ روايات وسلوك الإمام ناقض لمشروعية الخلفاء

من خلال مشاركته في  7 اًالإمام علي قد تطرح هنا شبهة مفادها: أنّ
تين السابقين بالإضافة إلى الخليفة الثالث على الشورى، يمنح الشرعية للخليف

المستوى العملي. إلا أن الأجيال اللاحقة تدرك من خلال قراءا للروايات 
المأثورة عنه ودلالتها على اغتصاب الخلفاء السابقين لحقه، مضافاً إلى 

من المواطن، بما في ذلك  احتجاجاته المتكررة على أصل التنصيب في كثيرٍ
، ولذلك لا تكون هذه الشبهة جديرة بالطرح. لأن مشاركة ���فسهاالشورى ن

الإمام في الشورى تأتي في سياق كثير من الأسباب الأخرى التي تقدم ذكرها، 
ولا ربط لها بمسألة مشروعية الخلافة. نعم لو لم يكن الإمام قد ذكر تلك 

الروايات حتى النصوص في نقد ما قام به الخلفاء السابقون، وما احتج به من 
، لكان هناك متسع لمثل هذا الاحتمال. إلا أن �`�في معقد الشورى نفسها

  لا تبقي مجالاً لطرح هذه الشبهة. 7النصوص الواردة عن الإمام 
                                                             

� −  p ,Q���� �%� :LC:�c � ,m`a K ,�a`ab Z ,2@L]7� h ��l�� ;�� �@�%� ;
 � ,
�eH�� �`�bF 

` −  p ,p�P.;R� ,Ë½i�� :LC:�� � ,�tm p ,L/3V�� ;� � ,�d� , p�b � ,
�bbF 



 *��

بين موقفه السلبي من الخليفتين  7 اًعلاوة على ذلك فإن الإمام علي
ن بن عوف نحوه الأولين في ذات الشورى نفسها، وذلك عندما تقدم عبد الرحم

في حركة استعراضية اقترح فيها عليه مبايعته بشرط أن يعمل بسنة النبي 
: أبو بكر بن أبي قحافة السابقين الخليفتين أي� الشيخين وسيرة 9الأكرم 

له أنه لا يعمل إلا بسيرة النبي  7. فأكد الإمام علي �وعمر بن الخطاب
قد صرح بكراهته  7علي  وبذلك يكون الإمام واجتهاده ورأيه. 9الأكرم 

ومعارضته لسيرة الخليفتين السابقين، مما يثبت عدم شرعية سيرتيهما. مضافاً 
إلى تذكيره بأن موافقة منافسه عثمان بن عفان على هذا الشرط لا ينسجم مع 

 أثبت قد 7 علي الإمام يكون وبذلك 9أصل الكتاب وسنة رسول االله 
 الثالث الخليفة خلافة مشروعية عدم لكوكذ السابقين الخليفتين مشروعية عدم

  .أيضاً �عفان بن عثمان�

الشبهة الثانية عشرة: رفض التصدي للخلافة بعد مقتل   ■

  :الخليفة الثالث

إن من بين الأدلة التي يتمسك ا أهل السنة لإثبات عدم وجود النص 
على أصل التنصيب والإمامة والخلافة، رفض علي لقبول الخلافة عندما 

ت عليه من قبل الأمة بعد مقتل عثمان بن عفان؛ حيث روي عنه قوله: عرض
. يقول أهل السنة: لو كان هناك نص على إمامة ���»دعوني والتمسوا غيري«

وخلافته، لكان عليه المسارعة إلى قبول هذا العرض  7الإمام علي 
تارك والترحيب به، ولقام بتشكيل الحكومة التي يرتضيها، وإلا كان مصداقاً ل

                                                             

� −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,t`F 



 *��

  .���الواجب الديني

كما يتم التسويق لهذه الشبهة حالياً من قبل بعض العلمانيين من الشيعة 
أيضاً، ويستفيدون منها صحة ما يذهبون إليه من الفصل بين الدين والسياسة، 
قائلين: إن رفض الإمام لاستلام الحكم لم يكن رفضاً للقيام بواجب ديني، وإنما 

ع بمهمة ومسؤولية دنيوية لا ربط لها بالفرائض هو يرفض بذلك الاضطلا
   .�`�والأحكام الدينية التي لا تترك بحال

  :مناقشة وتحليل

قبل الخوض في مختلف التبريرات، لا بد من الإشارة إلى هذه النقطة 
والإجابة الكلية، وهي أنه حتى على فرض عدم اتضاح الإجابة عن هذه 

لتولي منصب  7مجرد كراهة الإمام علي  الشبهة، لا يمكن لنا أن نستنتج من
الحكم، بطلان نظرية التنصيب؛ ذلك لأن هذه النظرية قد ثبتت بالأدلة المتقنة 

 والأئمة 9والمحكمة المدعومة بالأحاديث المأثورة عن النبي الأكرم 
 قضية في الغموض مجرد وإن نفسه، 7 علي الإمام وخاصة ،:الأطهار
وامتناع ذاا ذه الخطبة ه ا أو يضعفها. هذا مع أنّيمكن أن يخدش  لا تاريخية

الإمام عن استلام الحكم له تبريرات وأدلة تنسجم مع نظرية التنصيب، وفيما 
  نشير إليها على النحو الآتي: أتيي

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�m � ,ba ,=e�L�� L���� ;
 � ,Y-�L�� Bl��� ,��-H6�md p ,3A��7� Kq ;c � ,`d` p ,S3l�� B{R> ;

` � ,`� �bb � ,
�*I�� Ë�*��� L���� H�i� ,������ 3�< ;`bF 
` −  � ,����;� �&�; ,=>�/ =L{�; =3$� :LC:��aa �L�v ,���He�- =3$� ;

 � ,�o�- �3� �3��acF 



 *�)

  :أ ـ الاعتراض على سيرة الخلفاء السابقين

ون طبقاً لعلم التفسير والتأويل والهرمنيوطيقا ـ الذي أشبعه المستنير
شرحاً وبياناً ـ لابد في تفسير كلامٍ ما من ملاحظة الظروف والثقافة التي تحيط 
بفترة صدور ذلك الكلام. ومن بين الأمور التي تساعد على فهم الكلام بيان 

 .»شأن الترول«الدافع والمخاطبين بالكلام، وهو ما يعبر عنه في علم التفسير بـ
 تفسير هذه الخطبة والاستناد إلى ينبغي التسرع في وعلى هذا الأساس لا

  .»شأن نزولها«ظاهرها والاحتجاج ا في أخذ المدعى، بل لا بد أولاً من بيان 

ذكر ابن أبي الحديد المعتزلي في شرحه أنه بعد مقتل الخليفة الثالث 
 7أقبل بعض كبار القوم على الإمام علي بن أبي طالب  »عثمان بن عفان«

والخلافة على أن يعمل بكتاب االله وسنة النبي وسنة  واقترحوا عليه البيعة
الخلفاء السابقين، فرفض الإمام هذا الشرط؛ لاعتقاده ببطلان سيرة الخلفاء 

قبول هذا الشرط يعني إمضاء سنة الخلفاء  نّإ. إذ ���السابقين وعدم شرعيتها
السابقين. وهنا قال الإمام علي لأصحاب هذا المقترح المشروط: دعوني 

                                                             

� −  L&  B�M n*; FZ�i � u- L&  ��� 3�- T@�7� �D� 8(I/ �� j3; �< h(5 3@�
 �-��� �]�:� zH�I�� sD� E� F����< 2.5 u� 2��?� zH�I� s3�- 2�� �

 "  ���y� ���l�7� 2]
) �]�:�� , ¤< u- 3�5 �]�:�� ,��o  ���l
 8�� '���; 2���%7� u� u�L�� 3(  �]�:� �1 F��  u- u�L�� 3(  ���l� ��@�
 ,�$]ML/ 
.�� 2���� �ML� ��(��� 2x*- ��D- Bo&*� ��@� ¤< u- 3�5 s3*AH

 "  ���y� �  'R�< B(@< �%��7  2%5� �� Z�.� Y(.� �< �  ��/�-< :8� Q�@�
�� Q�5H B&���- 8��: ���<� ��6� Ò��� J�H ���y� �< R� ,��*I�� G�5� 

 ¶L�*� ���  u- ��o  !� u�L�� 3(  Q�� �%� u�� F\�� �� Q�5H 2%5� �� Z�.�-
 F2�*
 � �� �(A�� ���  u- ��o  8*
  h��� �� �D�� ,Ò���� 4�%- 2�*(�� 8*
 

2k�(�� #, 2|L� ,��5y� g*� :LC:�� :�@H 2(i � ,bF� 



 *�*

لم يكن  7 اًالإمام علي لتمسوا من يوافق على هذه الشروط. وعليه فإنّوا
يرفض أصل استلام الحكم والسلطة، وإنما كان يرفض الحكم الذي يحمل في 
دستوره مادة تفرض عليه اتباع أمر أو سياسة لم يكن مقتنعاً ا أو كان يرى 

  خلافها، وهي سيرة الخلفاء الذين سبقوه.

  :ب ـ إتمام الحجة

في الحقيقة لم يرد من وراء رفض الحكم الامتناع  7 اًالإمام علي إنّ
عن أصل ممارسة الولاية والسلطة، وإنما كان يريد تعريف الناس وية 

 ورأيه 9حكومته، وإن من أهم أركاا العمل بكتاب االله وسنة رسول االله 
عن دون سيرة من سبقه من الخلفاء، وذلك كي يبايعه الناس من ، الخاص

بصيرة من أمرهم، فلا يقولوا بعد توليه السلطة: وا سنة أبي بكر! أو وا سنة 
ه قد أتمّ نإعمراه! ويتخذون ذلك ذريعة لمعارضة حكومة الإمام الفتية؛ إذ 

عليهم الحجة منذ البداية، وبين لهم طبيعة حكومته وماهيتها، وهذا ما يتضح 
ظار القائلين بمبدأ فصل الدين من خلال عبارات ذات الخطبة التي غابت عن أن

  قائلاً: 7عن السياسة، وذلك حيث يصرح 

w ­Q ®�@̄ !̄­� ­À ®A°< ®Ǟ�̄ , °�
̄ ® <̄ ��̄ ®� °�­- °�®(­�H̄ ®� °�°.®(M̄<̄ ®�­� ±̂ <̄ �� °&
̄ ® ��̄
 ­�­���̄ ®�� ­�®. ̄�̄ ­B­{��̄ ®��}���F 

  :ج ـ التنبؤ بالفتن القادمة

ذكر أن السبب الآخر الذي يدعوه في هذه الخطبة  7 اًإن الإمام علي
إلى الامتناع عن قبول الحكم والخلافة، هو أن ممارسات الخلفاء السابقين قد 

                                                             

� −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,t�F 



 *�+

تركت وراءها كثير من الألغام التي ستجعل المستقبل حافلاً بالصواعق المتفجرة، 
من المشاكل المريرة على المستوى الداخلي،  اًوإن إبطال مفعولها سيخلق كثير

من الشخصيات المرموقة، من أمثال: عائشة وطلحة والزبير  اًكثير وإنّ
هم لن يتحملوا نإوغيرهم، لن يخرجوا من التجربة القادمة مرفوعي الرأس، إذ 

  :7حكومته العادلة، وذلك إذ يقول 

w R̄ , Ê���̄®�<̄�̄ Ês� °M °� °8�̄ '�L ®�<̄ �̄�°
­( ®�¯. ®� °� � ¬:­º�̄ ;= ­ ®�k̄ �� °� ­&¯. ®���̄ ­̂ � ° >̄
 °��̄ ®3@̄ 2̄ ¬P]̄¯®7��̄ , ®��̄�k̄<̄ ®3@̄ S̄��̄ ®�� ¬�­��̄ , °Q� °� °� ®�� ­8®*
̄ ̄ °�°(®o�̄ R̄�̄ , °Z�°
 °� ®�� °8�̄ °��

 ®�L̄ ¬�̄%�̄}���F 
حكومة الإمام القصيرة بدلاً من أن تمكنه من نشر  فإنّ من ثَمو

الإسلام، استهلكت الطاقة في الإصلاحات الداخلية وتغيير نفوس الأعداء 
  والمخالفين من إخوته في الإسلام.

اعتبر الفترة غير مناسبة كي يمسك  7بعبارة أخرى: يبدو أن الإمام 
بمقاليد الأمور، وذلك لأن الشبهات والفتن قد لوثت أذهان حتى المخلصين من 
الصحابة، وإن الفساد قد عم غالبية الناس، بحيث أم لن يكونوا قادرين على 

  لباطل.التمييز بين الحق وا

إلا أن تطبيق العدالة ـ مهما كانت فترة الحكم قصيرة ـ والعمل بعهد 
االله من الدفاع عن حقوق المظلومين، وإجماع الناس عليه وإعلام الاستعداد 
للبيعة، خلق للإمام تكليفاً إلهياً يتمثل في الاستجابة لطلب الناس رغم عدم 

                                                             

� − � ,=½�H� ����� ,=L$i7� ¢�L� :LC:� �*X�.�� u� 3/�7� Fs� < H3l7��bt 
 	�a� p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� ;m � ,baF 



 *��

سبب قبول  7الإمام علي  رغبته بذلك، نظراً لثقل المسؤولية. وقد بين
  الخلافة رغم زهده فيها قائلاً:

w °��¯* ­@�̄ , ­ ­Ü�¯ ®�� °H� °x °; R̄ ®��̄ ,2̄&̄�̄¬%�� <̄L̄-̄�̄ 2̄¬(¯ ®�� h̄
̄�̄ = ­D¬���̄ ��̄<̄
 D̄�̄<̄ ��̄�̄ , ­ ­Ú�¬%�� ­>� °M °�­- ­2 ¬P° ®����  ´ ­Ä�¯̧  ­2¬C­� �̄ ̄ �� ³H��̄ °/ R �< ­��̄
̄ °� ®�� �̄ ̄  R̄�̄

 ,�̄ ­� ¬�<̄ ­¥®��̄­- ��̄L̄ ­�v °�®*�̄�̄�̄�̄ ,�¯ ­§ ­H�k̄ �̄ ̄ �$̄
̄®(;̄ °�®*�̄ ®�̄6̄ ,�́�°
®C�̄ ­�V̄5̄
 ́�®% ̄ ­2ī ®� ̄ ®u ­� = ­3®% ­  3̄�̄ ®e<̄ ­s ­D�̄ ®� °��¯* ®: °> ®�°.®*�̄ ®�̄6̄�̄}���F 

  :د ـ دفع شبهة التهالك على الحكم والسلطة

بة يمكن لنا أن نستنتج سبباً آخر يدعو من خلال التدبر في هذه الخط
طمع أو  يفهم الناس أنه ليس له أدنى الخلافة، ذلك أنه أراد أن الإمام إلى رفض

الك على الحكم والسلطة، وإن ما صدر عنه سابقاً من الشكوى والتذمر من 
 9اغتصاب السلطة وإبعاده عنها إنما كان لأجل العمل بوصية النبي الأكرم

 من فهمه يمكن ما وهذا. والشريعة الدين وإحياء الأمة لقيادة حالأصل وأنه
لَأَلْفَيتم دنياكُم هذه أَزهد عندي «: 7 بقوله العدل لا لو للخلافة وصفه خلال

  .»من عفْطَة عنزٍ

  :هـ ـ الشكوى من الناس

ومما ذكره بعض شارحي هذه الخطبة على ما نقله ابن أبي الحديد 
يريد ذا الرفض الشكوى من الناس، إذ يقول:  7 اًعتزلي، أن الإمام عليالم

على محمل آخر، فقال: هذا كلام مستزيد شاك  7وقد حمل بعضهم كلامه 
على طريق الضجر منهم  »دعوني والتمسوا غيري«من أصحابه يقول لهم: 

                                                             

� −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,bF 



 *��

وا عليه والتبرم م والتسخط لأفعالهم؛ لأم كانوا عدلوا عنه من قبل واختار
. فهو من قبيل المثل القائل: ���فلما طلبوه بعد أجام جواب المتسخط العاتب

  إنكم جئتم بعد خراب البصرة!

  :و ـ نفي صلاحية الناس والاستهزاء م

إن من بين المحامل والوجوه التي ذكرها بعض شراح هذه الخطبة ما 
الكلام على وجه آخر،  ذكره ابن أبي الحديد المعتزلي إذ يقول: وحمل قوم منهم

فقالوا: إنه أخرجه مخرج التهكم والسخرية، أي أنا لكم وزيراً خير مني لكم 
=6~  (أميراً، فيما تعتقدونه، كما قال سبحانه:  w	 u�t� u� ~�= w� u:t�u� u�t"u  u�}"w` tf ~� (�`� 

  !��bأي: تزعم لنفسك ذلك وتعتقده

ليته وصلاحيته واضح أن الإمام في هذا الكلام ليس بصدد نفي أه
لتولي الحكم والسلطة وقيادة اتمع الإسلامي، في حين أنه صرح في كثير من 

  الموارد بحقه وصلاحيته الحصرية في التصدي لهذا الأمر، ومن ذلك قوله:

w ̄� ��̄<̄��  �$̄®% ­� ±"̄f̄ ¬�<̄ °�
̄ ®�¯*�̄ °8 ¬:­��̄ ,É2��]@ ¤< u-�È Ê��̄°� �$̄l̄ ¬&�̄�̄ ®3�̄�̄
 ° ®�¬i�� ¬�̄­� 9@̄ ®L/̄ R̄�̄ , °B®* ¬��� 
±% ̄ °H ­3]̄®%/̄ ,9;̄ ¬L�� ū ­� ­�®i °� ®�� ³B̄f̄}�a�F 

  : مع الخلفاء 7 الشبهة الثالثة عشرة: تعاون الإمام علي  ■

هناك من يذهب إلى القول بأنه لو كان هناك نص صادر عن النبي 

                                                             

� −  #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� p ,2k�(��m � ,`rF 
` −  :���3��atF 
b −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�m � ,`r  	`tF 
a −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,bF 



 *��

؛ لكانت الخلافة حقاً امتهوإم 7 علي الإمام خلافة على ينص ،9الأكرم 
حصرياً من حقوقه، ولا يحق لغيره منازعته عليه، ولو نازعه عليه كان غاصباً 
وظالماً، ومعلوم أن الظالم والغاصب يحرم التعاون معه. وحيث ثبت أن الإمام 

قد تعاون مع جميع الخلفاء الثلاثة الذين سبقوه، وكان يحضر  7 اًعلي
ستخلافه في غيبتهم. وفي بداية اشورة، ويتم أحياناً جماعتهم، وينصح لهم في الم

خلافة أبي بكر كان المرتدون بصدد الهجوم على المدينة المنورة؛ فانضم الإمام 
إلى جيش الخليفة برفقة طلحة والزبير وابن مسعود تولى مهمة حراسة المنافذ 

  .���الرئيسة المؤدية إلى المدينة

الخطاب المدينة لتجهيز جيش، للهجرة ترك عمر بن  ١٤وفي سنة 
  .�`�فوافق الإمام على الحلول محله في إدارة شؤون المدينة

مع الخليفة الثاني أكثر من علاقته  7كما كانت علاقة الإمام علي 
بسائر الخلفاء الآخرين، وكانت نصائحه العلمية والدينية والعسكرية أشهر من 

  نار على علم.

كان ينظر إلى من سبقه  7 اًام عليوعليه يتضح من ذلك كله أن الإم
من الخلفاء بوصفهم خلفاء شرعيين، وليسوا غاصبين وظالمين، وبذلك كان 

فإن هذا يثبت عدم وجود  من ثَميضفي عليهم نوعاً من التأييد والشرعية، و
لكانوا غاصبين وظالمين  وإلا ،9نص على تنصيبه من قبل النبي الأكرم 

  ون معهم، وفي ذلك يقول ابن أبي الحديد المعتزلي:لحقه، ولما جاز له أن يتعا

                                                             

� −  p ,g/H�.�� E B����� :LC:�` � ,baaF 
` −  p ,��3
� u-� g/H�� :LC:�` � ,t� p ,g/H�.�� E B����� ;` � ,ac� g/H�� ;

 p ,=½i��` � ,d��F 



 *��

فلو أنه أنكر إمامتهم وغضب عليهم وسخط فعلهم فضلا عن أن «
يشهر عليهم السيف أو يدعو إلى نفسه، لقلنا إم من الهالكين ... ولكنا رأيناه 
رضي إمامتهم وبايعهم وصلى خلفهم وأنكحهم وأكل من فيئهم فلم يكن لنا 

  .���»ولا نتجاوز ما اشتهر عنهأن نتعدى فعله 

مع  7وهناك من المعاصرين من يستنتج من تعاون الإمام علي 
الخلفاء في المسائل السياسية وشؤون الحكم نوعاً من المشروعية والتأييد 
الإجمالي لحكم الخلفاء الذين سبقوه، ولو على نحو الضرورة والأحكام الثانوية. 

جود النص، ولكنهم يرونه عنواناً أولياً، وإنه فهؤلاء بطبيعة الحال لا ينكرون و
عند عدم العمل به يتم الانتقال إلى المرحلة الثانية وهي الانتخاب والبيعة من 

  .�`�قبل الناس، وهي مرحلة مشروعة أيضاً ويجوز التعبد ا

  :مناقشة وتحليل

الأمر الدقيق الذي ينبغي بيانه قبل كل شيء هو أن الحكومات 
كانوا من وجهة نظر الشيعة وشخص  7 اًلذين سبقوا الإمام عليوالخلفاء ا

، من المسلمين، وكانوا في الجملة من أتباع الإسلام والنبي 7 الإمام علي
رون الخلفاء الثلاثة الأوائل، يكفّ الشيعة أن لو كما الأمر يكن ولم ،9 الأكرم

  ويخرجوم من الملة، كما قد يبدو شائعاً بين أهل السنة.
                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�`� � ,``� ��; u-� :'�x/< LC:�� ;
 p ,Bl��� ,=L��C��b � ,�cF 

` −  :>3��� ,3�: Z�.� 2*
l� ,^�5�L � G>�e ¦ �� 3&f :LC:��t ��  T*A ,�br� 
 � ,© 	�`a :>3��� ,2k�(�� #, 2
¼ ;a �c � ,�mm��D.�� �%*
  F  �%:�- �%�

F���L�.��� ��L/½.�� Bl� E Y-�L�� L/½.�� u&X 8��H�(  J�- L�D%5 



 *��

ما هنالك أن الخلفاء والساسة في حينها لم يعطوا الحق إلى  غاية
اغتصبوا حقه في الخلافة وحلّوا محلّه  بل ،9صاحبه بعد رحيل رسول االله 

ظلماً وعدواناً، وبذلك يكونون قد اقترفوا معصية. ولو أن الذي يتبنى الرؤية 
سنة كما يصرح أهل ال 7السنية كان منصفاً في إيمانه بصدق الإمام علي 

بذلك، فعلية أن يلتزم بكلام الإمام علي ويعتبره حجة على نفسه. وقد تقدم 
أن نقلنا في الصفحات السابقة تصريحات الإمام علي في بيان سلب حقه المسلّم 

  بمختلف الطرق، وبين موقفه الناقد للخلفاء الذين عاصرهم.

 ب الخلافة أن نذعن أولاً بأن الخلفاء الذي تولوا منصمن وعليه لابد
ة من عيفاقدين للشر 7بعد رسول االله كانوا من وجهة نظر الإمام علي 

ناحية النصوص الدينية. ولكن على أي حال فإم جلسوا على سدة الحكم 
لسبب وآخر ـ سواء من طريق البيعة أو غيرها ـ وقاموا بتطبيق الأحكام 

بما يخالف سيرة  مهبغض النظر عن قيام بعض�والحدود الإسلامية إلى حد ما 
. ومن جهة أخرى �المتعة تحريم: قبيل من الموارد، بعض في 9النبي الأكرم 

كان أعداء الإسلام من المنافقين والكفار والمرتدين يتربصون بالإسلام الدوائر 
بغية الانقضاض عليه وإضعاف حكومته الفتية، وفي ظل هذه الظروف الخطيرة 

 �غض النظر عن هوية الخليفة والحاكمب�كان الحفاظ على أصل الإسلام 
وحفظ وحدة المسلمين وتماسكهم من أهم الواجبات الأولية والأساسية، من 
هنا قام الإمام بالتنازل عن حقه الثابت، وغض الطرف عنه مؤقتاً، وقام 

  بالتعاون مع الخلفاء الذين سبقوه في حدود الإمكان.

عن شبهة علة سكوت  وسنذكر مزيداً من التوضيح في معرض الإجابة
  وعدم مطالبته بحقه الثابت في الإمامة والخلافة. 7الإمام علي 



 *��

  :بصلاة الخلفاء 7الشبهة الرابعة عشرة: اقتداء الإمام علي  ■

إن من بين الشبهات الأخرى قولهم: إن الخلفاء الذين عاصرهم الإمام 
رك في لو كانوا ظالمين وغاصبين لحقّه، فلماذا كان الإمام يشا 7علي 

أليست العدالة شرطاً في  ���اجتماعام العبادية، ويقتدي بإمامتهم في الصلاة؟
إمام الجماعة؟ وإذا كان هناك من محمل يمكن لنا أن نحمل عليه تصرف الإمام 

على المستوى الديني والاجتماعي في تعاونه مع الخلفاء، وقلنا بأنه  7علي 
ضة الإسلام، فبماذا يا ترى نبرر كان في ذلك يراعي مصلحة الحفاظ على بي

  اقتداءه م في صلاة الجماعة؟
بصلاة الخلفاء  7وقد ذكر ابن أبي الحديد اقتداء الإمام علي 

المعاصرين له بوصفه دليلاً وشاهداً على شرعية حكومة الخلفاء الثلاثة 
  .�`�الأوائل

 8الحسن والحسين  ينكما ورد في بعض المصادر الروائية أن الإمام
  .��bالحكم بن مروان بإمامة يصليان كانا

  :مناقشة وتحليل

 أتيفي معرض تحليل هذه الشبهة قدم المفكرون إجابات مختلفة، وفيما ي
  نشير إلى هذه الإجابات:

                                                             

� −  p ,2�*I�� n/>�;< Y��M :LC:�m � ,b�mF 
` −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�`� � ,``� ,��5v ��� 2
¼ ;

 :>3���b�F�
��5� �3;� �*�+ =��H�� s�H� :Q��� , 
b − C:�p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :Lm � ,`tr B{�5� ,"����� L�� ;

 Z ,2 ��� G�A Z��-< ,2�*I��c K ,t p� ,r � ,b��F 



 *��

  :أ ـ نفي الاقتداء وإنكار حصوله

كان يتقيد  7 اًذهب بعض المتكلمين إلى القول: صحيح أن الإمام علي
شاركة في صلاة الجماعة، والاقتداء بإمامة الخلفاء بالحضور في المسجد والم

الثلاثة الأوائل، إلا أنه كان في ذلك يمارس التقية، فكان يركع بركوعهم ويسجد 
  .���بسجودهم، ولكنه في الواقع كان ينوي الصلاة فرادى

كما أجاب الشيخ المفيد عن السؤال المطروح بشأن اقتداء الإمام 
  : بصلاة الخلفاء قائلاً 7علي

  .�`�»جعلهم بمثل سواري المسجد«

ب ـ وقوع الخلاف بين المسلمين بسبب عدم حضور الإمام في 
  :الجماعة

عدم الحضور في جماعة الخلفاء، لاعتبر ذلك  7لو آثر الإمام علي 
مؤشراً سلبياً؛ بمعنى أن الخليفة من وجهة نظر الإمام لا يتصف بالحد الأدنى من 

م الجماعة أن يتصف ا وهي العدالة، وانعدام الأوصاف التي يشترط بإما
العدالة تعبير آخر عن الفسق. وسيؤدي هذا الموقف والوصف إلى سريان 
الاختلاف بين المسلمين وانقسام مواقفهم بين مؤيد للخليفة ومؤيد للإمام، ولا 
 يخفى ما في ذلك من الإضرار بوحدة المسلمين واتفاق كلمتهم، وهو أمر

يؤثر  7والحكومة الإسلامية. من هنا كان الإمام علي  سيضعف الكيان
الالتزام والمثابرة على الحضور في التجمعات العبادية للحكومة ضماناً لمصالح 

                                                             

� −  p ,3*
�.�� u� D�%7� ,=e�L�� â&�� :LC:�` � ,b`bF 
` −  p ,3*�7� ����?� 2
�
5 ,3*�7� g*I��`� � ,dtFGH�.�7� Q�l��� Z�.� , 



 *�)

  .���المسلمين العالية

  :ج ـ اعتبار عدم الحضور تركاً للفرائض الدينية

 وغيرهما 9لقد كان لصلاة الجمعة والجماعة في عصر النبي الأكرم 
 والممتنع تاركها يعد بحيث قصوى، أهمية والاجتماعية العبادية معاتالتج من
  .�`�بالنار بيته وحرق اغتيابه جواز ذلك على ويترتب منافقاً، فيها الحضور عن

على هذا النمط من المفاهيم ترعرع المسلمون، فهم ينظرون إلى 
ية، ويذمون الحضور في أمثال هذه التجمعات العبادية والدينية نظرة بالغة الأهم

تارك الحضور فيها ويستنكرون موقفه. وقد بلغ الاهتمام بالحضور في صلاة 
 من واحد أي عنه يشذّ لم بحيث حداً 9الجماعة بعد رحيل رسول االله 

  .عبادة بن سعد باستثناء الصحابة

 شخص أي أو 9أما أن يكون إمام الجماعة هو شخص النبي الأكرم 
  .كثيراً المسلمين يستوقف يكن فلم قبله، من لذلك مخول آخر

قرر عدم الحضور في  7 اًوعلى هذا الأساس لو أن الإمام علي
التجمعات العبادية، من قبيل: صلاة الجمعة والجماعة، فإن موقف المسلمين من 
الإمام سوف يتغير، ولربما رموه بترك الصلاة. كما حدث ذلك بالنسبة إلى أهل 

                                                             

�  −  "  ���y� NH�� 3��� :
%*& � ���y� Q��/7  21�1 G3� �$. �| G�A E
 E 2]
l� >�M�� �$.�-�.&- ��@� ,2*����� �&
�7� ���l� �  '�¸��; 2%5 u/� �

 p ,���� 8�*]A :LC:� F�zL�< 2]
l� �$*:�3� R ��[b � ,`a� :g/H�.- ,��  Å
t  Å�bdc F© 	� 

` − ����� L�� :LC:� p ,2�*I�� B{�5� ,"r � ,`rc :Z�(�� ,�  	c n/>�;< Y��M ;
 p ,2�*I��m � ,`da  	`rcF 



 *�*

بعدم إقامة  7عاوية المضلل في اام الإمام علي الشام حيث تأثروا بإعلام م
  الصلاة والعياذ باالله.

لم يكن يخشى من أصل سوء ظن الناس به، إلا أن  7 اًالإمام علي إنّ
هذه المسألة سوف تتخذ من قبل المخالفين وأعداء الإسلام سلاحاً ضده كي 

مة لاغتياله يشوهوا سمعته ويتم بذلك اغتياله معنوياً، وسوف يشكل ذلك مقد
  وتصفيته جسدياً، وسيكون هذا الاغتيال مشروعاً بحسب الظاهر.

في حين أن اتمع الإسلامي كان بأمس الحاجة إلى وجود الإمام 
بوصفه إماماً معصوماً ومرجعاً علمياً ودينياً، وإن فقدانه المبكر ـ حيث كان 

بأصل  لا يزالان صغيرين ـ يضر 3الحسن والإمام الحسين  انالإمام
يعتبر حضوره ومشاركته في التجمعات  7الإسلام. من هنا كان الإمام علي 
  .���العبادية الاجتماعية أمراً ضرورياً

  :د ـ صحة الصلاة

الوجه الآخر الذي ذكره بعض العلماء المعاصرين هو حمل الصلاة 
م لم واقتداء أمير المؤمنين بالخلفاء على حقيقته، بمعنى أن صلاة الإمام بصلا

تكن مجرد صلاة شكلية وظاهرية، وإنما كان يقتدي بصلام حقيقة، وكان 
  يلتمس الأجر ذا الاقتداء من االله عز وجل. 

مع الخلفاء لم يبلغ حداً يمنع من  7بعبارة أخرى: إن اختلاف الإمام
الصلاة خلفهم. وبعبارة ثالثة: كان الإمام يرى أن الخلفاء قد ارتكبوا بحقه ظلماً 

                                                             

� −  8*
  �;L) ��3%  �5�> "  �5���� �-< [�.56� 2;�5 u� �ÁD�< 2-�My� sD�
F��l � �D§ 'R�?5 



 *�+

على المستوى الشخصي، وحيث كان هذا الظلم ـ على ما هو ظاهر من 
الإمام تجاوز عن المطالبة بحقه الشخصي، لا  نّأـ أمراً شخصياً، و 7كلماته

يكون هناك محذور في المشاركة في صلاة الجماعة والاقتداء بالخلفاء. وقد 
 7مام عن الإ ���وردت هذه المسألة في الروايات أيضاً، إذ يروي سماعة

سألته عن مناكحتهم والصلاة خلفهم؟ فقال: هذا أمر شديد، لن «قائلاً: 
  .�`�»وراءهم 7، وصلّى علي 9تستطيعوا ذلك، قد أنكح رسول االله 

، على ما رواه عنه أخوه علي بن جعفر 7وروي عن الإمام الكاظم 
  .��b»صلى حسن وحسين خلف مروان، ونحن نصلي معهم«في كتابه، أنه قال: 

ا ما ذهب له الإمام العلامة عبد الحسين شرف الدين في جوابه عن وهذ
  مسائل موسى جار االله، إذ يقول:

حاشا أمير المؤمنين أن يصلي إلا تقرباً الله وأداء لما أمره االله به، «
 7وصلاته خلفهم ماكانت إلا الله خالصة لوجهه الكريم، وقد اقتدينا به 

لف كثير من أئمة جماعة أهل السنة، فتقربنا إلى االله عز وجل بالصلاة خ
مخلصين في تلك الصلوات الله تعالى، وهذا جائز في مذهب أهل البيت، ويثاب 
المصلي منا خلف الإمام السني كما يثاب بالصلاة خلف الشيعي، والخبير 
بمذهبنا يعلم أنا نشترط العدالة في إمام الجماعة إذا كان شيعياً، فلا يجوز 

                                                             

� − u��� ,2/��L�� sD� 2 �5 8%  =�L/ =D�� ��I�� �� u� 2/��L�� 0�: E > 03]./ Ä 
 S>�l�� L��M ����Ã� '�Ú��� ����� ���y� �k u  =�L/ R� 2�1 8:< n*;

F8./��H ��
��� ½. � 3�� ,������ �$*
  �¸���� 95��� 
` − p ,2�*I�� B{�5� ,"����� L��r� ,b�� :Z�(�� ,2 ��� G�A Z��-< ;cK ,��F 
b −  K ,s� < H3l7�tF 



 *��

ن الشيعة ولا بمجهول الحال، أما السني فقد يجوز الائتمام به الائتمام بالفاسق م
  .���»مطلقاً

  :الشبهة الخامسة عشرة: العلاقة الأسرية مع الخليفة الثاني ■

مع الخلفاء الذين سبقوه ـ وخاصة  7لقد كانت علاقة الإمام علي 
د علاقة وتعاون في االات علاقته وتعاونه مع الخليفة الثاني ـ أكثر من مجر

السياسية والعسكرية والعبادية والثقافية والاجتماعية، بل كانت علاقة وثيقة 
تصل إلى حد المصاهرة، حيث نجد الإمام يزوج ابنته أم كلثوم من عمر بن 
الخطاب. ويسعى بعض أهل السنة إلى التمسك ذه المصاهرة والعلاقة الأسرية 

ني، وإلا كان على الإمام علي إلى إثبات شرعية خلافة وحكومة الخليفة الثا
أن لا يزوجه من ابنته فحسب، بل كان عليه عدم التعاون معه أصلاً، في  7

حين أننا نجد العلاقة قد تجاوزت حدود التعاون لتصل إلى حدود التقارب 
  .�`�الأسري

وهناك من الشيعة من رأى في هذه الظاهرة دليلاً على قيام المودة 
  .��bوالخليفة 7لإمام ة بين االمتينوالعلاقة 

  :مناقشة وتحليل

فيما يتعلق بتحليل هذا الدليل من قبل أهل السنة تجدر الإشارة إلى 
                                                             

� − -�M< ,u/3�� �q ���� 3(  � ,�� H�M B{��� 2dd �XH 3&f :'�x/< LC:�� ;
 � ,>�+� B�I� ,
&*�;`dF 

` −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�`� � ,��d �``� ��; u-� ;
 p ,Bl��� ,=L��C��b � ,�cF 

b −  p ,�3;� =���O5� ,
�1�� 3�< 3*��� :LC:�� � ,�`cF 



 *��

  الأمور الآتية:

  :أ ـ التشكيك في سند الحديث
هناك من يشكك في صحة أصل هذا الحديث، حيث يرى أن رواية 

كار، وهو تزويج أم كلثوم من الخليفة الثانية قد رويت من طريق الزبير بن ب
غير ثقة، وكان معادياً للإمام، وعليه هناك احتمال أن يكون هذا الحديث 

  من قبله. اًمختلق
وعلاوة على ذلك لم يرو هذا الحديث في صحيح البخاري وصحيح 

  مسلم. كما لم يرو حتى في الصحاح الأربعة ولا مسند أحمد بن حنبل.
لذهبي في تلخيص أما الإشكال الآخر في سند هذا الحديث، حيث قال ا

، كما نقله ابن �`�، وذهب البيهقي إلى القول بأنه مرسل���المستدرك بأنه منقطع
  سعد في طبقاته بشكل مرسل.

وقد ذكر ابن حجر في الإصابة من بين رواته عبد الرحمن بن زيد بن 
. كما نلاحظ في سنده عبد االله بن ��bأسلم، وقد ضعفه بعض علماء أهل السنة

  .��aتضعيفه أيضاً وهب، وقد تمّ
كما نقل ابن حجر بسند آخر عن عطاء الخراساني، وقد عده ابن عدي 
والبخاري في جملة الضعفاء. وفي نقل الخطيب البغدادي يوجد أحمد بن حسين 
الصوفي، وعقبة بن عامر الجهني، وإبراهيم بن مهران المروزي، وقد تمّ التصريح 

                                                             

� − � �*�
� ,
(�D�� :LC:� p ,NH3.�7b � ,�a`F 
` −  p ,
�$*(�� u%5 ,
�$*(�� :LC:�m � ,daF 
b −  p ,����x�� ,"*���� :LC:�` � ,bb� p ,����x�� E E���� ,=3  u-� ;m � ,

�cr�F 
a −  p ,s� < H3l7� :LC:�c � ,bbmF 



 *��

  في معسكر معاوية، والثالث مهمل.بضعف الأول، والثاني كان من الأمراء 
  .���وقد اختار الشيخ المفيد هذا الجواب في واحد من كتبه

ومن المعاصرين من تناول مسألة الإشكال السندي في هذا الحديث 
بشكل تفصيلي، وبدورنا نحيل القارئ الكريم إلى مؤلفاته المذكوره في الهامش 

الوارد في مصادر أهل  إذن هناك إشكال من جهة سند الحديث .�`�أدناه
السنة، ففي كل واحد من هذه المصادر هناك ضعف وإشكال سندي، ومعه لا 
يمكن التعويل عليه لإثبات أصل ديني واعتقادي من قبيل: إثبات مشروعية أو 

  عدم مشروعية حكومة من الحكومات.
، 7وهناك من يعتقد أن أم كلثوم لم تكن ابنة صلبية لأمير المؤمنين 

بناة أو ربيبة له، وإا كانت بنت لأبي بكر من أسماء بنت عميس بل هي مت
  .��bبعد وفاته 7التي كانت زوجة لأبي بكر ثم تزوجها الإمام علي 

، ��aوبطبيعة الحال هناك من المحدثين من قال بحدوث أصل الزواج
                                                             

� −  p ,3*�7� g*I�� ����?� 2
�
5 :LC:�m � ,rd-� ��[ �� F2/�Ì�� B{��7� ; u
Fn/3�� �D� 
UH�.�� BA6� H��:� !� 
.�-�%�� B$5 �-<� Z��v L$� 

` −  �� �/D�.- ��l �� ��3 6� ��]@� ,=3%�� =�5�7� ��; Ú�: 3*��� :LC:�
 u�&/ FL&  u� ��o
� �< #/��� ,^�*7� "  3*��� ;��o
� �< �%�3*5 �  s�O��

 �*(�� B�< 2(.�� E �-�.��� u/D� G��L@F2*:�O��y� 
b −  Y*-H :g/H�.- ,��.�.5� Z��M ,
�P%�� Â L7� u/3�� Z�$� 3*��� �� 2/v :LC:�

 Å Q�6��a�m  p ,��5� Ë�*5� "*
+ g/H�� :u  '��: ,	�` � ,ctF 
a −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2����� :LC:�a` � ,��t ,Q����� GvL� ;

p`� � ,a` p� ,`� � ,�tr �  	 �2¹*x7� H��:6�� �;�A ��[ 3@� �D� F
 
� B- ,8.%-� u�� Ä L&  �*- !� "  ���y� �$
5H< 
.�� ��- Q���� !� 	 8%  B�: ��

 p ,Q����� GvL� :LC:�� F'�x/< ��o
� �< �$&5� 2/>�Í �%-`� � ,�tr p� ,`� ,
 �a` > ,H��:6� H�]- ;a` � ,��dF� 



 *��

  ولكنه عالج المسألة وبررها من طرق أخرى سوف نشير إليها.

  :المدعى ب ـ عدم الدلالة على

لو أننا التزمنا بحدوث مثل هذا الزواج ـ ونقاشنا بطبيعة الحال على 
مستوى الفرضية، وإلا فإننا ننكر حصول مثل هذا الأمر على أرض الواقع ـ 
لا يمكنه أن يشكل دليلاً على شرعية أو عدم شرعية حكم الخليفة الثاني؛ لأن 

يستند إلى عناصر وعلل الزواج مسألة شخصية، وإن حدوث الأمور الشخصية 
وأسباب شخصية واجتماعية مختلفة، ومن غير الممكن الكشف عن جميع هذه 

  العناصر والعلل.

بعبارة أخرى: يحدث في كثير من اتمعات المختلفة أن تحصل حالات 
زواج ومصاهرة بين جماعتين أو قبيلتين أو بلدين متنازعين ومتخالفين 

ك دليلاً على إضفاء شرعية لأحد. وها نحن ذل دعدون أن يمن ومتنافسين، 
اليوم نشهد في البلدان التي يقطنها نسيج مختلط من الشيعة والسنة كثيراً من 

  دون أن يعتبر كل منهما الآخر على حق.من حالات المصاهرة والزواج بينهما، 

زواج عمر من أم كلثوم ـ إن تحقق بالفعل ـ إنما يثبت إسلام  إنّ
ا محل الخلاف فهو شرعية خلافته، وهذا ما يلتزم به الشيعة. وأم الخليفة الثاني،

، وأنه سلب منه مدة خمسة 7حيث يرى الشيعة أنه حق ثابت للإمام علي 
  وعشرين عاماً من قبل الخلفاء الثلاثة الذين سبقوه.

  :بغصب الخلفاء حقه 7ج ـ تصريح الإمام علي 

الخليفة الثاني لم يواصل بعد تزويج ابنته من  7 اًلو أن الإمام علي
نقده لمن سبقه من الخلفاء على اغتصاب حقه الثابت، لكان هناك مجال 



 *��

واحتمال ـ ولو على نحو ضعيف ـ ليتخذ أهل السنة هذا الزواج مستمسكاً 
ودليلاً على إثبات شرعية الخلافة، أو عودة المياه بين الإمام علي والخليفة 

الإمام يواصل انتقاداته اللاذعة بعد هذا الزواج  الثاني إلى مجاريها. إلا أننا نجد
بشأن اغتصاب حقّه الثابت في الخلافة. وهذه الانتقادات من قبله  �المزعوم�

لدليل صريح على أنه كان مصراً على حقه فيما يتعلق بالخلافة واغتصاا من 
ثبت]  قبل الخلفاء الثلاثة الذين سبقوه، وهو أمر يدل على أن هذا الزواج [لو

إنما كان أمراً شخصياً، ولا ربط له بإضفاء الشرعية على الخلافة، وإن واصل 
أهل السنة إصرارهم على مدعاهم رغم وجود هذه النصوص، فإن ذلك سيعني 

وقد تقدم ذكر كثير من النصوص �أم إنما يجتهدون في مقابل النصوص. 
وتكراراً في الصفحات  الواردة عن الإمام بشأن اغتصاب حقه في الخلافة مراراً

  .�السابقة

  :إشارة إلى علل أخرى

لمزيد من التوضيح بشأن أسباب تزويج الإمام ابنته من غاصب حقه في 
  الخلافة، تجدر الإشارة إلى الأمور الآتية:

  :د ـ مراعاة المصلحة

إن العاقل قبل أن يتخذ أي خطوة يعمل فكره ويقارن بين المصالح 
ى تلك الخطوة التي سيتخذها، ويقرر بعد ذلك ما إذا كان والمفاسد المترتبة عل

سيمضي فيها أو يحجم عنها. وبالالتفات إلى هذا الأصل يمكن لنا تقييم المصالح 
  أو المفاسد المترتبة على هذا الزواج المذكور أعلاه بالشكل الآتي:

إن من شأن هذه المصاهرة أن تبني أواصر  ـ دفع التهديدات: ١د / 



 +��

ة بين الإمام وأقطاب الحكم والسلطة، ومن شأن ذلك أن يحصن الإمام العلاق
وشيعته من أي خطر قد يصيبهم من أعدائهم ومخالفيهم، بما في ذلك رجال 

كان أمير «السلطة أنفسهم، وفي ذلك جاء في بعض مؤلفات الشيخ المفيد قوله: 
  .���»ملتمسهمحتاجاً إلى التأليف وحقن الدماء ... فأجابه إلى  7المؤمنين 

كما أراد ذلك معاوية الذي لم يكن يسيطر على غير جزء من الجغرافيا 
 7الإسلامية حتى كان قد أثار عاصفة من الإعلام المضلل بحق الإمام علي 

واامه بشتى التهم، وقد وصل الأمر بتشويه سمعته بين الناس حداً أنه عندما 
شام ذلك، وأخذ سائلهم يقول: قتل في محراب الصلاة ساجداً، استغرب أهل ال

  ماذا يمكن لعلي أن يفعله في المسجد؟!!

المصلحة  ـ التأثير على الخليفة والعمل على تقويم سياسته: ٢د / 
الأخرى التي يمكن للإمام أن يحصل عليها من وراء هذا الزواج، هي التأثير 

ينية على شخص الخليفة. فبقطع النظر عن الشخصية والمرجعية العلمية والد
التي يتمتع ا الإمام على المستوى الذاتي، فإن نفس حمله عنوان صهر الخليفة 
لن يكون عديم التأثير. فإن الإمام من خلال توظيف تأثيره على الخليفة كان 
يجزل له النصح والمشورة والإرشاد والتوجيه والهداية، كما كان الخليفة الثاني 

 7المشورة. وفي الحقيقة كان الإمام علي يقر للإمام مكانته في حدود النصح و
بحكم المستشار الأول للخليفة، وهو أمر سهل عليه القيام بواجب الأمر 
بالمعروف والنهي عن المنكر. وقد أجاب الشيخ المفيد عن سؤال القاضي أبوبكر 

أراد بذلك «أحمد بن يسار بشأن تزويج الإمام علي ابنته من عمر، قائلاً: 

                                                             

� − 2
�
5 ,3*�7� g*I��  p ,����?7�m � ,t�F 



 +��

  .���»فّه عنهاستصلاحه، وك

إلا أن المفسدة الوحيدة التي يمكن أن تترتب على هذا الزواج، هي 
. 7تصور إضفاء المشروعية على خلافة الخليفة الثاني من قبل الإمام علي 

إلا أن هذه المفسدة تزول من خلال تصريحات الإمام باغتصاب الخلفاء لحقه 
  .9 الأكرم الثابت له في الخلافة بالنصوص المأثورة عن النبي

  :هـ ـ التهديد والإكراه

في البداية رفض عرض  7تروي المصادر التاريخية أن الإمام علي 
الخليفة عليه أن يزوجه من ابنته، ولكنه لجأ إلى العباس عم الإمام وهدده بأنه 
إذا واصل الإمام معارضته لهذا الزواج، فإنه سيجرده من منصب سقاية 

و أشد من ذلك؛ إذ قال إنه سوف يستأجر شاهدي الحجيج، بل هدده بما ه
بالسرقة وإنه سيجري عليه حد السرقة  7زور ليشهدا على الإمام علي 

ويقطع يده، وفي بعض المصادر كان الخليفة الثاني يروم فبركة اامه بجرائم من 
  .�`�قبيل القتل

ومع الالتفات إلى ما يعرف عن عمر من الشخصية الخشنة والفظة، لم 
ذا  7كن تنفيذه لتلك التهديدات مستبعداً منه. ولذلك رضي الإمام ي

الزواج مكرهاً تحت ضغط التهديد، للمحافظة على موقعه ومكانته العلمية 
والدينية التي كانت ضرورية للإسلام، ولم يكن الملحوظ للإمام في هذا الأمر 

  مصلحته الشخصية.
                                                             

� −  p ,s� < H3l7�` � ,m�F   
` −  p ,2�*I�� n/>�;< Y��M :LC:�`� � ,cbrF 



 +�)

سيدة أم كلثوم من عمر بن وفي بعض الروايات تمّ التصريح بأن زواج ال
  .���الخطاب قد تمّ بالضغط والإكراه

وقد ذكر هذا الوجه المتكلّمون والمحدثون من أمثال: السيد المرتضى، 
  .�`�والشيخ المفيد، والشيخ الطوسي أيضاً

  :و ـ جواب نقضي

أما الإجابة الأخرى فهي إجابة نقضية، ويمكن لنا أن نستنبط منها أن 
والقرابة لا يدل على تأييد أو مشروعية شيء، فقد تمّ  نفس إقامة النسب

اقتراح تزويج البنات من المخالفين بل ومن غير المتدينين بدين من قبل الأنبياء 
، حيث طمع أبناء قومه 7السابقين، والنموذج البارز على ذلك نبي االله لوط 

أشكال بضيوفه لحسنهم وجمالهم ـ وكانوا من الملائكة الذين تجسدوا على 
الرجال ـ فاضطر الإمام إلى أن يعرض عليهم الزواج من بناته رغم فسقهم 

p~  (؛ إذ قال لهم على ما حكاه القرآن عنه: ��bوعدم إيمام بنبوته ~� tI u
 ~U u�& u$ u%
                                                             

� −  p ,E���� W�L� :LC:�` � ,�a� p� ,c � ,bad p ,Q����� GvL� ;`� � ,aa ;
 � ,21�V.5y�t` � ,zH��� �� < ;`�aF 

` −  p ,Q����� GvL� u  '��: ,E�I�� :LC:�`� � ,aa;  ,����?7� 2
�
5 ,3*�7� g*I��
 pm � ,t` p ,�/D$.�� ,Ë�i�� g*I�� ;�r � ,�d� p ,Q����� GvL� ;`� ,

 �`cF 
b −  �-< �� 
(: B� �6 ;8. 0�< ��%- u� �$���� >�H< �:� Ò�� 
(%�� �� :Q��/ =<H N�%�

D�� �< ��[ 3/?/� ,8(
A u� u� ���� 8��%- u� �$���� s>�L� 4*�� ,8. 0�< ��£�M u/
 E ,Lo� ��:�� �,< ����� ¦�� u� L��C��� ,2/�� �/Ú �� �� 8��@ �� �� LÍ 8*��
 ,j�1 �< ��.%1� z�5 ��*(
l�� ��%(�� u� 8/3� u�/ Ä Ò�� �< B�%/ g/H�.�� �< �;
 8*�� �� LÍ ��£�M u/D�� 8��@ >�L�< u� >3��� �D� u� u$M 0��/ �< 8%�&/ T*��

��� Z���HR '�(
)FZ 0L�7� !?2I;� 



 +�*

 wº&u� u@ w�u1 ~Y u� wA tI u
 & u= u�& u
 wm&u¸|, }��� u�I~� u�t: u= �I~"& u7 ~�t] u
 t� w� u% wpt,u�w` u�I ~D u	t ~y }� ~� 
 t6 ~�u� ~	 u#t>u  (���.   

حاصل الكلام أن مجرد هذا الزواج ـ لو ثبت ـ لا يصلح دليلاً على 
  تـأييد الخلافة ومشروعية حكم الخليفة الثاني عمر بن الخطاب.

ثلاثة من  7 الشبهة السادسة عشرة: تسمية الإمام علي  ■

  :أبنائه بأسماء الخلفاء

ك بكل ما يصادفوه من أجل إثبات يعمل بعض أهل السنة على التمس
. ومن بين 7مشروعية خلافة الخلفاء الثلاثة الأوائل من قبل الإمام علي 

الأمور التي تمسكوا ا في هذا الشأن، ولإثبات العلاقة الطيبة والحميمة بين 
والخلفاء الثلاثة، قولهم إن الإمام قد وضع أسماء الخلفاء على  7الإمام علي 
  .�`�ائهثلاثة من أبن

  مناقشة وتحليل

  في معرض تحليل هذه الشبهة يجدر التأمل في الأمور الآتية:

                                                             

� −  :>��mrF 
`  −  ,��>�$� 8:���� �� �>R� e� �L�e 2&)�� �Ø;� :Q��� ,^��: �/���� 3(  :LC:�

 :>3��� ,��5� =�3: 2/L$�b ,8��[ H3l7� :LC:�� ,��3��e �%5 B�< 2*&
  se�; ,
 :>3���t ��  Y*-H ,�br�  � ,© 	�m� ,��3��e E 2%��� B�< 2�| ���� 2&
� ,

5 p ,�3;� =���O5� ,
�1�� 3�< 3*��� ;=���� 3*&�� 3(  g*I�� 2;�� ,
��bcF 



 +�+

  :ـ سطحية هذا الدليل وعدم دلالته على المدعى أ

هذا الشاهد أو الدليل في غاية السطحية. ففي بداية الإسلام  إنّ :أولاً
و بكر وفي مرحلة الجاهلية كان هناك كثير من الذين يحملون أسماء من قبيل: أب

 7وعمر وعثمان. وعليه فإن مجرد مشاة أسماء بعض أبناء الإمام علي 
بينه وبينهم، ولا يدل  تينةلإسماء الخلفاء وغيرهم لا يدل على وجود العلاقة الم

  على إضفاء الشرعية على خلافتهم وأفعالهم وحكمهم.

وفي الحقيقة فإن الذين يطرحون مثل هذا الشاهد إنما يسطّحون مسألة 
شروعية الخلافة والحكم إلى حد كبير، حيث يتمسكون بأمر جزئي وخاص م

ليجعلوه قاعدة ليبنى عليها فلسفة سياسية، ويستنتجون من خلالها مشروعية 
  الدولة، وهذا أمر يفتقر إلى أبسط الملاكات العلمية والعقلية والعقلائية.

  :ب ـ شيوع التسمية بأسماء المخالفين

على عدم وجود أي صلة بين التسمية باسم  الأمر الآخر الذي يدلّ
، هو شيوع أسماء وسلوكيتهم ومشروعيتهم معين وبين تأييد أعمال المخالفين

 نشير أتيوبين الشيعة، وفيما ي :بين الأئمة الأطهار وانتشارها المخالفين 
  إلى بعض الأمثلة على ذلك:

 7ليليس هناك من يشك في معاداة الإمام ع ـ اسم معاوية: ١ب/ 
لمعاوية بن أبي سفيان، ومع ذلك كان بعض الشيعة وخلّص أصحابه ومحاربته 

هم اسم معاوية، أو كان هناك منهم من يحمل اسم معاوية من ئيضعون على أبنا
  البداية ولم يسع إلى تبديل اسمه، ومن الأمثلة على ذلك:

ـ معاوية بن جعفر: فقد تزوج جعفر من السيدة زينب الكبرى بنت 



 +��

ياه معاوية. ولم يعاتبه الإمام علي على فولدت له ولداً سم 7ام علي الإم
اختيار هذا الاسم، كما لم يعترض الإمام الحسن ولا الإمام الحسين على ذلك، 

  ولا زينب الكبرى نفسها.
  .وأصحابه 7ـ معاوية بن الحارث: من شيعة الإمام علي 

  .صحابهوأ 7ـ معاوية بن صعصعة: من كبار شيعة الإمام علي 
  .وأصحابه 7ـ معاوية بن عمار: من شيعة الإمام الباقر 

ـ معاوية بن سعيد، ومعاوية بن سلمة، ومعاوية بن سوادة، ومعاوية بن 
صالح، ومعاوية بن طريف، ومعاوية بن عبد االله، ومعاوية بن عطاء، ومعاوية 

 7بن كليب، ومعاية بن ميسرة، وجميع هؤلاء من خلّص شيعة الإمام الصادق
  .وأصحابه

يعتبر يزيد بن معاوية مكروهاً من قبل أكثر  ـ اسم يزيد: ٢ب / 
 الإمام 9المسلمين إذا لم نقل جميعهم؛ لارتكابه جريمة قتل سبط النبي الأكرم 

ائهم باسم أبن تسمية في مشكلة الشيعة بعض يجد لم ذلك ومع. 7 الحسين
  يزيد، ومن الأمثلة على ذلك:

وأم يزيد هذا هي فاطمة بنت �االله بن جعفر  ـ يزيد بن معاوية بن عبد
  .�7الإمام الحسين 

  .7ـ يزيد بن حاتم: من شيعة الإمام زين العابدين 
ـ يزيد الكناسي، ويزيد النبراز، ويزيد بن خيثم، ويزيد بن زياد، وعدد 

، ويزيد بن أسباط، ويزيد الأعور وغيرهما 7آخر من أصحاب الإمام الباقر 
  .7صادق من شيعة الإمام ال

وعلى هذا الأساس لا يمكن رد التشابه في الاسم إيجاد علاقة حميمة 



 +��

ومودة، فضلاً عن إضفاء الشرعية على مسائل خطيرة مثل الخلافة والحكومة. 
لأن تسمية الأبناء في القرون الثلاثة الأولى من الإسلام بأسماء الخلفاء 

لبياً بالنسبة إلى الأعداء إيجابياً أو س ماًووالمخالفين لم يكن يحمل مفه
  والمخالفين.

أجل بدأ هذا الأمر يتفشى في العصر الراهن، حيث بدأ الناس في كل 
منطقة يختارون لأبنائهم أسماء مشاة لأسماء الأولياء والصالحين الذين تركوا 
ذكرى أو مآثر طيبة في اتمع الإسلامي، ويندر أن نجد أحداً يضع على ولده 

، ولكن هذا الأمر يختص باتمعات الراهنة، ولا ينسحب على اسم المخالف
  اتمع في صدر الإسلام.

المستمسكين ذه الحجة إنما يرتكبون في حقيقة الأمر مغالطة  إنّ
الاشتراك اللفظي، حيث قاموا بتسرية التقاليد الراهنة في وضع الأسماء إلى 

ه الحساسيات الراهنة كما العصور الأولى من الإسلام، حيث لا وجود لمثل هذ
  أسلفنا.

ومن هنا يتضح سبب عدم ذكر المتكلمين الأوائل من أهل السنة لهذه 
الظاهرة في إثبات مشروعية الخلافة وتضعيف رؤية الشيعة في هذا الخصوص، 

في صدر وتقاليدهم ذلك لوقوفهم على ضعف هذا الدليل في أعراف الناس 
ء. ولكن المعاصرين من أهل السنة بدأوا ـ الإسلام بالنسبة إلى اختيار الأسما

للأسف الشديد ـ يتمسكون بمثل هذه الأدلة الواهية ظناً منهم أم إنما جاؤوا 
بما عجز السابقون عن ايء بمثلة! وبذلك يثبتون غفلتهم، وعدم معرفتهم بأن 

  هذا الدليل يفتقر إلى الأسس العلمية والعقلية.



 +��

  :ج ـ فرض الأسماء بالإكراه

ان عمر بن الخطاب يبدي حساسية مفرطة تجاه بعض الأسماء، فكان ك
يغير أسماء الأشخاص التي تشبه أسماء الأنبياء السابقين، من ذلك أنه بدل اسم 
إبراهيم الذي ترعرع في كنفه، وكذلك غير اسم أبي مسروق الأجدع وخلع 

  .���عليه اسم عبد الرحمن

بغض النظر عن القسوة والغلظة وحيث كان في موقع خليفة المسلمين، و
  التي كان يتصف ا عمر بن الخطاب، لم يكن هناك من يجرؤ على مخالفته.

كان الأمر كذلك أيضاً، حيث  7وفيما يتعلق باسم نجل الإمام علي 
. وحيث كان تشابه الأسماء ـ كما أسلفنا ـ �`�اختار عمر أن يتسمى باسمه

لهذه الظاهرة دلالة على تأييد أمر أو  دون أن تكونمن شائعاً في ذلك العصر، 
ضرورة إلى إثارة مشكلة مع الخليفة بسبب هذه  7نفيه، لم يجد الإمام علي 

  .وتماسكه المسألة البسيطة؛ فيلحق بذلك ضرراً على وحدة اتمع الإسلامي

هو من وضع  اًالإمام علي وعليه فإن أصل الدليل المتقدم القائل بأنّ
أساس له من الصحة، بل الأصح أن عمر هو الذي فرض بنه، لا لااسم عمر 

على الإمام علي أن يسمي ابنه باسمه، ولم يعترض الإمام علي على ذلك 
  للسبب الذي أسلفناه.

                                                             

� −  p ,2-�V�� 35< :LC:�b � ,`ra p ,z½��� ���(i�� ;d � ,mdF 
`  −  p ,��(%�� �� < �5 ,
(�D�� u/3�� 4&� :LC:�a � ,�ba ,=�7� u/3�� Q�| ;

 p ,Q���� �/DÁ`� � ,adm,^������ LP; u-� ;  p ,�/D$.�� �/DÁm ,
�a�� p ,��q6� Z��:< ,=H[�(�� 3�< ;` � ,t`F 



 +��

  :7 د ـ عثمان اسم صاحب الأمام

إن المعاصرين من أهل السنة الذين يتشبثون بكل قشة لإثبات 
اسمه عثمان، اتخذوه  7مدعاهم، حيث عثروا على ابن للإمام علي 

إنما أراد من ذلك عثمان بن عفان، مما يدلّ  اًمستمسكاً للقول بأن الإمام علي
الإمام  على عمق المحبة والعلاقة الوثيقة التي كانت تسود بينهما. في حين أنّ

عثمان بن «يصرح بأنه إنما سمى ولده عثمان تخليداً لذكرى أخيه  7 اًعلي
  .���»مظعون

  :ء إلى التوريةهـ ـ اللجو

في صدر الإسلام يكنون احتراماً خاصاً للخلفاء  عامة نوكان المسلم
، وكانوا يتوقعون من سائر الصحابة بمن فيهم 7بوصفهم خلفاء لرسول االله 

أن يحترم مشاعرهم تجاه هؤلاء الخلفاء. وفي تلك  7علي بن أبي طالب 
ذين بايعوه يحبون الخلفاء الحقبة كان كثير من المقاتلين في معسكر الإمام وال

أن يحترمهم، وأن يشيد  7الثلاثة الأوائل، وكانوا يتوقّعون من الإمام 
بإنجازام، وعليه لو صدر من الإمام ما يسيء لمكانتهم التي يروا فيهم، فإن 

يوسع  7ذلك سيؤدي إلى انفراط عقد معسكره، من هنا لم يكن الإمام علي 
   رعاية لمشاعر الآخرين.من شرخ المسائل الخلافية، 

، يجب أن 7وعليه بالالتفات إلى طبيعة الناس في عصر الإمام علي 
نكون قد أدركنا المشاكل والمحاذير التي كان يعاني منها الإمام، فكان يتحتم 

                                                             

� − :LC:� �-<  ,��f Q�5H :2*5H���� !� 8|L� ,�*(��i�� B���� ,^�$�Ay� pL���
�r�"  3*��� ; 
%*��� �,Bl� �- ����� ,^�*7�`bcF��: z��� ,��(� "  ; 



 +��

عليه أن لا يسكت عن اغتصاب حقه في الخلافة طوال خمسة وعشرين عاماً 
لى وحدة المسلمين ـ أن يمجدهم فحسب، بل وكان يتعين عليه ـ حفاظاً ع

ويثني عليهم من حين لآخر، في حين أن هذا يلزم منه الكذب والعياذ باالله، 
أرفع من ذلك. وعليه في الفرضية الأولى تعين على الإمام  7وشأن الإمام 

علي إما أن يمدح الخلفاء الذي سبقوه، وهذا الخيار يستلزم اللجوء إلى نوع من 
ك مدحهم فراراً من محذور الكذب، ولكن هذا سيلزم منه الكذب، أو أن يتر

ايار معسكره، وإضعاف حكومته في مواجهة معاوية بن أبي سفيان وغيره من 
  المخالفين والأعداء.

إلا أن الإمام اختار طريقاً ثالثاً، وهو أن يسمي ثلاثة من أبنائه بأسماء 
بي بكر وعمر وعثمان أراد الخلفاء الثلاثة الأوائل، حتى إذا اضطر إلى مدح أ

بذلك أبناءه الذين يستحقوق هذا الثناء والمديح منه؛ لكوم ترعرعوا في 
مدح الخلفاء بحسب �حجره. وهكذا أمكن للإمام من خلال هذا الإجراء 

الظاهر، وإرادة مدح أبنائه حقيقة، وهو ما يعبر عنه في المصطلح الفقهي 
دون أن يضطر إلى ارتكاب من ره، ، أن يحافظ على تماسك معسك�بالتورية

  موبقة الكذب.

إلى بعض شيعته المقربين. ويبدو أن  7وهذا ما أسر به الإمام علي 
أحدهم قد أفشى هذا الأمر إلى معاوية بن أبي سفيان، وهو ما نراه في بعض 

  .��� 7رسائل معاوية إلى الإمام علي 

  

                                                             

� − ���� !� 8|L� ,3&f Qv H�Ó< � ,^�P:e =H�l:< B* �5� 3&f :2*5HabcF 



 +��

  :الشبهة السابعة عشرة: الثناء على الخلفاء  ■

 7وى أهل السنة في بعض مصادرهم الروائية عن الإمام علي ر
أحاديث تؤكد أفضلية ومترلة أبي بكر بن أبي قحافة وعمر بن الخطاب على 
مترلته، وهذا الأمر يدلّ على مدح الخلفاء بوصفهم أفضل من علي بن أبي 

خير الناس بعد النبيين «، ومن ذلك أم يروون عنه أنه قال: 7طالب 
  .���» عمرأبوبكر ثمّ

وقد روى أحمد بن حنبل عن الحكم بن جحل، قال: سمعت علياً يقول: 
  .�`�»لا يفضلني أحد على أبي بكر وعمر إلا جلدته حد المفتري«

، وبعض ��bوقد مال إلى هذا الرأي بعض المعاصرين من أهل السنة
  .��aالمؤلفين من الشيعة أيضاً

ات الموجودة في ج وقد تمسك أصحاب هذا الدليل ببعض الرواي
  بشأن عمر بن الخطاب: 7البلاغة أيضاً، ومن ذلك قول الإمام علي 

w�  T̄ ¬
�̄�̄ ,2̄¬% ³��� �̄�@̄<̄�̄ ,3̄&̄�̄ ®�� z�̄�>̄�̄ ,>̄�̄̄ ®6� �̄ ¬�@̄ ®3�̄
̄�̄ �́�̄ °� °>�̄­-
,��̄ ¯ ®��̄ Z̄�Ā<̄ , ­�®*�̄ ®�� B̄*­
@̄ , ­Z ®�¬o�� ¬
 ­�:̄ �̄�̄[̄ ,2̄̄%®. ­� ®��  !̄­� z¬><̄ ,��̄ ¬q̄ h̄̄(5̄�̄

                                                             

� −  p ,T@��7� Kqr � ,bdmF 
` −  p ,2-�]l�� B{�x� ,B(%; u- 3�<� � ,bbd �bda �br`F 
b −  � ,�%5 B�< LC%� e� "  =�*5 ,EL- 3&f :LC:���cF 
a −  :g/H�.- ,�� �)� 2�*]A ,^��L� 
.P; >��M 3&f :LC:�`t  Å >�>L� Å�bmt 

	�  ��  T*A ,3�: Z�.� 2*
l� ,^�5�L� s>�e ¦ �� 3&f ;©�br�  � ,© 	�
b� � ,�3;� Z�.� E Q��� ,=��il� >��M 3*5 ;�ab :>3��� ,G��I� 2
¼ ;

` ��  Y*-H ,�bd`  � ,© 	�crF 



 +��

��  �$̄*­� = ­3¯.®Í̄ R̄ ,2́¯( ±�Ī¯. °� Ś °L°) ­E ®� °$�̄L̄�̄�̄ B̄;̄H̄ , ­8 ±�]̄­- °s��̄ ¬���̄ , °8¯. ̄�)̄
= ­3¯. ®$°®7� °u ­�®*¯. ®�/̄ R̄�̄ , ³Q� ¬x��}���F 

وبعد استعادة مصر من جند معاوية بن أبي سفيان، عمد بعض من في 
: 7إلى سؤاله عن رأيه في أبي بكر وعمر، فقال  7مام علي معسكر الإ

سوف أعلن عن رأيي فيهما ضمن كتاب، ومما جاء في ذلك الكتاب على ما 
  ، قوله:�غاراته�رواه إبراهيم بن محمد الثقفي في 

فتولى أبو بكر تلك الأمور فيسر وتشدد، وقارب واقتصد، فصحبته «
يه جاهداً، وما طمعت أن لو حدث به حدث مناصحاً، وأطعته فيما أطاع االله ف

وأنا حي أن يرد إلي وهو أمر بايعته فيه طمع مستيقن، ولا يئست منه يأس 
من لا يرجوه، فلولا خاصة ما كان بينه وبين عمر لظننت أنه لا يدفعها عني. 
فلما احتضر بعث إلى عمر فولاه فسمعنا وأطعنا وناصحنا، وتولى عمر الأمر 

  .�`�»يرة ميمون النقيبة ...فكان مرضي الس

  :مناقشة وتحليل

  في معرض تحليل هذه الشبهة يجدر التأمل في الأمور الآتية:

  :أ ـ المشكلة السندية في روايات أهل السنة

بشأن مدحه للخلفاء  7إن روايات أهل السنة عن الإمام علي 

                                                             

� −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,`�t � ,��5y� J*� ;m`� ,hI�> 2%/3� g/H�� ;
paa � ,acrF 

` −  �*��L-� p ,��H�V�� ,
��o�� 3&f u-� � ,b�m H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2����� ;
 p ,H��:6�bb � ,acrFn��o�� >3��� ,��Hv 8/�: ,=e��� H�ev ¤ �/L��� 3(  ; 



 +�)

ني من الذين سبقوه، وخاصة تلك الروايات الدالة على تفضيلهم على نفسه، تعا
أو  »روي«مشكلة في السند، وبحسب المصطلح الرجالي إا منقولة على صيغة 

»كيح«ع، بمعنى أن ناقلها مجهول، فهي تفلا »ضعيفة«أو  »مرسلة«لذلك  د ،
تكون حجة ولا معتبرة. وقد قام العلامة الأميني بتحليلها ونقدها في كتابة القيم 

  .�الغدير�

في ج البلاغة  7المنسوبة إلى الإمام علي وفيما يتعلق بالرواية 
  يجب القول:

في تاريخ الطبري يعمد راوي الحديث أولاً إلى نسبته إلى بنت أبي 
. وأما ابن عساكر فقد نسبه في ���حثمة، وأن الإمام قد أقر بذلك المضمون

إلى امرأة اسمها عاتكة، وجاء في ذيل شعر  �تاريخ مدينة دمشق�تاريخه 
واالله ما قالت، ولكنها «، فأضاف الإمام قائلاً: »أبقى الفتنة«ا: عاتكة قوله

  .�`�إملاء هذا الشعر قد كُلّفت به أو أجبرت على قوله نّإ، أي »قُولت

ام وشعر الشاعرة ـلط بين كلام الإمـرنا فقد تمّ الخـا تقدم أن ذكـوكم
ذهب «ه: ـ الأعم من أن تكون عاتكة أو بنت أبي حثمة ـ والظاهر منه هو قول

، يكون 7، فإنه إذا ثبتت نسبته إلى الإمام علي »بخيرها ونجا من شرها
  المراد منه كالآتي:

عمر قد نال خير الدنيا بدهائه، ونجا من شرورها بكياسته، كما  إنّ�
  .�وصل إلى الخلافة بذكائه، وتفوق في ذلك على أقرانه ومنافسيه

                                                             

� −  p ,=½i�� g/H�� :LC:�` � ,madF 
` −  p ,hI�> 2%/3� g/H�� ,L���  u-� :LC:�aa � ,acrF 



 +�*

ة الثاني في الأمور وبذلك فإن الرواية لا تنطوي على مدح للخليف
  الدينية، وإنما هي بيان ما كان عليه واقع الأمر من الناحية الدنيوية.

  :ب ـ عدم ذكر روايات الأفضلية في المصادر الشيعية

يحق للشيعة أن يرفضوا مضمون ما جاء من الروايات المروية في 
للخلفاء على نفسه؛ إذ  7مصادر أهل السنة بخصوص تفضيل الإمام علي 

ك احتمال إضافته من قبلهم لتعزيز مذهبهم، والسؤال الذي يفرض نفسه هنا
هنا هو: لماذا لا توجد هذه الروايات في المصادر الشيعية الروائية؟ وعليه يجب 

  على أهل السنة أن يقدموا دليلاً معتبراً عند الشيعة.

اية مع روايات أخرى في مصادر أهل وج ـ تعارض هذه الر
  :السنة

عض المحققين في التراث التاريخي من أمثال المحقق الشوشتري لقد أثبت ب
أن هذا النوع من الأحاديث التي يرويها أهل السنة في فضل أبي بكر وعمر 

هي من الروايات الموضوعة، وإن  7وعثمان، وتفضيلهم على الإمام علي 
. وإن هذه الظاهرة 7غرض الذين وضعوها هو النيل من فضائل الإمام علي 

، وخاصة :جديدة، بل كانت واضحة حتى في عصر الأئمة الأطهار ليست 
في المناظرات التي كانت تحدث بين الشيعة وأهل السنة في عصر المأمون 

   نشير إلى بعض هذه الأحداث والمواقف:أتيالعباسي. وفيما ي

أ ـ أجاب المأمون رجلاً تمسك بروايات تثبت أفضلية أبي بكر، فقال 
 النبي بأن تقول التي »المشوي الطير«ات معارضة برواية له: إن هذه الرواي

دم له طائر مشوي، فرفع يديه بالدعاء طالباً من االله أن يأتي قُ 9 الأكرم



 +�+

بأحب الخلق إليه ليشاركة في أكل الطير؛ فدخل عليه الإمام علي بن أبي 
  .7طالب 

ب ـ إن فقيه أهل السنة الذي كان يستدل على أفضلية أبي بكر 
خير الناس بعد النبيين أبو «القائل:  7ديث المنسوب إلى الإمام علي بالح

  . علّق عليه المأمون قائلاً:»بكر ثمّ عمر

وهذا محال أيضاً؛ لأما لو كان أفضل الناس بعد النبي حقيقة، لما أمر 
 اً. ولو أن الإمام عليزيد بن وأسامة العاص بن عمرو 9عليهما النبي الأكرم 

بأفضليتهما على نفسه، فلماذا احتج عليهما بعد رحيل رسول كان معتقداً 
ولى منهما بالخلافة والحكم؟! بعبارة أخرى: إن الروايات الدالة أ بأنه  9االله

ومواقفه  7على أفضلية الخليفتين الأولين تتعارض مع كلمات الإمام علي 
حقه الواردة في مصادر الفريقين بالتواتر، ذلك حيث تحدث عن أولويته، و

 لا«الثابت، والوراثة، وفضائله التي لم يشاركه فيها أحد من الصحابة، وقوله 
  .���»أحد الأمة هذه من 9 محمد بآل يقاس

كان يرى أفضليتهما حقاً، فلماذا كان يطالب  7 اًكما أن الإمام علي
 م يطوف وأخذ 8والحسنين  3بالخلافة لنفسه؟ ولماذل حمل الزهراء 

 عن تأخر ولماذ! والبيعة؟ النصرة منهم يطلب والمهاجرين الأنصار بيوت على
، ولم يبايع إلا بعد ستة أشهر 3حياة السيدة الزهراء  مدة بكرة أبي بيعة

  كاملة؟!

ألا تكفي هذه الحقيقة والحقائق الأخرى لإثبات أن هذه الروايات 

                                                             

� −  2(i � ,2k�(�� #, :�@H` ���t p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;a` � ,abaF 



 +��

 الواردة في مدح الخلفاء، وخاصة تلك التي تفضلهم على سائر الصحابة، هي
  مجرد مختلقات جماعة بعينها؟

في ج البلاغة،  7تكفي نظرة إجمالية إلى كلمات أمير المؤمنين 
على غيره من الخلفاء، وفي  7ليذعن المحقق المنصف بأفضلية الإمام علي 

  .���الحد الأدنى من وجهة نظر الإمام نفسه

  :.الله بلاد فلان5مناقشة وتحليل رواية ج البلاغة 

، والتي يبدو وتقييمها ل الرواية الموجودة في ج البلاغةفي معرض تحلي
  منها مدح الخليفة الثاني، يجدر الالتفات إلى الأمور الآتية:

لقد بذل الشريف الرضي جامع ج البلاغة  ـ الإشكال السندي: ١
جهداً كبيراً يستحق الثناء في توخي الصحيح من كلام الإمام، ولكنه مع ذلك لم 

وع في الأخطاء أحياناً، غير أن هذه الأخطاء لحسن ظن علماء يسلم من الوق
تسليط الأضواء عليها في القرون الماضية. أم ا في الشيعة بإنجازه الفذ، لم يتم

الآونة الأخيرة فقد بدأ بعض المحققين المدققين يبرزون نقاط ضعف الشريف 
ن المحقق . وقد بي7الرضي في جمعه للكلمات المروية عن أمير المؤمنين 

المعاصر الشهير الشيخ محمد تقي الشوشتري في شرحه الموضوعي على ج 
ذكر عبارة  1البلاغة جانباً من هذه الحقيقة. من ذلك مثلاً أن الشريف الرضي 

، �٢٨٩تحت الحكمة رقم: �في باب الحكم  »كان لي في ما مضى أخي في االله«
  .7كلمات الإمام الحسن  ، في حين أا من7ونسبها إلى أمير المؤمنين 

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, H>�l� ,�*i � 
%*��� ��L���� 3(  3*��� :LC:�� � ,bbdF 



 +��

 إلى »عمله به أبطل من«التي تقول:  ��٢٢كما نسب الحكمة رقم 
. ���الآخر كتابه في 9 الأكرم النبي إلى ونسبها عاد ولكنه ،7 علي الإمام

وهكذا الأمر بالنسبة إلى عشرات الموارد الأخرى من مختلقات أمثال سيف 
  .�`�ا ومناقشتها وتحقيقهاومعاوية التي أبدع المحقق الشوشتري في بحثه

من هنا يتضح أنه على الرغم من اعترافنا بقيمة ج البلاغة والجهد 
المشكور الذي قام به الشريف الرضي في جمعه، إلا أننا لا نستطيع أن ننسب 

دون بحث وتمحيص، أو أن نعتبر كل ما من  7جميع مضامينه إلى الإمام علي 
 مع وجود القرائن والشواهد على الخلاف. ورد فيه من كلام أمير المؤمنين حتى

بل يجب علينا تجديد النظر في أصالة بعض الخطب من الناحية السندية في الحد 
من هنا  .وقواعده الأدنى في مورد شبهة عدم الانسجام مع أسس الإمام نفسه

  يذهب المحقق الشوشتري بالالتفات إلى الأدلة والشواهد الآتية، وهي:
  اية.أ ـ مضمون الرو

في نسبة الكلام الفصيح وطريقته ب ـ أسلوب الشريف الرضي 
  دون التدبر في مضمونه.من ، 7المنسوب إلى الإمام علي 

                                                             

� −  � ,2/�(%�� ��e�P7� :LC:�a�� :n/3�� ,b�mF 
` −  p ,2k�(l�� #§ :LC:�a � ,bdt  	bmb ,dm �a�� �c�t p� ;d � ,bdt 

�bm� �a�� �aab p� ,m , �bba �ctr p� ,r � ,r` p� ,t � ,ct 
�bdc  	aar �ar�  	c�t p� ,�� � ,rd �a�t �a`t �cdr p� ,�` ,

��t �`` �c�c �d��� ,�b � ,bbr p� ,�a � ,``a �`dc :u  '��:� ,
 pH37� ,ãO5 =L1� ���%� H> �Õ�� 
��� :Q��� ,=>�H>Ó 
.]A 3&f

 � ,3/��~ B�I� :Z�.� u&X`m�&x� 0�� ��F E Q��7� sD� u� ���� �D� �
 Z�.�w8�*�5 H> s3I&� ��
C�}  � ,^�o�� ����`mc F�3�- �� 



 +��

تاريخ الطبري، وهو من أهل �ج ـ المصدر التاريخي لهذه الرواية 
  .�السنة

  د ـ غموضها على المستوى الدلالي.
ندي، وعليه لا إلى استنتاج أن هذه الرواية تعاني من الإشكال الس

  .��� 7يمكن نسبتها إلى الإمام علي 

إن أصل هذه الرواية ـ انتساب أصل الرواية إلى شخص آخر:  ٢
صادر عن غير الإمام. فمن خلال الرجوع إلى المصادر التاريخية، من قبيل: 

يتضح لنا أنه بعد وفاة الخليفة الثاني  �`�تاريخ الطبري وتاريخ ابن عساكر
واعر العرب اسمها عاتكة أو ليلى بنت أبي حثمة وأنشدت قامت شاعرة من ش

 7شعراً في رثاء الخليفة. فأراد المغيرة بن شعبة أن يسمع رأي الإمام علي 
بشأن موت الخليفة الثاني في هذه المناسبة، فطلب من الإمام أن يبدي رأيه. 

يجب فأشار الإمام إلى كلام هذه الشاعرة وأضاف إليه شيئاً من كلامه. إذن 
دون التفكيك والفصل من  7عدم نسبة مجموع هذا الكلام إلى الإمام علي 

من هذا الكلام  7بين مبتدئه وخاتمته. وأما ما هو الجزء الخاص بالإمام 
   فسوف يتضح من خلال النقاط الآتية.

الأمر الآخر أنه لم يتم في صدر  :»فلان«ـ عدم تحديد هوية المعني بـ  ٣
ليفة الثاني عمر ـ لا تصريحاً ولا تلويحاً ـ وإنما هناك إشارة الرواية ذكر اسم الخ

وهو عنوان فضفاض، وحمله على خصوص الخليفة الثاني  »فلان«إلى عنوان 
ونة. من هنا ذهب بعض المفكرين المتقدمين من أمثال ؤيحتاج إلى م

                                                             

� −  p ,2k�(l�� #§t � ,ar�F 
` −  p ,=½i�� g/H�� :LC:�` � ,mad p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;aa � ,acrF 



 +��

، إلى احتمال أن يكون �`�، ومن المعاصرين الشيخ صبحي الصالح���الراوندي
هو أحد قادة جيشه، مثل: مالك الأشتر أو سلمان  »فلان«راد من الم

. والذي يقوي احتمال الراوندي نقله ج البلاغة عن الشيخ عبد ��bالفارسي
، عن بنت الشريف المرتضى، عن »ابن الإخوة«الرحيم البغدادي المعروف بـ 

  .��aعمها الشريف الرضي مؤلف ج البلاغة

إن الرواية الموجودة في ج  رواية وذيلها:ـ التناقض بين صدر ال ٤
البلاغة تشتمل على افت وتضارب وتناقض ما بين أولها وآخرها، فبينما 

، نجد آخر الرواية يقول إن هذا الـ »فلان«يتحدث صدر الرواية عن تمجيد 
قد ترك الأمة أمام طرق متعددة لا ترجى له الهداية في متاهاا. إن  »فلان«

ن الكلام لا يتناسب وشأن الذي نعرفه بالفصاحة والبلاغة. من هنا هذا النوع م
يبدو وجود تلاعب في هذه الرواية، وعليه ينبغي بأهل السنة أن يلتزموا 
بمجموع ما ورد في هذه الخطبة، بما في ذلك وصف الخليفة الثاني بأنه عرض 

  الأمة إلى الضلال والضياع وإلى طرق لا تضمن الهداية لمهتدي.

مر الآخر أن هذا التناقض يجعل من الصعب القول إن المعني الأ
  هو مالك الأشتر أو سلمان الفارسي أيضاً. »فلان«بـ

حصيلة الكلام أن هذه الرواية مضطربة ومتهافتة، وإن حمل المراد من 
الوارد فيها على الخليفة الثاني أو أحد قادة جيش الإمام يصطدم  »فلان«

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,3/3�� ¤< u-� :LC:��` � ,b  	aF 
` − 
](A :LC:�  :�@H 2(i � ,2k�(�� #, ,���l��`�tF 
b −  p ,2k�(�� #, Kq ,
{� � ,LC:��a � ,bmaF 
a −  p ,2k�(�� #, H>�l� :LC:�� � ,`�rF 



 +��

هذا الاضطراب يتضح أن هذه الرواية لا يمكن بمحذور من نوع خاص، ومن 
أن تنسب إلى شخص واحد. وإنما صدر الرواية يعود إلى الشاعرة عاتكة أو 
بنت حثمة، وآخرها لشخص آخر يمكن أن يكون هو الإمام علي بن أبي 

. وعليه فإن هذه الرواية بصيغتها المنقولة لا تصلح لأن تكون 7طالب 
   مستنداً، فلا تكون معتبرة.

المسألة  ـ تناقض الرواية مع مواقف الإمام وكلماته الأخرى: ٥
 7الأخرى الموجودة في هذه الرواية هي أا تتناقض مع كلمات الإمام 

الأخرى، وهي الروايات والكلمات التي تقدم منا ذكرها في الصفحات السابقة، 
لأول في والتي بموجبها كان عمر في رأي الإمام علي قد تعاون مع الخليفة ا

 بحيث خططا قد وأما ،9سلبه حقه في الخلافة بعد رحيل النبي الأكرم 
 الأخير هذا قام ثم الخطاب، بن عمر إلى الأول الخليفة موت بعد الخلافة تؤول

ستعادة حقه الثابت، ووصول الأمر إلى ا من علياً الإمام تحرم صيغة ترتيب إلى
  عثمان بن عفان.

قد انتقد سياسة الخليفة الثاني في  7 اًلييضاف إلى ذلك أن الإمام ع
كثير من المواطن بشدة، فكيف يمكن القول إنه جاء في هذا الموضع ليخالف 

  ���جميع مواقفه السابقة؟!

بالالتفات إلى ما تقدم يحتمل ـ على فرض  ـ التورية والاستهزاء: ٦
قيقة، ـ أا لم تصدر عنه بداعي الح 7صحة صدور الرواية عن الإمام علي 

وإنما بداعي النقد والتهكّم. وهو أسلوب شائع بين المختلفين في الرأي، فلو أن 

                                                             

� −  p ,2 �½�� p�$%��a� ,bmbp ,2k�(l�� #§ ,=O��I�� ;t � ,ar�  	arbF 



 +)�

رجلاً أخذ يكيل الثناء والتمجيد لشخص معروف في اختلافه معه، يفهم منه أنه 
في سياق التهكّم به ونقده بشكل لاذع لوجود قرينة حالية على ذلك، فلا يحمل 

التفسير من الكتاب الذي بعث به معاوية كلامه على محل الحقيقة. ويفهم هذا 
ثم كرهت خلافة عمر وحسدته، «حيث يقول له:  7إلى الإمام علي 

. وقد اختار هذا ���»واستطلت مدته، وسررت بقتله، وأظهرت الشماتة بمصابه
  .�`�التفسير بعض المحققين أيضاً

 في 7الوجه الآخر هو القول بأن الإمام  ـ التقية ورعاية المصلحة: ٧
هذه الرواية إنما يثني على الخليفة الثاني اضطراراً ورعاية للمصلحة من باب 
التقية. وقد تقدم أن الخليفتين الأولين ـ وحتى الخليفة الثالث وإن بنحو أقل ـ 
كانوا يحظون باحترام الناس ويتمتعون بالمقبولية والوجاهة عندهم، وإن هذه 

، وإن الإمام قال تلك الكلمات في الوجاهة بطبيعة الحال تشتد بعد وفام
حضور من أتباع الخليفتين الأولين من الذين كانوا يتوقعون من الإمام أن يقول 
شيئاً في تلك المناسبة التي اقترنت بوفاة الخليفة الثاني. كما أن أعداء الإمام من 
أمثال معاوية كانوا يسعون إلى استدراج الإمام ودفعه إلى التصريح بنقد 

اء نقداً لاذعاً على الملأ وبمرأى ومسمع من الناس، كي يغتنموا كلامه في الخلف
إثارة الدهماء ضده، ويضعفون من مكانته، ويرفعون من رصيدهم بين الناس. 
من هنا كان الإمام محشوراً بين انتقاد سيرة الخلفاء أو الثناء عليهم، وكان عليه 

   .��bأن يراعي المصلحة من جميع الجوانب والجهات

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, NH3.�� E G>����� #, ,=>�&]7� g*I��a � ,�rtF 
` −  p ,
{� � Kq ;s� < H3l7� :LC:��a � ,bmcF 
b −  �@H 2(i � Kq ,2k�(�� #, Kq ,^�L](�� �o*� u-� :LC:�`�t p ,` � ,�cb ;

 p ,H��:6� H�]-bb � ,cmaF 



 +)�

إن أصل الكلام المتقدم  ـ طرح الكلام على صيغة سؤال وتعجب: ٨
، وقد أراد المغيرة من 7كان في سياق لقاء المغيرة بن شعبة بالإمام علي 

ن موقفه من الخليفة الثاني، كي يفيد من جواب الإمام على جميع الإمام أن يبي
بنت أبي حثمة في مدح عمر الأحوال سلباً أو إيجاباً، فبدأ كلامه بذكر ما قالته 

على طريقة الاستفهام التعجبي: هل قالت ابنة  7بن الخطاب، فقال له الإمام 
  أبي حثمة هذا الكلام حقاً من أن ...؟!

فالكلام الذي قاله الإمام آنفاً كان على شكل سؤال، إلا أن أهل السنة 
ج البلاغة تعمدوا فيما بعد تجاهل هذه الصيغة الاستفهامية عند شرحهم لنه

  .���عمداً أو سهواً
أما واالله ما قالت، ولكن «فيما بعد:  7ويؤيد هذا الرأي قول الإمام 

  .�`�»قُولت
الأمر الأخير الذي يمكن أن يبدو للناظر، وهو  ـ التعريف النسبي: ٩

أمر متفرع عن ثبوت أصل الرواية هو أن الإمام في هذه الرواية كان غاية 
النسبي بفضائل الخليفة على المستوى الأخلاقي والديني، الأمر بصدد التعريف 

وهو أمر شائع بالنسبة إلى رجال السياسة بعد موم. لا يخفى أن الخليفة 
الأول والثاني كانا ملتزمين إلى حد ما فيما يتعلق بأحكام الدين وبيت مال 

من  اًوقد أصاب كثير 7المسلمين. كما أن الخليفة كان يستشير الإمام علي 
الانتصارات وحقق الإنجازات بفضل تلك المشاورات التي كان الإمام يغدقها 
عليه، وهذا أمر لا ينكره الشيعة، إلا أن الشيعة يرون مع ذلك أن الخلفاء كانوا 

                                                             

� −  � ,2k�(�� #, H> =�5 ,=L$i� ¢�L� :LC:��daF 
` −  p ,=½i�� g/H��` � ,mad ��  Y{�@� ,`b FGLP$
� 



 +))

غاصبين لحق الإمام الثابت في الخلافة، وأن الخلفاء الثلاثة قاموا طوال حكمهم 
  فية للدين الإسلامي الحنيف.ببعض البدع ومارسوا بعض الأعمال المنا

ورؤية الشيعة تبعاً لذلك تجاه  7من هنا فإن رؤية الإمام علي 
الخلفاء رؤية نسبية، فهي من جهة تأخذ الإنجازات التي تستحق التقدير، ومن 

شروعة التي صدرت عن غير المجهة أخرى لا تغض الطرف عن الأعمال 
ا وأصحاا الشرعيين. وعليه الخلفاء، وعلى رأسها اغتصاب الخلافة من أهله

فإن روايات المدح تنظر إلى جانب من الصفات الإيجابية للخلفاء، وكما يقال: 
  .»إن إثبات شيء لشيء لا ينفي ما عداه«

  :.فتولى أبو بكر5تحليل رواية إبراهيم بن محمد الثقفي 

مدح الخليفتين الأولين في  7 اًالإمام علي تقدم في نقل الشبهة أنّ
فتولى أبو بكر تلك الأمور فيسر وتشدد، وقارب واقتصد، «ه فقال: كتاب ل

فصحبته مناصحاً، ... فلما احتضر بعث إلى عمر فولاه فسمعنا وأطعنا 
  .»وناصحنا، وتولى عمر الأمر فكان مرضي السيرة ميمون النقيبة

  في تحليل هذا الإسناد والاستدلال يجدر الالتفات إلى الأمور الآتية:

تقدم توضيح هذه  رار بالأخلاق والسلوك النسبي للشيخين:ـ الإق ١
الإجابة حيث أشرنا إلى أن الخليفتين الأولين وإن اقترفا خطيئة في أصل 
التصدي للخلافة واغتصاا من صاحبها الشرعي عامدين، إلا أنه على الرغم 

إدارة من ذلك كانا يسعيان ما أمكنهما إلى الابتعاد عن العصبية والتطرف في 
السلطة، واحتفظا بطريقة عيش طبيعية متوازنة، ولم يتورطا في اكتناز الأموال 
والثروة لهما أو لذويهما، ولذلك أنصفهما الإمام في مقام تحليل سيرتيهما وقال 



 +)*

فيهما ما يقتضيه العدل والمنطق. وفي الوقت نفسه صرح في ذات الرسالة 
الإمام  له. وبعبارة أخرى: إنّ بسلبياما أيضاً، على ما ستأتي الإشارة

وشيعته لا ينكرون القيم والأعمال التي قام ا الشخان، وإم يثنون  7اًعلي
  .���على إيجابياما، وينكرون عليهما سلبياما وأخطاءهما

تقدم هذا  ـ ملاحظة المخاطبين بالرسالة ومكانة الشيخين عندهم: ٢
السابقة في ج البلاغة، حيث قلنا: إن التحليل في معرض الإجابة عن الرواية 

العقل يحكم بأن نأخذ بنظر الاعتبار الأجواء المحيطة بالإمام، والمخاطبين الذين 
ـ من  7توجه لهم الإمام بالكلام، وعلينا أن ندرك أن أكثر جيش الإمام 

الذين كانوا يريدون منه بيان موقفه ورأيه في الخلفاء ـ هم من الذين يوالون 
فاء السابقين، وكانوا يعيشون لحظة فراق الخلفاء بعد رحيلهم، ولذلك فإن الخل

الإمام رغم انتقاده لأدائهم في ذلك الكتاب، ولكن حافظ على سقف من النقد 
لا يثير حفيظة المخاطبين، ولم يعدل عن رعاية المصالح العامة. ولذلك نجد 

السيرة: أي ظاهراً  فكان مرضي«العلامة السي يقول في شرح هذا الكلام: 
عند الناس، وكذا ما مر في وصف أبي بكر، وآثار التقية والمصلحة في الخطبة 

  .�`�»ظاهرة، بل الظاهر أا من إلحاقات المخالفين

عندما ندقق في كتاب  ـ مقارنة الخليفتين الأولين بالخليفة الثالث: ٣
ريخ الخلفاء بعد ندرك أنه كان بصدد الإشارة إجمالاً إلى تا 7الإمام علي 

 الخليفتين سيرة بين المقارنة معرض في كان الإمام وإن ،9رحيل رسول االله 

                                                             

� −  �  9%1y� 2&{6� ��(1� �  �%�� ��(1� E z3�� H�%� ,^�L](�� "  g*I�� :LC:�
 � ,��(P%��dt�F 

` −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����bb � ,cmaF 



 +)+

 يعترفون أنفسهم السنة أهل أن ذلك يؤيد والذي الثالث، الخليفة وسيرة الأولين
مية ويحافظان على الإسلا الأحكام يراعيان كانا والثاني الأول الخليفة بأن

لتجمل والترف، خلافاً لما كانت عليه سيرة عثمان الحياة البسيطة البعيدة عن ا
  بن عفان التي بلغت حداً جرت عليه نقمة المسلمين حتى قتلوه.

كان بصدد المقارنة بين سيرة  7 اًالإمام علي وعلى هذا الأساس فإنّ
الشيخين بالقياس إلى سيرة عثمان، ولا يخفى أن سيرما لو قيست إلى سيرته 

والتمجيد والثناء، ومن هنا يكون كلام الإمام مبرراً ولا  فهي تستحق التعريف
   غبار عليه.

قلنا مراراً  ـ انتقادات الإمام اللاذعة للخلفاء في ذات الرسالة: ٤
وتكراراً إن معرفة مواقف شخص تجاه مسألة ما، لا تتم من خلال انتقاء فقرة 

اب في من مجموع كلماته، وأخذها بشكل منفصل واعتبارها فصل الخط
الموضوع المتنازع عليه، وإنما لا بد من أخذ مجموع كلامه في خصوص تلك 

  القضية بنظر الاعتبار.

 7إن الذين ذكروا الشبهة المتقدمة عمدوا إلى تقطيع كلام الإمام 
ليظهروا الخلفاء السابقين بوصفهم مرضيين عند الإمام من جميع الجهات، في 

د ذات الرسالة ـ التي اشتملت على هذا حين أن الأمر لم يكن كذلك؛ إذ تشه
المقطع من الكلام ـ على أم لو قرأوها من بدايتها إلى ايتها لاتضح لهم أن 
الإمام بعد هذين السطرين من المديح المتواضع شحن الرسالة ببيان أعمالهم 

، وفيما يلي 9المنافية لرعاية حقوقه المنصوص عليها من قبل النبي الأكرم 
  بعض هذه الأمور: نشير إلى



 +)�

ـ التصريح بأحقيته في الخلافة على الناس من الآخرين؛ إذ يقول:  ١
  .���»بعده من الأمر تولى ممن الناس في 9إني أحق بمقام محمد «

ـ بيان فلسفة بيعته لأبي بكر خشية على الناس من الانحراف،  ٢
ن الناس حتى رأيت راجعة م«وإشفاقاً عليهم من الارتداد، وفي ذلك يقول: 

  .�`�»عن الإسلام ... فمشيت عند ذلك إلى أبي بكر فبايعته
ـ وجود علاقة خاصة بين أبي بكر بن أبي قحافة وعمر بن الخطاب  ٣

فلولا خاصة ما  «في خصوص تنصيب أبي بكر لعمر في الخلافة بعده، إذ يقول: 
  .��b»كان بينه وبين عمر؛ لظننت أنه لا يدفعها عني

في الخلافة بعد  7الخطاب لحق الإمام علي ـ تجاهل عمر بن  ٤
طعنه، فرتب الأمور بشكل ينتهي الأمر فيها إلى عثمان بن عفان، وفي ذلك 

حتى إذا احتضر فقلت في نفسي لن يعدلها عني ليس يدافعها «يقول الإمام: 
  .��a»عني فجعلني سادس ستة

لخوفهم من حرمان  7ـ عدم انتخاب أعضاء الشورى للإمام علي  ٥
فخشي «في ذلك:  7الإمام لهم من المناصب الحكومية، إذ يقول الإمام علي 

القوم إن أنا وليت عليهم ألا يكون لهم من الأمر نصيب ما بقوا؛ فأجمعوا 

                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����bb � ,cdrF 
` −  �@H Z�.��� ,2k�(�� #,d`;  � ,
�eH�� � �@�%�b�b p ,�i&��� 3{�L� ;� ,

 �b`� �@H ,`c� p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;a` � ,aba p ,���*7� ���� ;` ,
 ��cd p ,Q���� �%� ;c � ,m`aF  

b −  p ,��H�V�� ,
��o�� 3&f u- �*��L-�� � ,b�m H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2����� ;
 p ,H��:6�bb � ,acrF 

a − ¤< u-� p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� � � ,tmF 



 +)�

  .���»إجماعاً واحداً فصرفوا الولاية إلى عثمان وأخرجوني منها

إذ ـ تصريح الإمام علي بأن بيعته لعثمان كانت بالإكراه والإجبار،  ٦
ثم قالوا هلم فبايع وإلا جاهدناك؛ فبايعت مستكرهاً، وصبرت «يقول: 
  .�`�»محتسباً

 وأنه ،9ـ تصريح الإمام بتنصيبه للخلافة من قبل النبي الأكرم  ٧
أنا الذي طلبت «ه به االله تعالى بواسطة نبيه، إذ يقول: خص وميراث حق

  .��b»ميراثي وحقي الذي جعلني االله ورسوله أولى به

فقال قائلهم «ـ سلب الإمام حقه في الخلافة وتجريده منها، إذ يقول:  ٨
يا ابن أبي طالب إنك على هذا الأمر لحريص! فقلت: أنتم أحرص مني وأبعد، 
أينا أحرص؟ أنا الذي طلبت ميراثي وحقي؟ ... أم أنتم إذ تضربون وجهي 

ين. اللهم إني دونه وتحولون بيني وبينه؟ فبهتوا، واالله لا يهدي القوم الظالم
أستعديك على قريش فإم قطعوا رحمي وأضاعوا إياي، وصغروا عظيم 

  .��a»مترلتي وأجمعوا على منازعتي حقاً كنت أولى به منهم، فسلبونيه

، عليه أن 7إن الذي يتمسك بفقرة قصيرة من كتاب للإمام علي 
حديث  أيضاً، وأن يجيب عن سببنفسه يدقق في الفقرات الأخرى من الكتاب 

الإمام علي ـ بحدود الهامش المتاح له بالنظر إلى مزاج المخاطبين ـ عن سلب 
  حقه في الحكم، مما يعني بحسب اللازم عدم مشروعية الخلفاء الذين سبقوه؟!

                                                             

� − .�7� 3/3�� ¤< u-� p ,2k�(�� #, Kq ,��� � ,tmF 
` − Fs� < H3l7� 
b − Fs� < H3l7� 
a − Fs� < H3l7� 



 +)�

وعلى هذا الأساس فإن خير جواب يمكن تقديمه عن هذا السؤال هو 
من أهلها، وسلب يؤكد من ناحية على اغتصاب الخلافة  7 اًالإمام علي أنّ

حقه فيها وعدم مشروعية الخلفاء الذين سبقوه، ولكن هذا في الوقت نفسه لا 
يمنعه بوصفه حكماً عادلاً ألا يتجاهل بعض الأعمال الحسنة والإيجابية، عندما 

  يكون في مقام المقارنة وبيان من هو الأفضل من الخلفاء على المستوى النسبي.

المقتضب للخليفتين الأولين يشبه من  حصيلة الكلام أن مديح الإمام
يشير إشارة عابرة إلى محاسن شخص، ثم ينهمر عليه بوابل من النقد الشديد 
الذي يبين مواطن الضعف والأخطاء والمظالم والأعمال المخالفة لروح الإسلام. 
وهذا النوع من أساليب الكلام شائع على المستوى العرفي في بيان مزايا شخص 

  السياسية والاجتماعية. المسؤولية مستوى من سيما إذا كان على من الأشخاص

  :الشبهة الثامنة عشرة: تعارض نصوص الخلافة  ■

 9السنة في مقام نقد ورد النصوص المأثورة عن النبي عمد بعض أهل
إلى التمسك بالجواب النقضي، وذلك من خلال  7 علي الإمام إمامة في

 بكر، أبي خلافة في أيضاً 9بي الأكرم ادعاء وجود روايات أخرى عن الن
 الروايات تتعارض الأساس هذا وعلى. السنة أهل مصادر في مروية وهي
 والقاعدة بكر، أبي لخلافة المثبتة الروايات مع علي الإمام لإمامة المثبتة

، وعليه تسقط الروايات الدالة »إذا تعارض دليلان تساقطا«: تقول الأصولية
لي وخلافة أبي بكر عن الاعتبار، وتسقط حجيتها أيضاً. على إمامة الإمام ع

  .���وحيث لا يكون النص معتبراً، يكون المرجع هو البيعة والشورى
                                                             

� −  p ,T@��7� Kq ,^�ML�� T/q �� :LC:�r � ,btc B{��6� 3*$¡ ,^�@�(�� ;
 � ,B{R3�� �*�
��ac� p ,Bl��� ,��; u-� ;a � ,t  	�m�F 



 +)�

   :مناقشة وتحليل

  في معرض نقد هذه الشبهة يجدر التأمل في الأمور الآتية:
  :أ ـ عدم وجود روايات خلافة أبي بكر في المصادر الشيعية

ى ذهن أي محقق وباحث منصف حيادي هو هذا إن أول نقطة تخطر عل
السؤال القائل: لماذا لم ترد النصوص والروايات الدالة على خلافة أبي بكر في 
المصادر الشيعية أصلاً، وإنما اقتصر ذكرها على مصادر أهل السنة فقط، في 

موجودة في مصادر  7حين أن النصوص الدالة على إمامة الإمام علي 
اً على ما مر بيانه افرة جدضعة وأهل السنة، وهي كثيرة ومتالفريقين من الشي

في الفصل السابق بالتفصيل في معرض الإجابة عن شبهة عدم النص على 
  .7إمامة الإمام علي 

معتبرة على  7بعبارة أخرى: إن مصادر روايات إمامة الإمام علي 
لا تحظى  كلا الفريقين والمذهبين، في حين أن مصادر نصوص خلافة أبي بكر

بتأييد من قبل الشيعة؛ إذ لم يرد لها ذكر في المصادر الشيعية القديمة، ومن هنا 
يذهب التصور إلى أن هذه الروايات من إضافات بعض الرواة المتأخرين، 

. وهنا لا بد من الإشارة 7وخاصة أولئك الذين يناصبون العداء للإمام علي 
أبي بكر إما هم من أنصار معاوية،  إلى أن رواة الطبقة الأولى لنصوص خلافة

أو أا مستندة بشكل وآخر إلى أمثال عائشة التي كانت تضمر البرود أو 
. وعليه لا يمكن لنصوص المتابعين على ما هو واضح لجميع 7الكراهية لعلي 

  .7خلافة أبي بكر أن تعارض روايات إمامة الإمام علي 

  :بكر خلافة أبي ة علىالسن الوارد في مصادر أهل ضعف النصوص ـ ب

بالنظر إلى مصادر أهل السنة التي تروي أحياناً النص على غير الإمام 
، يتضح أا مجروحة وضعيفة، بحيث أن العلماء المنصفين والمحققين 7علي 



 +)�

   نشير إلى بعض هذه المصادر:أتيمن أهل السنة أنفسهم لا يؤيدوا، وفيما ي

  :تحليل رواية الحسن البصري
 الخلافة مسألة في بكر لأبي 9بين رواة وصية النبي الأكرم إن من 

هو الحسن البصري. إلا أنه أولاً: لم يكن معاصراً للنبي، بمعنى أنه لم يكن 
  صحابياً كي يمكن له الرواية عن رسول االله مباشرة.

 بكر أبا 9وثانياً: إن الحسن البصري إنما استنتج اختيار النبي الأكرم 
 القول يجب الشأن هذا وفي. مرضه في الجماعة بإمامة له هوصيت من للخلافة

 النبي شخص من بأمر المسلمين لجماعة بكر أبي إمامة كانت هل :أولاً
وإنما الذي  بذلك، النبي أمر ينكر من هناك عائشة؟ من بإشارة أم 9الأكرم

أمر بذلك هي عائشة، وقال إن النبي عندما علم بالأمر تحامل على نفسه 
  م جماعتهم بنفسه.ؤي يصلي بالمؤمنين ويوخرج لك

وثالثاً: كما نبه المنصفون من أهل السنة من أمثال القاضي عبد الجبار 
على تعيين الخلافة لا صراحة  لا تدلّنفسها إمامة الجماعة  ، فإنّ���المعتزلي

  ولا تلويحاً.

  :تحليل رواية بكر بن أخت عبد الواحد
أخت عبد الواحد بن زيد. وقد  ومن بين رواة هذه النصوص بكر بن

عدد الشيخ أبو الحسن الأشعري مؤسس المذهب الأشعري في كتابه بعض 
آرائه الشاذة عن الإسلام، وكونه منافقاً ومن عبدة الشيطان، إضافة إلى 

. من هنا يتضح أنه صاحب آراء �`�ارتكابه للكبائر، مما أستنكره الأشاعرة

                                                             

� −  p ,
%V7� :LC:�` � ,�`bF 
` −  � ,�*��5y� �R���`rdF 



 +*�

لنص على أبي بكر يعد واحداً من مصاديق شاذة ومخالفة للحق، وإن ادعاءه ا
  تلك الآراء الشاذة.

وقد رد الإمام النووي في شرحه على صحيح مسلم رواية بكر بن 
  أخت عبد الواحد وغيره من القائلين بالنص على أبي بكر.

حاصل الكلام أنه لا وجود في مصادر أهل السنة لرواية عن الصحابة 
النص على أبي بكر، وإن ادعاء ذلك جاء في الموثوق م عند أهل السنة في 

العصور المتأخرة على لسان رواة تمّ تضعيفهم وجرحهم من قبل رجال أهل 
السنة أنفسهم. وعلاوة على ذلك لو كانت هذه الروايات موجودة في عصر 
الصحابة فعلاً، فلماذا لم تظهر على ألسنة الصحابة وفي عصر أبي بكر نفسه 

  لى خلافته؟!ليضفي ا الشرعية ع
وعلاوة على ما تقدم فقد ادعى بعض العلماء من أهل السنة الإجماع 
على عدم وجود النص، وقد استثنوا من ذلك بكر بن أخت عبد الواحد فقط؛ 
حيث انفرد برواية النص على أبي بكر، ويظهر من ذلك أن بكراً يمثل حالة 

  شاذة في قبال إجماع أهل السنة.

  :بعدم النصج ـ اعتراف أهل السنة 

إن الأكثرية من أهل السنة متفقون ويعترفون بأنه لم يرد أي نص من 
النبي الأكرم بشأن الإمامة والخلافة بحق أي شخص من الصحابة ـ بمن فيهم 
أبو بكر بن أبي قحافة ـ وهذا الاعتراف من قبل أهل السنة يعني أن أهل 

شكلون عليها بإشكالات السنة أنفسهم لا يقبلون بروايات خلافة أبي بكر، وي
بعبارة أخرى: حيث إن الخصم نفسه لا يؤمن بروايات خلافة  سندية ودلالية.

أبي بكر، ولا يعتبرها حجة، يتضح أمر عدم اعتبارها، وعليه كيف يمكن لمثل 



 +*�

هذه الروايات ـ التي تعاني من الإشكال السندي والمضموني باعتراف السنة 
  ؟7لة على إمامة الإمام علي أنفسهم ـ أن تعارض النصوص الدا

بتقرير آخر: إن أهل السنة الذين كانوا يتمنون إثبات مشروعية خلافة 
خلفائهم بأي وسيلة من الوسائل من خلال إسنادها إلى الشرع والنبي 

أبي بكر: إا لا  خليفة على النصوص دلالة بشأن قالوه ما غاية ،9الأكرم
وإنما تبقى على مستوى الخفاء. ومن هنا تبلغ حد الدلالة الواضحة الصريحة، 

يتضح أن الروايات التي لا تتجاوز في دلالتها الإشارة والخفاء، لا تستطيع 
  معارضة الروايات الواضحة والصريحة.

وقد أجمع أهل السنة على الاعتراف بعدم وجود النص الصريح على 
   .���خلافة أبي بكر وعمر بن الخطاب

تين النقطتين تسقط النصوص الدالة على تفات إلى هالوعليه فبالا
خلافة أبي بكر عن الاعتبار، وبعدها لا تبقى هناك من حاجة ولا متسع من 

  .�`�اال لذكر جميع الروايات المذكورة في هذا الشأن

  :د ـ عدم تمسك أبي بكر وعمر بالنص

إن الدليل الآخر الذي يثبت عدم وجود نص على خلافة أبي بكر، هو 
تناد أبي بكر وشريكه في السقيفة أعني عمر، حيث لم يستشهد أي عدم اس

                                                             

� −  � ,SL��� �- SL��� ,=>�3V(�� :LC:�bat � ,3{����� 3 ��@ ,���V�� ;``d ;
 p ,=��%�� 2*��; ,�
�� �*]A Kq ,=��%���` � ,`�c 2/�3(�� ,�o� u-� ;

 p ,2/�$%���c � ,`�tF 
` −  ���� ,^��XH LVA< "  :'�x/< LC:�� ;2���y� n]- B/[ ,2*����� �.��� :LC:�

 p ,Ë�%�` � ,dba  	dacF 



 +*)

منهما هناك بمثل هذا النص. وغاية ما تمسك به أبو بكر في مواجهة الأنصار 
 وارد نص هناك كان لو الواضح ومن. »قريش من الأئمة«رواية مطلقة تقول: 

لكان قد ذكره في حقه يثبت له الخلافة بما لا يقبل التأويل،  9 االله رسول عن
في معمعة السقيفة، ولما احتاج إلى التمسك بمثل تلك الاطلاقات التي لا تسمن 

  ولا تغني.

وقد ذكر هذا الدليل بعض مشاهير علماء أهل السنة من أمثال: الإمام 
  .���النووي في معرض رده وإنكاره لوجود نص على خلافة أبي بكر

  :هـ ـ إقرار الخليفة الأول

في الأيام الأخيرة من حياته عن أسفه إذ لم يكن سأل  أعرب أبو بكر
فوددت «النبي الأكرم عن أشياء، وذكر من بينها من هو الخليفة بعده، إذ يقول: 

  .�`�»أني سألته هذا الأمر؛ فكنا لا ننازعه أهله

إن االله عز «وكان في تلك الأيام يتحدث عن تعيين الخليفة، ويقول: 
رسول االله ـ صلى االله عليه [وآله]  لا أستخلف فإنّ وجل يحفظ دينه، وإنى لئن

  .��bأبا بكر قد استخلف وسلم ـ لم يستخلف، وإن أستخلف فإنّ

وعليه فإنه في هذا الكلام علاوة على إقراره بوجود التراع بشأن 

                                                             

� −  p ,=��%�� 2*��; ,�
�� Kq�` � ,`�aF 
` −  � ,2�*���� ,=>�3V(�� =L����� 3�< L�- �-<a� =>�� 3&f :2� 03��� h*�].- ,

F
%*�6� 
b − �� �D� �< 9�U R p ,�
�� �*]A :LC:� FZ 0L�7� ,L�- ¤6 4*�� L&�� ���b ,

��acc :�@H n/3�� ,�r`b p ,=½i�� g/H�� ;` � ,mc� ,�16� u-� ;
 p ,g/H�.�� E B�����b � ,dcF 



 +**

الحكم والخلافة، يعترف ـ فيما يتعلق بشخصه في الحد الأدنى ـ بعدم وجود 
 الأمة، يلي من في 9نص صادر عن النبي الأكرم  نص. أما أن لا يكون هناك

  .خلافه سنثبت ما فهو

  :7و ـ إقرار الخليفة الثاني وغيره بالنص على الإمام علي 

بالرجوع إلى مؤلفات أهل السنة نستطيع العثور على موارد من هنا 
 7وهناك، حيث يعترف فيها الخلفاء أنفسهم بوجود النص على الإمام علي 

  الخاصة، وفيما يلي نشير إلى بعض هذه الموارد: في مجالسهم

ـ إن من بين الموارد هي الحوارات المتعددة بين الخليفة الثاني  ١و / 
وابن عباس، حيث كان مقرباً من الخليفة الأول، بوصفه أحد الصحابة 

عالماً ومفسراً للقرآن، وفي الوقت نفسه كان يؤمن بحق الإمام  بوصفهالمبرزين، و
  في الإمامة والخلافة ولا يخفي ذلك. 7علي 

خرجت مع عمر إلى الشام في إحدى «إذ روى ابن عباس، قال: 
خرجاته، فانفرد يوماً يسير على بعيره فاتبعته، فقال لي: يا ابن عباس أشكو 
إليك ابن عمك، سألته أن يخرج معي فلم يفعل، ولم أزل أراه واجداً، فيم تظن 

نين إنك لتعلم. قال: أظنه لا يزال كئيباً لفوت موجدته؟ قلت: يا أمير المؤم
الخلافة! قلت: هو ذاك إنه يزعم أن رسول االله أراد الأمر له. فقال: يا ابن 

الأمر له فكان ما ذا إذا لم يرد االله تعالى ذلك، إن  9عباس وأراد رسول االله 
ذ مراد أراد أمراً وأراد االله غيره فنفذ مراد االله تعالى ولم ينف 9رسول االله 

  .���»رسوله

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-��` � ,t  	mrF 



 +*+

وقد تقدم في معرض تحليلنا لحديث الدواة والقلم أن ذكرنا إقرار عمر 
واعترافه، وقلنا بأنه ام النبي الأكرم بمخالفة الوحي والأمر الإلهي، في حين أن 

 وإبلاغ الوحي مقام في 9أهل السنة أنفسهم يؤمنون بعصمة النبي الأكرم 
بتحقق الإرادة الإلهية، صحيح. ولكن لا بد  وعليه فإن استدلال عمر .الرسالة

من الالتفات إلى أن الإرادة الإلهية على نوعين: إرادة تكوينية، وإرادة 
  تشريعية.

والإرادة التكوينية تشمل جميع الأمور، فليس هناك من شيء صالحاً 
  كان أو طالحاً، واجباً أو حراماً، إلا وقد تعلقت إرادة االله التكوينية به.

الإرادة التشريعية الله، فقد تعلقت بصالح الأعمال ولم تتعلق وأما 
بطالحها، بمعنى أن إرادة االله التشريعية قد تعلّقت بإسلام جميع الناس، وقيامهم 
بجميع الأعمال الحسنة، وفي المقابل لم تتعلق إرادة االله التشريعية بالأعمال 

د إرادة تشريعية القبيحة، من قبيل: المعاصي والكفر. وهذه الإرادة مجر
واعتبارية، بمعنى أن االله يحب لجميع الناس أن يكونوا مسلمين وأن تتصف جميع 
أفعالهم بالحُسن، ولكن للناس في هذه الإرادة حرية كاملة في العمل على 

   تحقيقها أو تركها.
صحيح من  7وعليه فإن عدم تعلق إرادة االله بخلافة الإمام علي 

بمعنى إذا كان المراد من ذلك عدم تعلق إرادة االله جهة وباطل من جهة أخرى، 
التشريعية، فيجب القول: إن إرادة االله قد اتحدت مع إرادة رسوله في تعلقها 

، وقد أمر االله ورسوله بتحقيق وتفعيل هذه الإرادة 7بخلافة الإمام علي 
  التشريعية.

أما أن يكون هناك من الناس من حالوا دون تحقيق إرادة االله 
ولوا على الخلافة بمختلف واست ،9شريعية، وخالفوا إرادة رسول االله الت



 +*�

الوسائل والطرق، فإن هذا لا يمكن أن يكون خارجاً عن دائرة الإرادة الإلهية، 
حيث تتعلق إرادة االله به من الناحية التكوينة، إلا أن تعلق مثل هذه الإرادة لا 

ينية يتعلق بجميع الأمور، حتى ما ينتج تشريعاً؛ لأن هذا النوع من الإرادة التكو
  كان من قبيل الكفر وارتكاب الكبائر أيضاً، وفي الوقت نفسه لا يرضى االله ا.

ـ عن الحسين بن محمد السيني، قال: قرأت على ظهر كتاب أن  ٢و / 
عمر نزلت به نازلة؛ فقام لها وقعد وترنح لها وتقطر، وقال لمن عنده: معشر 

 هذا الأمر؟ فقالوا: يا أمير المؤمنين أنت المفزع والمترع. الحاضرين ما تقولون في
فغضب ... ثم قال: أما واالله إني وإياكم لنعلم ابن بجدا والخبير ا. قالوا: 
كأنك أردت ابن أبي طالب؟ قال: وأنى يعدل بي عنه، وهل طفحت حرة مثله؟ 

خاً من هاشم، قالوا: فلو دعوت به يا أمير المؤمنين؟ قال: هيهات إن هناك شم
يؤتى ولا يأتي؛ فامضوا بنا إليه  ،9وأثرة من علم، ولحمة من رسول االله 

فانقصفوا نحوه وأفضوا إليه، فألفوه في حائط له عليه تبان وهو يتركل على 
�cK (مسحاته ويقرأ:  ~R u� u tg ~= t�u  ~�&�t" w t'u� ~2 u�t u�u (��� ،إلى آخر السورة ،

ش الناس لبكائه فبكوا، ثم سكت وسكتوا، ودموعه مي على خديه؛ فأجه
فسأله عمر عن تلك الواقعة، فأصدر جواا؛ فقال عمر: أما واالله لقد أرادك 
الحق، ولكن أبى قومك! فقال: يا أبا حفص خفض عليك من هنا ومن هنا 

) c&;&<, w� u�&7 w� t3 u?t�u� uA tI u= }�w`(�`� ،فوضع عمر إحدى يديه على الأخرى ،
  .��b»رض وخرج كأنما ينظر في رمادوأطرق إلى الأ

                                                             

� −  :2��*���bdF 
` −  :�(%���mF 
b − � ¤< u-� p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3��` � ,mt  	r�F   



 +*�

ـ الموضع الآخر الذي اعترف فيه عمر بالنص على الإمام علي  ٣و / 
 يريد كان 9يعود إلى حديث الدواة والقلم، حيث أقر بأن النبي الأكرم  7

 مر ما على ذلك، من فمنعته للخلافة، علي الإمام تسمية الس ذلك في
  .المتقدمة الشبهات نقد فصل في تحليله في توضيحه

ـ روي عن ابن عباس أيضاً قال: دخلت على عمر يوماً؛ فقال  ٤و / 
يا ابن العباس، لقد أجهد هذا الرجل نفسه في العبادة، حتى نحلته رياء! قلت: 
 من هو؟ فقال: هذا ابن عمك ـ يعني علياً ـ قلت: وما يقصد بالرياء أمير

خلافة! قلت: وما يصنع بالترشيح؟! قد المؤمنين؟ قال: يرشح نفسه بين الناس لل
  فصرفت عنه.  9رشحه لها رسول االله 

ه لم ينكر أصل الترشيح نإذ إوهنا لا بد من التدقيق في جواب عمر، 
عن الخلافة! حيث  7وانتخاب النبي له، وإنما أخذ يبرر استبعاد الإمام علي 

إنه كان شاباً «نه قال: كان جوابه على ما رواه ابن أبي الحديد المعتزلي السني، أ
  .���»حدثاً؛ فاستصغرت العرب سنه

وعليه فإن الخليفة الثاني في هذا الجواب لم ينكر أصل ادعاء ابن عباس 
للإمامة والحكم من قبل رسول االله، وإنما   7القائل بانتخاب الإمام علي 

د عمد إلى تبرير فعلته يوم السقيفة، حيق قدم أبا بكر على الإمام علي، وق
  نسب ذلك إلى العرب زاعماً أم أبوا أن يتولى عليهم حدث السن.

وقد رد عليه ابن عباس هذا التبرير في ذات الس. ولكن الذي يهمنا 
من  7هنا ونحن بصدده هو اعتراف الخليفة الثاني بأصل تنصيب الإمام علي 

  .9قبل النبي الأكرم 

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-��` � ,r�F 



 +*�

جلس إلى  7ن علياً أ«ـ روى أبو بكر الأنباري في أماليه:  ٥و / 
عمر في المسجد وعنده ناس، فلما قام عرض واحد بذكره، ونسبه إلى التيه 
والعجب؛ فقال عمر: حق لمثله أن يتيه، واالله لو لا سيفه لما قام عمود الإسلام، 
وهو بعد أقضى الأمة وذو سابقتها وذو شرفها؛ فقال له ذلك القائل: فما منعكم 

   .»يا أمير المؤمنين عنه؟

ويتضح من سؤال هذا السائل أن أذهان المسلمين في صدر الإسلام لم 
تكن بعيدة عن وجود النص النبوي على الإمام علي بالخلافة، ولذلك لم ينكر 
عمر وجود النص، وإنما تذرع بذات الإسطوانة القديمة وهي صغر سنه، مع 

: ، إذ قال7إضافة شيء آخر هو أبعد ما يكون عن أخلاق الإمام علي 
  .���»كرهناه على حداثة السن، وحبه بني عبد المطلب«

ـ وفي حوار آخر جرى بين عمر بن الخطاب وابن عباس، قال  ٦و / 
يا ابن عباس، أما واالله إن كان صاحبك هذا أولى الناس بالأمر بعد «عمر: 

وفاة رسول االله، إلا أنا خفناه على اثنتين. قال ابن عباس: فجاء بمنطق لم أجد 
معه من مسألته عنه؛ فقلت: يا أمير المؤمنين ما هما؟ قال: خشيناه على  بداً

  .�`�»حداثة سنه، وحبه بني عبد المطلب

وقد روى ابن عباس هذه الحادثة مستغرباً منطق عمر بن الخطاب، 
  حيث رآه بعيداً كل البعد عن الاقناع، واعترض عليه بشكل واضح وصريح.

رار بوجود النص على إمامة الإمام ـ كما ورد الاعتراف والإق ٧و / 

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-��` �  ,r�  	r`F 
` −  p ,s� < H3l7�` � ,cmF 



 +*�

عن غير الخليفة الثاني من كبار الصحابة. وبعبارة أدق: هناك كثير  7علي 
علي  الإمام بخلافة 9من الصحابة الذين رووا النص عن النبي الأكرم 

الفصل الرابع، وعليه نحيل القارئ  في ذلك تفصيل ذكرنا أن تقدم وقد وإمامته،
  .الكريم إلى ذلك الفصل

ـ اعترف ابن أبي الحديد المعتزلي شارح ج البلاغة بعد بيان  ٨و / 
ما أراها إلا تكاد تكون دالة «هذه الموارد بدلالتها على النص، حيث قال: 

. ولكنه وقع بين محذورين؛ فإما أن يأخذ بظاهر النصوص، ���»على النص
وك الصحابة ولازم ذلك القول بقول الشيعة والأخذ بمذهبهم، وبين توجيه سل

الذين أعرضوا عن جميع هذه النصوص، لذلك لجأ إلى أبي جعفر يحيى بن محمد 
بن أبي زيد، كي يخرجه من حيرته، وسوف نذكر تبريراته ضمن تبرير الفصل 
بين النصوص النبوية وتقسيمها إلى دينية ودنيوية، وسوف نقوم هناك بنقد هذه 

  التبريرات.

عتزلي من كبار علماء المعتزلة، وله ـ القاضي عبد الجبار الم ٩و / 
شرح الأصول �، و�المغني في أبواب التوحيد والعدل�مؤلفات قيمة، مثل: 

  : قائلاً صرح وقد ،9في الإمامة والإمام بعد رحيل النبي الأكرم  �الخمسة

  .�`�»إن مذهبنا أن الإمام بعد النبي علي بن أبي طالب«

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-��` � ,r`F 
` − p ,
%V7��� ,c�d ���
 � 
(%�� 3�- 2��.�7� 3%  ���y� �� :'�{�@ >Li.5�� F

 sH�(. � u� �kL�� �  8:< L��� L�6� F2�6� H�*.�� !� L�6� >��/ ��3�-� ,2�-H6�
 2&l���- 8��l�� Ò�O�� E 2*���y� T��U 8%��� ,Gq�(� 
(%�� 3�- '����� '�*
  ���y�

 �
����F���y� E �$)OI/�� ,^3
�� �
���� ,�*V��- p ,
%V7� :LC:��`�� ,�rF� 



 +*�

على الخليفة  7الإمام علي  الأمر الآخر أن بعض المعتزلة يفضلون
الأول، ولكنهم يذهبون إلى عدم اشتراط تقديم الأفضل على المفضول في 

فأما عندنا: إن أفضل الصحابة أمير المؤمنين «الإمامة والخلافة، حيث يقولون: 
   .���»8علي، ثم الحسن والحسين 

  

  
UIO  

  

                                                             

� −  � ,2�& � Q�A6� Kq ,��.�7� H�(�� 3(  �����mdmF 



 ++�

  



 ++�

 
  

%+@ @@ @@ @@ @

@ïÜÇ@òßbßg@óÜÇ@˜ì–äÛa@òÛü…@¿@òèj’Ûa7@@ @
H´ÐÛb‚½a@pýíëdmI@ @

 



 ++)



 ++*

  

  

  

  
  

صل النص والإمامة قد افترقوا ذكرنا في الفصول السابقة أن المخالفين لأ
إلى طائفتين. الطائفة الأولى أنكرت أصل وجود النص على إمامة الإمام 

. وأما الطائفة الثانية فهي تؤمن بوجود :وسائر الأئمة الأطهار  7علي
، 7النصوص على الإمامة، وخاصة الأحاديث النبوية الظاهرة في إمامة علي 

لى تأويلها. وفي هذا الفصل نتناول ولكنها تشكك في دلالتها، وتعمل ع
  تأويلات المنكرين للإمامة بالنقد والتحليل على النحو الآتي:

  :التأويل الأول: بيان الأولوية والأحقية   ●

إن المخالفين لأصل التنصيب حيث لم يتمكنوا من إنكار أو رفض 
بات في إث 7أو الإمام علي  9الروايات الكثيرة المأثورة عن النبي الأعظم 

إمامته بمختلف الألفاظ، عمدوا إلى تأويل هذه الروايات. وقالوا بأن روايات 
 أمراً تكن لم بعده والإمام الخليفة وانتخاب تعيين مقام في 9النبي الأكرم 

 من أفضل بوصفه 7 علي الإمام وتعريف بيان بصدد هي وإنما ملزماً، دينياً
 7تنصيب فعلي للإمام علي الإمامة. إذن ليس هناك  لأمر التصدي في غيره

  في أمر الحكم والدولة.

  وقد ذكر ابن أبي الحديد رأي معتزلة بغداد على النحو الآتي:



 +++

فإن قيل: فهذا تصريح بمذهب الإمامية. قيل: ليس الأمر كذلك، بل «
هذا تصريح بمذهب أصحابنا من البغداديين؛ لأم يزعمون أنه الأفضل 

ا يعلمه االله ورسوله من أن الأصلح للمكلفين من والأحق بالإمامة، وأنه لو لا م
أخبره أن  9تقديم المفضول عليه، لكان من تقدم عليه هالكاً، فرسول االله 

الإمامة حقه، وأنه أولى ا من الناس أجمعين، وأعلمه أن في تقديم غيره 
وصبره على التأخر عنها مصلحة للدين راجعة إلى المكلفين، وأنه يجب عليه 

عن طلبها، ويغضي عنها لمن هو دون مرتبته. فامتثل ما أمره به  أن يمسك
ولم يخرجه تقدم من تقدم عليه من كونه الأفضل والأولى  ،9رسول االله 

  . ���»والأحق

وقال أيضاً: وقد صرح شيخنا أبو القاسم البلخي ـ رحمه االله تعالى ـ 
  .�`�ذا وصرح به تلامذته

̂± wإذ يقول:  7ام علي كما قال في تعليقه على كلام الإم ­� ¬� °$ ¬
��̄
 �̄*­C ̄ �� °L ¬VĀ�̄ ,
­ ­�H̄ �� °�ī@̄ ®�° ¬,­º�̄ ; ®�°,̄� ̄<̄ ®u�̄�̄ Ñ́®/L̄ °@ �̄ ̄ �̄/ ­3 ®�¯. ®5<̄

 ­� �̄ °� '�L ®�<̄ 
­. ̄ē�̄% °� �̄ ̄ �� °�¯ ®|<̄�̄ ,
̄­.�̄ ­�®%�̄}�b�:  
ة والأحقية، وأصحابنا يحملون ذلك كله على ادعائه الأمر بالأفضلي5

وهو الحق والصواب؛ فإن حمله على الاستحقاق بالنص، تكفير أو تفسيق 
  .���aلوجوه المهاجرين والأنصار ...

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�` � ,`td p� ,�t � ,b�dF 
` − Fs� < H3l7� 
b −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,�mbF 
a −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�t � ,b�mF 



 ++�

وهذا المذهب هو أعدل المذاهب عندي وبه «وقال في موضع آخر: 
  .���»أقول

وقد مال إلى هذا الرأي الذي صدع به المعتزلة بعض المعاصرين 
ب هذا الرأي لإثبات رأيهم بروايات مروية عن . وقد تمسك أصحا�`�أيضاً

  ، أكّد فيها على أحقيته بالحكم والخلافة، من قبيل قوله: ��b 7الإمام علي 

  .��a»لقد علمتم أني أحق ا من غيري«

x �% �<": 
  في تحليل هذا التأويل، يجدر التأمل في النقاط الآتية:

  :أ ـ الاجتهاد في مقابل النص

. بمعنى »الاجتهاد في مقابل النص«هو المصداق الأبرز لـ  إن هذا التأويل
أن الروايات النبوية ـ على مختلف ألفاظها ـ ظاهرة بل نص في جعل وإنشاء 

، ولكي نعيد تجسيدها إلى الأذهان نذكر 7الإمامة والخلافة والحكم لعلي 
  نماذج أخرى منها، من قبيل:

  .»علي ... إمام أوليائي«ـ 

                                                             

� −  p ,s� < H3l7�` � ,`tmF 
` −  � ,
�*I�� Ë�*��� L���� H 0�i� ,������ 3�< :LC:�`� ,��H�3&
@ "  H3*; ;

 � ,>�+� s�L���tc  	td � ,��5� H> ����; ;t  	�a� 3�< :'�x/< LC:�� ;
"  ���y� 2��� ,
P:�(��� 7 � ,�bdF 

b −  � ,>�+� s�L��� ,��H�3&
@ "  H3*;��`F 
a −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,maF 



 ++�

  .»مام من آمن بيإنك ... إ«ـ 
  .»فإنه إمام أمتي وخليفتي عليهم من بعدي«ـ 
  .���»إن إمامكم علي«ـ 
  .»إنه إمام خلقي«ـ 
  .»يا علي أنت إمام المسلمين، وأمير المؤمنين«ـ 
  .�`�»إنك لحجة االله على خلقه«ـ 
  .»أمرنا رسول االله أن نسلّم على علي بأمير المؤمنين«ـ 
  .»أمرني أن أنصب لكم إماماً ... يا أيها الناس إن االله«ـ 
  .»إنك لحجة االله على خلقه، وخليفته على عباده«ـ 
  .��b»من كنت مولاه، فعلي مولاه«ـ 
  .»إن هذا أخي ووصيي وخليفتي فيكم؛ فاسمعوا له وأطيعوه«ـ 
  .»اخترت لك علياً؛ فاتخذه خليفة ووصياً«ـ 
  .»هو خليفتي من بعدي«ـ 
  .��a»الخليفة بعدييا علي أنت الإمام و«ـ 

                                                             

� −  E ��L�[ � 03�� 3@ ,2*%/3��� 2*&
��� 2*�ML7� ��/��H ���%  �+ GH��D7� ��/�� ��
FY-�L�� Bl��� E 2/�(%�� ��/��L�� u&X �%�� ��3�� 2$(� 3�: 

` − �;6� sD� ��*- � 03��FY-�L�� Bl��� E ,2P�� ��/��H u&X n/> 
b −  Bl��� E ,8�H�e�� �%�?7� ��< 2���� ��/��H u&X n/>�;6� sD� ��*- � 03��

FY-�L�� 
a −  u-� :'�x/< LC:�� FY-�L�� Bl��� E ,2�� � ��/��H u&X n/>�;6� sD� ��*- � 03��

 p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤<b � ,tr� ; p ,>�3V- g/H��a � ,tt ;
 p ,��3
� u-� g/H��` � ,ar� p ,Q���� �%� ;�b � ,�a� 2%/3� g/H�� ;

 p ,hI�>a` � ,a�  	cd �b�b �bb� �`t� �`m�F 



 ++�

ونحن نطالب القارئ الكريم والمحقق الفاضل أن يلقي نظرة حيادية 
مجردة عن الحب والبغض والأحكام المسبقة ولو لمرة واحدة، وأن يقرأها 
بإنصاف وتجرد. للحق والإنصاف أليست هذه النصوص في مقام جعل حكم 

 الإخبار، مجرد مقام في 9؟ هل كان النبي الأكرم وإنشائها الإمامة والخلافة
شكّل أمر االله لنبيه ي ألا ؟7 علي للإمام الإمامة منصب إنشاء مقام في أو
 إلى وما »أطيعوا«و ،»أنصب«: 9، وما يقوله النبي الأكرم �بصيغة آمرك�

 المخالفين تأويل يكون وعليه! والإنشاء؟ التنصيب مقام على قاطعاً دليلاً ذلك،
  !النص مقابل في اجتهاداً

  :7ب ـ تعارض التأويلات مع سيرة الإمام علي 

الإشكال الآخر الذي يرد على هذا النوع من التأويلات، أا تتعارض 
. إن الاحتمال الضعيف 7مع المباني والسيرة النظرية والعملية للإمام علي 

القائل بأن الإمام من خلال التصريح بحقه بصدد إثبات أولويته وأفضليته فقط، 
مؤمناً بفضل الآخرين ولكن بدرجة أقل من فضله، يخالف سيرته؛  وأنه كان

لأن الإمام عمد مراراً وتكراراً إلى بيان عدم صلاحية الخليفة الأول، بشكل 
   نشير إلى بعض هذه الموارد:أتيصريح تارة، وبالتلميح تارة أخرى، وفيما ي

لو  ب ـ طلب النصرة من الأصحاب لاسترجاع حقه في تشكيل الحكم:
 ،7 علي الإمام إمامة على 9أنه لم يكن هناك نص من قبل النبي الأكرم 

وا يتمتعون بالصلاحية الكافية لتولي الحكم، فما كان الأوائل الثلاثة الخلفاء وأن
 3هو المبرر والمسوغ الذي أباح للإمام علي أن يخرج بالسيدة فاطمة الزهراء

 على يعينوه أن وأصحابه بيالن أصحاب من النصرة لطلب ليلاً 8والحسنين 



 ++�

  .���الخلافة؟ في المغتصب حقه استعادة

في معرض  7وسوف نذكر تفصيل هذا الموقف من الإمام علي 
الإجابة عن شبهة عدم قيام الإمام بأي فعل للحصول على الحكم في 

  الصفحات القادمة إن شاء االله تعالى.

ة مقتضبة على لو ألقينا نظر :واغتصابه ب ـ تصريح الإمام بمنع حقه
قد تحدث مراراً عن منع  7 اًمقاطع من ج البلاغة، سندرك أن الإمام علي

حقه المسلّم والثابت من قبل بعض الأشخاص المعلومين، وتارة يشكوهم إلى 
االله، وتارة يصفهم بالظلم والاغتصاب، وهذه التصريحات لا تنسجم مع نظرية 

  ير إلى بعض هذه المقاطع: نشأتيكونه مجرد أفضل أو أولى. وفيما ي

  .�`�»فصبرت وفي العين قذى، وفي الحلق شجى، أرى تراثي باً«ـ 

وعليه لو تولى الخلافة بدل الإمام حاكم على درجة من العدل 
، �في الحدود الدنيا، دون العليا�والانصاف، والاتصاف بشروط الحاكم الصالح 

؟ أم أن المسألة أكبر هل كان هناك من موقع للشكوى وبث الهموم والآهات
يثبت أن الإمام  »تراثي«وأبعد من ذلك بكثير؟ إن تعبير الإمام حيث يقول: 

 9كان يعني أن الأمر قد بلغ حد اغتصاب التركة التي أوصى ا رسول االله 

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� ;2*:�o�� 2(i � ,2k�(�� #, :LC:�` ,
�am p� ,�� � ,��a L@�- 3&f 2����� ; p ,H��:6� H�]- ,«
P7�`t ,
�a�t � ,���� 4*@ u- �*
 °5 Z�.� ;�ad  	�ar p ,B{�5��� NH3.�� ;�� ,

 �amF 
` −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� ;2o��o�� 2(i � ,2k�(�� #,� ,

��c� p� ,�� � ,`rdF 



 ++�

  .والخلافة بالحكم له

  .���»اللهم أخز قريشاً؛ فإا منعتني حقي، وغصبتني أمري«ـ 

على  »تراثي«رة السابقة، وعمد إلى حمل كلمة ربما شكك أحد في الفق
مسألة فدك أو مسائل أخرى غير الخلافة، إلا أن هذا النص من الإمام 

  ، وهو صريح في الحكم والخلافة.»أمر«يتحدث عن اغتصاب  حق و

قلنا: نحن أهله وورثته وعترته  9أما بعد، فإنه لما قبض االله نبيه «ـ 
ا سلطانه أحد، ولا يطمع في حقنا طامع، إذ وأولياؤه دون الناس، لا ينازعن

انتزى لنا قومنا فغصبونا سلطان نبينا، فصارت الإمرة لغيرنا، وصرنا سوقة 
  .�`�»يطمع فينا الضعيف ويتعزر علينا الذليل

  إن مفردات هذا النص زاخرة بالمضامين السياسية على ما هو واضح.

  .��b»يفإم غصبوني حقي، واغتصبوني سلطان ابن أم«ـ 

جميع الخلفاء الذين سبقوه،  7وفي موضع آخر انتقد الإمام علي 
  :يقول إذ ،9وحكم عليهم بالخروج عن سنة النبي الأكرم 

فإن هذا الدين كان أسيراً في أيدي الأشرار، يعمل فيه بالهوى، «ـ 
  .��a»وتطلب به الدنيا

  .��c»زرعوا الفجور، وسقوه الغرور، وحصدوا الثبور«ـ 
                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�t � ,b�dF   
` −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f`t � ,dbaF 
b −  p ,2k�(�� #, Kq ,3/3�� ¤< u-�t � ,b�dF 
a −  :�@H Z�.��� ,2k�(�� #,cbF 
c −  p ,2k�(�� #, Kq ,3/3�� ¤< u-�� � ,�btF 



 +��

بن أبي الحديد في وصف هذه الروايات وما كان على شاكلتها من قال ا
: إا تبلغ حد التواتر، ولكنه لتعصبه للخلفاء 7المأثور عن الإمام علي 

  .���السابقين، لا يجد مندوحة من تأويلها والتصرف في دلالتها على ما مر بيانه

  :مواقف بعض الصحابة وسائر الأئمة تعارض التأويلات مع ـ ج

إن حمل نصوص الإمامة على الأحقية البحتة والصرفة، ينافي فهم بعض 
من أمثال: سلمان الفارسي وأبي ذر الغفاري والمقداد ومواقفهم كبار الصحابة 

بن الأسود وعمار بن ياسر ومالك الأشتر النخعي وابن عباس، وكذلك مواقف 
نصيب الإمام م كانوا يعتقدون بأصل تإ؛ إذ : سائر الأئمة المعصومين

وحقه الحصري في الإمامة والخلافة، وقد تقدم نقل كلمام في الفصل  7علي
  السابق.

والشاهد الآخر على هذا الفهم من قبل الصحابة ما كان يقوم به الإمام 
من مناشدته للصحابة ومطالبتهم بالشهادة له بما سمعوه من النبي  7علي 

 سمعوا حيث وذلك الإلهية، كومتهوح إمامته إثبات مقام في بحقه 9الأكرم 
وقد مباشرة، 9 الأكرم النبي لسان من التنصيب نص رفت هذه الظاهرة في ع

. وقد شهد له على أساس ذلك »المناشدات«بـ  7تاريخ ولاية الإمام علي 
  .�`�الكثير من الصحابة، حيث لم ينكروه، وإنما صدقوه وأيدوه

خاصة الإمام الحسن والإمام ـ و :كما أكّد سائر الأئمة الأطهار 

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�t � ,b�dF 
` − � :LC:� p ,2/�$%��� 2/�3(�� ,�o� u-m � ,am ,=½i�� g/H�� ,=½i�� L/LM u-� ;

pc � ,a�`F 



 +��

 السواء على السنة وأهل الشيعة عند عالية بمترلة يتمتعان اللذين 8الحسين 
. ���على أصل التنصيب، وما لحق م من الظلم في اغتصاب الخلافة منهم ـ

تقدم تفصيل آراء بعض الصحابة بشأن أصل التنصيب في معرض نقد شبهة 
  اس والأنصار للخليفة الأول في الفصل الرابع.مبايعة مرشح السقيفة، ودعم الن

يسعى ابن أبي الحديد المعتزلي في معالجته  اعتراف المبررين والمتأولين:
لجميع نصوص الإمام إلى تأويلها وتكلّف حملها على غير ظاهرها لمختلف 
الذرائع والحجج، رغم اعترافه المتكرر بأن ظاهرها يدلّ على ما يذهب إليه 

القول بأصل الإمامة والخلافة. ومن ذلك ما قاله في تأويل وتبرير  الشيعة من
  بشأن اختصاص الإمامة والخلافة به، فقال: 7كلام الإمام علي 

لكن الإمامية والزيدية حملوا هذه الأقوال على ظواهرها، وارتكبوا «
ا مركباً صعباً، ولعمري إن هذه الألفاظ موهمة مغلّبة على الظن ما يقوله 

  .�`�»ومالق

  :وبعض الصحابة 7 د ـ حيرة المتأولين ما بين الإمام علي

وكمالاته من أهل السنة بين  7لقد وقع القائلون بفضائل الإمام علي 
محذورين، إذ تحتم عليهم من جهة ـ لعلمهم بفضائل الإمام علي الثابتة التي لا 

 الإلهية تهبشخصي يؤمنوا أن ـ 9سبيل إلى إنكارها، ومكانته من رسول االله 
 نظرية� إلى يذهبون حيث فإم أخرى جهة ومن وقوله، حجيته وصدق

                                                             

� −  p ,g/H�.�� E B����� ,�16� u-� :LC:�a � ,am g/H�� ,=½i�� L/LM u-� ;
 p ,=½i��c � ,a�`F 

` −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�t � ,b�mF 



 +�)

. فيقفون ���يرون سلوك الصحابة مطابقاً للكتاب والسنة �عدالة جميع الصحابة
وقامته العملاقة وبين  7الإيمان بشخصية الإمام علي �بين هاتين الرؤيتين 

ة عندما يقفون أمام على مفترق طريقين، وخاص �جميعهم عدالة الصحابة
وحديثه عن اغتصاب الآخرين لحقّه  7التصريح الواضح من الإمام علي 

وتراثه الثابت له بوصية من رسول االله في الخلافة، وشكواه من الظلم والجور 
الذي لحقه في هذا الشأن خاصة من الخليفة الأول والثاني. وقد سعى إخواننا 

بحمل كلام الإمام علي على خلاف  من أهل السنة للخروج من هذا المأزق
ظاهره، وهناك من عمد إلى تفضيل بعض الصحابة عليه، وهذا المنهج أولاً: 

على سائر  7يخالف مبنى بعض المعتزلة الذين يرون أفضلية الإمام علي 
الصحابة؛ إذ وجدوا أن الذهاب إلى هذا الرأي سيضطرهم إلى الوقوف مع 

لصحابة. وثانياً: إن التبرير الذي يذكره هذا الإمام وتخطئة ما قام به بعض ا
 7البعض من أهل السنة يؤدي ـ عند التدقيق فيه ـ إلى تخطئة أمير المؤمنين 

                                                             

� − D�� H�D]7� �� �D�� 8�H��f u� ��[ �P./ �� ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� 8*� Y@� =
 �@H 2(i � Q�; 3&f u- 9*¾ L��M ¤< s[�.56�db  Q�@ 
.�� ,2k�(�� #, u�

 "  ���y� �$*�7 :w��@ ¥��: �$*
  � 0]� �:�� �,º�} �-< ���5 :Q��/ n*; F

  ���L@ �@� G¿(�� �*�: =�
��� 3&f u- 9*¾ L��M 	 ���� ����� �D� u  ,8*

 u� :8� �
�� ,B���� L��� '��l%� 2/�
��� ��D� u� 8*�� ��D/ �� �  	 �� 8�H
 
%�/7  8���-wu/L�v ¥��: �$%  ��5� ��@ ¥��: �$*
  �]� GL1< �:��} ?

 �� Q�5H ��*l  2-�]l�� !� ��:< �< 
%f��� R «�: �� FF9  ;�%�� Y�>�
��� �� �:<� :Q��� Q�5L�� ��:< �< «�: '�x/< 
%f9  �<� 2���y� L�< Q�Ç� !�

 '���< �$*
  L�?/� R� 2%/37� u  �*V/ R ��� 3@� ,�
&$� z35 ä�� ¥�%�� NO/
 �� N�H3.5� �  H3�/ R �*� ��� L�?/ R T*�� ,�$%  3*�(��- 4*� 
; ���

F!?j3¾ 



 +�*

والعياذ باالله؛ إذ عندما يتحدث الإمام عن الظلم الذي لحق به واغتصاب حقه 
الثاب والحصري، يكون لازم ما ذهب إليه أهل السنة أن يكون الإمام 

  في ما يدعيه والعياذ باالله. كاذباً 7علي

ومقامه الخاص ومترلته الرفيعة  7في حين أن عصمة الإمام علي 
 بياا تقدم ما على 9ثابتة بالروايات المستفيضة المأثورة عن النبي الأكرم 

 والذين المبررين بين من يعد الذي ـ الحديد أبي ابن وإن. عليها والتأكيد
 7 علي الإمام بعصمة المعترفين من ـ الصحابة ملع لتوجيه الذرائع يختلقون

  .���أيضاً

واللازم الآخر الذي يترتب على موقف أهل السنة في التبرير المتقدم 
من أمثال: سلمان  7هو أن الصحابة الذين وقفوا إلى جانب الإمام علي 

الفارسي وأبي ذر الغفاري، والأهم من ذلك سيدي شباب أهل الجنة، أي 
 الصواب وجادة الحق طريق عن منحرفون ،8لحسن والحسين الإمامين ا

  .باالله والعياذ

  :هـ ـ وجوب اتباع الحق دون الأشخاص

لازم البحث الاستدلالي هو اتباع جوهر الحقيقة حيثما وجدت  إنّ
دون الالتفات من وكانت. وبعبارة أخرى: يجب علينا أن نتبع الدليل والحقيقة، 

، »انظر إلى ما قال، ولا تنظر إلى من قال« ذلك: إلى من يمتلكها، وقد قيل في
  .»نحن أبناء الدليل، حيثما مال نميل«و

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq :LC:�d � ,bmdF 



 +�+

وعلى هذا الأساس فإننا إذا كنا نؤمن حقيقة بشخصية الإمام علي 
، ونعتبر كلماته صادقة وأا تمثّل عين الواقع والحقيقة، فما ذلك إلا لدلالة 7

لافة والحكومة عليه، وعليه ليس النصوص النبوية والعلوية على حصر أمر الخ
أمامنا غير اتباع هذه الأدلة والحقائق، حتى إذا سار كلّ من في هذا العالم على 
خلافها. وأما أهل السنة فقد تنكبوا جادة الصواب وتنكروا لهذا الحكم العقلي، 
فإم ـ للأسف الشديد ـ حيث وجدوا أن هذه الأدلة والنصوص المتواترة 

شخاص، سارعوا إلى الانحياز إلى جانب الأشخاص على تمس بعض الأ
  حساب الدليل والحقيقة!

  :و ـ عدم دلالة شيء على نفي ما عداه

إن من بين الأدلة التي تمسك ا أنصار هذا التبرير والتأويل كانت هي 
 »الأحق«التي وصف فيها نفسه بأنه  7الأحاديث المأثورة عن الإمام علي 

ه. إلا أن هذا الاستدلال على هذا التبرير في غاية بمنصب الخلافة من غير
، »إن إثبات شيء لا ينفي ما عداه«الضعف؛ إذ بناء على الأصل العقلي القائل: 

وعليه لا يمكن أن يستنتج من أحقية الإمام علي بمنصب الخلافة نفي أصل 
كان يستدل لإثبات إمامته في  7 اًالإمام علي التنصيب. بعبارة أخرى: إنّ

تلف المقامات وبحسب المقتضيات والظروف. وإن من بين أساليبه إثبات مخ
أحقيته لأولئك الذين كانوا يسعون إلى إضعاف موقعه ومكانته ومترلته بمختلف 
الذرائع والحجج ، من قبيل: صغر سنه، أو قلة تجربته بالمقارنة إلى الخليفة 

، وخاصة بحديث الأول، وقد استند الإمام في مواطن أخرى بأصل التنصيب
الغدير، وحديث المترلة، وحديث الخلافة، وحديث إمرة المؤمنين. وعليه يجب 

من مسألة الإمامة أخذ جميع الأبعاد والأحاديث  7في تحليل موقف الإمام 



 +��

المروية عنه، وعدم التركيز على حديث واحد، وتجاهل أو إنكار سائر 
  الأحاديث الأخرى.

  :ى الترشيحالتأويل الثاني: الحمل عل  ●

وهناك من يذهب إلى الاعتقاد بأن الروايات النبوية الدالة على إمامة 
ظاهرة بل صريحة في حكومته وإمامته، إلا أن هذا الظهور لا  7الإمام علي 

يبلغ حد الجعل والإنشاء بوصفه حاكماً ودستوراً دينياً وشرعياً، بل هو مجرد 
كان موضع اهتمام  7 اًن الإمام عليإرشاد واقتراح على الأمة الإسلامية بأ

 حرية في بحقها الأمة احتفاظ مع وحاكماً، خليفة بوصفه 9النبي الأكرم 
 للنبي مرضياً فعلاً كان وإن النبي اختيار اتباع وإن والانتخاب، الاختيار

  .طاعته على والخروج المعصية حدود يبلغ لا اتباعه عدم أن إلا ،9الأكرم

في مقام التعريف بالمرشح المدعوم  9لنبي الأكرم وبعبارة أخرى: إن ا
إلى الناس مراراً، كما  7من قبله والمفضل عنده، عمد إلى تقديم الإمام علي 

عليه العرف السائد حالياً بين الأحزاب والشخصيات السياسية والدينية 
والاجتماعية عندما تقدم مرشحيها إلى الناس بغية انتخام. والجدير بالذكر 

، يكمن �الحمل على الأحقية�و أن اختلاف هذه الرؤية عن الرؤية السابقة ه
هو الأفضل والأولى من  7 اًفي أن الرؤية السابقة كانت ترى أن الإمام علي

جميع الصحابة، وفي الوقت نفسه تذعن بصلاحية الخلفاء السابقين ولو بشكل 
الخلفاء  فقد لا تستوعب صلاحية �الترشيح�سطحي، وأما هذه الرؤية 

السابقين، ولكنها في الوقت نفسه تنكر أصل التنصيب بمعنى الإلزام الشرعي، بل 
ـ كما تقدم أن ذكرنا ـ  7تحمل جميع النصوص الواردة في إمامة الإمام علي 

  على الترشيح لا أكثر.



 +��

الأمر الآخر أن القائلين بنظرية الترشيح قد يذعنون بأصل التنصيب في 
، ولكنهم ينكرون 7جعية العلمية والدينية للإمام علي مقام الهداية والمر

 »النص«التنصيب بمعنى الحكم وقيادة الدولة، وغاية ما هنالك يسلّمون بوجود 
ويحملون ذلك على مجرد الترشيح، كما نجد ميلاً إلى ذلك  »التنصيب«دون 

. فهؤلاء ينكرون أصل الحكومة ���مؤخراً عند بعض العلمانيين من الشيعة
الشرعية والإلهية فضلاً عن الحكومة الشرعية للنبي أو الإمام. وقد نسب 
الدكتور علي شريعتي هذا الرأي إلى بعض المستنيرين من المسلمين، وأضاف 

  . �`�أنه كان على هذا الرأي ردحاً من الزمن حتى عدل عنه فيما بعد

كن ومن خلال التدبر والتأمل في آراء بعض القدماء من أهل السنة يم
استظهار هذا الرأي من ظاهر عبارام، كما نجد ذلك من ابن أبي الحديد 
المعتزلي حيث قال بعد إنكاره النص الصريح والقطعي بشأن إمامة الإمام علي 

ولكن قد سبق إلى النفوس والعقول أنه قد كان هناك تعريض وتلويح «: 7
ده عن كان يص 9وكناية وقول غير صريح وحكم غير مبتوت، ولعله 

التصريح بذلك أمر يعلمه ومصلحة يراعيها أو وقوف مع إذن االله تعالى في 
  .��b»ذلك

  
                                                             

� −  ,
��5� �����i� 2
¼ ,G>�e ¦ �� 3&f :u  '��: ,=3%�� "  ��< 3*5 :LC:�
 :>3���d� � ,br "  ���y� 2��� ,
P:�(��� 3�< ;7 � ,�� ��b ��a 

�a� ��bdF 
` −  p ,2
����� Q� 6� ,
.�/q "  H�.�3�� :LC:��c � ,am p ,b� � ,d`d ,

 Ñ���`�b p ,bc � ,badF 
b − ¤< u-�  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3��` � ,ctF 



 +��

x �% �<": 
إن أكثر الانتقادات الواردة على القول بمجرد الأفضلية، واردة على هذه 
الرؤية أيضاً، وعليه سنشير إلى هذا الانتقادات إشارة عابرة ضمن العناوين 

  الآتية:

  :سيسية والاحترازية في عملية التقنينأ ـ الأصالة التأ

إن القوانين والمواد الدستورية التي تتم المصادقة عليها في السلطة 
التشريعية أو الجهة المشرعة، تتمتع بأصالة في التأسيس والإنشاء والإلزام، 

  وليس لأحد أن يعارض القانون أو يخالفه بحجة عدم كونه ملزماً.

رات والأحكام الإلزامية في إطار القوانين الأمر الآخر هو أن القرا
والتشريعات يستعمل غالباً على صيغة الجملة الخبرية، ودلالة هذه الصيغة 
على الوجوب والإلزام واضحة عند خبراء الحقوق وضوح الشمس. وإن أكثر 
أحكام القرآن الكريم والسنة الشريفة جاءت في إطار الجُمل الخبرية التي 

دة المرأة ـم عـن قبيل حكـ. م���بأا في مقام الوجوبيصفها الأصوليون 
�t  (المطلّقة في قول االله سبحانه وتعالى: � u%( u� ueuhue }� w# w� ~?"u�w@ u� t3}@ u ug u= ~m&u<}�uP ~�

 ��% ~	 ~
(�`�.  

الأصل والمبنى العرفي والحقوقي يمثّل أصل التشريع وجعل الحكم  إنّ
  اً وملزماً.يستتبع كونه واجب وهو أمرالجديد، 

                                                             

� −  p ,Q�A6� 2/��� ,^�5�L � 3:���� :LC:�� � ,��a �/DÁ ,
%*& � ���y� ;
 p ,Q�A6�� � ,`�cF 

` −  :GL�(��``rF 



 +��

  بل نصها: لروايات في الجعل والإنشاءاب ـ ظهور 

 ،9إن إعادة النظر في روايات الإمامة المأثورة عن النبي الأكرم 
 قبل وإنشائها من 7 علي الإمام إمامة جعل في نصها بل ظهورها أن تثبت

  .الدليل هذا إيضاح منا تقدم وقد. وتعالى سبحانه االله

  :7الإمام  ج ـ التعارض مع سيرة

ظاهرة بل نص في أن الخلفاء وكلماته  7خطب الإمام علي  إنّ
السابقين قد اغتصبوا حقّه وظلموه، إلا أن هذا الموقف من الإمام علي تجاه 
الخلفاء السابقين لا ينسجم مع نظرية الترشيح للإمامة. إذ مع ترشيح النبي 

لا  المسلمين، وديق من أفضل وأنه مرشحاً بوصفه علي للإمام 9الأكرم 
يكون هناك في انتخاب الخلفاء الثلاثة الأوائل أي ظلم أو جور أو اغتصاب 

. وبعبارة أخرى: إن لازم القول بالترشيح، تخطئة الإمام 7لحق الإمام علي 
  في ادعاء المظلومية والعياذ باالله. 7علي 

  :د ـ التفسير العلماني للإمامة

تجاه علماني، ويتمثل ضعف هذا إن الاتجاه الآنف نحو الإمامة هو ا
الاتجاه في تقطيع أوصال شأن الإمامة ومترلتها، وقد أوضحنا في الفصل السابق 
عند تعريفنا للإمامة أن الإمامة في لغة القرآن الكريم والسنة الشريفة لها معنى 

  جامع يشمل الرئاسة الدنيوية والدينية أيضاً.

وانتقادات يجري على هذه  وما ذكرناه على الشبهة السابقة من أمور
  الشبهة أيضاً، ولذلك فإنا نكتفي هنا بإحالة القارئ الكريم عليها.



 +��

التبرير الثالث: اختصاص الإمامة بالهداية والمرجعية   ●

  :العلمية والدينية

هناك من يذهب إلى الاعتقاد بأن ماهية الإمامة تقوم على عنصر 
مامة على القيادة والمرجعية الدينية، الهداية في الإمام، وبعبارة أخرى: تقوم الإ

 علي الإمام تنصيب بشأن 9من هنا فإن الروايات الواردة عن النبي الأكرم 
في دلالتها على الهداية فقط، وليست ناظرة  تقتصر المسلمين، على إماماً 7

  إلى أمر الحكم والخلافة.
لتعاليم وبعبارة أخرى: إذا واجه الناس مشكلة في أمر الهداية وتفسير ا

  الدينية، فإن مرجعهم الشرعي الوحيد في تفسير الدين هم الأئمة.
إن إمامكم علي «قال ابن أبي الحديد في تفسير الحديث النبوي القائل: 

  :»بن أبي طالب فناصحوه وصدقوه ... 
فإن قلت هذا نص صريح في الإمامة فما الذي تصنع المعتزلة بذلك . «

في الفتاوي والأحكام الشرعية لا في  قلت يجوز أن يريد أنه إمامهم
  .���»الخلافة

  :ثلاثة تقريرات أخرى

تمّ تقديم ثلاثة تقريرات وقراءات عن هذه الشبهة نذكرها على النحو 
   الآتي:

  :أ ـ الفصل بين الإمامة والخلافة

يذهب بعض علماء الشيعة إلى الفصل بين الإمامة والخلافة، حيث 

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��%�7� 3/3�� ¤< u-�b � ,trF 



 +��

في منصب  7الدالة على تنصيب الإمام علي  النصوص الروائية إنّ :يقولون
، وهي غير ناظرة إلى 7الإمامة تعني المرجعية العلمية والدينية للإمام علي 

. وقد مال آية االله الشيخ محمد صالح الحائري إلى ���منصب الحكومة والخلافة
  هذا الرأي؛ إذ قال:

اسية لا يجب على الإمام المنصوب والمنتخب أن يقوم بالشؤون السي«
وأمور الدولة والخلافة؛ لأن هذه الأمور ترتبط بأشياء أخرى لا تشترط في 
الإمامة ... إن الإمام في قاموس الشيعة لا ينافي الخلافة، وعليه ففيما يتعلق 

  .�`�»بإثبات الخلافة لا حاجة إلى إنكار الإمامة

وقد استطرد قائلاً بتصحيح وشرعية خلافة الخلفاء الثلاثة الأوائل، 
مقترحاً طريقاً إلى التقريب بين أهل السنة والتشيع من خلال الفصل بين 

   الإمامة والخلافة.

وهناك من نقل أن آية االله البروجردي كان يستتند ويؤكد مراراً على 
حديث الثقلين دون حديث الغدير. بيد أن الراوي يرى موقف آية االله 

  الثلاثة الأوائل ملتبساً.البروجردي بشأن غصبية أو شرعية خلافة الخلفاء 

                                                             

� −  :Q��� ,^�%&��� 2����� :LC:�w�$%��&
�7� �%:���� !� �/L�.
� 
&
  p} W�(i7� ,
 �/L��� 3(  :>�3 � ,�2*��5y� ���D7� �- �/L�.�� �< 2*��5y� G3;���� Z�.� E

F=e��I�� H�ev ¤ 
` −  :Q���w����� �����}  � ,�
��5� ���D� 
ª.�(Ç� :E W�(i7�`cm ,

D��- L/3M F=e��I�� H�ev ¤ �/L��� 3(  :2|L� Z�.��� �D� �R��� W�&¼ �< L�
 H�> u  >��  B(@ ��: ��5y� 2��5H 2
¼ �R��� u� GH�.� 2 �&¼ u  GH�( 

F¿� E �/L�.�� 



 +��

  :.العلمانية5ب ـ الفصل بين الإمامة والحكومة 

عمد بعض العلمانيين من المسلمين الأعم من أهل التسنن والتشيع إلى 
تخصيص أصل الدين والتدين بحقل الهداية المعنوية ودائرة الأحكام والشريعة، 

والسياسة، حيث  وأنكروا أي نوع من أنواع تدخل الدين في دائرة الحكم
عمدوا في المرحلة الأولى إلى فصل النبوة عن الشؤون الدنيوية، وبعبارة أخرى 
قالوا بالعلمانية. ومن بين الدعاة إلى هذه النظرية في العالم السني في القرن 

  .���الأخير عبد الرزاق المصري

كما شاعت هذه الرؤية في عالم التشيع في القرن الأخير أيضاً، حيث 
. ومن خلال هذه �`�اك من أنكر تدخل مقام النبوة في حقل السياسة والدنياهن

من هذه الجماعة قال  اًالرؤية يتضح الموقف من الإمامة أيضاً. ولكن هناك طيف
بتدخل النبوة في الحياة الدنيوية للإنسان، إلا أنه أنكر مثل هذا الأمر على 

تناول التوجه العلماني إلى النبوة  . وفي العقود الأخيرة تم�b�ّالإمامة والأئمة
والدين بالتحليل والنقد التفصيلي، وقد عملت في حدود وسعي على تناول 

. وموضوع بحثنا هنا هو بحث نسبة ���aآيين خاتم�هذه المسألة في كتاب 
الإمامة إلى الدنيا، وبتبع ذلك مسألة السياسة والحكومة، وقد قيل في تقرير 

   هذه الشبهة:
                                                             

� − F���� Q�A<� ��5y� ,=¿7� S�eL�� 3(  :LC:� 
` −  � ,����;� �&�; ,=>�*�� =L{��� =3$� :LC:�r` ��ab ��ct ��m� ;

3�� �L�v ,���He�- =3$� � ,�o�- �3� �ab  	``tF 
b −  � ,��5� H> ����; ,��H�3&
@ "  H3*; :LC:�`r F3�- �� 
a −  :Bl� ,���� �/v ,
�
��L@ ��>H3@ u�; 3&f :LC:�w u/3�� Q��� 2*��&�

��*(:6� ��3�<�} :'�x/< �%� LC:�� ;w��/HR��5� �vL@}F 



 +�)

يقة النبوة والرسالة تعني معرفة الأحكام والإرادة التشريعية الله إن حق«
من طريق الوصول إلى قمة الكمال الإنساني والأخلاقي الحاصل من طريق 
العلم الحضوري وشمول العناية الإلهية. وإن الإمامة جزء من مفهوم وماهية 

ة تتجلى على النبوة، وهي مثل مقام النبوة ظاهرة معنوية وروحية إلهية سامي
الأرض من قبل االله، وهي غير متوقفة أبداً على بيعة الناس وانتخام ... أما 
الخلافة التي تعني القيادة السياسية، فهي ظاهرة دنيوية، ولا تعني سوى منهج 
إدارة الدولة الذي ينبثق عن الضرورات الطبيعية والتعايش السلمي بين الناس، 

كلامي أو اعتقادي بمقام النبوة والإمامة الرفيع  وليس لها أي ارتباط منطقي أو
  .���»أبداً

ج ـ الفصل بين النصوص النبوية الدنيوية وبين النصوص النبوية 
  :.القراءة العلمانية للصحابة5الدينية 

أما التبرير الذي تمّ طرحه مؤخراً، والذي يعكس في الوقت نفسه رأي 
المعتزلة ـ فهو يعترف بأصل  بعض القدماء من أهل السنة ـ وخاصة من مذهب

 ولكنه ،7 علي الإمام إمامة في 9النصوص الواردة من قبل النبي الأكرم 
 المستوى على ملزمة وأوامر نصوصاً بوصفها ترد لم النصوص هذه إن يقول

 بيان على يقتصر الأساس في النبوة شأن إنّ إذ والإلهي؛ والشرعي الديني
نيا والحكم الد: قبيل من بالدين، ترتبط لا التي الأمور وأما فقط، الدينية الأمور

فهي خارجة عن دائرة الوحي والدين، ولو ورد في هذا الشأن أمر ونص من 
جانب الدين ـ الأعم من القرآن الكريم والسنة النبوية ـ فإنه لن يكون ملزماً 

                                                             

� −  � ,����;� �&�; ,=>�*�� =L{��� =3$��m�  	�m` ,
P:�(��� 3�< ;
 "  ���y� 2���7 � ,a�  	arF 



 +�*

من الناحية الدينية والشرعية، وسوف يحمل على الإرشاد وتوجيه المسلمين لا 
  كثر.أ

إن هذه الرؤية تذهب إلى الاعتقاد بأن المسلمين في صدر الإسلام كانوا 
. فقد كانوا يبذلون 9يحملون مثل هذه القراءة والفهم لأوامر النبي الأكرم 

الغالي والنفيس من أجل امتثال الأوامر الدينية الصادرة عن النبي الأكرم، أما 
لنقاش والأخذ والرد. ومن بين الأوامر الدنيوية الصادرة عنه فكانت عرضة ل

للإمامة والحكم حيث  7هذه الأمور مسألة الحكم وتنصيب الإمام علي 
رأى الصحابة أنه يندرج ضمن الأوامر الدنيوية، وحيث أم ذهبوا ـ خلافاً 
لتشخيص النبي الأكرم طبعاً ـ إلى الاعتقاد بأن الإمام علي ـ للأسباب 

راهية العرب له، واتصافه بالدعابة ـ ليس هو المتقدمة، من قبيل: صغر سنه، وك
المرشح الأمثل لتولي منصب الإمامة والخلافة، فعمدوا إلى إبعاده، وعمد 
الأنصار والمهاجرون في الخطوة الأولى إلى تقديم مرشحين عنهم، حتى آل الأمر 

  في السقيفة إلى إجماعهم على خلافة أبي بكر بن أبي قحافة.

التبرير قد ذكره بعض المطلعين على وجود النص هذا  وكما تقدم فإنّ
 المتقدمة، القرون منذ 7 علي الإمام إمامة على 9من قبل النبي الأكرم 

 نصوص نقل حيث فإنه المعتزلي، الحديد أبي ابن إلى الإشارة هنا ويمكن
 حيث ـ 7 علي الإمام إمامة على النبوي بالنص الالتزام في الثاني الخليفة

ه في معرض الحديث عن شبهة التعارض بين النصوص في الفصل رافاعت تقدم
السابق ـ صرح بأن هذه النصوص تثبت ما يذهب إليه الشيعة من القول 
بوجود النص على الإمامة، ولذلك لجأ لحل الإشكال إلى النقيب أبي جعفر 
يحيى بن محمد بن أبي زيد، وأشار من جهة أخرى إلى استبعاد أن يعمل 



 +�+

  مع وجود أصل التنصيب. 7عزل الإمام علي  الصحابة على

وقد استند الشيخ النقيب أبو جعفر يحيى بن محمد في جوابه لابن أبي 
الحديد إلى الحل المذكور، أي وجود قراءتين مختلفتين وفهمين متفاوتين عند 
الصحابة للنصوص النبوية، وأم كانوا يرون جواز العمل على خلاف أوامر 

  .���العدول عنها إلى ما يرونه صالحاً لأنفسهمالنبي الدنيوية، و

:�,�¡% �i
&�� 
إن أصل هذه الشبهة لا يختص بالإمامة، وإنما أراد الذين قالوا ا أن 
يثبتوا القول بالفصل بين الإسلام والسياسة والحكم، وذهبوا إلى الاعتقاد بأن 

ة وليست إنما كان مبادرة شخصي الدينية للحكومة 9إقامة النبي الأكرم 
دينية. وأما نحن فنفترض هنا المشروعية الإلهية والسماوية لحكومة النبي 

 الأئمة لحكومة والإلهية الدينية المشروعية إثبات على ونعمل ،9الأكرم 
  :: الأطهار

إن  ::للأئمة وتفويضها ـ تعميم مشروعية الحكومة الإلهية  ١
في الفلسفات السياسية. البحث عن منشأ مشروعية الحكم من البحوث الهامة 

أشرنا في القسم الأول إلى أن الفلسفة التي سادت اليونان وروما في العصور 
الأولى كانت تقوم على أن حكم السلاطين في الامبراطوريات تستند إلى 
الشرعية الإلهية، كما يمكن العثور على هذا الاتجاه باختلاف يسير في الديانة 

هضة في العالم الغربي حلت الفلسفة السياسية المسيحية أيضاً. وفي عصر الن
  الديمقراطية محل الفلسفة الإلهية للحكم.

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-��` � ,r`F 



 +��

. الرؤيتين كلتا عن تختلف فكانت 9أما رؤية الإسلام والنبي الأكرم 
لأئمة ا وخلق خلقه تقدم إلى طويلة رواية في 9فقد أشار النبي الأكرم 

 العقول، ليضيف إلى على سائر موجودات عالم الإمكان في عالم :الأطهار 
ذلك بيان المشروعية الإلهية لحكومته وسياسته وحكومة وسياسة الأئمة على 

  النحو الآتي:

نحن سادة العباد، ونحن ساسة البلاد، ونحن الكفاة والولاة والحماة «
والسقاة والرعاة وطريق النجاة، ونحن السبيل والسلسبيل، ونحن النهج القويم 

آمن بنا آمن باالله، ومن رد علينا رد على االله، ومن شك  والطريق المستقيم. من
فينا شك في االله، ومن عرفنا عرف االله، ومن تولى عنا تولى عن االله، ومن 
أطاعنا أطاع االله، و نحن الوسيلة إلى االله، والوصلة إلى رضوان االله، ولنا العصمة 

  .���»والخلافة والهداية، و فينا النبوة والولاية والإمامة

 الرواية هذه في الدولة وإدارة الحكم عرف قد 9إن النبي الأكرم 
 الأئمة وعاتق عاتقه على الملقاة الإلهية والوظائف الشؤون من جزءاً بوصفها
بأن الخلافة والولاية والإمامة قد تلخصت فيهم،   صراحة وقال ،: الأطهار

  وأن إطاعتهم إطاعة االله، ومخالفتهم مخالفة الله.

هذه الرواية على المشروعية الإلهية لحكومة وسياسة النبي إن دلالة 
 لا الرواية إذ الشمس؛ وضوح واضحة : الأطهار الأئمة وكذلك 9الأكرم 

  .والأئمة النبي لولاية الإلهية بالمشروعية القول خلال من إلا معنى من لها يتبين

ة، ة والإمامـة والولايـوإن وجود عناوين من قبيل: السياسة والخلاف

                                                             

� −  #A ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����`c � ,`bF 



 +��

لا يبقي مجالاً لتوهم اختصاص وجوب الإطاعة بدائرة العبادة والدين، وإخراج 
  الشؤون الاجتماعية عن دائرة وجوب الإطاعة.

منذ  كان 9وقد ذكر ابن كثير كاتب السيرة الشهير أن النبي الأكرم 
بداية النبوة يبين خليفته لا بوصفه مرشحاً من قبل الأمة، بل يصرح بأن ذلك 

بني «الشؤون الإلهية، من ذلك أننا نجد النبي قبل الهجرة يجيب زعيم قبيلة من 
الذي علق إسلامه على جعل الخلافة له ولقومه بعد رحيل النبي قائلاً:  »عامر

  .���»إن الملك الله يجعله حيث يشاء«

 :إن الأئمة الأطهار  ::ـ السيرة العملية للأئمة الأطهار  ٣
 المصدرين هذين من واستلهاماً ،9 الأكرم ونبيه االله كتاب ورثة هم الذين

 بل أبداً، والجور الظلم حكومات من أي مع يتعاونوا أو يساوموا لم المباركين،
 الطاغية الحكومات هذه مواجهة إلى الموارد من الكثير في يسعون كانوا

قامة الحكومة الإسلامية الصحيحة والشريعة إ إلى منهم سعي في والمنحرفة
فة، إلا أن الظروف الاجتماعية والسياسية للمجتمع ـ وللأسف الشديد ـ الحني

لم تسمح لهم بتحقيق هذه الغاية المقدسة. فلم يتمكن أحد منهم من التصدي 
لفترة  7، والإمام الحسن اتبى 7للحكم إلا الإمام علي بن أبي طالب 

ـ  :هار ، وأما سائر الأئمة الأط�حيث حكم لستة أشهر تقريباً�قصيرة 
ـ فقد كانوا لاعتبارهم أنفسهم أصحاب  7باستثناء الإمام الحجة المنتظر 

الحق الشرعيين، وأم الأئمة الحقيقيين وورثة النبي الأكرم وعترته وأهل بيته، 
على مر التاريخ، وتعرضوا لذلك إلى أنواع ونقمتهم كانوا موضع غضب الحكام 

                                                             

� −  p ,��I� u-� G�5` � ,a`a p ,2/�(%�� G���� ,�o� u-� ;` � ,�ct 2/�3(�� ;
 p ,2/�$%���b,  ��a�F 



 +��

في والتشريد، وفي اية المطاف كانت السجن والتعذيب الروحي والجسدي والن
استشهادهم  الحنيف، وأضحى الإسلام عن خاتمتهم الاستشهاد في سبيل االله ذوداً

رمزاً للاتحاد والتلاحم بين الدين والسياسة. فلو أن الأئمة كانوا لا يشكّلون 
من �خطراً وجودياً على الجهاز الحاكم، ولو أم تركوا ما لقياصرة عصرهم 

لهم، واكتفوا بالوعظ والعبادة في أقبية المساجد،  �بني أمية وبني العباس سلاطين
لما وجدت الحكومات ذريعة ودافعاً إلى التعرض لهم بالحبس والنفي والتعذيب 
ثم القتل، ولما أوقعوا أنفسهم في مغبة تحمل تبعات استشهادهم، لما كان يتمتع به 

والتكريم ـ في أعين الناس بوصفهم  من الاحترام والتقدير :الأئمة الأطهار 
ولما وجد الحكام  ـ الأدنى الحد في 9من كبار العلماء وذرية الرسول الأكرم 

  .���حاجة إلى هذه الجرائم، ولما حملوا وصمة هذا العار على جباههم

بالإضافة  :إن الأئمة الأطهار  ـ الولاية والإمامة تعني الحكومة: ٣
بين الدين والسياسة على المستوى العملي، قاموا كذلك إلى كوم رمزاً للوحدة 

على المستوى النظري والفكري بعرض الفلسفة السياسية للإسلام عبر مختلف 
   نشير إلى بعض هذه التقريرات:أتيالتقريرات والسبل، وفيما ي

تحدثت الروايات الكثيرة عن الإمامة والولاية، حيث تمّ التعبير عنهما 
  ان الإسلام ودعائمه. بوصفهما أحد أرك

                                                             

�  −  4(; �< zL/ ��L/� E 2*��5y� GH�o�� H�l.:� B(@ ���He�- =3$� ¥3%$7� ���
 25�*���- u/3�� ��k>� �  '�*�> H��� �)�5 =3/< �  ��>�$I.5�� 2&{6�

 :Q��/ n*; ,�����w uP���� 2�-�.7�� �(��� u� �$./H[� 2&{6� 8� ¶ 0L�� �� ��
� �< �  B*�> �� B.���� > 03Í '�5q '����%� �$*� ��3M� ������ �)���

 �< >�*�� �  ����/ u/D�� �¹��< !� ��X 0L�./ R �)���� �º� R�� ,�,�i
5
����� ��C%�� Y� 27��7� ��P$.%/} � ,
 �.M� ��
 � u/> eL�� F�bF� 



 +��

هناك احتمال للتوهم بأن يكون المراد من الإمامة هنا هو المقام 
والمرجعية العلمية والمعنوية، من قبيل مقام رسالة الأنبياء، وليس مقام الحكم 
والسياسة، وعليه لا يمكن الاستدلال ذه الروايات على وجود فلسفة 

صار القول بالوحدة بين الدين السياسة في الإسلام، فيتخذ وثيقة بيد أن
  والسياسة.

ضعف هذا التوهم يتضح من خلال الرجوع إلى أصحاب هذه  إلا أنّ
، وتفسيره الروايات، حيث قاموا بأنفسهم بتبيين المراد من معنى الإمامة والولاية

يلها وحملها أوها تعني الحكومة والسياسة، [وعليه يكون التبرع بتإن :حيث قالوا
سياقها والمعنى الصريح والمبين والمراد منها، من المصاديق البارزة  على خارج

 نشير إلى بعض هذه الروايات أتي. وفيما ي���على الاجتهاد في مقابل النص]
  والنصوص.

ـ في رواية ـ على تعريف الإمامة بوصفها  7لم يقتصر الإمام علي 
صاحبه بالوعي مجرد مرجعية علمية ودينية، بل هو منصب يجب أن يتحلّى 

السياسي وأن يكون مديراً ومدبراً وحافظاً للحدود الإسلامية ومتصدياً لأمور 
الولاية هي حفظ الثغور وتدبير الامور .. [الإمام] عالم «الحكم، إذ يقول: 

    .�`�»بالسياسة، قائم بالرياسة

، تمّ التأكيد في تعريف 7وفي رواية نورانية أخرى عن الإمام الرضا 
، »حفظ الثغور«، و»العلم بالسياسة«ة على مفاهيم وقيود، من قبيل: الإمام

، بحيث لا يبقى معه أي مجال »استحقاق الرئاسة«، و»تدبير أمور اتمع«و

                                                             

� − FZ 0L�7� u� 2��X� �.����7� �- �� 
` − 
P7� L@�- 3&f 2����� p ,H��:6� H�]- ,«`c � ,�m� �� ;�m`F 



 +��

للأمور السياسية وشؤون الحكم، وشمولها للشك في إطلاق الإمام والإمامة 
ن، ونظام [إن الإمام] زمام الدي«في هذه الرواية:  7يقول الإمام الرضا 

المسلمين، وصلاح الدنيا وعدة [وعز] المؤمنين .. [الإمام] عالم بالسياسة، 
  .���»مستحق للرئاسة، مفترض الطاعة. قائم بأمر االله، ناصح لعباد االله

في جوابه عن كتاب أهل الكوفة له إن شرط  7قال الإمام الحسين 
يق الدين الحق، حيث الإمامة والقيادة هي العمل بالقرآن وإقامة الدين وتطب

فلعمري ما الإمام إلا العامل بالكتاب، والقائم بالقسط، والدائن «قال ما نصه: 
  .�`�»بدين الحق، والسلام

، من قبل :الإمامة والقيادة التي تمّ تفويضها إلى الأئمة الأطهار  إنّ
أوسع من الدائرة الجغرافية، ويتجلى ذلك في القصة الشهيرة  ،9النبي الأكرم 

مع الإمام موسى  ���bثالث سلاطين بني العباس�التي حدثت للمهدي العباسي 
                                                             

� −  � ,s� < H3l7��`d � ,Q����� T+ ,^� 0L�� 2(�� u-� ;b`bF 
` −  p ,g/H�.�� E B����� ,�16� u-�a � ,`� p ,��3
� u-� g/H�� ;b � ,`mF 
b −  Y� �
l; �,< �  H��:6� H�]- u� zL�< YX��� 21�1 E 21>��� sD� z�L� ��

�� :��/��L�� sD� J�- ��*- �*��� ,Ë�(��� =3$7� Y� 4*�� 3*�L�� ��Hw E
 9.; '��3� 03 °; :L��M u- 95�7 Q��/ ��� 3*�L�� ��H�� �< ���
 � H�(�< Z�.�

 Q��� 8*
  0��< 9.; 9-�*� ,�*�� ��>H<7  ��� :Q�@ F��>�3]- R� ��D�v R
3M h]- :Q�@ F��>L� Ä �Á>3; �� :Q�@ ?��>�3; Q�6� 03�� ��< :Q�@ ?�
�� R� N

 :Q�@ !8$M� 03-H�� ;3%@L&5 ^�o�� 03��� :Q�@ !'�Í� :Q�@� ,3*�L�� 8M� �V.� ,�3��
 "/ �Æ L](�� T*5 Y-�L��� :Q�@ !8*� :Q�@� !8$M� 0>�5�� ;2*�/L�< n��o�� 3���

�@ ,«
¼ !� Q 0�].� ,×� �%� h(/ �
� :3*�L�� Q�@ F2*%*�H<� H��� 3@ :95�� Q
8
.@ �  ��  ��[ 3%�� ;��0>L� Ä �Á>3; �� 
%:< �.&
 <} H�]- ,«
P7� 2����� F

 p ,H��:6�ar � ,�aa p ,H��:6� H�]- :'�x/< LC:�� ;`t ,`�� p� ,`t ,
�`��FÉZ 0L�7�È F 



 +��

، حيث أراد أن يعيد له فدكاً لبعض الدواعي السياسية في تلك 7الكاظم 
دون من الفترة، وطلب من الإمام لذلك أن يرسم له حدودها حتى يرجعها له 

ذلك العصر، في  نقص، فرسم له الإمام الحدود الجغرافية للدولة الإسلامية في
لة قطعة أرض مغتصبة، بل هو حق أالمسألة لم تكن مس إشارة منه إلى أنّ

مستلب كان يتمثل بالإمامة وإدارة اتمع والأمة والدولة، فحدها له قائلاً: 
» منها سيف البحر، وحد منها عريش مصر، وحد منها جبل أحد، وحد حد

  . ���قد طالبه بإعادة الخلافة المغتصبة، وبذلك يكون الإمام »منها دومة الجندل

إن هذه الروايات التي كانت بصدد تفسير الإمامة وأا تشتمل على 
ركنين أساسيين، أي الوعي والعمل بالقرآن والعلم بشؤون العصر والسياسة، 
تثبت بالكناية والالتزام عدم مشروعية الحكومات الغاصبة،إذ ترى افتقار هذه 

  ول من أركان الإمامة.الحكومات للركن الأ

تقدم في معرض  ـ الشرعية الإلهية للحكم من وجهة نظر الأئمة: ٤
 مشروعية منشأ يرجع كان النبي أن 9تحليل السنة النظرية للنبي الأكرم 

الروايات عن الأئمة الشيعة ذا الشأن  تواترت كما. مباشرة االله إلى حكمه
   نشير إلى بعضها:أتيأيضاً، وفيما ي

وكيفية  7إن الحديث عن أمر حكومة الإمام علي  :7م علي الإما
حرمانه من الحكم وإبعاده عن ممارسة السلطة لفترة امتدت لخمس وعشرين 

خوض فيها، إلا أننا سنجيب للسنة قصة طويلة لا يتسع هذا البحث المختصر 
عن شبهة اعتزال الإمام عن أمر الخلافة ـ والتي سنشير إليها لاحقاً ـ وكيف 

                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- :LC:�ar � ,�cd p ,E���� Q�A< ,
%*
��� Z���/ u- 3&f ;` ,
:Z�- w ���Ã� �$
� ¶H6� ��7}F 



 +��

أنه ينتقد أداء الخلفاء الثلاثة الذين سبقوه، ويعتبرهم مغتصبين لحقّه الخاص 
 ومن. ورسوله االله إلى ذلك ويشكو ،9والمنصوص عليه من قبل رسول االله 

 للحكم الأشرار تصدي من فيه يأسف مصر أهل إلى بكتاب بعث أنه ذلك
   :قائلاً

راج، ولكني آسى أن وإني إلى لقاء االله لمشتاق، ولحسن ثوابه لمنتظر «
يلي هذه الأمة سفهاؤها وفجارها؛ فيتخذوا مال االله دولاً، وعباده خولاً، 

  .���»والصالحين حرباً، والفاسقين حزباً

ثمّ أجاب في رواية أخرى عن هذا السؤال المقدر، وهو أن االله يجب أن 
  يعطي حق الحكم لمن يتصف بالعدل والعلم بالدين والقضاء، إذ يقول:

تقوا الحكومة، فإن الحكومة إنما هي للإمام العالم بالقضاء، العادل في ا«
   .�`�»المسلمين

في رواية أخرى إلى بيان مزيد من التوضيح  7وعمد الإمام علي 
  بشأن الحاكم والإمام معتبراً إياه شخص النبي ووصيه، إذ يقول:

  .��b»يا شريح قد جلست مجلساً لا يجلسه إلا نبي أو وصي أو شقي«

إن الدخول في حلبة السياسة والحكومة سيثير اعتراض المتظاهرين 
بمنجى من هذا الاعتراض،  7بالقداسة شئنا أم أبينا. ولم يكن الإمام علي 

وقال في جواب الأشعث ـ الذي كان يعاني من الجمود الفكري، ويقول بضلال 
 ،9الأكرم  ـ متمسكاً بالسيرة العملية للنبيوكفره ى أمر الحكم من يتولّ

                                                             

� −  :�@H Z�.��� ,2k�(�� #,d`F 
` −  p ,2�*I�� B{�5� ,"����� 0L�� g*I���r � ,mF�*(�� Qv 2�5?� ,�@ , 
b − Fs� < H3l7� 



 +�)

  ف االله به عباده الصالحين:كلّ وقد عبادياً، عملاً ذاته حد في الحكم بأن ومذكراً
  .���»الحكومة فرض من االله، وقد حكم رسول االله«

يرى الإمام الصادق أيضاً أن الإمامة عهد من االله  :7الإمام الصادق 
  يفوضه إلى بعض الأشخاص المنتجبين:

  .�`�»عز وجل معهود لرجال مسمين إنّ الإمامة عهد من االله«
الأئمة ـ وهو منهم ـ  7وفي رواية أخرى عرف الإمام الصادق 

  بوصفهم قادة الناس، والقائمين بأمر الأقطار والبلدان:
  .��b»نحن سادة العباد، وساسة البلاد«

الإمامة في رواية نورانية  7فسر الإمام الرضا  :7الإمام الرضا 
ظرية الانتخاب فيما يتعلق بكيفية تعيين شخص الحاكم بالحكومة، وانتقد ن

والإمام مع وجود المعصوم بشدة، وقد وصف الناس في الصدر الأول من 
ـ  7الإسلام ـ بسبب إعراضهم عن مسألة النص وانتخاب الإمام علي 

بالضلال والانحراف والوقوع في حبائل الشيطان. واضح أن أمر الخلافة إذا كان 
اس بعد رحيل النبي، ولم يكن هناك نص على إمامة الإمام علي، متروكاً للن

لكان هذا الكلام من الإمام الرضا ـ والعياذ باالله ـ في غير محلّه. قال الإمام 
  :7الرضا 

w 3́ ¬&̄ °f ­Q� °5 ¬L�� ­Qv ­ ®�k̄ ­E °3M̄�°/ �̄­�[̄ ¬�<̄ �̄�³%°C�̄<̄9  ̄� ®� °$®.-̄D̄�̄�� 
 ®.¬%�̄�̄ ®� °$ °� °� ®:<̄ ­J* ­x¯ ®�� !̄­� °8®% ̄ ³Q ­��̄ '�x ®;>̄ '�( ®�Ā 9 '��̄ ®L °� � ®��̄�̄ ®H��̄ B̄*­)�-̄̄ ®6� °� °$

                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����`b � ,btbF 
` −  p ,s� < H3l7�` � ,`dF 
b −  p ,s� < H3l7�`d � ,`ctF 



 +�*

 ®�
̄�̄ ,2́ ¬
 ­x °� �́�H̄v�̄ 2́l̄­@�:̄ ǴL̄­{�-̄ ǴL̄­{�;̄ Q́� °� °�­- ­���̄ ­ ®y� 2̄�̄�@̄­� �� °��H̄ ®� °$ °��3̄ ®@<̄
 °� °$
̄�̄�@ '�3 ®�°- ¬R­� °8®% ­� ��°>�>̄ ®�/̄��  ¬:<̄ '��®�­� ��°��@̄�̄ '�( ®�Ā �� °��H̄ ®3�̄�̄�̄ ,�̄� °��̄ ®?°/ 9

 °�°�̄ ū ¬/ē�̄ Ǵ�̄ ­l-̄ ®u ̄ �̄��̄ ­ ®y� �� °�L̄�̄ ®[­� ­G ¯ ®�¯ ®�� ­E �� °�@̄�̄�̄ '�3* ­�-̄ 'R�X̄ ��³
X̄�̄
 ��°( ­kH̄ ū/ ­ ­¿®(¯. ®� °� ��°:���̄ ­B*­( ¬��� ­u ̄ ®� °� ¬3l̄�̄ ®�°�̄� ® <̄ °��i®* ¬I�� ­H�¯*­. ®�� ­u ̄�� 

 ­Q� °5H̄ ­H�¯*­. ®���̄�� 9  ̄� T̄®*�̄�̄ FFF ®� ­� ­H�¯*­. ®�� !̄­� ­8­.®*-̄ ­B ®�<̄�̄	 ­H�¯*­. ®��­- ®� °$
 ­GH̄�$̄¬i���̄ ­¥ ®3 °� ®�� °� ­3 ®��̄ °B °�®%/̄ R̄ Ẃ�H̄�̄ , °B$̄®�̄ R̄ Ê ­Ä� ̄ °���̄ ­ ®y��̄ !? ­���̄ ­ ®y�

 ®���̄ ­G>̄��̄ ¬����̄ ­� °�³%���̄ ­Q� °5 ¬L�� ­G�̄ ® 3̄­- Ê�� °l®�̄ , ­G>̄�¯( ­� ®���̄ ­�®
 ­�9  ­B ®�:̄�̄
 ­Q�°.¯( ®�� ­GL̄ ¬$ī°®7�}���F 

في رواية أخرى ما قام به البعض من  7وقد وصف الإمام الرضا 
 إلى وذهام ،9بوصفه خليفة النبي الأكرم  7الإعراض عن الإمام علي 

  : يقول إذ االله، نور بإطفاء غيره،
لناس قد جهدوا على إطفاء نور االله حين قبض االله تبارك وتعالى إن ا«

  .�`�»رسوله، وأبى االله إلا أن يتم نوره
وقد أشار الإمام الرضا في روايات أخرى إلى هذه النظرية حيث 

  سيأتي بياا في معرض الإجابة عن شبهة ولاية عهده لاحقاً.
اء وإن لم تكن في إن السيدة فاطمة الزهر :3السيدة فاطمة الزهراء 

عداد الأئمة، ولكنها حيث تمتاز بشخصية ومكانة مساوية لهم عند االله، وما 
تتصف به من العصمة، يكون كلامها وروايتها حجة ومعتبرة. ومن هنا سنشير 

من طريق التنصيب، وعدم  7إلى موقفها من مشروعية حكومة الإمام علي 
                                                             

� −  p ,E���� ,
%*
��� Z���/ u- 3&f� � ,`�� � ,H�(�6� ^��� ;tdF 
` −  p ,�XL�� 3%�� ,^���( � =>H�i��� �� �/�  :u  '��:� � ,`bbF 



 +�+

  منه.شرعية حكم الخلفاء الذين اغتصبوا الخلافة 
كثيراً من أجل تولي الإمام  3لقد جاهدت السيدة فاطمة الزهراء 

أمر الخلافة. من ذلك أا دارت ليلاً على بيوت الأنصار تجر خلفها  7علي 
 تطالبهم علي، الإمام ومعها ،8ولديها الصغيرين الإمامين الحسن والحسين 

  .صل منهم على غير الاعتذارتح لم أا رغم للإمام، بالبيعة
إلى مخاطبة  3ولكن من الناحية النظرية، عمدت السيدة الزهراء 

مساوياً  7 اًالناس في خطبتها الشهيرة، واعتبرت عدم انتخام الإمام علي
   للسقوط في الفتنة والانحراف، وذكّرم قائلة:

فوسمتم غير إبلكم، وأوردتم غير شربكم، هذا والعهد قريب، والكلم «
ألا  (مل، والرسول لما يقبر، ابتداراً زعمتم خوف الفتنة رحيب، والجرح لما يند

فهيهات منكم! وكيف بكم؟!  ���)في الفتنة سقطوا وإن جهنم لمحيطة بالكافرين 
  .�`�»وأنى تؤفكون؟

هناك كثير من الروايات المتواترة التي  ـ وجوب إطاعة الإمام شرعاً: ٥
الذي يسوقه الأئمة على  تمّ التأكيد فيها على وجوب إطاعة الأئمة. والدليل

ذلك هو مساواة إطاعتهم لإطاعة االله ورسوله. وقد عرف الأئمة أنفسهم في 
 �� �I~:,w>u  (بعض الروايات على أم المصاديق الحقيقيين لقوله تعالى: 

 t6 ~�t� w� w	 t�uE� w§ t%~ u% u�I ~R }	�� �I~:,w>u u% ( :وقوله تعالى ،)  t6 ~�z,w� u% u� }"w`�� 
�I~� u�� u�= w�}�� u% ~p~�I ~R u� u% (�b� .  

                                                             

� −  :2-�.��atF 
` −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����`t � ,a�t ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� ;

(�� #, Kq p ,2k�` � ,am p� ,�� � ,��ap� ,�d � ,`��F 
b −  p ,E���� Q�A< ,
%*
��� Z���/ u- 3&f :LC:�� � ,`da  	`dcF 



 +��

�w ¶̄L̄�̄ Ê :7ومن ذلك قول الإمام الصادق  ®�@̄ °u ®]:̄��  ,�̄%¯. ̄�)̄
 ­8­.�̄�$̄P̄­- °¥�¬%�� °HD̄ ®� °/ R̄ ®u&̄­- �̄�³ ¡̄®��̄ ®�°. ®:<̄�̄}���F 

  .�`�»أشهد أن علياً إمام فرض االله طاعته« وقال في رواية أخرى:

في هذه الرواية عن الولاية الإلهية، وأا  7صادق يتحدث الإمام ال
، وإن واجب الناس لا يكمن في الانتخاب وإضفاء :جعلت في حق الأئمة 

  الشرعية، بل عليهم مجرد الاتباع والاقتداء.

�° ̄>�¬ w أيضاً: 7وقال الإمام الرضا  ° ®�:̄ � ¬:­� :�̄�°�� °�/̄ ¥̄�¬%�� ¬�<̄ 
­%V̄
̄-̄
*­( ̄ ¥̄�¬%�� ­Q� °5H̄ ®u ­� 
­.-̄�L̄@̄�̄ R̄ ,�̄%�̄ Ê3�� 9  ®u ­� °8°. ®� ­&5̄ R̄�̄ , ³\@̄ °8°. ®
 °@ ��̄

 ­E �̄%�̄ Ê3*­( ̄ °¥�¬%�� : °Q�°@<̄ 
±%­��̄�̄ , °8�̄�@̄ 
­{�-̄v ®u ­� 3́;̄<̄ ®u ̄ 
­%V̄
̄-̄ R̄�̄ , °8�̄�@̄ 
­{�-̄v
 ­u/ ±3�� ­E �̄%�̄ Q́��̄�̄ , ­2 ̄�¬i��}�b�F 

، :يد في هذه الروايات على المشروعية الإلهية لحكومة الأئمةتمّ التأك
ولزوم اتباعهم من الناحية الشرعية باعتبار ذلك أمراً مسلماً ولا جدال فيه،  

، 9ينسجم مع ادعاء عدم المشروعية الإلهية لحكومة النبي الأكرم  وهذا لا
  .:والأئمة الأطهار 

السبل ـ من قبيل: تحليل  أئمة الهدى قد سعوا بمختلف نّذلك أحصيلة 
ماهية الإمامة، والتأكيد على المشروعية الإلهية لحكومة المعصومين، واغتصاا 
من قبل الحكام ـ إلى تعريف الناس بمسؤوليتهم وأن لا يتخذوا موقف 

                                                             

� − E���� Q�A< ,
%*
��� Z���/ u- 3&f :LC:�p ,� � ,`dbF 
` − Fs� < H3l7� 
b −  � ,s� < H3l7�`dcF 



 +��

اللامبالاة تجاه الإسلام والإمامة، وأن يعتبروا أنفسهم مكلفين من الناحية 
حكام شريعة الإسلام والتبعية المطلقة للأئمة الأطهار، الإلهية والدينية بتطبيق أ

  .�من بني أمية وبني العباس�وأن لا يتركوا الساحة للعلمانيين 

�d�3M� �=&D�: 
إن أنصار القول بأصل الانتخاب، وبعبارة أدق: إن المخالفين لأصل 
 التنصيب في عصر انتخاب الخليفة الأول، كانوا يتمسكون لتبرير إعراضهم عن

بمستمسكات وذرائع  7النصوص النبوية الدالة على إمامة الإمام علي 
مختلفة، ومن بين الذرائع التي تمسكوا ا ادعاء المصلحة في استبعاد الإمام علي 

عن منصب الإمامة والخلافة، فقد ادعوا أن مصلحة المسلمين ـ بل وربما  7
من حقّه في الخلافة،  أمكن القول بأن مصلحة الدين ـ قد اقتضت تجريد الإمام

وكان المنظّر لهذا الرأي والأطروحة هو الخليفة الثاني عمر بن الخطاب، حيث 
صرح ا في مختلف المواضع، ومن بينها حواره مع ابن عباس في تبرير سلوكه 

  السياسي على ما ستأتي الإشارة إليه.

  :7 التبرير الرابع: استصغار سن الإمام علي  ●

لة، أو بعبارة أدق: إن من بين الذرائع والحجج التي إن من بين الأد
لتبرير استبعاده عن الخلافة، حداثة سنه  7ساقها مخالفو إمامة الإمام علي 

 الثلاثين بلغ قد 9عند رحيل النبي الأكرم  7وصغره. فقد كان الإمام علي 
بن الخطاب يشيد بمكانة الإمام  عمر كان وعندما. الشريف عمره من سنة

لته وسابقته في الإسلام، سأله بعض الحاضرين عن سبب إبعاده عن ومتر
الخلافة مع أنه يتمتع بكل هذه الفضائل؟ فتذرع بالقول إنه كان صغيراً وكان 



 +��

يؤثر بني عبد المطلب، وإليك نص الحادثة كما رواها ابن أبي الحديد في شرحه 
  لنهج البلاغة:

جلس إلى عمر في  7اً روى أبو بكر الأنباري في أماليه: أن علي«
المسجد وعنده ناس، فلما قام عرض واحد بذكره ونسبه إلى التيه والعجب! 
فقال عمر: حق لمثله أن يتيه، واالله لو لا سيفه لما قام عمود الإسلام، وهو بعد 
أقضى الأمة وذو سابقتها وذو شرفها؛ فقال له ذلك القائل: فما منعكم يا أمير 

  .���»هناه على حداثة السن، وحبه بني عبد المطلبالمؤمنين عنه؟ قال: كر

وقد سعى أبو عبيدة بن الجراح ـ وهو من المخرجين البارزين الذين 
عملوا كل ما بوسعم من أجل إنجاح سيناريو السقيفة لمصلحة أبي بكر وعمر ـ 
إلى إقناع الإمام علي لمبايعة أبي بكر والتنازل عن الخلافة محتجاً عليه بصغر 

يا أبا الحسن إنك حديث السن، وهؤلاء مشيخة «وقلّة تجربته، قائلاً: سنه 
  .�`�»قريش قومك، ليس لك مثل تجربتهم ومعرفتهم بالأمور

في حواره مع ابن عباس ذاته كما ذكر عمر بن الخطاب هذا التبرير 
  .��bأيضاً

�,�¡% �i
&��: 
وتجاهل صفاته  7ـ النظرة السطحية إلى شخصية الإمام علي  ١

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-��` � ,r` p� ,` � ,cm p�  ,d ,
 ��` p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;a` � ,batF 

` −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�d � ,�`F 
b −  p ,s� < H3l7� :LC:��` � ,ad p� ,d � ,ac p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;a` ,

 �ba`F 



 +��

، هو أنه ونقده إن أول ما يتبادر إلى الذهن في تحليل هذا التبرير الكمالية:
، في حين أنه منذ 7يمثل الرؤية السطحية والدنيوية إلى شخصية الإمام علي 

نعومة أظفاره قد تربى في حجر أطهر الناس وأعظم الأنبياء، حتى امتزجت 
الفصل الأول من  في تعرضنا وقد. 9شخصيته وعجنت بشخصية رسول االله 

، وفي الفصل الثاني »الأئمة واسطة الفيض الإلهي مباشرة«هذا الكتاب في بحث: 
، »أفضلية الإمامة على النبوة«، و»الإمامة في الصغر«في معرض نقد شبهات 

الإمامة علّة البقاء وحفظ الأرض «، و»أفضلية الأئمة على الأنبياء«و
والروحية والكمالات والفضائل الخاصة  ، إلى المنازل المعنوية»والسماوات

بالتفصيل، ونرجو من القارئ  7، وعلى رأسهم الإمام علي :بالأئمة 
 7الكريم أن يرجع إلى تلك الروايات مرة ثانية كي يتضح له أن الإمام علي 

كان يتمتع بشخصية خاصة تفوق الطبيعة ولا تخضع للظروف الزمنية. ولذلك 
يمثّل تجاهلاً واستهانة بكل تلك الروايات  فإن إدخال عنصر صغر السن

، التي تجعل منه أهلاً لتولي أي منصب 7النبوية المتواترة في حق الإمام علي 
  ومقام.

بغض النظر عن الإشكال المتقدم،  ـ سيادة الأهلية أو الترعة الحزبية: ٢
لك يجب حتى إذا أردنا النظر إلى الأمر من الزاوية العادية والدنيوية، مع ذ

كان هو الأوفر حظاً لتولي منصب الخلافة من بين  7القول: إن الإمام علي 
سائر المرشحين الآخرين بمن فيهم الخليفة الأول؛ لأنه كان هو الأفضل بسبب 

 ،9اتصافه بجميع الخصائص اللازمة لإدارة الحكم الديني وخلافة النبي الأكرم
جاعة، والسابقة في الإسلام، والش والإدارة، والتدبير، العلم،: قبيل من

  .9والانتساب إلى رسول االله 



 +��

وكان من بين المبررات التي دعت إلى تعيين الخليفة الأول هو التسرع. 
وقد ذكرنا في أكثر من موضع من هذا الكتاب أن السقيفة قد تشكّلت من قبل 
الأنصار لانتخاب قائد وخليفة من بينهم، وقد سارع عمر بن الخطاب وأبو 

ر إلى التوجه نحو السقيفة كي لا يتم إخراجهم من الدائرة السياسية، فأقحما بك
هما وأقنعا الأنصار من خلال الوعد والوعيد ليكون المنتخب هو أبو بكر ينفس

  دون غيره.

وقد اعترف كل من أبي بكر وعمر بأن ما حدث في السقيفة كان أمر 
  .���»فلتة«مستعجلاً ومتسرعاً وأنه كان 

 9لم يتم أخذ الصفات التي يجب توفرها في خليفة النبي الأكرم وعليه
  .أبداً السقيفة حادثة في بكر أبي بتعيين يتعلق فيما

على أبي بكر بشكل تفصيلي  7وأما بيان أفضلية الإمام علي 
  ومقارن، فيحتاج إلى مجال آخر.

 الإمام على 9لقد أثنى النبي الأكرم  ـ معارضة النصوص النبوية: ٣
في مختلف المواطن والمواضع واصفاً إياه بأسمى العناوين والصفات،  7 يعل

أنه الميزان والمعيار للهداية، وأنه الفارق بين الحق والباطل، وأنه «من قبيل: 
. »الملازم للقرآن، وأنه سفينة النجاة، وأنه أمير المؤمنين وحجة االله على العالمين

كان يتمتع بشخصية  أنه 7 علي امبالإم 9ويتضح من اهتمام النبي الأكرم 
دون أن يكون من تجعله هو المؤهل لتولي منصب الخلافة عن رسول االله، 

 أسند أن 9لحداثة السن أي دور أو تأثير في البين. وقد سبق للنبي الأكرم 

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�` � ,c�F 



 +��

بار الاعت بنظر سنه حداثة يأخذ أن من دون خطيرة مهام حياته في له
ها إلى جبهات القتال في كاستخلافه على المدينة المنورة عندما غادرها متوج

بعض غزواته، وكذلك أسند له قيادة بعض السرايا والجيوش، والقضاء والإمرة 
على منطقة اليمن. وقد كان ابن عباس ملتفتاً إلى هذه الحقائق. ولذلك نجده 

  عندما يحتج عمر بن الخطاب بحداثة سن الإمام، يقول له في الجواب:

ير بن بكار في كتاب الموفقيات، عن عبد االله بن عباس، قال: روى الزب«
إني لأماشي عمر بن الخطاب في سكة من سكك المدينة، إذ قال لي: يا ابن 
عباس ما أرى صاحبك إلا مظلوما؛ فقلت في نفسي: واالله لا يسبقني ا، 

م فقلت: يا أمير المؤمنين فاردد إليه ظلامته، فانتزع يده من يدي ومضى يهمه
ساعة ثم وقف؛ فلحقته، فقال: يا ابن عباس ما أظنهم منعهم عنه إلا أنه 
استصغره قومه! فقلت في نفسي: هذه شر من الأولى؛ فقلت: واالله ما استصغره 

  .���»االله ورسوله حين أمراه أن يأخذ براءة من صاحبك

 7إن النصوص النبوية المتعددة الدالة على تنصيب الإمام علي 
لافة ـ أو في الحد الأدنى دلالتها على مجرد تعريفه على مستوى للإمامة والخ

التريشح والأولوية من الدرجة الأولى، والذي يمثل القدر المتيقن من دلالة 
النصوص ـ يدل على كلا الفرضيتين على الصلاحية والاستحقاق الذاتي للإمام 

  لتولّي منصب الخلافة والإمامة رغم صغر سنه. 7علي 

 7عندما يتذرع أمثال عمر بن الخطاب بصغر سن الإمام عليوعليه 
نطقي: والم المشروع التساؤل هذا يرد 9لإبعاده عن حقع في خلافة رسول االله 

                                                             

� −  p ,��->6� ��Ü�f :LC:�a � ,ada� ,2*5�(��� 2��3�� H�(�< ;`t 3{�L� ;
 p ,�i&���� � ,bbaF 



 +��

هل كان النبي الأكرم ـ والعياذ باالله ـ يطرح تنصيبه أو ترشيحه للخلافة رغم 
خصية علمه بحداثة سنه، فيكون الداعي إلى تصيبه وترشحه مجرد دوافع ش

  وأسرية؟!

كيف يمكن لإخواننا من أهل السنة أن يجيبوا عن مثل هذه الأسئلة؟ ألا 
يكون في تصرف أهل السنة فيما يسوقونه من التبريرات من أجل الدفاع عن 
مقام الصحابة من أمثال الخليفة الأول والثاني، تجريحاً لمقام الوحي والنبوة؟ 

عض الصحابة تجريحاً لصحابة آخرين من أليس في ما قاموا به من الدفاع عن ب
وشيعته من أمثال: سلمان وأبي ذر والمقداد وابن  7أمثال: الإمام علي 

 3عباس، والأهم من ذلك أهل بيت النبوة المتمثلين بالسيدة فاطمة الزهراء 
  والحسن والحسين سيدي شباب أهل الجنة؟!

سنة الذين إن أهل ال :7ـ التعارض مع مبنى وسيرة الإمام علي  ٤
 يظهرون استماتة في الدفاع عن الصحابة، نجد دفاعهم في الغالب أحادي
الاتجاه. فإم فيما يتعلق بالخلافة تبنوا دليل أبي بكر وعمر في عزل الإمام 

وإبعاده عن السلطة، ولكن يجب عليهم الالتفات إلى أن الإمام علي  7علي 
تي تقدم ذكرها ـ ليثبت أحقيتها من الروايات المتواترة ـ ال اًقد ساق كثير

بالخلافة والإمامة، وصرح بعدم أهلية الآخرين وعدم صلاحيتهم للحكم. 
ـ والعياذ باالله ـ كاذباً  7وعليه يطرح هذا السؤال نفسه: هل كان الإمام علي 

في ادعائه الحق وتقدمه على الآخرين في أمر الخلافة والإمامة، ووصف 
كفاءة وأن ما قاموا به كان غصباً للخلافة؟ لو كانت الآخرين بعد الأهلية وال

 مصلحة الأمة الإسلامية من بداية الأمر تكمن في خلافة أبي بكر، فلماذا أصر
الإمام علي من خلال هذا الكم الهائل من التصريحات والمواقف لإثبات أحقيته 



 +�)

لاستعادة وأولويته على الآخرين، بل كانت له في باكورة الأمر ممارسة عملية 
  حقه في الخلافة والإمامة واستلام السلطة؟

على الإخوة من أهل السنة أن يبينوا لماذا عمدوا في دفاعهم عن 
الصحابة إلى الانحياز إلى جماعة من الصحابة على حساب جماعة أخرى من 

  ، وسلمان وأبي ذر الغفاري؟7الصحابة من أمثال: الإمام علي 
لقد تمسك  :7بحداثة سن الإمام علي ـ جواب نقضي على التذرع  ٥

بكر أكبر منه سناً، ولذلك رأوا فيه  باأ نّلأه، ومخالفو الإمام علي بحداثة سن
. ولكن لو كان كبر 7الأجدر للخلافة والأولى والأنسب من الإمام علي 

السن  والتجربة الظاهرية في الأمور الدنيوية هو الملاك في الأفضلية، وكان 
من الشيوخ وكبار السن الذين  اًهناك كثير ولى بالخلافة، فإنّالأسن هو الأ

، ولذلك يكون على هذا القياس »أبي قحافة«فاقوا أبا بكر من أمثال والده 
أولى من أبي بكر، وهذا ما صرح به نفس أبي قحافة في بعض المواقف، كما 

  أورد موقفه العلامة السي في بحار الأنوار على النحو الآتي:
وبويع لأبي  9وي أن أبا قحافة كان بالطائف لما قبض رسول االله ر«

بكر، فكتب إلى أبيه كتاباً عنوانه: من خليفة رسول االله إلى أبي قحافة، أما بعد، 
فان الناس قد تراضوا بي، فأنا اليوم خليفة االله، فلو قدمت علينا لكان أحسن 

هم من علي؟ قال الرسول: بك. فلما قرأ أبو قحافة الكتاب قال للرسول: ما منع
هو حدث السن، وقد أكثر القتل في قريش وغيرها، وأبو بكر أسن منه. قال 
أبو قحافة: إن كان الأمر في ذلك بالسن؛ فأنا أحق من أبي بكر، لقد ظلموا 

  .���»علياً حقه، ولقد بايع له النبي وأمرنا ببيعته

                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����`t � ,tcF 



 +�*

لفين للإمام علي، النقض الآخر الذي يمكن إيراده على استدلال المخا
 لتولي 9هو توظيف الشباب وأحداث السن من قبل شخص النبي الأكرم 

 ـ والاجتماعية والسياسية العسكرية من الأعم ـ الحساسة المسؤوليات مختلف
من المسؤوليات في  اًكثير 7النبي للإمام علي  أسند فقد. ذكره تقدم ما على

لك لم يشكل ذلك مانعاً من تنصيبه حياته عندما كان الإمام أحدث سناً، ومع ذ
  من قبل سيد الحكماء.

ولم يقتصر تنصيب الرسول على الإمام علي فقط، بل أسند مسؤوليات 
لغيره من الشباب، وكان من بينهم من لم يتخط العقد الثاني من عمره، وأمره 
على الكثير من الشيوخ والطاعنين في السن، كما حصل ذلك مع أسامة بن زيد 

قد له اللواء بيده الشريفه وجعله قائداً على أمثال أبي بكر وعمر حيث ع
صل لمسألة قيادة الأصلح على حساب مبدأ الأسن والأكبر. ؤوغيرهما، كي ي

 يدركوا لم الذين من 9وقد لاقى ذلك اعتراضاً على سلوك النبي الأكرم 
ضلية والجدارة مقام النبوة، إلا أن النبي أصر على موقفه مؤكداً أن الأف حقيقة

  ليست بكبر السن:

] 9ولما قدم [رسول االله «ذكر ابن واضح اليعقوبي في تأريخه ما نصه: 
المدينة أقام أياماً وعقد لأسامة بن زيد بن حارثة على جلة المهاجرين 
والأنصار ... وكان في الجيش أبو بكر وعمر، وتكلم قوم وقالوا: حدث السن، 

ئن طعنتم عليه، فقبله طعنتم على أبيه، وإن كانا وابن سبع عشرة سنة! فقال: ل
  . ���»لخليقين للإمارة

                                                             

� −  p ,¤���*�� g/H�� ,¤���*�� �X�� u-�� � ,c�tF 



 +�+

وعليه فإن مجرد حداثة السن لا تشكّل عقبة أمام تفويض المهام 
  والمسؤوليات الكبرى للأشخاص إذا كانوا أهلاً لها.

  :7إقرار الخليفة الأول والثاني بصلاحية الإمام علي 

وعدم أولويته للجلوس على مسند  لقد اعترف أبو بكر بعدم صلاحيته
  من المواطن، ومن ذلك قوله: الخلافة في كثيرٍ

  .���»فإني وليت أمركم ولست بخيركم .. أقيلوني ولست بخيركم«

 أمروهو أيضاً،  »وعلي فيكم«وجاء في رواية بعض كلماته التعبير بـ 
مطلق، وفي  يظهر أن أبا بكر أولاً: لم ير نفسه صالحاً لمنصب الخلافة بشكل

بعض الروايات إنه إنما لم يكن يرى نفسه صالحاً لتولي الخلافة بسبب وجود 
  .7علي 

إلى هذه المسألة في خطبة له حيث يقول إن  7وقد أشار الإمام علي 
أبا بكر من جهة لا يرى صلاحية نفسه للخلافة، ولكنه من جهة أخرى يعين 

  عمر بن الخطاب خليفة من بعد:

w '�(P̄ ̄ �¯*�̄ ­8­���̄�̄ 3̄ ®�-̄ L̄�̄�̄ ��̄3̄�̄ ̄ ®[­� ­8­��¯*;̄ ­E �$°
* ­�¯. ®�/̄ �̄ °� �̄%®*-̄ !!}�`�F 
يذكر الإمام علي هنا أن سبب عدم تنازل الخليفة عن الخلافة لصالحه 

�L̄¬iĪ�̄ ��̄ ¬3Ī�̄ «هو شدة تعلق الخليفتين الأولين باحتلاب أثداء الخلافة: 

                                                             

� −  � ,2@L]7� h ��l�� :LC:�b�3�� ¤< u-� ; p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/� ,
 ��dr ,4�� � 3l�7� ,
P���
� 3/LP.�� Kq ,�7���� 0Ó ,���V�� 3��; �-< ;

 � ,2���y� n]-bm�F 
` −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,bF 



 +��

�$̄®* ̄ ®Ǖ«ر أبو بكر ـ على ما نقله أبو حيات التوحيدي ـ قبوله . وقد بر
بالخلافة من أجل المنع من الاختلاف، وكذلك المنع من تقدم الأنصار على 

ولو «حاضراً لبايعه، إذ قال:  7قريش في السقيفة، مذكراً بأنه لو كان علي 
  .���»كنت حاضراً لبايعتك

اته مع ابن عباس وغيره كما أقر الخليفة الثاني مراراً وتكراراً وفي كلم
ي منصب الخلافة ـ على ما تقدم في لتولّوأفضليته  7بأحقية الإمام علي 

الصفحات السابقة ـ واكتفى بذكر ثلاثة أسباب، أو بتعبير أدق: ثلاث ذرائع 
منعت من تنصيبه للخلافة، وهي: حداثة سنه، واتصافه بالدعابة، وحبه لبني 

مور، لما كان هناك من بحث ونقاش حول عبد المطلب، وأنه لولا هذه الأ
  تنصيبه خليفة على المسلمين.

وقد أثبتنا في الصفحات السابقة ـ وسوف نثبت في الصفحات اللاحقة ـ 
أن هذه الأمور التي تذرع ا الخليفة الثاني مجرد ادعاءات وحجج واهية، ومع 

ك بزمام للإمساوأفضليته  7إثبات هذا الأمر تتضح صلاحية الإمام علي 
  الحكم والسلطة.

  :بالدعابة 7التبرير الخامس: اتهام الإمام علي   ●

 7إن من بين التبريرات التي ساقها الخليفة الثاني لإبعاد الإمام علي 
عن السلطة، هي كونه ذا دعابة ومزاح، وأشار في حواره مع ابن عباس إلى 

دعابته، وبغض كثرة �، وهي: 7ثلاثة أسباب دعت إلى استبعاد الإمام علي 

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :u  '��:�� � ,`rbF 



 +��

، وصرح بأنه لولا هذه الخصال لم يكن هناك من هو ����قريش له، وصغر سنه
  أنسب منه للخلافة.

�,�¡% �i
&��: 
  :يأتيفي معرض تحليل هذه الشبهة يجدر التأمل فيما 

إذا كان المراد  :7ـ عدم تناسب الدعابة مع شخصية الإمام علي  ١
أنه كان ذلك منه بشكل مفرط بحيث  صاحب دعابة، 7من كون الإمام علي 

لا  7يهتك قيمته وكرامته لدى الآخرين، فيجب القول إن سيرة الإمام علي 
تؤيد ذلك، بل الملاحظ من سيرته أنه كان من أهل الحزم والجد في تنفيذ 
الأمور، فلم يكن يتسامح أو يتساهل أو يمازح، وكان في سوح القتال رجلاً 

لا يلوي على شيء، وكانت فرائص أعدائه ترتعد خوفاً ماضياً شجاعاً مقداماً 
وفرقاً من سيفه وجديته في القتال، يشهد لذلك ما كان منه مع عمرو بن عبد 

  ود في حرب الأحزاب، واقتلاعه باب خيبر.

دون من كما كان حازماً في تطبيق الأحكام الدينية وحدود الشريعة 
 العودة وعند جيش، على أمره قد 9أدنى تسامح، وقد روي أن النبي الأكرم 

 7 علي الإمام شدة من االله لرسول بالشكاية الجيش هذا في من بعض قام
مؤيداً أسلوبه  7لي ع الإمام عن للدفاع هب 9 الرسول ولكن معهم،

  الحازم، قائلاً: 

يا أيها الناس لاتشكوا علياً فواالله إنه لأخشى [لأخشن، أو لأخيشن] «

                                                             

� −  p ,�i&��� 3{�L��� , bbaF 



 +��

  .���» سبيل االله من أن يشكىفي ذات االله، أو في

بإعدام الذين بالغوا وغلوا في حبه حتى  7وقد قام الإمام علي 
. وقد أجرى الحد على �`�ألّهوه، بعد أن استتام، وعدم رجوعهم عن غيهم

أحد أصحابه وهو النجاشي بعد أن ثبت عليه أنه شرب الخمر في شهر رمضان، 
  .��bولم يستمع لمن جاء يتشفّع له

ـ  7ن خلال هذه الأمثلة ـ التي تثبت المنهج العملي للإمام علي م
يتضح أنه لم يكن من أهل المزاح، وإنما كان سهل المعشر دمث الأخلاق طلق 
المحيا، وكان يتعامل مع من حوله بلطف ودماثة، فلم يكن فظاً غليظ القلب، 

ذوي  إنه لم يكن من«وقد ورد عن بعض أصحابه من أمثال سعد بن مالك: 
في هذه الصفة بالنبي  7. وقد تأسى الإمام علي ��a»الغلظة وسوء الصحبة

 دائم« كان بأنه 9كتب التاريخ النبي الأكرم  وصفت حيث ،9الأكرم 
  :»الدعابة«ن يتبسط إلى الناس بـ وكا ،»البشر

كان رسول االله دائم البشر، سهل الخلق، لين الجانب، ليس بفظّ، ولا «ـ 
ابغليظ، ولا صخ«�c�.   

                                                             

� −  p ,��6�� N�
7� g/H�� ,=½i�� L/LM u-� :LC:�` � ,a�` p ,Q���� �%� ;�� ,
 �d`� p ,�i&��� 3{�L� ;� � ,�db :�@H ,�`c B{�x� ,B(%; u-� 3�< ;

 p ,2-�]l��` � ,dmt p ,2/�(%�� G���� ;d � ,rF 
` −  p ,2�*I�� B{�5� ,"����� L�� :LC:��r � ,cc`���� 2�() , ;'�3
¼ �� u-�

 p ,E���� ,
%*
��� Z���/m � ,`cmF 
b −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�a � ,rr ,
%*
��� Z���/ u-� ;

 p ,E����m � ,`�d p 2&{6� ¤< G�*; E 2¹7� Q�l��� :'�x/< LC:�� ;a � ,rrF 
a −  p ,2¹7� Q�l��� :LC:�a � ,t` ,hI�> g/H�� ; p� � ,brm :n/3�� ,atbF 
c −  p ,G�(%�� B{R>� � ,`t�F 



 +��

كانت في النبي دعابة. وعن بعض السلف: كان للنبي مهابة؛ فكان «ـ 
  .���»يبسط الناس بالدعابة

التحلّي بالصفات الجمالية والكمالية ـ من قبيل: اللين  وعليه فإنّ
ودماثة الخلق ـ لا يعد من الصفات السلبية للحاكم، بل على عكس ذلك تماماً؛ 

لإيجابية التي تساعده على التقرب من الرعية، ولو ها تعد من الصفات انإإذ 
من الصفات القبيحة والسلبية التي تعد نقصاً في الحاكم، لما  دأا كانت تع

  .9اتصف ا النبي الأكرم 

بعبارة أخرى: إن الصفات المقابلة أي الخشونة والشدة والقسوة، هي 
إلى الحاكم. وإذا كان يشترط في التي تعد من الصفات القبيحة والسلبية بالنسبة 

الحاكم أن لا يتصف بالصفات السلبية، فيجب عليه أن لا يتصف بالغلظة 
 لا أن 9والشدة والقسوة وسوء الخلق، فيجب على من يخلف رسول االله 

  .الصفات ذه يتصف

إن اام الإمام علي ذه  لهذه التهمة: 7ـ إنكار الإمام علي  ٢
ه عن الخليفة الثاني فقط، بل عمد آخرون من أمثال التهمة لم يقتصر صدور

عمرو بن العاص ـ وكانت أمه من ذوات الأعلام ـ إلى الترويج لهذه التهمة، 
  فرد عليه الإمام بجواب صريح يذكّره فيه بما كانت عليه حقيقة أمه قائلاً:

w ¬ ­E ¬�<̄ ­�� ¬I��̄ ­B ®�̄ ­6 °� ° ®�/̄ ­2V̄­-�¬%�¯� ­u®- ­R '�(P̄ ̄  Ê2-̄��̄ ®
­� Ê£ °L ®�­� ±̂ <̄�̄ , Ê2-̄� ̄ °>
 °8 ¬:­� , °Z ­D�̄ ®��̄ ­Q ®��̄ ®��̄ ³q̄�̄ ��̄<̄ , '�­1v h̄ī:̄�̄ ,'�­)�-̄ Q̄�@̄ ®3�̄�̄ , °¥ ­H��̄°<�̄ °4­�� ̄°<
 °��°Ū�̄ , °T ­]®
°*�̄ °Q�̄ ®�/̄�̄ , °B�̄®(¯*�̄ °Q�̄ ®�°/�̄ , °T­
 ®�°*�̄ °3 ­�/̄�̄ , °Z ­D ®�­*�̄ °Q� °�¯*�̄

                                                             

� −  p ,2*(
�� G����b � ,aa�F 



 +��

 ̄� ®��̄ ­D °�®��̄ ® Ǟ ��̄ �̄ °� Ĺ ­�v�̄ Ĺ ­M�ē ³=�̄�̄ ­Z ®L̄ ®��̄ 3̄®% ­  �̄��̄ �[̄­º�̄ , ¬Q ­ ®y�̄ °Yī ®�/̄�̄ ,3̄ ®$
 �̄ ®��̄ ®��̄ �̄̄% ®&/̄ ®�<̄ ­8­�3̄*­��̄ É ¯½̄ ®�<̄È °½̄ ®�<̄ �̄��̄ �̄­�[̄ �̄��̄ �[̄­º�̄ ,��̄D̄ ­�å�̄ °��°* ³���̄

 ̄� ��̄<̄ , °8¯.¬(5̄ �̄ ®L ­� ®��̄��  ±̂ ­� ­Q ®�@̄ ®u ­� °8 °�̄% ®&¯*�̄ °8 ¬:­� �̄ , ­� ®�̄®7�̄ °L ®� ­[ ­�­�¬
�¯� ū ­� 
­% °�̄% ®&¯*�̄ 
 ­GL̄ ­�®��̄ °��¯* ®�­: ±h̄ ®��̄}���F 

تقدم أن ذكرنا في فصل  ـ عدم انسجام التهمة مع نصوص التنصيب: ٣
من  اً، كثير7الإجابة عن شبهة عدم وجود النص بشأن إمامة الإمام علي 

 وخليفة إماماً تنصيبه تمّ بموجبها والتي 9ات المأثورة عن النبي الأكرم الرواي
لإمامة ل علي الإمام صلاحية عدم أي� الشبهة هذه صحت فإذا المسلمين، على

 9القائل: كيف تسنى للنبي الأكرم يرد هذا الإشكال ،�دعابته والخلافة بسبب
صفة؟وهل كان النبي يجهل باتصافه ذه ال علمه مع المنصب هذا في ينصبه أن

ذه الصفة رغم أنه تربى في حجره منذ نعومة  7اتصاف الإمام علي 
أظفاره؟! أم أنه ـ والعياذ باالله ـ أهمل هذا الجانب، وعمد إلى تنصيبه في هذا 
المنصب الحساس والخطير رغم علمه بعدم صلاحيته، وأنه كان في ذلك مدفوعاً 

الرابط الأسري الذي يربط بينه وبين ابن عمه بالعواطف الشخصية، من قبيل: 
! هل يمكن للخليفة الثاني وأفراد حاشيته وبطانته أن 7علي بن أبي طالب 

جهل النبي لمثل هذه المسألة الواضحة، وانحيازه إلى �يلتزموا بتبعات هذا القول 
، ويدعون مع ذلك أم من أهل السنة والمدافعين عن �العامل الأسري والقبلي

  السنة النبوية؟!

لو قيل إن دلالة  ـ عدم انسجام التهمة مع الأولوية والأحقية: ٤

                                                             

� −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,rb �ra #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :'�x/< LC:�� ;
 p ,2k�(��d � ,`r�F 



 +��

بوصفها أصلاً دينياً في مجال  7النصوص النبوية على إمامة الإمام علي 
موضع نقاش، وأن هذه الدلالة بحسب المصطلح أول الكلام، يجب  »التنصيب«

ئماً، إذ لا نقاش في الحد القول: لو سلمنا ذه الشبهة، يبقى أصل التعارض قا
الأدنى في دلالة هذه النصوص المتظافرة على ترشيح الإمام علي وتعريفه 
بوصفه صالحاً لتولي أمر الخلافة والإمامة وأحقيته في ذلك، وعليه يأتي السؤال 
المتقدم والقائل: مع افتراض عدم صلاحية الإمام علي لتولي مثل هذا المنصب 

 9 النبي كان هل المنصب؟ لهذا ترشيحه 9نبي الأكرم الخطير، كيف تسنى لل
أم أنه ـ  ؟�والدعابة المزاح كثرة� الصفة ذه 7 علي الإمام اتصاف يجهل

والعياذ باالله ـ غلّب المصالح الشخصية على مصلحة الأمة في ترشيحه للإمام 
  ؟!7علي 

 لقد تمسك الإمام علي بأحقيته وصلاحيته: 7ـ تمسك الإمام علي  ٥
من خطبه، بصلاحيته الحصرية وأحقيته بمنصب الإمامة والخلافة،  في كثيرٍ 7

واصفاً نفسه في ذلك بالقطب من الرحى، وأخذ يشكو بمرارة من اغتصاب 
  الآخرين لحقّه في الخلافة، على ما مرت الإشارة إلى ذلك في الفصول المتقدمة.

لموارد يؤكد على وهنا يطرح هذا السؤال نفسه: هل كان النبي في هذه ا
صلاحيته وأحقيته بالحكم والخلافة رغم علمه بعدم صلاحيته لذلك؟ ألا يعني 

  ـ والعياذ باالله ـ بالكذب؟! 7ذلك اام الإمام علي 

كيف يبيح أهل السنة لأنفسهم ـ وهم الذين يتبجحون بالتحمس في 
م أو بغير علم الدفاع عن الصحابة والقول بعدالتهم ـ أن يتهموا الإمام علي بعل

 الفضائل من بكثيرٍ 9منهم بمثل هذا الاام، وهو الذي وصفه النبي الأكرم 
الباطل، وأنه مدار الهداية، وأنه مع و الحق بين الفصل ميزان: قبيل من والمناقب،



 +��

  القرآن والقرآن معه، وأنه سفينة النجاة، وما إلى ذلك من الصفات الإيجابية؟

لو أن  إقراره بصلاحية الإمام للخلافة:ـ تعارض هذه التهمة مع  ٦
الإمام علي كان حقاً غير مؤهل لتولي منصب الخلافة من وجهة نظر عمر بن 
الخطاب بسبب ما وصفه به من الدعابة وكثرة المزاح، فإننا نتساءل: كيف أباح 

للخلافة ضمن الشورى المؤلفة من  7عمر لنفسه إذن أن يرشح الإمام علي 
حراز هذا المنصب بعد وفاته؟ فهل تغير الإمام علي خلال المرشحين الستة لأ

هذه الفترة ولم تعد فيه دعابة؟ أو أن هذه الصفة لم تكن تشكل مانعاً حقيقياً 
لتولي هذا المنصب، أو أن هذا المنصب ينسجم تمام الانسجام مع الاتصاف ذه 

  الصفة؟

ير إلى إقرار في ختام هذا البحث نش تكذيب ابن أبي الحديد المعتزلي:
متصفاً بصفة  7ابن أبي الحديد المعتزلي وإنكاره أن يكون الإمام علي 

  الدعابة بمعناها السلبي، وذلك إذ يقول:

من تأمل كتب السير عرف صدق هذا القول وعرف أن عمرو بن «
العاص أخذ كلمة عمر إذ لم يقصد ا العيب فجعلها عيباً، وزاد عليها أنه كثير 

النساء ويمارسهن وأنه صاحب هزل! ولعمر االله لقد كان أبعد اللعب يعافس 
حتى يكون فيه على هذه  7الناس من ذلك وأي وقت كان يتسع لعلي 

الصفات، فإن أزمانه كلها في العبادة والصلاة والذكر والفتاوي والعلم، واختلاف 
صوم، الناس إليه في الأحكام، وتفسير القرآن، واره كله أو معظمه مشغول بال

وليله كله أو معظمه مشغول بالصلاة، هذا في أيام سلمه، فأما أيام حربه 
فبالسيف الشهير والسنان الطرير وركوب الخيل، وقود الجيش ومباشرة 

في قوله: إنني ليمنعني من اللعب ذكر الموت، ولكن  7الحروب. ولقد صدق 



 +�)

عيباً، أو يعدوا الرجل الشريف النبيل الذي لا يستطيع أعداؤه أن يذكروا له 
عليه وصمة، لا بد أن يحتالوا ويبذلوا جهدهم في تحصيل أمر ما ـ وإن ضعف ـ 

  .���»يجعلونه عذراً لأنفسهم في ذمه

  :التبرير السادس: مخالفة العرب له  ●

 7إن من بين التبريرات التي ذكرها المخالفون لتولي الإمام علي 
ا يكرهون خلافته. وذلك لأن الإمام للخلافة والإمامة، أن العرب وقريش كانو

من صناديد العرب، وخاصة من أهل مكة وقبيلة قريش في  اًعلي قد قتل كثير
أوغر صدور ذويهم حقداً وكراهية  أمروهو الحروب عندما لم يكونوا مسلمين، 

إنا «له. وهذا ما صرح به الخليفة الثاني في كلام له مع ابن عباس، حيث قال: 
ا الذي فعلنا عن عداوة، ولكن استصغرناه، وخشينا أن لا تجتمع واالله ما فعلن

  .�`�»عليه العرب وقريش لما قد وترها

بوصفه أحد وفي موضع آخر تحدث مع ابن عباس عن بغض قريش 
  .��bالتبريرات لما قام به في يوم السقيفة

�,�¡% �i
&��: 
  لآتية:في معرض تحليل وتقييم هذه النسبة يجدر التأمل في الأمور ا

إن أول ما يمكن قوله في تحليل هذا التبرير  ـ ادعاء من دون دليل: ١
                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�d � ,b`r  	b`tF 
` −  p ,��->6� ��Ü�fa � ,ada � ,��*�� ;c`b 2���y� 2 �5�� :u  '��: ,

" 7 p ,b � ,m�F 
b −  � ,2*5�(��� 2��3�� H�(�< :LC:��`tF 



 +�*

هو أن الخليفة الثاني كيف عرف جازماً بأن العرب سوف تمتنع عن القبول 
من قبل رسول  اًمنصب 7؟ فإذا كان الإمام علي7بخلافة الإمام علي

 المنصب، لهذا ومستحق مؤهل الأدنى الحد في أنه أو له، خليفة بوصفه 9االله
 جهة، من النبي قبل من والمؤيد المرشح بالخليفة القبول عن الأمة تمتنع فلماذا
  لهذا المقام من جهة أخرى؟ غيره من الأصلح لكونه الأوفر بالحظ يتمتع والذي

وعلى حد تعبير المحقق السني المعاصر والبارز والمنصف عبد الفتاح عبد 
من حيث  7 اًي كان ينقص الإمام علي: ما الذ�هـ ش ١٣٧٢م �المقصود 

. ألم يكن عميد الأسرة الهاشمية، وحفيد عبد المطلب وهاشم ���مؤهلات القيادة
وابن أبي طالب الذين توارثوا رئاسة وزعامة مكة أباً عن جد لسنوات طويلة 

 صغيراً كان أن منذ 9في حجر رسول االله  7ومتعاقبة؟ ألم يترب علي 
ألم يكن من حيث القرابة والنسب ابن عم  عوده؟ دواشت وترعرع شب حتى
 8والحسين الحسن أبا يكن ألم له؟ أخاً 9النبي يختره ألم وصهره؟ 9النبي

  ؟»سيدي شباب أهل الجنة«

لم يكن  7 اًالإمام علي من خلال ملاحظة هذه الخصائص يتضح أنّ
في تبرير  يعاني من أي نقص يمنعه من تولي رئاسة العرب، كي يتذرع به العرب

امتناعه عن القبول بحكمه. وقد أشار الصحابي الجليل سلمان الفارسي إلى هذه 
أصبتم ذا السن منكم، ولكنكم أخطأتم أهل بيت نبيكم، «الحقيقة حيث قال: 

  .�`�»أما لو جعلتموها فيهم ما اختلف منكم اثنان، ولأكلتموها رغداً

                                                             

� −  � ,���� s�ª.5��adr  	amdF 
` −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�` � ,atF 



 +�+

دلاً بتبرير عمر بأن لو سلمنا ج ـ عدم تأثير الحاقدين والمبغضين: ٢
بسبب الحروب التي  7العرب وخاصة المكيين منهم كانوا يبغضون علياً 

من المشركين،  اًخاضها تحت لواء رسول االله ضدهم، والتي قتل فيها وجرح كثير
  فجر عليه لذلك أحقاد ذويهم، فلا بد من القول:

نة كان يتم أولاً: يجب إيضاح هذه النقطة، وهي أن القتال في تلك الأزم
بالسلاح الأبيض والالتحام الفردي، ولو أحصينا الذين قتلوا على يد الإمام 

فسوف يكون عددهم محدوداً، وعليه لا يمكن أن يكون مؤثراً في  7علي 
  مخالفة حكمه.

هذا العدد المحدود ـ الأعم من الجرحى أو أسر المقتولين  وثانياً: إنّ
 7 اًـالإمام علي وا أنّـإيمام، وأدرك نـاً وحسـوذويهم ـ قد أسلموا لاحق

لم يقتلهم لأغراض وأحقاد شخصية، وإنما قتلهم في سبيل االله ومن أجل 
الإسلام، ولذلك لا يبقى لأحقادهم محل من الإعراب. وهذا ما أجاب به ابن 

  .���عباس في حواره مع عمر بن الخطاب عندما تذرع ببغض قريش له

ء شيء من الغلّ والحقد في قلوب البعض وثالثاً: حتى لو سلمنا بقا
منهم، إلا أم من القلة بحيث لا يشكلون رقماً صعباً يمكنه الوقوف بوجه 

  .7 علي الإمام بقيادة وخلافته المتمثلة 9حكومة النبي الأكرم 

يبدو أن نفس نسبة الحقد والبغض  ـ الإساءة إلى قريش والصحابة: ٣
أسلم أكثرهم لاحقاً وحسن إسلامهم،  للعرب وخاصة قريش وأهل مكة الذين

فيه  صحبتهم وحسنت ،9وأخلصوا إخلاصاً حقيقياً في طاعة رسول االله 

                                                             

� −  p ,�i&��� 3{�L� :LC:�� � ,bbaF 



 +��

إساءة لهم، وعليه فإن توجيه هذا النسبة لهم، يتعارض مع مبنى أهل السنة في 
القول بعدالة الصحابة، علاوة على أن هذه النسبة تنطوي على إساءة للعرب 

انوا في خيارام يقدمون أحقادهم وأهواءهم وقريش، إذ تعني أم ك
الشخصية على مصالح الدين الإسلامي الحنيف. وعلى حد تعبير ابن عباس في 

أما بغض قريش له فعلى من تنقم؟ أعلى «رده على مزاعم عمر بن الخطاب: 
 ى فيهم الرسالة، أم على علياالله حين بعث فيهم نبياً، أم على نبيه حين أد

  .���»هم في سبيل االله؟حين قاتل

لو آمنا  ـ ضرورة السعي إلى انتخاب القائد الأصلح لا إضعافه: ٤
للخلافة، وهو ما  7بصلاحية ـ بل أصلحية ـ شخص مثل الإمام علي 

أذعن به الخليفة الثاني، ولكنه أشار في مقام تبرير عدم انتخابه إلى موانع مثل 
الأرضية لتولي الأصلح مقاليد  مخالفة قريش له واعتراضها عليه، يجب إعداد

 الأخيرة الأيام وخاصة 9الأمور، بيد أن النظر في تاريخ عصر النبي الأكرم 
 لم والثاني الأول الخليفة أن يثبت السقيفة، أمر من كان وما الشريف عمره من

 7قيام بأي مسعى في هذا الاتجاه وفي تعريف الإمام علي ال عدم على يقتصرا
الأصلح للحكومة فحسب، بل تمّ السعي على العكس من هذا  وانتخابه بوصفه

، كما وانتخابه الاتجاه، حيث بذل المستحيل من أجل تنصيب الخليفة الأول
 في وصيته كتابة من 9يتجلى ذلك ـ على سبيل المثال ـ في منعه رسول االله 

ت اللحظات الأخيرة من حياته، على ما تقدم أن ذكرناه في الفصول السابقة تح
 �أبو بكر�، وإصرار عائشة على أن يتولى أبوها »الوصية غير المكتوبة«عنوان 

إمامة الصلاة بالمسلمين جماعة، عندما كان النبي طريح المرض، وتداول أمر 
                                                             

� −  � ,2*5�(��� 2��3�� H�(�<�`t "  ���y� 2 �5�� :u  '��: ,7 p ,b � ,m�F 



 +��

دون من في يوم السقيفة،  �عمر وأبي بكر�الخلافة وتناولهما فيما بينهما 
، إلى غير ذلك من الموارد في هذا الشأن 7إتياما على أي ذكر للإمام علي 

التي تثبت أن الخليفتين الأولين تعاونا وتعاضدا على الاستيلاء على مسند 
  الحكم والسلطة، واغتصاب الحق من صاحبه الشرعي.

إن مثل هذه الجهود والمساعي لا تنسجم مع مبنى الشيخين ـ وخاصة 
ة الإمام عمر بن الخطاب ـ حيث اعترفا في أكثر من موضع بأصلحية وأحقي

  بالخلافة بشكل صريح. 7علي 

لو أننا  بعد استقرار الحكومة: 7ـ لزوم تفوض الأمر لعلي  ٥
أغمضنا الطرف عن الإشكالات السابقة، وسلّمنا بأن الأرضية لاستلام الحكم 

، لابد من التوجه 9بعد رحيل النبي الأكرم  7لم تكن ممهدة للإمام علي 
  إلى الخليفة الأول بالسؤال: 

لماذا لم ينقل السلطة بعد استقرار الأمور إلى من هو الأصلح منه 
  بالطرق السلمية؟ 

؟ 7ولماذا اختار عمر بن الخطاب خليفة بعده وليس الإمام علياً 
 7ولماذا لم يبادر عمر بعد استتاب الأمور إلى نقل السلطة إلى الإمام علي 

رعاً لإبعاده عن بوصفه صاحبها الشرعي، وقد سبق أن اعترف له بذلك متذ
حقه ببغض العرب له واعتراضهم عليه؟ ولماذا لم يجعل الخليفة الثاني مرشحه 
للخلافة بعده الأصلح من بين أفراد الأمة؟ بل جعله سادساً ضمن مهزلة 
الشورى على ما تقدمت الإشارة لذلك، والذي كانت نتيجته الطبيعة لمصلحة 

قرائن على أن الشيخين كانا بصدد انتخاب عثمان بن عفان. ألا تدلّ هذه ال
  تبرير أفعالهما في اغتصاب السلطة والخلافة؟



 +��

  :التبرير السابع: إيثار قبيلته من بني عبد المطلب  ●

إن من بين الذرائع ـ بل التهم ـ التي ساقها الخليفة الثاني ونسبها إلى 
الأمة، الإمام علي، اامه بتقديم مصالح أقاربه وقبيلته على مصالح الدين و

عن السلطة  7حيث قال في بعض تبريراته التي ذكرها لإبعاد الإمام علي 
، ولذلك لم »عبد المطلب«والخلافة أنه كان يحب أبناء قبيلته، يعني بذلك أبناء 

  يرتض العرب حكمه. وإليك نص عبارته التي ألقاها على ابن عباس:

ناس بالأمر بعد يا ابن عباس أما واالله إن كان صاحبك هذا أولى ال«
وفاة رسول االله، إلا أنا خفناه على اثنتين! قال ابن عباس: فجاء بمنطق لم أجد 
بداً معه من مسألته عنه؛ فقلت: يا أمير المؤمنين ما هما؟ قال: خشيناه على 

  .���»حداثة سنه، وحبه بني عبد المطلب

�,�¡% �i
&��: 
جمال ـ على سيرة من لديه أدنى اطلاع ـ ولو على نحو الإ كلّ إنّ

، سوف يأخذه العجب والذهول والحزن عند سماعه وصفاته 7الإمام علي 
لم يكن يمتلك ـ  7 اًلهذه التهمة. فإن لازم هذا الاام هو أن الإمام علي

والعياذ باالله ـ من الإيمان والورع والعدالة ما يمنعه من إيثار مصلحة قبيلته 
بيت المال. في حين تقدم أن ذكرنا أن وأسرته على مصالح الدين والمسلمين و

كانوا يشكون من شدته  7 اًبعض الذين أمر النبي الأكرم عليهم الإمام علي
 رفض 9وعدم تسامحه فيما يتعلق بأمور بيت المال، وأن النبي الأكرم 

  :بقوله علي الإمام واصفاً الشكوى هذه مضمون

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-�` � ,cmF 



 +��

[لأخشن] في ذات االله،  يا أيها الناس لا تشكوا علياً فواالله إنه لأخشى«
  .���»أو في سبيل االله من أن يشكى

إلى الحكم سار سيرة عادلة، بل أكثر  7وعندما وصل الإمام علي 
من ذلك على ما ورد في كثير من المشاهد الموجودة في العديد من المصادر 

سنكتفي بالإشارة إلى  أتيالروائية والتاريخية عند أهل السنة والشيعة. وفيما ي
  لين بارزين في هذا الشأن:مثا

أ ـ عندما بلغ عقيل ـ شقيق الإمام علي ـ سن الشيخوخة، وكان 
واصطحب معه صبيته يشكو  7يعاني من فقدان البصر، لجأ إلى الإمام علي 

إليه شدة الفقر، وطلب منه العون من بيت المال، فما كان من الإمام علي إلا أن 
  وارد في ج البلاغة على النحو الآتي: لقنه درساً عملياً بليغاً على ما هو

w ,'� �Ā ®� °� ±L°- ®u ­� 
­%;̄�̄.̄ ®5� 9¬.;̄ ,h̄
̄ ®�< ®3@̄�̄ '�* ­� ̄ °�®/<̄H̄ ®3�̄�̄ ­���̄
 ®�>̄ ±� °5 �̄¬:̄��̄ , ®� ­� ­L ®��̄ ®u ­� ­���̄®�̄ ®6� ¯ ®½ °k , ­H� °� ³I�� n̄ ®� °� °8:̄�¯*®( ­A °�®/<̄H̄�̄

 ­�­
®C ­�®��­- ®� °$ °�� °M °� ­8®*�̄­� °�®*V̄ ®A�̄�̄ ,'�> ±>L̄ °� Q̄ ®��̄ ®�� ¬"̄ ̄ H̄ ¬L�̄�̄ ,'�3 ±�?̄ °� ­̂ >̄�̄� ̄�̄ ,
 , 'G3̄/ ­3;̄ °8�̄ °�®*¯ ®��̄�̄ ,
 ­�/ ­L)̄ '�@ ­H��̄ °� °s>̄�¯*­@ °Y­( ¬�<̄�̄ ,
­%/ ­> °8 °�*­-<̄ ±̂ <̄ ¬uC̄�̄ ,
­�&̄5̄

�¯ ­§ ¯ ­½¯. ®�¯*­� ­8 ­& ®� ­M ®u ­� �$̄°.®*:̄ ®><̄ ¬� °1 ®�<̄ >̄��̄�̄ ,�$̄­ ¯7<̄ ®u ­� T́:̄>̄ =­[ #̄* ­PX̄ ¬#x̄�̄ ,
 Ǵ3̄/ ­3;̄ ®u ­� ³u­¹�̄<̄ ! °B* ­� ̄ �/̄ , °B­���̄¬o�� �̄®.
̄­�1̄ : °8�̄ °�®
 °��̄ ,�$̄ ­&�̄* ­� ®u ­� S̄ ­Ō®¾̄

 ­8­(x̄V̄­� ��̄ °H�¬(M̄ ��̄L̄P̄5̄ H́�:̄ !̄­� ­̂ ³L °~̄�̄ , ­8­( ­�
̄­� �̄ °,��̄ ®:­� ��̄�¯ ®�<̄ z[̄̄ ®6� ū ­� ³u­¹�̄<̄ !
 '9C�̄ ®u ­� ³u­{<̄ ̄R�̄!?}�`�F 

                                                             

� −  p ,��6�� N�
7� g/H�� ,=½i�� L/LM u-� :LC:�` � ,a�` p ,Q���� �%� ;�� ,
 �d`� p ,�i&��� 3{�L� ;� � ,�db :�@H ,�`c�< ; B{�x� ,B(%; u-� 3

 p ,2-�]l��` � ,dmt p ,2/�(%�� G���� ;d � ,rF 
` −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,``aF 



 +��

ب ـ عن علي بن أبي رافع، قال: كنت على بيت مال علي بن أبي 
وكاتبه، وكان في بيت ماله عقد لؤلؤ كان أصابه يوم البصرة، قال:  7طالب 

فقالت لي: بلغني أن في بيت مال أمير  7فأرسلت إليّ بنت أمير المؤمنين 
عقد لؤلؤ وهو في يدك، وأنا أحب أن تعيرنيه أتجمل به في أيام  7ين المؤمن

عيد الأضحى، فأرسلت إليها: عارية مضمونة مردودة يابنت أمير المؤمنين؟ 
قالت: نعم، عارية مضمونة مردودة بعد ثلاثة أيام. فدفعته إليها وأن أمير 

العقد؟ فقالت:  رآه عليها فعرفه، فقال لها: من أين صار إليك هذا 7المؤمنين 
استعرته من علي بن أبي رافع خازن بيت مال أمير المؤمنين لأتزين به في العيد 

فجئته، فقال لي: أتخون المسلمين يا  7ثم أرده، قال: فبعث إليّ أمير المؤمنين 
ابن أبي رافع؟! فقلت له: معاذ االله أن أخون المسلمين، فقال: كيف أعرت بنت 

لذي في بيت مال المسلمين بغير إذني ورضاهم؟! فقلت: يا أمير المؤمنين العقد ا
أمير المؤمنين إا ابنتك وسألتني أن أعيرها إياه تتزين به فأعرا إياه عارية 
مضمونة مردودة، فضمنته في مالي وعلى أن أرده سليماً إلى موضعه، قال: 

لابنتي لو فرده من يومك، وإياك أن تعود لمثل هذا فتنالك عقوبتي، ثمّ أولى 
كانت أخذت العقد على غير عارية مضمونة مردودة، لكانت إذاً أول هاشمية 

  .���»قطعت يدها في سرقة

من هنا فإننا نطلب من القارئ من أهل السنة ونخاطب وجدانه السليم 
أن يتجرد للحظة من عنوان الخليفة الثاني واسم عمر بن الخطاب، وأن يحكم 

                                                             

� −  p ,2�*I�� B{�5� ,"����� 0L��`r � ,`t` Z�(�� ,>�3�� Z�.� ,`d n/3�� ,
 :�@H� p ,2�*I�� B{�5� :'�x/< LC:�� ;�r � ,c`� H�]- ,«
P7� 2����� ;

p ,H��:6� a� � ,��dF 



 ���

لمن يفعل مثل هذه الأمور مع أخيه المكفوف وبنته،  بحيادية هل كان اام عمر
مبرراً ووارداً؟ أم أا مة اعتباطية كبرى في حق هذا الشخص العظيم؟ وإن 
هذا الاام إنما كان مجرد تبرير ناشئ عن شدة تعلق صاحبه بالمنصب والحكم 

  عن حقه في الإمامة والخلافة. 7والسلطة، وإبعاد الإمام علي 

رير الثامن: كراهة الجمع بين النبوة والإمامة في بيت التب  ●

  :واحد

إن من بين الأدلة التي ذكرها عمر بن الخطاب ـ في تبرير إبعاد الإمام 
عن الخلافة ـ كراهة الجمع بين النبوة والخلافة في بيت واحد. فعلى  7علي 

 أن إلا ،9الرغم من أن النبوة والحكومة قد اجتمعت في شخص النبي الأكرم 
 هذا ونسب المفهومين، هذين بين يفرق أن المصلحة من رآه لما طبقاً أراد عمر
العرب  إن قال حيث ،9الأكرم  النبي إلى آخر وحيناً العرب، إلى حيناً الأمر

! ويرد على هذا ���أو النبي قد كرهوا أن تجتمع النبوة والخلافة في بيت واحد
   :أتيالتبرير من قبل عمر بن الخطاب، ما ي

أولاً: إنه يفتقر إلى القاعدة والأصل الشرعي. فهل يكفي مجرد كراهية 
العرب أو أي أمة أخرى لأمر، ليكون يكون مسوغاً ومبرراً لعدم امتثال أمر 

  االله ورسوله، وإبعاد الخيار الجامع والحصري للحكومة باعترافه شخصياً؟!

  قبل العرب؟ وثانياً: كيف أمكن لعمر أن يكتشف هذه الكراهية من

وثالثاً: لماذا عمد عمر نفسه بنقض ما ذهب إليه، عندما قام بترشيح 
                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:��` � ,t g/H�� ,=½i�� ;
 p ,=½i��a � ,``b p ,g/H�.�� E B����� ,�16� u-� ;` � ,`�rF 



 ���

؛ ليكون واحداً من الستة أعضاء الشورى؟ ألا 7الإمام علي بن أبي طالب 
يدل هذا التصرف من قبل الخليفة على ما يخالف مواقفه السابقة على المستوى 

كان من الأسباب التي دعت النظري والعملي؟ إن وضع اليد على هذا التناقض 
إلى الدخول في هذه الشورى على ما مر بيانه في الصفحات  7 اًالإمام علي

  السابقة.

وأما إذا كان مراد عمر من كراهية الجمع بين النبوة والخلافة في أهل 
استناداً إلى الرواية التي أسندها أبو بكر إلى النبي، فهذا ما سوف  :البيت 
القادمة إن شاء االله، حيث سنثبت أن هذه النسبة إلى النبي في الصفحات  هنعرض

   مجرد اام باطل ولا أساس له من الصحة. ،9الأكرم 

  :�مرحلتان مع أولوية الخلافة�التبرير التاسع: أصل الترتب  ●

كما يؤمن بوجود النصوص  7هناك من يؤمن بإمامة الإمام علي 
ته وخلافته، ولكن بشكل نظري قابل القرآنية والروايات النبوية بشأن إمام

 همللأخذ والرد، لا بوصفها عقيدة قطعية لا تقبل النقاش. حيث يقول هذا بعض
يمثل المرحلة والأولوية الأولى من بين  7هذا النوع من إمامة الإمام  إنّ

مرحلتين، أما المرحلة أو الأولوية الثانية فهي تعيين الخليفة من قبل الشورى 
وتنجزها العقد، وتبعاً لذلك البيعة. إلا أن فعلية المرحلة الثانية وأهل الحل و

، وإنما هي في طولها، بمعنى �المتمثلة بالتنصيب�ليست في عرض المرحلة الأولى 
قبول  :أن المسلمين مكلفون في المرحلة الأولى بتطبيق نصوص التنصيب، أي

ثال هذه المرحلة، وفي حالة العصيان وعدم امت 7إمامة وخلافة الإمام علي 
  .�المتمثّلة بتعيين الخليفة عن طريق الشورى والبيعة�يصار إلى المرحلة الثانية 



 ��)

  يقول أحد المعاصرين من خلال طرح هذه الرؤية:

بعد بحث طويل في هذا النوع من المسائل، توصلت لا إلى عقيدة «
سألة الخلافة قطعية، وإنما إلى رؤية قابلة للدراسة في الحد الأدنى، وهي أن م

ذات مرحلتين وأولويتين .. الأولوية الأولى تتمثّل بالالتزام بالنص على خلافة 
، بالنظر إلى الأدلة والشواهد الكثيرة الواردة وإمامتهم وأبنائه 7الإمام علي 

في هذا الشأن والتي لا يمكن إنكارها أبداً .. والأولوية الثانية تأتي في ظلّ 
دم توفّر الأرضية الاجتماعية لتحصيل الأولوية ظروف خاصة، من قبيل: ع

الأولى، أو عصيان اتمع الإسلامي وأكثرية الأمة لسبب وآخر، يصار من 
باب الضرورة أو لقطع الطريق على المنافقين ـ الذين كانوا يخالفون أصل 

 9الإسلام، ولما يشكلونه من الخطر على بيضة الإسلام بعد الرسول الأكرم 
ص القرآنية والروايات الثابتة ـ في والنصو التاريخية الشواهد من يرلكث طبقاً

مثل هذه الحالة إلى خيار الشورى وأهل الحل والعقد من المهاجرين والأنصار 
الذين كان بإمكام الوقوف بوجه المنافقين والمرتدين وكذلك اليهود والنصارى 

 ،9حيل النبي الأكرم من الذين كانوا يتربصون بالإسلام، ويتحينون فرصة ر
 وقد الثانية، والأولوية الخيار إلى المصير من ـ هذه والحالة ـ بد هناك يكن فلم

الاعتبار بالنظر إلى هذه  هذا مثل عصره لخلفاء 7 علي الإمام أعطى
  .���»الشرائط، وأذعن لذلك عملاً من أجل الحفاظ على بيضة الإسلام

من خلال سلوك طريقين، رها وتبريوعمد إلى بيان المرحلة الثانية 
  قال:وشرحها ، وفي بيان المرحلة الأولى »الضرورة«و »الترتب«وهما: 

                                                             

� −  2
¼ Y� H��; E ,^�5�L � G>�e ¦ �� 3&fw2k�(�� #,} :p�>�7� >3��� ,a �c ,
 ��mdF 



 ��*

الأول على طريقة الترتب، بمعنى اتباع القاعدة الأصولية الهامة فيما «
يتعلق بالحكمين المتعارضين اللذين يكون هناك ترتب طولي بينهما، والتي 

الحكم الثاني فيها مشروطاً بعصيان  يكون الحكم الأول فيها مطلقاً، ويكون
الحكم الأول. بمعنى أن المكلفين لو أطاعوا الحكم الأول، لا تصل النوبة إلى 
الحكم الثاني، وأما إذا عصوا الحكم الأول، ففي مثل هذه الحالة سوف تتحقق 

  فعلية الحكم الثاني بلحاظ أهمية الموضوع.

 7تزام بخلافة الإمام علي  بالالينفوفيما نحن فيه كان المسلمون مكلّ
 فعلية إلى نصل وبذلك التكليف، هذا عصوا ولكنهم ،9بعد رحيل رسول االله 

ن خلال إجماع م الخلافة إقامة يعني ومشروعيته الذي الثاني التكليف
المهاجرين والأنصار، والمراد من الإجماع هنا بطبيعة الحال هو اتباع رأي 

وعليه لا ينبغي التشبث بتخلف عدد محدود دون الإجماع الكامل، من الأكثرية 
من الأفراد للقول بانخرام الإجماع. وعليه تكون هذه الفعلية والمشروعية للحكم 

  .���»الثاني بلحاظ الظرف الحساس الذي كان يعيشه الإسلام في تلك الفترة

وقد صرح القائل ذه النظرية على أساس أصل الترتب المقترح من 
  لنظرية لا تبرئ ساحة الذين اختاروا الحكم الثاني، إذ يقول:قبله، بأن هذه ا

نعم، إن هذا الوجه لا يبرئ الصحابة، أو أنه في الحد الأدنى يحمل «
المسؤولية لأولئك الذين لعبوا دوراً محورياً في مسألة الخلافة، وبذلك فإن هذا 

شيعة الإمام الوجه يأخذ بنظر الاعتبار ويتفهم أسباب غضب وانزعاج أتباع و
   .�`�»:وأهل البيت  7علي 

                                                             

� − e ¦ �� 3&f 2
¼ Y� H��; E ,^�5�L � G>�w2k�(�� #,} >3��� ,a�c , ��mdF 
` −  � ,s� < H3l7��mmF 



 ��+

يمكن العثور على جذور هذه النظرية عند بعض الفرق الشيعية، مثل: 
 7 اًالإمام علي ، فطبقاً لتقرير النوبختي: إن هؤلاء كانوا يعتقدون بأنّ»البترية«

هو الأولى بالخلافة من غيره، وإنما قبلوا خلافة أبي بكر وعمر، لأن الإمام 
ي ا في اية الأمر، وقد صرحوا في الوقت نفسه بأنه لولا رضا علي قد رض
  .���وتسليمه لكان أبو بكر في ضلال وهلكة 7الإمام علي 

�,�¡% �i
&��: 
ها نإالمرحلة الأولى من هذه النظرية ليست شيئاً جديداً؛ إذ  يبدو أنّ

تفرعاا ـ ذات نظرية الشيعة الذين يصرون على أن الإمامة بجميع توابعها وم
بما في ذلك مسألة الحكم والسياسة ـ أمر منصوص عليه من قبل االله حيث تمّ 

 كانوا المسلمين وأن ،9من قبل النبي الأكرم  7تنصيب الإمام علي 
 للإمام البيعة عن امتنعوا إذا وأم الإلهي، الحكم هذا طبق على بالعمل مكلفين

                                                             

� −  � ,2�*I�� SL� ,
.�-�%�� u�; 3&f �-<`� 9�.�� 3@ 
.�-�%�� �< �%� ��
7�� ,
 u� =<L�� �D� L$C.�/ �� F��o  2��� L�[ u  �P;<� ,L& � L�- ¤< 2��� L�D-

�7� J�- GH�(  3 � !� Bo�6� ���.�� ���?� H��< Q�o7� B*(5 ��� ,'�x/< u/Ú�
 �� �� �  ,2i
���� ���� !� ���A�� 2&{6� �$
�M� ���x.�7� G¿%- ��

 :!��� 8��@ ��Ì� [� ,�/L��� �vL��� E >H�� ­E �� °� ­� ®x°. ®5� ū/ ­D¬�� �̄ ̄ ¬u °&:̄ ®�¯< °3/ ­L °:�̄�
 ̄� ®P:̄�̄ ­¶ ®H̄6� :�l���� ,��̄­1 ­H��̄ ®�� °� °$
̄�̄ ®P:̄�̄ '2 ¬&­{¯< ®� °$
̄cF�  :Q����-w E GH�I- 
$�

 Bo7�� ,2*�y� 2¹*I7� sD� h�].� p[�&: R� 
� �� FF B)�(�� �  h�� H�l.:� >3A
 ��5y� 
(: 2���; �� B&�6�9  G���� 2���; FF ��5y� H�$¸ 3�- 8-�]A<�

�
C7� �%�?7�� G����� ���x.�7� �R?� =3/< �  �.� �� �< 2(@���� �:��� FF ��
GÚ�*���� GÓ��6� H�l@ Z��-<} E Bo�6� ,=e��I�� �H��� Ú�: g*I�� �� 2/v F

 p ,Q�%7� �� Z�.� �����` � ,��b ,���- ,�%��� 2 �(i
� G��6� H�> ,
`��tF 



 ���

  .الإلهي الأمر لتركهم العصاة من يكونون ذلك في الإلهي الأمر وامتثال علي

المرحلة الثانية من هذه النظرية، بمعنى ضرورة أن تكون هناك  إلا أنّ
حكومة تعمل على تنظيم أمور اتمع، والعمل إلى حد ما على حفظ أصل 
الإسلام، فهي ثابتة بحكم العقل وسيرة العقلاء القائمة على ضرورة إقامة 

 7ا يؤكد عليه الحديث المأثور عن الإمام علي الحكم وتعيين الحاكم، وهو م
. وقد أذعن المسلمون في صدر ���»لا بد للناس من أمير بر أو فاجر«القائل: 

الإسلام ـ للحفاظ على نظم اتمع واستمرار اتمع الإسلامي على 
المستويات الدنيا ـ للشورى وتعيين الحاكم، وبعبارة أدق: رضخوا لحكم 

. ولكن يمكن طرح هذا الأمر من باب اللجوء إلى أقل المحذورين. الخليفة الأول
وعليه فإن هذا الأمر يأتي بوصفه حكماً عقلياً إرشادياً، ولا يرقى ليكون 
حكماً شرعياً، وبعبارة أخرى: لا يكون مصدراً يثبت الشرعية لحكومة الخلفاء 

المرحلة الثانية الذين اغتصبوا الحق من صاحبه الشرعي. وعليه لا يمكن تسمية 
؛ إذ لم يرد نص على هذا المدعى، بل »الأولوية الشرعية الثانية«بـ  �الانتخاب�

نفسه وصف الخلفاء في  7 اًالإمام علي نّإالأمر على عكس ذلك تماماً، إذ 
لحقه الثابت، وهذا لا ينسجم مع افتراض الشرعية ولو  »غاصبون«عصره بأم 

  على مستوى المرحلة الثانية.

ما الروايات التي تدل على مصدر شرعية البيعة، فسوف يأتي تحليلها وأ
في الصفحات القادمة بالتفصيل، وسوف نذكر أولاً: إن اعتبارها يقتصر على 
الموارد غير المنصوصة، أو المورد الذي يسحب فيه الشخص المنصوص عليه 

                                                             

� −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,a� 2����� ; p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&fbb ,
�bcrF 



 ���

 نفسه ويتنازل ـ لسبب من الأسباب ـ عن حقه في الحكم بكامل إرادته
واختياره. وثانياً: إن مشروعية البيعة ليست مطلقة، وإنما هي مختصة بالحاكم 
الذي يتصف بالحد الأدنى من الشرائط والصفات التي يجب أن يتصف ا 

  الحاكم الديني.

ا فيما يتعلق بتحقق الإجماع بشأن الخليفة الأول أم لا؟ فقد أشرنا وأم
البيعة المدعاة، وقلنا بأن الخليفة الثاني  في الصفحات السابقة إلى المخالفين لهذه

، [بل أمر بقتل من يعود إلى ���»فلتة«خلافة الخليفة الأول  دنفسه قد ع
  .�`�مثلها]

  :التبرير العاشر: أصل الضرورة والحكم الثانوي  ●

تعيين الخليفة من طريق �في القراءة السابقة كانت المرحلة الثانية 
مترتبة على العصيان وعدم امتثال المرحلة  �البيعةشورى أهل الحلّ والعقد أو 

، وأما القراءة الجديدة فتنكر حصول المعصية عند عدم �التنصيب الإلهي�الأولى 
تحقق المرحلة الأولى، إذ طبقاً لهذه القراءة تكون المرحلة الأولى هي الحكم 

والمناسبة الأولي للمسلمين، وأما عند عدم تحققها لعدم وجود الأرضية اللازمة 
لخلافة الإمام المنصوب مثلاً، تصل النوبة إلى تعيين الخليفة من طريق أهل 

  الحل والعقد والبيعة من باب الضرورة كي لا يتم تعطيل الأحكام الإسلامية.

طبقاً لهذه القراءة لا يكون هناك بتجاوز المرحلة الأولى أي عصيان أو 
                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�` � ,`c p ;�m � ,�daF 
` −  ��I�� �D§ G>H���� 2*UH�.�� ��l%�� !� '�>�%.5� �:3%  u� 2��X� �.����7� �- ��

FZ 0L�7� ,'�x/< 



 ���

  وتبريره الثاني: مخالفة. وقد قال أحد المعاصرين في بيانه

الثانية: لا على نحو الترتب والقول بالتقصير، وتحميل المسؤولية على «
المتسببين الأصليين، بل من باب الضرورة، وعدم إمكان العمل بالأولوية 
الأولى، وعدم توفّر الأرضية لتطبيق النص والالتزام بمضمونه على المستوى 

القول بشرعية خلافة الخلفاء في الظروف  العملي ... وهذه الرؤية الثانية تستلزم
الخاصة التي حصلت بوصفها ضرورة، ومن باب رعاية المصالح الإسلامية 

  .���»والحفاظ على كيان الإسلام

  :.البيعة المنتجة للشرعية5أدلة هذه الرؤية 

يذهب القائلون ذه الرؤية إلى الاعتقاد بأن نفس مبايعة الناس 
ثبات شرعيته ومشروعية حكمه، وإن االله بدوره يرضى لخليفة، تعد مصدراً لإ
  بتحقق مثل هذه البيعة.

ذه النظرية، فهي عبارة عن أم ا القاعدة التي استند إليها القائلون
 الرواية وكذلك ،9آيات وروايات واردة في باب مبايعة الناس للنبي الأكرم 

السابقين بسبب  فاءبالخل الرضا عن تعبيره في 7 علي الإمام عن المأثورة
   نشير إلى ذلك:أتيمبايعة الناس لهم، وفيما ي

  رسالة إلى معاوية، وكان مما جاء فيها: 7أ ـ كتب الإمام علي 
w ®� °�� °�/̄�-̄ ��̄ �̄ ̄ �̄�®o ° �̄ L̄&̄ ° �̄ Ĺ ®�-̄ �-̄<̄ �� °�/̄�-̄ ū/ ­D ¬�� °� ®��̄ ®�� 
­%�̄/̄�-̄ °8 ¬:­�

 ­3 ­�� ¬I
­� ®u °�/̄ ®�
̄�̄ , ­8®*
̄ ̄  zH̄� ³I�� �̄ ¬:��̄ , ¬> °L/̄ ®�<̄ ­�­{�V̄
­� ¯R�̄ ,H̄�¯.®Ū ®�<̄
 �̄­�[ �̄��̄ '����̄­� °s ®� ¬&5̄�̄ B́ °MH̄ �̄ ̄ �� °�&̄¯. ®M� ­�­º�̄ , ­H�l̄®:̄ ®6��̄ ū/ ­L ­M�$̄ °&®
­� � 

                                                             

� − 
¼ ,��5�L � G>�e ¦ �� 3&f:p�>�7� >3��� ,2k�(�� #, 2a  	c� ,�mm  	�r�F 



 ���

��̄ !̄­� °s� ³>H̄ 2́ ̄ ®3­- ®�<̄ ú ®�ī­- Êp ­H��̄ ®� ­� ­L ®�<̄ ®u ̄ p̄L̄�̄ ®�­º�̄ , 'ä ­H ®�­º�̄ , °8®% ­� p̄L̄�̄
 ¬!�̄�̄ ��̄ °�� °s¬R�̄�̄ ,�̄­% ­� ®?°®7� ­B*­(5̄ ¯ ®�k̄ ­8 ­ �¯( ±�� �̄ ̄ °s�°
�̄�@̄ 9-̄<̄}���F 
  وقال الذي تبنى هذه الرؤية في تقرير هذه الرسالة:

في هذه الرسالة بأن إجماع المهاجرين  7يصرح الإمام علي «
يه الشرعية، بما في ذلك خلافته وإمامته، والأنصار على إمامة شخص يضفي عل

ية قتال من يتمرد معتبراً هذه البيعة مورداً لرضا االله، والطعن فيمن يخالفها، وحلّ
  .�`�»عليها

عندما صار أمر الشورى إلى عثمان بن  7ب ـ قال الإمام علي 
  عفان:

w °6̄ ­���̄�̄ ,= ­ ®�k̄ ®u ­� �¯ ­§ ³h;̄<̄ ¬̂ <̄ ®�°. ®&­
 ̄ ®3�̄�̄ °H� °� °< ®�&̄­
5̄��̄ ¬u&̄­
 ®5
 ®��	 '2 ¬A��̄ ¬"̄ ̄ ¬R­� ÊH ®�M̄ � ­$*­� ®u °�/̄ ® Ǟ�̄ ,�̄ ­&­
 ®� °&}�b�F 

ففي هذا البيان يصرح الإمام بأحقيته في منصب الحكم، ولكنه إنما 
يرضى بنتيجة الشورى رعاية لمصالح المسلمين، مؤكداً على أن الظلم والجور ـ 

  د وقع عليه خاصة.في هذه الشأن ـ ق

في جوابه عن سؤال بعض أصحابه، من  7ج ـ قال الإمام علي 
أمثال: حجر بن عدي، وعمرو بن الحمق بشأن موقفه من الخليفة الأول 

  والثاني في رسالة ضمنها شكواه من عدم اختياره بوصفه خليفة للمسلمين:

                                                             

� −  p ,K�.��� ;¥>���� Z�.��� ,�.���� B{�5L�� ��@ ,2k�(�� #,` � ,ataF 
` −  :p�>�7� >3��� ,2k�(�� #, 2
¼ ,��5�L � G>�e ¦ �� 3&fa  	c � ,�mmF 
b −  :�@H 2(i � ,�i � ��@ ,2k�(�� #,maF 



 ���

، فو ] لسبيله، تنازع المسلمون الأمر بعده9فلما مضى [رسول االله «
االله ما كان يلقى في روعي ولا يخطر على بالي أن العرب تعدل هذا الأمر بعد 
محمد عن أهل بيته، ولا أم منحوه عني من بعده، فما راعني إلا انثيال الناس 
على أبي بكر وإجفالهم إليه ليبايعوه، فأمسكت يدي ورأيت أني أحق بمقام 

فلبثت بذاك ما شاء االله حتى في الناس ممن تولى الأمر من بعده،  9محمد 
رأيت راجعة من الناس رجعت عن الإسلام، يدعون إلى محق دين االله وملة 

فخشيت إن لم أنصر الإسلام وأهله أن أرى فيه ثلماً وهدماً يكون  ؛9محمد 
المصاب ما علي أعظم من فوات ولاية أموركم التي إنما هي متاع أيام قلائل، 

يزول السراب وكما يتقشع السحاب، فمشيت عند ثم يزول ما كان منها كما 
ذلك إلى أبي بكر فبايعته وضت في تلك الأحداث حتى زاغ الباطل وزهق، 

  .���»وكانت كلمة االله هي العليا ولو كره الكافرون

�,�¡% �i
&��: 
  يجدر الانتباه في معرض تحليل هذه الشبهة إلى الأمور الآتية:

يصطلح على  :7للإمام علي  ـ التصريح بالشرعية الإلهية ١
بمعنى حق الحاكمية القانوني.  ��Legitimacyالشرعية في اللغة الإنجليزية بـ

ويسعى أصحاب نظرية الشرعية إلى تبرير حاكمية القطب الحاكم من خلال 
في هذا واختلافها طرح مختلف النظريات. يمكن أن يكون لتعدد النظريات 

ا تعريف الإنسان ونوع ارتباطه بالخالق. فإذا الشأن أسباب مختلفة، ومن أهمّه

                                                             

� − � #, :LC:� :�@H 2(i � ,2k�(�`d :�@H Z�.���� ,d` ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� ;
 p ,2k�(�� #, Kq` � ,bc p ,��H�V�� ;� � ,b�mF 



 ���

كان الإنسان ملحداً من الطبيعي أن لا يكون لديه أدنى معرفة باالله وخالقه 
والعالم الذي يعيش فيه، ولن يعترف بأي دور أو مترلة الله سبحانه وتعالى في 

ا إذا كان الإنسان متألهاً ـ وخاصة إذا كان إضفاء الشرعية على الحكم. أم
تألهاً مسلماً ـ الذي تمّ التأكيد في كتابه السماوي على مسائل وقواعد النظام م

، �بالعلمانيةوتفسيرها الذي تقدم بحثه في نقد شبهة تبرير الإمامة �السياسي 
فلا يسعه أن يتجاهل الدور الإلهي في هذا الشأن. من خلال قراءة آيات القرآن 

اس هو حق الحاكمية، وليس لأحد من الكريم يتضح أن الحق الأول الله على الن
الناحية العقلية حق تعيين التكليف ودائرته في إطار القانون والحكومة. كما 
يتضح من حكم العقل هذا فقدان حتى القانون والتكليف الذي تضعه الأكثرية 

وقد تقدم هذا البحث في �للشرعية بالنسبة إلى تطبيقه في حق الأقلية 
  .�بحث نواقص الديمقراطيةالصفحات السابقة عند 

وعليه فإن المصدر الوحيد لإثبات الشرعية ـ من وجهة نظر المسلمين 
في الحد الأدنى ـ هو االله سبحانه وتعالى حيث يجعله في عباده الصالحين تحت 

 الذي للنبي البارز المصداق فهو ،9عنوان الأنبياء، وعلى رأسهم النبي الأكرم 
 للشرعية مكتسباً بذلك النبي فأصبح الكامل، بمعناها ةوالإمام النبوة االله أعطاه
  طة بوصفه خليفة من قبل االله.السل لممارسة الإلهية

طبقاً للكثير من النصوص الواردة في القرآن الكريم وأحاديث شخص 
 نقد في وخاصة الكتاب هذا نص في تفصيلها تقدم التي ـ 9النبي الأكرم 

بوصفه  7 اًالإمام علي ة النبوية ـ فإنّكتاب والسنال في النص فقدان شبهة
، وإدارة السلطة وممارسة الحكم على وتفسيره خليفة النبي في حقل بيان الدين

  الناس. 



 ���

معنى  إنّ ـ لازم التمرد على الشرعية الإلهية ارتكاب المعصية: ٢
، هو أنه يجب على الآخرين من الناحية ولازمها الشرعية الإلهية للحكم

ينية أن يدافعوا عن صاحب الشرعية الإلهية في ممارسة الحكم الشرعية والد
والسلطة، والعمل على تمكينه من الوصول إلى سدة الحكم وإدارة الدولة، وإذا 

  تخلفوا عن ذلك يكونون قد ارتكبوا ذنباً ومعصية شرعية.

ة بالإمام ـي اختصاص الوصية والإمامـالنصوص التي تدع وإنّ
ا إلى الشرعية الإلهية، وللأسف الشديد فقد تمّ تجاهل ناظرة بأجمعه ���7علي

هذه الشرعية من قبل الخلفاء الثلاثة الأوائل وأتباعهم، حيث عملوا على إبعاد 
الشخص المنصوص عليه، واغتصبوا حقه في الخلافة، من هنا كان الإمام 

م لشرعيته الإلهية له، ويشكو من تجاه�`�يصرح بأم مغتصبين لحقه 7علي
  .��bستمراربا

إن المسألة الدقيقة في  ـ لزوم الجمع بين الشرعية الإلهية والسياسية: ٣
باب الشرعية تكمن في طرفها الآخر. بمعنى أنه طبقاً للروايات النبوية كان 

                                                             

� −  �L�6� 
(%�� Q�@ B*(@ u�9  "  ���Ã�7 :w ,
.�< �R� �� ���) ¤< u-� �/
���
.�� ��� ,��L�< E ��� ,�XL��- �*
  ���|<� ,2*��  E N��� ���  �*
 

8*� �� ��� �$ 3�} p ,2k�(�� #, NH3.�� ,��iV�� T���� Fa � ,ar� 3&f ;
 � ,3�O�7� ,=½i�� u-amaF� 

` −  8��@ B*(@ u�7 :w�:�V� GL�y� �H�l� ;�%*(: ��i
5 �:�(lV�} 3/3�� ¤< u-�� ,
 p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7�� � ,b�m :8��@� ,�w
�< u-� ��i
5 ^�(
5} ,

 :�@H 2(i � ,2k�(�� #,�bF� 
b −  8��@ ��[ u�7 :w �� '�L�< 
. e�%� �  ���|< FFF Ñ/L@ �  �/3�.5< ^� �$
��

�} :�@H 2(i � ,2k�(�� #,� ,�m�F� 



 ��)

 والحكم، الدين حقل في 9هو الخليفة الوحيد للنبي الأكرم  7الإمام علي 
 طبقاً كانت بل مطلقة، نتك لم للسلطة 7 علي الإمام ممارسة أن إلا

 عليه، الناس إقبال أهمّها ومن الأمور، بعض بتحقق مشروطة النبوية للروايات
ذور الاختلاف بما ينعكس سلباً على جوهر لمح دفعاً بشأنه، الاختلاف وعدم

الإسلام، على ما تقدم نقل بعض الروايات في هذا الشأن في هامش الصفحة 
  السابقة.

في معرض تلبيته لرغبة الناس في مبايعته  7 وقد أصر الإمام علي
بعد قتل الخليفة الثالث، على أن بيعته يجب أن تكون علنية، وأن يبايعه الناس 

  عن محمد بن الحنفية، قوله: عن رضا وطيب خاطر، إذ ورد في هذا الشأن

كنت مع أبي حين قتل عثمان رضي االله عنه؛ فقام فدخل مترله فأتاه «
، فقالوا: إن هذا الرجل قد �صلى االله عليه [وآله] وسلم�أصحاب رسول االله 

قتل، ولا بد للناس من إمام، ولا نجد اليوم أحداً أحق ذا الأمر منك، لا أقدم 
؛ فقال: لا تفعلوا، �صلى االله عليه [وآله] وسلم�سابقة ولا أقرب من رسول االله 

 ما نحن بفاعلين حتى فإني أكون وزيراً خير من أن أكون أميراً؛ فقالوا لا واالله
نبايعك، قال: ففي المسجد، فإن بيعتي لا تكون خفياً، ولا تكون إلا عن رضا 

  .���»المسلمين

في رسالة له إلى معاوية أن الشورى وحق  7وقد ذكر الإمام علي 
اختيار الحاكم من شأن المهاجرين والأنصار، الذين يرضى االله عن إجماعهم 

��:¬̄� ��w ³Iواتفاقهم: ̄ B́ °MH̄ �̄ ̄ �� °�&̄¯. ®M� ­�­º�̄ , ­H�l̄®:̄ ®6��̄ ū/ ­L ­M�$̄ °&®
­� zH̄�

                                                             

� −  p ,=½i�� g/H��a � ,a`m "  ���y� 2 �5�� ;7 p ,` � ,d`F 



 ��*

 �̄­�[ �̄��̄ '����̄­� °s ®� ¬&5̄�̄ �  'ä ­H}���F  
في موضع آخر بأن الحكم وانتخاب الحاكم  7وصرح الإمام علي 

  من حقوق الناس التي لا يشاركهم فيها أحد، وذلك إذ يقول:
، إن هذا أمركم ليس لأحد فيه حق إلا يا أيها الناس عن ملاء وإذن«

  .�`�»من أمرتم ... ألا وإنه ليس لي أمر دونكم إلا أن مفاتيح مالكم معي
وقد تقدم بعض الروايات المثبتة للمشروعية السياسية للناس في 

  معرض تحليل ونقد شبهة عدم انسجام الديمقراطية مع الإمامة.
على الناس من خلال إن لازم الروايات المتقدم ذكرها هو أن 
 انتخاب في وحقهم 9مسؤوليتهم الدينية والإلهية بعد رحيل النبي الأكرم 

 يقبلوا وأن ،»الإلهية الشرعية« طول في »السياسية الشرعية« يجعلوا أن الحاكم،
  ره االله وينتخبوه إماماً لهم، وحاكماً عليهم.اختا من على

لشديد، ووجد الناس إلا أن هذا الأمر لم يكتب له التحقق للأسف ا
أنفسهم أمام أمر واقع فرضته عليهم أحداث السقيفة، وأقبلوا على مرشح 

، �التي تقدم ذكرها في الصفحات السابقة�السقيفة لمختلف الذرائع والتبريرات 
أو حرمانه من ممارسة  7وقاموا بدعمه، وكان لازم ذلك إبعاد الإمام علي 

ظلّ هذه الظروف اضطر الإمام  حقه السياسي في الحكم والسلطة، وفي
ـ رغم تصريحاته المتكررة بحقه الحصري في الشرعية الإلهية، واعتبار  7علي

الآخرين غاصبين لهذا الحق ـ إلى الانسحاب واعتزال السلطة، وقد تقدم منا 
أن ذكرنا أساب سكوته، وبيعته لأبي بكر بعد ستة أشهر، واشتراكه في قضية 

                                                             

� −  :�@H Z�.��� ,2k�(�� #,dF 
` −  ,�16� u-� p ,g/H�.�� E B�����b � ,tt p ,=½i�� g/H�� ;b � ,acdF 



 ��+

ا عمر بن الخطاب، وسبب امتناعه عن قبول الحكم بعد الشورى التي دعا إليه
  مقتل عثمان للوهلة الأولى، في فصل شبهات حول التنصيب بالتفصيل.

لمنصب الحكم وشرعيته  7إذن لا افت بين ترك الإمام علي 
  الإلهية، بل إن دليل ذلك عدم تحقق المشروعية السياسية.

ه الحكم من خلال أن يكون تولي 7ولكن حيث يشترط الإمام علي 
الذي كان يمثل في ذلك العصر �مبايعة الناس له بشكل علني، وذلك في المسجد 

، فإن المبرر لذلك، أولاً: تدعيم أسس حكمه، �رمز السلطة الدينية الرسمي
وثانياً: غلق باب الذرائع على بعض المتخلفين عن بيعته في المستقبل، وثالثاً: 

الشرعية السياسية، على ما تقدم بيانه في معرض الجمع بين الشرعية الإلهية و
بيان هذه الأسباب في نقد شبهة رفض الإمام للحكم بعد مقتل عثمان بن عفان 

  في فصل أصل التنصيب.

بشأن تأييد بيعة الناس والشرعية  7وأما كلمات الإمام علي 
السياسية دون الشرعية الإلهية، فإن ذلك وإن كان بسبب الإعراض عن 

، يعني المبادرة إلى ارتكاب ما يخالف الشرع، ويعد لذلك ذنباً ومعصية، الحاكم
ولكنه قابل للتبرير بوصفه مرحلة ثانية في ظل بعض الشرائط الخاصة على ما 

  سيأتي توضيحه والإشارة إليه.

إن الحاكمية والسيادة وإقامة  ـ تقييد البيعة بالحاكم الواجد للشرائط: ٤
ظام السياسي للإسلام، تتقوم وتتوقف على عنصرين الحكومة والسلطة في الن

من عناصر المشروعية، وهما: المشروعية الإلهية والسياسية، فإن توفرت شرائط 
اجتماع هذين العنصرين، تشكلت هذه الحكومة الدينية والشرعية بشكل 

بمعنى تخلّف المسلمين عن انتخاب الحاكم �كامل. وأما في المرحلة التالية 



 ���

، وجب عليهم الانصياع إلى حكم العقل والعقلاء، �ليه من قبل اهللالمنصوص ع
وذلك بانتخاب حاكم من بينهم، ولكن يجب أن يتصف هذا الحاكم بالصفات 
والشرائط التي يجب توفرها في الحاكم الديني. وبعبارة أخرى: إنه في حال 

الأصلح «العدول عن الحاكم المنصوص عليه، وجب أن يصار إلى قاعدة 
، وأن يتم في الحد الأدنى أنتخاب الشخص الأقرب من الفرد »الأصلحف

المنصوص عليه من قبل االله. فإن فعلوا ذلك فإم على الرغم من عصيام 
بترك الإمام والخليفة المنصوص عليه، إلا أم في المرحلة التالية حيث ينتخبون 

نهم مرضياً ومقبولاً الأقرب منه في الصفات، يكون هذا الاختيار والانتخاب م
ولا بد من الالتفات ـ بطبيعة الحال ـ إلى أن هذا الرضا من قبل �من قبل االله 

االله نسبي ومقرون في الوقت نفسه بعدم الرضا على تجاوز الفرد المنصوص عليه 
  .�من قبله

الأمر الآخر هو أن هذا الرضا النسبي من قبل االله إنما يقتصر على 
على انتخاب الحاكم المتصف بالشرائط والصفات النسبية الناس الذين أقبلوا 

، ولا يشمل الحاكم المنتخب من قبلهم؛ إذ كان »الأصلح فالأصلح«من باب 
بالإمكان لو انسحب من الترشح أن يصل الفرد المنصوص عليه من قبل االله 

  إلى الحكم، وبذلك لا يكون مرتكباً للذنب والمعصية.

هنا في إثبات رضا االله عن بيعة  7علي  وربما قيل: إن كلام الإمام
  الناس وانتخاب الخليفة مطلق، وغير مقيد بقيد؟

انتخاب الخليفة �ولكن يجب القول في جوابه، أولاً: إن هذا القيد 
من ضروريات النظام  �المتصف بالشرائط والصفات الدينية في الحد الأدنى
لحاكم ـ الذي يريد أن السياسي في الإسلام؛ إذ من البديهي أنه لا يمكن ل



 ���

يكون على رأس السلطة من أجل تطبيق أحكام الدين وتحصيل مقاصده ـ أن 
دون أن تتوفّر فيه صلاحية الحاكم الديني، والشيعة من يحقق أهداف الإسلام 

والسنة متفقون على هذا الأصل. وثانياً: يفهم من النصوص المأثورة عن النبي 
 العامة، الشرائط إلى بالإضافة الديني اكمالح أن 7 علي والإمام 9الأكرم 

ى بسلسلة من الصفات والشرائط الخاصة أيضاً، فقد روي عن يتحلّ أن يجب
  :قال أنه 9النبي الأكرم 

ما ولّت أمة رجلاً قطّ أمرها وفيهم أعلم منه إلا لم يزل أمرهم يذهب «
  .���»سفالاً حتى يرجعوا إلى ما تركوا

اتقوا الحكومة، فإن الحكومة إنما « قال:أنه  7وروي عن الإمام علي 
  .�`�»هي للإمام العالم بالقضاء، العادل في المسلمين

في موضع آخر عن تأسفه لصيرورة  7وقد أعرب الإمام علي 
  ، إذ يقول:�من أمثال معاوية بن أبي سفيان�الحكم في أيدي السفهاء والفجار 

»ة سفهاؤها وفجارهاولكني آسى أن يلي أمر هذه الأم«�b�.  

في موضع آخر إلى بيان أركان الإسلام  7وقد عمد الإمام علي 
، جاعلاً الحكم �الصلاة، والزكاة، والصيام، والحج، والولاية�الخمسة، وهي: 

والولاية خامس أركان الإسلام لكونه حافظاً وصائناً لجميع الفرائض والسنن؛ 
  إذ يقول:

                                                             

� −  � ,���� 4*@ u- �*
 °5 Z�.�`�cF 
` −  p ,2�*I�� B{�5� ,"����� L���r � ,mF 
b −  :�@H Z�.��� ,2k�(�� #,d`F 



 ���

»كتابه فدعائم الإسلام، من الفرائض في وجلّ أما ما فرضه االله عز 
وهي خمس دعائم، وعلى هذه الفرائض بني الإسلام، فجعل سبحانه لكل 
فريضة من هذه الفرائض أربعة حدود، لا يسع أحداً جهلها، أولها الصلاة، ثم 
الزكاة، ثم الصيام، ثم الحج، ثم الولاية، وهي خاتمتها، والحافظة لجميع الفرائض 

  .���»والسنن
أن الإمام يرى في انتخاب الإمام والخليفة بوصفه  وعلى الرغم من

عملاً واجباً له، إلا أنه يقيد ذلك بقيود، من قبيل: الإمام العفيف، والعالم، 
الواجب في حكم « والمتقي، والمختص بأمور القضاء والسنة النبوية، إذ يقول:

كان أو  االله وحكم الإسلام على المسلمين بعد ما يموت إمامهم أو يقتل ـ ضالاً
مهدياً ـ أن لا يعملوا عملاً، ولا يقدموا يداً ولا رجلاً، قبل أن يختاروا لأنفسهم 

  .�`�»إماماً عفيفاً عالماً ورعاً عارفاً بالقضاء والسنة

بالشرائط  7هذه الموارد التي يصرح فيها الإمام علي  وفضلاً عن
ل عام، هناك والصفات الخاصة التي يجب أن تتوفّر في الحاكم الديني بشك

 9لحُسن الحظ نص خاص في مسألة تعيين الخليفة بعد رحيل النبي الأكرم 
 ادعى حيث ـ بكر لأبي بيعته في طلحة تبرير جواب في 7 علي الإمام قاله
قد نسخت بالحديث النبوي القائل  7وص على إمامة الإمام علي النص أن

اس ذلك كان على الإمام بعدم اجتماع النبوة والخلافة في بيت واحد، وعلى أس
فينبغي أن لا « علي أن يبايع أبا بكر أيضاً ـ مشيراً إلى حديث الثقلين قائلاً:

  .��b»يكون الخليفة على الأمة إلا أعلمهم بكتاب االله وسنة نبيه ...
                                                             

� −  p ,2�*I�� B{�5� ,"����� L��� � ,�rF 
` − H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2����� p ,rt � ,�tdF 
b −  � ,���� 4*@ u- �*
 °5 Z�.�`�aF 



 ���

 �لزوم أعلمية الحاكم�وإثباما عاه مدوثم عمد الإمام إلى تأييد كلامه 
�t ( ومن الآيات التي تمسك ا قوله تعالى: بالآيات والروايات النبوية، u�uTu 

 uqt, u7 t6 ~�u� u�uT K u�t ~y t�u  }1w` x |�w uy u1 t� }�u  u_u]}0 ~= t�u  z{ u�u  |{ ut8� uvw` x w�t uy
 u�I ~� ~� t u¡(���.  

بشأن تأييد  7من هنا فإن النصوص التي تحدث فيها الإمام علي 
كم، إنما هي أولاً: تتعلق بموارد فقدان الإمام انتخاب الناس للخليفة والحا

والحاكم المنصوص عليه من قبل االله. بمعنى أن مبايعته إنما تكون مبررة إذا تمّ 
إبعاد الإمام المنصوص عليه لأي سبب من الأسباب، من قبيل: عدم إقبال 
الناس عليه، ووجود المانع، أو عدم توفر الأرضية المناسبة وما إلى ذلك. 

ثانياً: إن مقبولية مثل هذه البيعة ليست مطلقة، وإنما تختص بالحاكم الذي و
  تتوفر فيه الصفات والشرائط اللازمة التي تثبت صلاحيته لتولي هذا المنصب.

سبق أن أشرنا إلى أن أصل  ـ عدم تعيين مصداق البيعة المقبول: ٥
مقبولاً  دة والإمامة، يعبيعة الأمة للحاكم الذي تتوفّر فيه الصفات اللازمة للقياد

، ولكن يجب الالتفات إلى أنه مع وجود الإمام 7من وجهة نظر الإمام علي 
والقائد المنصوب من قبل االله يجب أن تتجه بيعة الناس إلى هذا الإمام، وعند 

  العدول عنه، يكون المخالفون لأمر االله مذنبين وعصاة.

م المنصوص عليه من قبل وفي هذه المرحلة رغم كون العدول عن الإما
االله معصية، إلا أن الأمة تبقى مكلفة بالبيعة للحاكم المتصف بالصفات اللازمة 
للقيام بأعباء القيادة. وفي مثل هذه الحالة تكون بيعتهم الثانية عملاً مقبولاً 

                                                             

� −  :4:�/cb :GL�(�� :'�x/< LC:�� F`am :���;6� ;aF 



 ���

  ومرضياً عند االله سبحانه وتعالى على نحو نسبي.

الإمكان استنباط هذا الأمر من والمسألة الدقيقة في هذا البحث هي أن ب
في مقام الثبوت والتنظير، وأما في  7خلال الفلسفة السياسية للإمام علي 

مقام الإثبات والتطبيق على المصاديق، فهو بحث آخر. فهل كان الإمام 
يرى في الخلفاء الثلاثة الذين اغتصبوا حقه مصاديق لهذا النوع من  7علي

  البيعة أم لا؟ 
افتراض  نّإهذا السؤال بحاجة إلى مزيد من التأمل. إذ  إن الإجابة عن

 7قبول الإمام علي م يتوقف على أم كانوا هم الأفضل بعد الإمام علي 
من سائر الصحابة الآخرين، من أمثال: سلمان الفارسي، وأبي ذر الغفاري، 

على والمقداد بن الأسود. هذا أولاً، وثانياً: أن يبقوا طوال حكمهم محافظين 
  صفة الأفضلية على غيرهم من الصحابة.

 نّإإن إثبات هذين الأمرين لا يحتاج إلى مزيد من البحث والمؤونة، إذ 
القرائن والشواهد تثبت عدم اتصافهم بالأفضلية على غيرهم [منذ البداية فضلاً 

لهم بأم  7عن الاستمرار في الحفاظ عليها]، فإن وصف الإمام علي 
عن سابق عمد وإصرار، وما إلى ذلك من الأمور  ���لبيتغاصبون لحق أهل ا

التي واكبت عملية مصادرة حق الإمام في الخلافة، من قبيل: مصادرة أرض 
حقها في إرث رسول االله من قبل الخليفة  3فدك وسلب السيدة الزهراء 

الأول والثاني، وما قام به الخلفاء الثلاثة من البدع والانحراف في الدين 
                                                             

� −  "  ���y� Q�@ ��[ u�7  :L�- ¤< 4
¼ Ew 
.�� 2:��
7� ��.�*]l- �.*�� 3��
�< �%  L�6� �D� ���.� ��� �< �3&f �� B.@ �� ,2(���� E �$*
  ��3@����*(�� B} ,

 � ,���� 4*@ u- �*
 °5 Z�.���ccF� 



 �)�

تعذّر عليه في حين ، حتى اضطر الإمام إلى تصحيح بعضها، ���ةوالشريع
إصلاح البعض الآخر، [كل ذلك يثبت أم لم يكونوا أفضل الصحابة، إذا لم 

  .�`�نقل إم كانوا أسوأ من الكثير من الصحابة]
يضاف إلى ذلك أن الخليفة الأول عمد إلى تنصيب عمر بن الخطاب 

من  7، على الرغم من وجود الإمام علي بوصفه خليفة له على المسلمين
دون أي مبرر ديني. وقام عمر بدوره بتعيين الخليفة الذي يليه من خلال 
الشورى التي جعلها في ستة، والتي تمخضت عن خلافة عثمان، وهو أمر كان 

على ما تقدم توضيحه � 7متوقّع منذ البداية على ما صرح به الإمام علي 
  .�ك الإمام في هذه الشورىفي نقد شبهة اشترا

هناك من العلماء من سعى إلى حمل  ـ الجدل في البيعة لفرد خاص: ٦
بشأن مشروعية بيعة الناس وحقهم في اختيار  7جميع كلمات الإمام علي 

الحاكم، على أنه يأتي في سياق الجدل مع مناوئيه من أمثال معاوية بن أبي 
ث وجد المخالفين يستدلون بالبيعة حي 7 اًالإمام علي ، بمعنى أن�b�ّسفيان

                                                             

� −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #, :LC:��c� p ,E���� ,
%*
��� Z���/ u- 3&f ;r � ,
ctF 

` − FZ 0L�7� ,�:3%  u� 2*]*X�� 2��X� �.����7� �- �� 
b −  p ,H��:6� ���(  2A�� ,=�%$�
�� ��; 3��; �7� :LC:�b � ,`tt]7� ; h�

 p ,2k�(�� #, Kq E G>����� #§ ,=O��I��t � ,btd 2����� H��< 3@� F
 :'�{�@ �äH � ���� GH�(  !� 
{�()�(i��w 8��: 8- ���< �- �l � ����� ���%��

 ���y� >H�&- h
�.� GH�(��� �:�� �[�� F�� G�XL7 '�>H�� 2�6� W�|� zL/� ,'�L��¸
 " 7:< ���%�� ��� , ,2�*(�� u� 3- � u�/ �
� ,��5y� 2]
l� E �LC: 
%

!���� 8:�](5 �� 3%  2*XL� sD� 
.�*- �:���} p ,�R��7� 2
�
5� F` ,
�`tdF� 



 �)�

وانتخاب الناس، وأم اختاروا الخلفاء الذين سبقوه بالانتخاب، وجد نفسه 
الذي يؤدي إلى الاعتقاد �مضطراً إلى عدم الاستدلال بأصل النص والتنصيب 

، وإنما صار إلى توظيف أدلة �بعدم شرعية خلافة الخلفاء الذين سبقوه
من باب الجدل بالتي هي أحسن، وإلزام الخصم بما ألزم به ، �البيعة�المخالفين 

نفسه. وعليه فإن تأييد الإمام لبيعة الناس للخلفاء الثلاثة الذين سبقوه لا يمثل 
اعتقاداً من الإمام بذلك حقيقة، وإنما يأتي في سياق إلزام الخصم والمخالف 

ين من أمثال بأصل ألزم به نفسه، لكي يثبت مشروعية حكمه لهؤلاء المخالف
  معاوية وطلحة والزبير.

ولكن يبدو من ظاهر بعض الأدلة وكلمات الإمام أا في سياق تأييد 
على ما تقدمت �أصل بيعة الأمة للحاكم الذي يتصف بصفات الحاكم الخاصة 

  ، وإن تقييدها أو حملها على الجدل بحاجة إلى دليل.�الإشارة له

س للخلفاء المعينين والمعروفين، ولكن عندما يستدل الإمام ببيعة النا
فإن هذا النوع من البيعات بشكل مطلق غير ظاهر في تأييد خلافة خليفة 

 :بعينه، وإنما ينصب اهتمام الإمام فيها على الاستدلال بالجزء الأول فقط، أي
بيعة الأمة، وأا تمثل دعامة لحكومة الإمام أيضاً، ولكن هل حصلت مثل هذه 

الناس للخلفاء الذين سبقوه وفق الضوابط والشرائط اللازمة أم البيعة من قبل 
، بل إن كلمات 7من كلمات الإمام علي  فهمهلا؟ هذا ما لا يمكن لنا أن ن

الإمام ـ طبقاً للتعبير الأصولي والحقوقي ـ لم تكن ناظرة إلى هذه الناحية. بل 
روعية الخليفة ربما أمكن الادعاء بأن كلمات الإمام كانت ناظرة إلى عدم مش

المنتخب من قبل الأمة أيضاً؛ وذلك حيث يحجم الإمام عن مبايعة الخليفة 
على �الأول، ويكون بصدد إعداد جيش للقضاء عليه، ولكنه لم ينجح في ذلك 



 �))

ما تقدم بيانه في نقد شبهة عدم قيام الإمام باتخاذ أي إجراء لاستعادة حقه في 
  .�الحكم، في فصل أصل التنصيب

  :رهن بسعيه إليها 7 تبرير الحادي عشر: إمامة الإمام عليال ●

هناك من ذهب إلى القول بدلالة النصوص النبوية على إمامة الإمام 
ف على سعي يتوقّوفعليته ، بمعنى الخلافة والسلطة، بيد أن تنجز ذلك 7علي 

ة الإمام علي ومبادرته إلى استلام السلطة. وبعبارة أخرى: إن الإمامة والخلاف
 هذا أن إلا شرعاً، 7 علي الإمام حق من هي 9بعد رحيل رسول االله 

علي ـ طبقاً لما يراه من المصلحة ـ باستلام الحكم  الإمام قيام على يتوقف
ي لمنصب الخلافة على المستوى العملي، أما إذا ترك المطالبة بالسلطة والتصد

امته معلقة. وفي وعدم قيامه بشيء من ذلك، تبقى النصوص الشرعية على إم
سكوت الإمام �الحقيقة فيما يتعلق بتعيين الحاكم الإسلامي في هذا الفرض 

تكون النصوص الواردة كالملغاة، ويعود الأمر فيما يتعلق بالحكم  �المنصوب
  إلى اختيار الأمة والبيعة.

ا فيما يتعلق بمقام الإثبات والخارج، فهل حصل تعيين وانتخاب أم
وهل كانت هناك انتخابات حقيقية، أم الأن الأمر كان كما قال للخليفة الأول، 

فهذا ما يجب  ���عمر بن الخطاب فلتة وأمر متسرع حدث على عجل؟!
  الحصول على جوابه في موضع آخر.

إن التبرير السابق هو الذي ذهبت له شريحة خاصة من المعتزلة 
  ، كما قال ابن أبي الحديد:�البغداديين�

                                                             

� − p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�` � ,`c p� ,�m � ,�daF 



 �)*

الإمامة كانت  نّأول شيوخنا البغداديين ما محصله قد شرحنا من ق«
ن أقرها في غيره وسكت عنها، تولينا إإن رغب فيها ونازع عليها، و 7لعلي 

لم ينازع الأئمة الثلاثة، ولا  7ذلك الغير وقلنا بصحة خلافته، وأمير المؤمنين 
ما جرد السيف، ولا استنجد بالناس عليهم؛ فدلّ ذلك على إقراره لهم على 

  .���»كانوا فيه

�,�¡% �i
&��: 
  في معرض تحليل هذا التبرير، يجدر الالتفات إلى الأمور الآتية:

 7تقييد إمامة الإمام علي  يبدو أنّ ـ دعوى من دون دليل: ١
بقيامه العملي وسعيه إلى السلطة، وذلك بإشهار السيف والثورة وخلافته 

ذلك من الروايات، استنتاج إذ لا يمكن المسلّحة، مجرد ادعاء لا يؤيده الدليل؛ 
ولذلك لم يذكر أصحاب هذه الرؤية ـ في حدود تتبعي ـ رواية واحدة لإثبات 

  ما ذهبوا إليه.

الأمر الآخر أننا إذا عدنا إلى  :7ـ السعي العملي من قبل الإمام  ٢
 الإمام أن لنا سيتضح ،9 الأحداث الأولى التي أعقبت رحيل رسول االله

 الناس كمطالبته السلطة، لاستلام العملية الإجراءات بعض اتخذ دق 7علياً
وسبطي  3السيدة الزهراء  مع 7 الإمام وخروج له، والبيعة بالنصرة

طلباً  الصحابة أبواب يقرع ليلاً 8رسول االله الإمامين الحسن والحسين 
وعدم سعيه  7للنصرة على ما مر بيانه وتفصيله في شبهة عدم قيام الإمام 

  لى المطالبة بالخلافة والسلطة.إ

                                                             

� −  , 2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:� pb � ,ttF 



 �)+

بأي  7لو لم يقم الإمام علي  ـ إنكاره على الخلفاء الذين سبقوه: ٣
بادرة إلى الحكم، لكان عليه عدم الشكوى مما فعله الخلفاء الذين سبقوه، في 

من  تثبت أنه كان يشكو في كثيرٍ 7حين أن أدنى قراءة لكلمات الإمام علي 
واترة من غصب الخلفاء لحقّه، وذمهم وشجب صنيعهم، المواضع المتعددة والمت

  وقد تقدم بيان جانب من هذه الكلمات في الصفحات السابقة.

أنه لا يمتلك  7عندما رأى الإمام علي  ـ مراعاة مصلحة الإسلام: ٤
العدد الكافي من الأنصار، ووجد أن القيام ذه العصبة لن يحقق الهدف والغاية، 

عاف شجرة الإسلام الفتية، آثر التنازل عن حقه الثابت له بل سيؤدي إلى إض
 المسلمين، وحدة على حفاظاً ـ تعبير حد على ـ 9وإرثه من رسول االله 

فرصة على المنافقين والأعداء. وقد صرح الإمام بذلك في العديد من ال وتفويت
  .7المواطن على ما مر تفصيله في بحث أسباب سكوته 

عشر: إمامة الإمام رهن ببيعة الأمة (الشرعية التبرير الثاني  ●

  :السياسية)

هناك من يذهب إلى الاعتقاد بورود النص بشأن إمامة الإمام 
ـ بالمعنى السياسي  وتنجزها ، ولكنه يرى تحقق الإمامةوخلافته 7علي

  والاجتماعي ـ متوقفاً على بيعة الناس، كما قال بعضهم:

اسي في الإسلام من خلال بيعة يتم تنصيب الحاكم والقائد السي«
الناس... أجل، ما لم تنعقد البيعة للحاكم من قبل الناس، لن تقوم له الحجة في 
أعناقهم، ولكنهم ما أن يبايعوه حتى يكون حكمه ملزماً لهم، وتغدو سلطته 

عمد  9شرعية، وتجب عليهم الطاعة له شرعاً ... من هنا فإن النبي الأكرم 



 �)�

، ولم يكتف بإعلان 7 أخذ البيعة من الناس لعلي في صحراء الغدير إلى
البيعة بوصفها حق للحاكم على الناس  إنّبل الولاية له على الناس فقط. 

  .���»تضفي الشرعية على سلطته

  :أخرى رواية في قال أنه 9وروي عن النبي الأكرم 

يا علي، إنك ستلقى بعدي من قريش شدة، من تظاهرهم عليك «
وجدت أعواناً عليهم فجاهدهم وقاتل من خالفك بمن وظلمهم لك. فإن 

فإنك  وافقك، فإن لم تجد أعواناً فاصبر وكف يدك ولا تلق بيدك إلى التهلكة؛
مني بمترلة هارون من موسى، ولك ارون أسوة حسنة. إنه قال لأخيه موسى 

) �w�u"I~�~0 t< u= �% ~
& u7 u% wSI ~?u: t�u0 tR� uA tI u<t�� }�w` (�`�«�b�.  

 سأله حين مسعود بن االله لعبد 9 رواية أخرى قال النبي الأكرم وفي
  :7 علي الإمام خلافة عن

ذاك ـ والذي لا إله غيره ـ لو بايعتموه وأطعتموه، أدخلكم الجنة «
  .��a»أكتعين

حكمه مراراً إلى بيعة الأمة له، وقد تجلى  7لقد أسند الإمام علي 
ـ بعد مقتل عثمان ـ بشأن استلام ذلك في استجابته لإصرار الصحابة عليه 

  السلطة ومبايعتهم له، حيث قال لهم بعد امتناع:

                                                             

� −  :p�>�7� >3��� ,2k�(�� #, 2
¼ ,^�5�L � G>�e ¦ ��a  	c � ,�m�  	�m`F 
` −  :��L 6��c�F 
b −  � ,���� 4*@ u- �*
 °5 Z�.��ba �cdrF 
a −  p ,�(��� �P�7��� � ,dm :�@H ,ttdt �ttm� p ,hI�> g/H�� ;a` � ,

a`� p ,2/�$%��� 2/�3(�� ;m � ,bd�F 



 �)�

ففي المسجد، فإن بيعتي لا تكون خفياً، ولا تكون إلا عن رضا «
  .���»المسلمين

  في رسالة منه إلى معاوية بن أبي سفيان: 7وكتب الإمام علي 

w ­H�l̄®:̄ ®6��̄ ū/ ­L ­M�$̄ °&®
­� zH̄� ³I�� �̄¬:��̄ B́ °MH̄ �̄ ̄ �� °�&̄¯. ®M� ­�­º�̄ ,
 �̄­�[ �̄��̄ '����̄­� °s ®� ¬&5̄�̄ �  'ä ­H}�`�F 

تأييده لمبدأ الشورى، وحق  7ففي هذه الرواية يثبت الإمام علي 
  هذه الشورى في اختيار الحاكم، معتبراً ذلك مورداً لمرضاة االله سبحانه وتعالى.

تأييد هذا الرأي روايات تمّ إن من بين الأسس والثوابت التي يمكن لها 
التأكيد فيها على أن الإمام بمثابة الكعبة التي يقصدها الناس ولا تقصدهم، 
فعلى الناس أن يقصدوا الإمام، لا أن يقصدهم الإمام ويستجدي منهم حقه في 

يا علي أنت «: 7للإمام علي  9الخلافة، ومن ذلك قول النبي الأكرم 
، فإن أتاك هؤلاء القوم فسلموها إليك فاقبل منهم، بمترلة الكعبة تؤتى ولا تأتي

في  3. وقالت السيدة فاطمة الزهراء ��b»وإن لم يأتوك فلا تأم حتى يأتوك
مثل الإمام مثل «عن المطالبة بحقه في الخلافة:  7بيان تراجع الإمام علي 
  .��a»الكعبة؛ إذ تؤتى ولا تأتي

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-��� � ,t  	�� p ,=½i�� g/H�� ;c ,
 ��c` �ac� p ,Q���� �%� ;b � ,�d� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2����� ;

 p ,H��:6�b` � ,mF 
` − F¥>���� Z�.��� ,�.���� B{�5L�� ��@ ,2k�(�� #, 
b −  :�@H Z�.��� ,2k�(�� #,`rF 
a  *� p ,2&��� ���r � ,��tF 



 �)�

x �% �<": 
لى نقد الشبهة المتقدمة على هامش سوف نعمل في الصفحات القادمة ع

شبهة المشروعية الشعبية للحكومة بالتفصيل. وأما هنا فنشير إلى أن روايات 
البيعة ليست نافية لأصل التنصيب في الإمامة بمعنى الخلافة والحكومة، بل 
وتؤيد ذلك أيضاً. إذ تمّ التأكيد والتصريح في هذه الروايات بالحق الإلهي 

في الإمامة والخلافة، وتمّت مطالبة الناس فيها مبايعته،  7علي  الثابت للإمام
وبعبارة أخرى: إن بيعة الأمة المسلمة للإمام المنصوص والمنصوب من قبل االله 

  ورسوله واجب شرعي.

ولابد من التذكير هنا بوجود نقطة دقيقة بين الشرعية الإلهية والشرعية 
إمامة الأئمة  مرين. بمعنى أنّالسياسية، ويجب عدم الخلط بين هذين الأ

قد تمّ التنصيص عليها من طريق الوحي، وإن مصدر شرعيتهم هو وحكومتهم 
الناس مكلفون باتباعهم في جميع الحقول واالات  نّأمصدر سماوي وديني، و

  .�الشرعية الإلهية�

إلا أن المنصوبين للحكم والإمامة والخلافة من قبل االله يتعين عليهم 
رسة حاكميتهم الدينية من خلال استخدام القوة والقهر والغلبة وفرض عدم مما

سلطتهم على الناس بالسلاح، بل إن الطريق العملي لتطبيق الشرعية الدينية 
يمر عبر إرادة واختيار الأمة ورضا عامة الناس، وهو ما يمكن التعبير عنه بـ 

  .»المشروعية الشعبية والأرضية«

يتعلق بحكومة الأئمة تمّ الجمع بين مشروعيتين؛ وبعبارة أخرى: فيما 
الأولى: المشروعية السماوية والإلهية، والثانية: المشروعية الشعبية والأرضية، أو 

  الفاعلية والوضعية بتعبير آخر.



 �)�

هي الحكومة الوحيدة التي  7حكومة الإمام علي  من هنا يتضح أنّ
. �السماوي وانتخاب الأمةأي التنصيب �توفّرت على كلا عنصري المشروعية، 

كان في مختلف المواضع وبما يتناسب وظرفية  7 اًالإمام علي ولذلك فإنّ
المخاطب يستند في إثبات شرعيته إلى النصوص الدينية، من قبيل: حديث 
الغدير، ويستند إلى البيعة أيضاً، وإن استناده إلى أحدهما لا ينفي الآخر؛ لأن 

  .إثبات الشيء لا ينفي ما عداه

بمعنى الخلافة على وتأويلها تبرير نصوص الإمامة  خلاصة الكلام أنّ
أساس البيعة يمكن جمعه مع أصل نظرية الإمامة، إلا أن فروع الإمامة 

ة، ـة، والولاية المعنويـة، والدينيـة العلميـام المرجعيـل: مقـالأخرى، من قبي
  ه الناحية كاملة ومطلقة.إمامة الأمة من هذ نّأفلا علاقة لها بانتخاب الناس، و

  :7 التبرير الثالث عشر: ادعاء نسخ إمامة الإمام علي  ●

 7إن أصحاب مشروع السقيفة الذين عملوا على إبعاد الإمام علي 
عن دائرة السلطة والخلافة، عمدوا ـ لتبرير فعلتهم وإضفاء المشروعية على 

 أنه بكر أبو ادعى إذ ؛9حكمهم ـ إلى وضع الحديث على لسان رسول االله 
أنه قال: لا تجتمع الخلافة والنبوة في بيت واحد  9 الأكرم النبي من سمع

هو من بيت النبي، يكون هذا الحديث من  7الإمام علي  لـما كانبعدي، و
النبي رجوعاً وعدولاً عن جميع الروايات التي وردت بشأن إمامة الإمام 

المتقنة وبراهينه  7ام علي . فبعد أن استمع أبو بكر لجميع أدلة الإم7علي
كل ما قلت حق قد سمعناه «: قال 9والمنطقية بشأن إمامته بعد النبي الأكرم 

يقول بعد هذا:  9بآذاننا وعرفناه ووعته قلوبنا، ولكن قد سمعت رسول االله 



 �)�

إنا أهل بيت اصطفانا االله وأكرمنا واختار لنا الآخرة على الدنيا، وإن االله لم �
  .���»�أهل البيت النبوة والخلافةيكن ليجمع لنا 

في  9وقد كرر أبو بكر ادعاءه سماع هذا الحديث عن رسول االله 
. وقد لعب هذا �`�من أمثال: أم أيمن وبريدة 7جوابه لشيعة الإمام علي 

الحديث [المختلق] دوراً كبيراً في التأثير على عامة الناس، وزعزعة عزيمتهم في 
وترك بعض الناس في حيرة من أمرهم. حتى  ،ونصرته 7دعم الإمام علي 

إلى هذه  7أن طلحة بن عبيد االله أشار في احتجاجه على الإمام علي 
فكيف نصنع بما ادعى أبو بكر وعمر «الشبهة التي أثارها أبو بكر، فقال: 

  .��b»وأصحابه ...

لقد كان لهذا التبرير أثر قوي على حرف أذهان الناس، بحيث أن 
أشار إلى هذه الشبهة بعد سنوات واصفاً إياها بأا  7صادق الإمام جعفر ال

هي السبب في اشتباه الأمر على الناس وعدم تشخيص الحق، على ما روي 
  عنه أنه قال:

فيه  9فاحتج عليهم بما قال رسول االله  7فتظاهروا على علي «
ولكن قد نسخه  9وما سمعته العامة. فقالوا: صدقت، قد قال ذلك رسول االله 

إنا أهل بيت أكرمنا االله عز وجل واصطفانا ولم يرض لنا بالدنيا، وإن �فقال: 
فشهد بذلك أربعة نفر: عمر وأبو عبيدة ومعاذ  �االله لا يجمع لنا النبوة والخلافة

بن جبل وسالم مولى أبي حذيفة، فشبهوا على العامة وصدقوهم وردوهم على 

                                                             

� −  � ,4*@ u- �*
 °5 Z�.��cbF 
` −  � ,s� < H3l7� :LC:��cmF 
b −  � ,s� < H3l7�`�bF 



 �*�

  .���»ا االلهأدبارهم، وأخرجوها من معدا من حيث جعله

وهناك من اعترف من علماء أهل السنة المنصفين بدور هذه الشبهة في 
، وإقبالهم على أبي بكر. حيث نجد 7حرف أذهان الصحابة عن الإمام علي 

يذكر هذا الحديث المدعى من قبل أبي  �`�النقيب أبا جعفر يحيى ابن أبي زيد
بيان أسباب عدم عمل في  ��bبكر في جوابه عن ابن أبي الحديد المعتزلي

  .��a 7الصحابة بنصوص الإمامة الواردة بشأن الإمام علي 

�,�¡% �i
&��: 
 الواضعين، وضع من هو 9إن هذا الحديث المنسوب إلى النبي الأكرم 

                                                             

� −  � , 4*@ u- �*
 °5 Z�.��rmF 
` −  �*�%�� ��- 2k�(�� #$%� 8;q u� YX�� u� Lo�< E ��.�7� 3/3�� ¤< u-� K 0¿/

/�
  ��� 3/e ¤< u- 9*¾ L��M �-< u� 4*� 8*
 � ,�l�.�� u� �=L- 8%��� ,'�
FZ 0L�7� ,2%��� B�< u� 8�A�- �%� 8���- >�$I.5R� �5�%7� 

b −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:��` � ,rd  	rrF 
a −  E 2 0�6� ¶�L � B
  �< Z�(5< L/½�� ��*- E =L$i7� ¢�L� 3*$I�� [�.56� ��[

�5y� H3A "  ���y� u  �7  u� ,��I�� �D� E ��*XL��� T
.� ��*- 3�- 	
 �L�6� 
(%�� L���< 2����� ,��5y� BA< �  > 0L&.��� ,G 0>L�� :B*(@9  �(�-

 "  ���y� 2:�L�7 ��3/>�%l� 8
.@ �(�- "  ���y� �  ¥�%�� J�- >��;< �< ,
=<L�� ��- Q���� !� 	 Z�L��� NH��7� T
.� E  W�3� 2*
&  E u&�/ �*]l��

 :Q��/ [� ��[� ,2*
��3�� Ú�%��� J�- 3/ �  ��&
�7� �� ¶ 0L�� Q�*.;��w 3��
 �%� u�� FFF ��I�� �D� E �&
�7� 2��  Q��V.5� !� u/> 0L&.7� G��3�� u� >3  3& 
 8*�� BA� �� !� Bl/ �< 
��5y� Y&.P&
� u��< T*� ���H3� �< ��� u�&/

� �(�-2M[�5 �$%��� 2%�?� 2/Lo�<� G> 0L&.� 2���%� 2�[q �1�} ,=L$i7� ¢�L�� ,
 p ,2
����� Q� 6�`c � ,�rm ��tb [�.56� B(@ u� B*
].�� �D� >��/ ,�

F8%� ^�o�� ���� 2A��� � 03�.7� L/½.�� !� 3*$I�� 



 �*�

  :الآتية القرائن اختلاقه على ويشهد

إن أول  :9ـ عدم ادعاء أحد لهذا الحديث أو سماعه في عهد النبي  ١
 عدم هي ،9ل اختلاق هذا الحديث المنسوب إلى النبي الأكرم نقطة تثار حو

أبا بكر وعمر عمدا  نّإ إذفي سياق أحداث السقيفة،  إلا ذكره على الإتيان
 7لإثبات شرعية حكمهما في مواجهة الأدلة المتقنة التي ساقها الإمام علي 

 على دالةال ـ 9مستنداً إلى الروايات المتعددة والمتواترة عن النبي الأكرم 
 ـ 9 للنبي وخليفة للمسلمين إماماً وتنصيبه بوصفه 7 علي الإمام تعريف

كذلك في مواجهة تمسك شيعته بالنصوص النبوية، حيث عمدا إلى اختلاق و
هذا الحديث. والسؤال هنا: لو كان مثل هذا الحديث قد صدر حقاً عن النبي 

 إلا سماعه يدع ولم ،9الأكرم، فلماذا لم يسمع به أحد في عهد رسول االله 
مام علي في الإ حق اغتصبوا الذين وعمر بكر أبي أمثال من السقيفة أبطال

 قبل من لتكذيبه مجال لا حيث 9الخلافة، وذلك بعد رحيل النبي  الأكرم 
  .النبي

جاء في المصادر التاريخية  ـ انتماء شهود الحديث إلى أبطال السقيفة: ٢
، 7و بكر، وذلك في مواجهة الإمام علي أن الذي صاغ هذا الحديث هو أب

والذين شهدوا له بصدور هذا الحديث هم: عمر بن الخطاب، وأبو عبيدة بن 
، وهم بأجمعهم من الأوائل ���الجراح، وسالم مولى أبي حذيفة، ومعاذ بن جبل

الذين اصطفوا مع أبي بكر في ادعاء الخلافة، بل إن هؤلاء هم الذين سبق لهم 
حقهم في  :الكعبة وأبرموا عهداً يقضي بسلب أهل بيت النبي  أن تعاقدوا في

نفسه إذ  7الخلافة والإمامة مهما كلف الأمر. وهذا ما صرح به الإمام علي 
                                                             

� −  � ,4*@ u- �*
 °5 Z�.� :LC:��caF 



 �*)

كشف عن مؤامرة أبي بكر من وراء اختلاق هذا الحديث ومن شهد له 
  .���بصحته

رم والسؤال الذي يرد هنا: إذا كان هذا الحديث صادراً عن النبي الأك
حقيقة، فلماذا لم يسمعه الصحابة الآخرون، من أمثال: سلمان، وأبي ذر، 
والمقداد، والزبير، بل إن جميع هؤلاء قد أنكروا صدور هذا الحديث، وتشبثوا 

على ما مر تقريره في فصل  7بنصوص النبي الأكرم بشأن إمامة الإمام علي 
يث المنسوب إلى أصل التنصيب. وعليه يمكن التشكيك في صحة هذا الحد

  النبي، بل القطع باختلاقه بالنظر إلى الشواهد الأخرى.

تقدم أن  :الأخيرة لوصيته 9ـ منع عمر من كتابة النبي الأكرم  ٣
ذكرنا في فصل تنصيب الإمام، ونقد الشبهات الواردة في هذا الشأن أن تعرضنا 

 ،9الأكرم إلى نقد شبهة عدم وجود النص في الروايات المأثورة عن النبي 
 بدواة له يؤتى بأن النبي أمر عندما وذلك والقلم، الدواة حديث هامش على

كتف ليكتب للمسلمين وصيته الأخيرة، إلا أن عمر بذل المستحيل من أجل و
منع النبي من ذلك، حتى بلغ حد اام النبي بأنه ـ والعياذ باالله ـ يهجر، حتى 

  كان له ذلك.

قد رجع  9ا: إذا كان النبي الأكرم والسؤال الذي يفرض نفسه هن
؛ فلماذا قام 7حقاً عن جميع النصوص الإلهية الواردة في إمامة الإمام علي 

بكل تلك الجهود المضنية عندما سمع النبي يأمر بإحضار الدواة والكتف، ولم 
يسمح للنبي بتنفيذ وصيته؟ ألا يدلّ ذلك على عدم وجود نسخ من الأساس، 

                                                             

�  H�]- ;s� < H3l7� :LC:� 	 p ,H��:6�`r � ,td  	���F 



 �**

د من وراء كتابة تلك الوصية التأكيد على إمامة الإمام علي وأن النبي كان يري
من خلال تدوينها في كتاب؟! ولكن للأسف الشديد عمد الطامعون في  7

بلوغ الخلافة إلى منع إبرام هذا الكتاب الذي كان من شأنه ـ على حد تعبير 
  الرسول ـ أن يمنع الأمة من الضلالة.

الدليل الآخر  حابة لهذا الحديث:وسائر الص 7ـ إنكار الإمام علي  ٤
في مستهل الترويج  7على اختلاق هذا الحديث، إنكاره من قبل الإمام علي 
في مواطن أخرى،  7له من قبل أبي بكر، وقد تكرر هذا الإنكار من الإمام 

  ومن ذلك عندما أعاد طلحة بن عبيد االله الاستناد إلى هذا الحديث.

 واحد من طريقين: فإما التصديق وهنا لا يبقى أمام المسلمين إلا
بالحديث الذي ادعاه أبو بكر وشهد له به أربعة نفر من أنصاره وأعوانه، ولازم 

رغم علمه بنسخ إمامته مصراً  7ذلك ـ والعياذ باالله ـ أن يكون الإمام علي 
على تشبثه بنصوص الإمامة، وتكذيب حديث أبي بكر، مما يعني نسبة الكذب 

ل على السلطة حتى ولو كان على حساب تكذيب رواية النبي والتمرد للحصو
  .9الأكرم 

كما يلزم من القول بالحديث المدعى من قبل أبي بكر، هو تكذيب 
الصحابة من أمثال: العباس، وابن عباس، وسلمان، وأبي ذر، والمقداد، والإمام 

ى ، وسائر الأئمة الذين أكدوا فيما بعد عل7، والإمام الحسين 7الحسن 
  أصل التنصيب واستندوا إليه.

على هذا اللازم الباطل، فإن أهل السنة لم يتمكنوا من إقامة  فضلاً عن
  أي دليل أو شاهد عليه.

 7والطريق الآخر أن يذهب المسلمون إلى تبني إنكار الإمام علي 



 �*+

لهذا الحديث المدعى من قبل أبي بكر، والالتزام بأن أبا بكر وجماعته قد 
الحديث طمعاً في الاستيلاء على السلطة واغتصاا من أصحاا  اختلقوا هذا

  الشرعيين، وقد تقدمت الإشارة إلى أدلة وشواهد هذه الفرضية.

من أهل بيت  7وعلاوة على ذلك بالالتفات إلى كون الإمام علي 
، و[أن أهل مكة أدرى »أن أهل البيت أعلم بما في البيت«النبوة، ومن باب 

الأعلم بموضوع الإمامة والخلافة من الآخرين، ولذلك فإننا  بشعاا]، فهو
  ننحاز إلى موقفه.

، إطلاق النصوق من 7والوجه الثالث في تأييد موقف الإمام علي 
 الشواهد إلى مضافاً إمامته، بشأن 9القرآن والسنة المأثورة عن النبي الأكرم 

  .االله شاء إن ذكرها على سنأتي التي الأخرى

لقد أقر عمر بن الخطاب  الخليفة الثاني بأصل التنصيب:ـ اعتراف  ٥
بمنصب الإمامة والخلافة، والأهم من ذلك وأولويته  7بأحقية الإمام علي 

 مر ما على وتكراراً، مراراً  9اعترافه بأصل تنصيبه من قبل النبي الأكرم 
 إلى حاجة فلا التنصيب، أصل فصل في النصوص تعارض شبهة نقد في بيانه

  دة هنا.لإعاا

وعلى هذا الأساس فإن عمر لا يكتفي بعدم ذكر أي دليل على أصل 
النسخ فحسب، بل يعترف بوجود أصل التنصيب، وإنه لجأ أحياناً لتبرير 

، وكراهة 7الاستيلاء على الخلافة بأمور من قبيل: صغر سن الإمام علي 
ذ لو كان النسخ العرب لخلافته. وعليه ففي الحقيقة لم يكن هناك للنسخ أثر؛ إ

حاصلاً على أرض الواقع، لما كان هناك من وجه لذهاب عمر بن الخطاب إلى 
تلك التبريرات والاعترافات، هذا أولاً. وثانياً: كان يكفي لعمر وأبي بكر أن 



 �*�

دون الحاجة إلى من يتمسكوا ذا النسخ بوصفه فصل الخطاب دائماً وأبداً، 
  .���تكلّف الأعذار الواهية

إذا كان  شيح عمر للإمام علي في الشورى السداسية للخلافة:ـ تر ٦
الحديث المدعى من قبل أبي بكر وعمر القائم على عدم الجمع بين النبوة 
والخلافة في أهل بيت النبي صحيحاً، وأن االله كره لهم ذلك، فالسؤال هنا: لماذا 

ن في الشورى التي دعا إليها ضم 7عمد عمر إلى ترشيح الإمام علي 
الأعضاء الستة الذين رشحهم، وبذلك يكون قد اعترف بصلاحيته لتولي 

دون أن يكون هنا بأس في أن يجمع هذا البيت بين الخلافة من الخلافة [
  والنبوة].

ـ طبقاً للحديث المدعى من قبل أبي بكر  7ان الإمام علي ـإذا كـف
عمر بن الخطاب واحداً  ـ غير صالح لتولي الخلافة ـ والعياذ باالله ـ لماذا جعله

  من الأعضاء المرشحين في الشورى؟

صالحاً لتولي الخلافة ـ وهو كذلك ـ  يثبت  7وإذا كان الإمام علي 
أن هذا الحديث المدعى مجرد حديث مختلق، وإن صلاحيته قد انتهت بعد 

  انقضاء فترة من الزمن.

في فصل تقدم أن ذكرنا  ـ عدم تعارض الحديث مع القرآن الكريم: ٧
من  اًأصل التنصيب ـ على هامش شبهة عدم النص في القرآن الكريم ـ عدد

، من قبيل: آية التطهير، والإنذار، 7الآيات بشأن إمامة الإمام علي 
الإمام  والولاية، والتبليغ، وإكمال الدين، وأولي الأمر، والتي أثبتنا بموجبها أنّ

                                                             

� − FZ 0L�7� ,Q�6� B*
�.
� H�L�� �� ^�o�� B*
�.�� �D� �< 9�U R 



 �*�

 علي الإمام تنصيب ولـما كان ،9كان إماماً وخليفة لرسول االله  7 اًعلي
 بدوره كان 9 الأكرم النبي فإن االله، قبل ومن الكريم القرآن في ورد قد

. وعلى هذا الأساس عنده من يغيره أن بوسعه يكن ولم ذلك، بإبلاغ مأموراً
مخالف لآيات القرآن، مضافاً إلى وخلافته فإن دعوى نسخ إمامة الإمام علي 

 رواية وبين القرآن يكون التقدم للقرآن، خاصة أنه عند حصول التعارض بين
إذا كانت الرواية ينفرد بروايتها أربعة أشخاص فقط لدوافع سياسية، وكانت 

  الأدلة والشواهد تثبت اختلاقها على ما مر بيانه.

رصدت مخالفة للأسس الدينية:  7ـ حكومة غير الإمام علي  ٨
فة للحاكم الإسلامي صفات وشرائط، الآيات القرآنية الكريمة والروايات الشري

ومن أهمّها بعد العدالة والورع والتقوى، الأفضلية والأعلمية، بحيث يجب على 
الحاكم الديني أن يكون أفضل من الآخرين من حيث الصلاحية والاستحاق. 

}|  u  (قال تعالى في محكم كتابه الكريم:  ut8� uvw` x w�t uy t� u�uTu  u_u]}0 ~= t�u  z{ u�  u1 t� }�u  
 u�I ~� ~� t u¡ uqt, u7 t6 ~�u� u� uT K u�t ~y t�u  }1w` x |�w uy (���.  

إن هذه الآية تذكر أن الذي يتصف لزوماً بالهداية إلى الحق يستحق 
الاتباع وممارسة الحكم والسلطة، وبعبارة أخرى: إن الشخص الهادي يجب أن 

بالفيض الإلهي بالذات، وأن يكون معصوماً في أمر الهداية، وأن يكون مهدياً 
يكون هادياً للآخرين من خلال الاتصال بالحق تعالى، وإلا فإن غير المعصوم 

  .�`�لا يمكن أن يكون هادياً لزوماً ومنطقياً

                                                             

� −  :4:�/bcF 
` −  p ,�vL��� ���� E ���*7� ,
{�()�(i�� ��; 3&f 3*��� 2����� :LC:�`� ,`dt ,

 p��� � ,ccF 



 �*�

وإذا فقد الهادي المعصوم، يتضح من مفهوم الآية الشريفة أنه إذا كان 
يته أكثر من تبعية هناك هاديان، وكان أحدهما أهدى من الآخر، كان ملاك تبع

، أو طبقاً �عصمة الإمام�الآخرى. وعلى هذا الأساس طبقاً لمذهب الشيعة 
، يكون الإمام علي على �7القول بأعلمية الإمام علي �لمذهب أهل السنة 

كل حال هو الأنسب والأجدر والأصلح لتولي الحكم من غيره، وإن الآخرين 
  باعه والرجوع إليه.ـ طبقاً لهذه الآية الشريفة ـ ملزمون بات

 باتصاف الحاكمية شرط حدد أنه 9وقد روي عن النبي الأكرم 
ما ولت أمة رجلاً قط أمرها وفيهم أعلم منه، « :يقول إذ ،»الأعلمية« بـ الحاكم

  .���»إلا لم يزل أمرهم يذهب سفالاً حتى يرجعوا إلى ما تركوا

 أهل من هرةالطا لعترته التبعية بلزوم 9وقد أوصى النبي الأكرم 
  .الشهير الثقلين حديث في :بيته

على سائر الخلفاء، واستحقاقه  7فيما يتعلق بأفضلية الإمام علي 
للخلافة، ليس هناك إجماع من قبل الشيعة وبعض المعتزلة من أهل السنة على 
ذلك فحسب، بل تقدم في فصل أصل التنصيب اعترافات على لسان الخليفة 

  خليفة وإماماً على المسلمين. 7تنصيب الإمام علي الأول والثاني بأولوية و

يضاف إلى ذلك أن أبا بكر قد اعترف في مواضع مختلفة أنه ليس 
الأنسب والأصلح للحكم، وكان يدعو المسلمين إلى التماس غيره، وجاء في 

  .�`�»لست بخيركم، وعلي فيكم«بعض الروايات قوله: 

                                                             

� −  � ,���� 4*@ u- �*
 °5 Z�.�`�cF 
` − < u-� :LC:� p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤� � ,�drF 



 �*�

لأفضل مثل الإمام وعلى هذا الأساس مع وجود الشخص الأعلم وا
، لا يصل الأمر ـ بغض النظر عن النصوص الدينية ـ إلى خلافة 7علي 

 7أمثال أبي بكر وعمر، وعلى فرض عدم وجود أي نص بشأن الإمام على 
ـ على ما تقدم ذكره ـ مع ذلك كان يجب على الأمة أن تختار الأعلم والأفضل 

  عليهم.ليكون هو الحاكم والخليفة  7وهو الإمام علي 

 القرآن آيات بنفسه تلا الذي 9وعليه كيف يمكن للنبي الأكرم 
 اتصاف لزوم حديث عنه وصدر الحق، إلى الهادي اتباع لزوم بشأن الكريم
كم بالأعلمية مضافاً إلى حديث الثقلين والعترة، كيف يمكن له أن والحا الإمام

 نطق ا والأحاديث التيوصريحه يعمل على خلاف مضمون القرآن الكريم 
، ويعمل على وتنصيبه بنفسه، ليعدل عن تعيين الخليفة الأفضل والأعلم

  نسخها؟!

في جوابه عن الحديث المدعى من  7وهذا ما أشار له الإمام علي 
  .���قبل أبي بكر بن أبي قحافة

يتضح من هذا الجواب أنه حتى لو فرضنا جدلاً وقبلنا بورود الحديث 
، مع ذلك يبقى الحق بالخلافة محصوراً بالإمام 7 الناسخ لتنصيب الإمام علي

؛ لأنه الشخص الوحيد الذي يتصف بالصفات اللازمة لتولي الحكم 7علي 
 عى ـ حتى إذا صحالأعلى والأكمل، وإن حديث النسخ المد والخلافة في الحد
ـ إنما ينسخ أصل التنصيب، ولكنه لا يمنع استحقاق الإمام علي للإمامة 

  توفر الصفات والشروط التي تؤهله لذلك فيه.والخلافة ل

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�� � ,c  	`�aF 



 �*�

إن أصل النسخ في الأحكام والقوانين  ـ استحالة تبرير أصل النسخ: ٩
الفردية والاجتماعية والسياسية أمر ممكن، بل واقع. ولكن لا بد لكل نسخ 

دون سبب من وتغيير من علّة وسبب مقنع، ولا يمكن تغيير أي قانون أو حكم 
وبعد هذه المقدمة لا بد من السؤال بشأن الحديث المدعى من أو مبرر وجيه. 

، بالقول: لماذا عدل 9قبل أمثال أبي بكر وعمر، والمنسوب إلى النبي الأكرم 
ـ طوال  عنه الواردة النصوص جميع عن واحدة لحظة في 9النبي الأكرم 

بأجمعها الفترة الممتدة من بداية رسالته إلى أواخر عمره الشريف ـ لينسخها 
[من خلال هذا الحديث اليتيم الذي لم يسمعه من كل الصحابة سوى عدد 
يسير لا يتجاوز أصابع اليد الواحدة، وهم: أبو بكر وعمر والثلاثة الذين 
شهدوا لهما به]؟! فهل حصل هناك أمر خاص؟ هل صدر عن الإمام علي ـ 

ة من هو أعلم والعياذ باالله ـ معصية تعارض الدين؟ أم هل ظهر بين الصحاب
  ؟7وافضل من الإمام علي 

على من صاغ هذا الحديث أن يجيب عن هذه الأسئلة المشروعة. 
للإجابة عن هذه الأسئلة إلى اجترار الأعذار  هموبطبيعة الحال قد يلجأ بعض

، ومخالفة الناس له، مما هو 7السابقة، من قبيل: حداثة سن الإمام علي 
ق، وقد تقدم أن أجبنا عنه في معرض نقد شبهة بأجمعه ـ كالحديث نفسه ـ مختل

عن الخلافة  7فلسفة بيعة الناس لأبي بكر تحت عنوان إبعاد الإمام علي 
  بمختلف الأعذار التي تقدم نقدها بالتفصيل.

تقدم أن أشرنا إلى أن هذه الرواية مختلقة  ـ انقضاء زمن النسخ: ١٠
رح السؤال نفسه بشأن زمن ولا أساس لها من الصحة، وعلاوة على ذلك يط
إذ يقال: حتى ما قبل  ـ 9صدورها ـ لو سلمنا صدورها عن النبي الأكرم 

رحيل النبي الأكرم بثلاثة أيام لم تصدر مثل هذه الرواية عنه، بل هناك قرائن 



 �+�

 9مثل حديث الدوات والقلم وشغب عمر ومنعه من تنفيذ وصية النبي الأكرم
  .7 علي الإمام إمامة على النبوية وصالنص واستمرار اعتبار عن تحكي

والآن بغض النظر عن الإشكال السابق المطروح بشأن ما هو الحدث 
 الإمام إمامة على النصوص جميع نسخ إلى 9الهام الذي دعا النبي الأكرم 

 هذا عن الإعلان في النبي تأخر لماذا: نفسه التساؤل هذا يطرح ،7 علي
الناس سماع النصوص على إمامة الإمام  فقد ألف والمصيري؟ الهام الحديث

مراراً وتكراراً منذ بداية النبوة والبعثة إلى الأيام الأخيرة من حياته  7علي 
المباركة عندما أمر بإحضار الدواة والقلم، مضافاً إلى عشرات الآلاف من 

، 7يوم غدير خم والإعلان عن إمامة الإمام علي  االحجاج الذين شهدو
يع البلدان التي انتشروا فيها. وما هو حكم آلاف المسلمين وقد نقلوه في جم

الذين لم يسمعوا بالحديث المدعى من قبل أبي بكر، وتمسكوا بالعمل على طبق 
  ؟7نصوص إمامة الإمام علي 

كان  7وعليه يتضح أن زمن نسخ أصل هام مثل إمامة الإمام علي 
هوده لم يكن في المستوى قد انتهى، وإن الحديث المدعى من قبل أبي بكر وش

والحد الذي يمكن أن يورث اليقين والاطمئنان، ولذلك كان أمثال الإمام 
، وسلمان، وأبي ذر، والمقداد، وقبيلة بني هاشم، وسائر الصحابة 7علي

، ولم تكن بيعتهم لأبي بكر إلا عن ضغط 7يميلون إلى إمامة الإمام علي 
  تنصيب.وإكراه على ما مر بيانه في فصل أصل ال

  :التبرير الرابع عشر: تعارض النصوص  ●

هناك من أهل السنة من ذهب إلى القول بورود كثير من النصوص 



 �+�

 إلى تنقسم وهي والخلافة، الإمامة بشأن 9والروايات عن النبي الأكرم 
 وبعضها والخفي، �الواضح� الجلي النص تشمل حيث النصوص، من نوعين
 بكر، أبي خلافة في ظاهر الآخر عضهاوب ،7 علي الإمام إمامة في ظاهر

التعارض بين هذه النصوص، ويصير الأمر إلى سقوطها عن  يقع وبذلك
  .���الاعتبار

�,�¡% �i
&��: 
لقد تقدم بحث التعارض بين النصوص في الفصل السابق عند الحديث 

، وعمدنا إلى نقدها، ولذلك نحيل القارئ الكريم »تعارض النصوص«عن شبهة 
البحث، ولا نرى حاجة إلى الإعادة ولكن نكتفي هنا بذكر خلاصة  إلى ذلك

ذلك البحث وهي أن أكثر أهل السنة أنكروا وجود النص على أبي بكر، ومن 
خلال التبريرات التي تقدمت في فصل التبريرات ـ وسيأتي بعضها الآخر لاحقاً 

، 7ـ يتضح أم كانوا يؤمنون بنوع خاص من النص على الإمام علي 
ولكنهم صاروا بصدد تأويله بشكل وآخر، بيد أن جميع تلك التأويلات لم تكن 

عن  7ناهضة. وعليه لا تكون هذه الشبهة صالحة لتبرير إبعاد الإمام علي 
  السلطة.

التبرير الخامس عشر: إثبات مطلق الخلافة دون الخلافة  ●

  :المباشرة

ل السنة ـالأخير لأه اعـة الأخيرة أو الدفـالشبه ربما أمكن القول: إنّ
                                                             

� −  p ,T@��7� Kq :LC:�r � ,btc ,B{R3�� �*�
�� B{��6� 3*$¡ ,^�@�(�� ;
�ac� p ,Bl��� ,��; u-� ;a � ,t  	��mF 



 �+)

 ـ من وجهة نظرهم ـ في مواجهة النصوص الصريحة على إمامة الإمام علي
، تظهر من خلال قولهم: إن النصوص الواردة بشأن الإمامة والخلافة وخلافته

إمامة «، و»الخلافة«، و»الإمامة«بألفاظ من قبيل:  9عن النبي الأكرم 
، ولكنها ليست بصدد 7ة للإمام علي إنما تثبت أصل الإمامة والخلاف »المتقين

من أمثال الخلفاء الثلاثة الذين سبقوا الإمام وخلافتهم نفي إمامة الآخرين 
  في ممارسة السلطة والخلافة. 7 اًعلي

فقد قال التفتزاني بعد تقرير الروايات النبوية الصريحة في خلافة الإمام 
لافته، لا نفي ولو سلم، فغايته إثبات خ«، في معرض تبريرها: 7علي 

  .���»خلافة الآخرين

إثبات الشيء لا ينفي ما «وبذلك فإنه كان بصدد بيان الأصل القائل: 
  .»عداه

�,�¡% �i
&��: 
إن هذا التبرير يعد من التبريرات الضعيفة والواهية لأهل السنة؛ إذ 
تأتي على خلاف ظهور ـ بل نصوص ـ روايات إمامة الأمة وخلافة النبي 

 ضمن تباعاً سنوضحه ما على والعقلاء، العقل تخالف أا كما ،9الأكرم 
  لفقرات الآتية:ا

لو أننا ألقينا نظرة  ـ ظهور الآيات في الخليفة والإمام المباشر: ١
  ، من قبيل:7فاحصة على الآيات القرآنية الواردة بشأن إمامة الإمام علي 

                                                             

�  − .�.�� u/3�� 3�5 :LC:� p ,3A��7� Kq ,^��b � ,c�m �/���� 3(  :'�x/< LC:�� ;
p ,H��:6� ��(�  2A�� :u  '��: ,2/�  9%1y� 2�].�� ,=�
�3��t� ,`dmF 



 �+*

t6  (ـ آية الولاية:  ~�z,w� u% u� }"w`�� I ~R u� u% u�I ~�, w< ~= u�= w�}�� �I~� u�� u�= w�}�� u% ~p~�
 u�I~:w7� u� t6 ~� u% un& u7 }��� u�I~; tY ~= u% unuh }3�� (���.  

�u�t,u  (ـ آية إكمال الدين وإتمام النعمة: w` u� w�"~  & u� t· |� u@ ~�I ~R }	�� & u zyu  & u=
 u% ~pu0u�& uR w� u�t¦}� u@ u� uT t�u: t? u; t u¬ t�w` u% u�|@ u� t� w���  w�&}��� t� w� u� ~� w3t:u= (�`� وقوله ،

uA  (تعالى:  tIu,t�� wS tI ui tk� u% t6 ~� tI ui t u² uhuT t6 ~�w�=w
 t� w� �% ~	 u? u7 u�= w�}�� u¥w̧ u= uA tIu,t��
&c�= w
 uAuh tR w'� t6 ~�u� ~�, w£ u� u% �w0 u�t:w" t6 ~�t, u� uD ~� t�u t�u u% t6 ~�u�=w
 t6 ~�u� ~�t� u� t7u  (�b�.  

�~�I~:,w>u  �I  (لي الأمر: ـ آية أو u�� u�= w�}�� & u zyu  & u=��  u�I ~R }	�� �I~:,w>u u%
 t6 ~�t� w� w	 t�uE� w§ t%~ u% (�a�.  

 9سيتضح لنا أا بصدد البيان والإعلان عن خليفة النبي الأكرم 
 هذه إنّ إذ فصل؛ وبلا مباشرة المسلمين على له وخليفة حاكماً بعده وتنصيبه
 ذه يتصفون والذين ورسوله االله هو وحاكمهم المسلمين ولي أن تتثب الآيات

الصفات التي تذكرها هذه الآيات، والتي لا نجد مصداقها في غير الإمام 
. وبعبارة أخرى: إن هذه الآيات في مقام بيان وتبيين أصل ديني هام، 7علي

 وخلافة وهو تحديد هوية الحاكم والخليفة الذي يجب أن يتولى إمامة المسلمين
يجب أن تتوفر في  التي الصفات بيان مقام وفي رحيله، بعد 9رسول االله 

خليفة رسول االله لم تذكر هذه الآيات سوى الصفات التي لا تنطبق إلا على 
. فإذا كان هناك من يمكن له أن يتولى إمامة المسلمين وخلافة 7الإمام علي 

                                                             

� −  :G3{�7�ccF 
` −  :G3{�7�dmF 
b −  :G3{�7�bF 
a −  :���%��ctF 



 �++

ت الآيات عن ذكر ، فلماذا أحجم7في عرض الإمام علي  9رسول االله 
صفاته؟! فإن لازم عدم ذكر صفات هؤلاء مع استحقاقهم وأهليتهم لتولي 

: إغراء وضحمنصب الإمامة والخلافة، هو قصور البيان ونقصانه، وبعبارة أ
المخاطبين وإبقائهم في دائرة الجهل، وهذا بعيد كل البعد عن طبيعة آخر الكتب 

ل والذي يصفه االله سبحانه وتعالى السماوية الذي يتصف بأنه الكتاب الأكم
u9  (بقوله:  w�w� t� ~�t�w� K u t\~@ u% c�u tª u� u% K c� ~� u% �� t u» |� ~�w� & c"&u,t]w; (���.  

بالإضافة إلى ما تقدم  ـ نصوص الروايات النبوية في الخليفة المباشر: ٢
من الآيات، نجد الروايات النبوية ظاهرة ـ بل صريحة ونص ـ في إثبات 

مباشرة وبلا فصل. ومن ذلك الحديث  7مة والخلافة للإمام علي الإما
النبوي المعروف الذي قاله في بداية الجهر بالدعوة حيث دعا إليه كبار عشيرته 

يا بني عبد المطلب! إني واالله ما أعلم شاباً «الأقربين، وقال لهم في تلك الدعوة: 
كم بخير الدنيا والآخرة، في العرب جاء قومه بأفضل مما جئتكم به، إني قد جئت

وقد أمرني االله أن أدعوكم إليه، فأيكم يؤازرني على هذا الأمر على أن يكون 
  .�`�»أخي ووصيي وخليفتي فيكم؟

  فهل المراد من هذا أن يكون خليفة له بشكل غير مباشر؟!

يضاف إلى ذلك وجود روايات نبوية أخرى صريحة في خلافة الإمام 
  اشرة ومن غير فصل، من قبيل قوله:بعد رسول االله مب 7علي 

  .��b»إمام المسلمين وأمير المؤمنين ومولاهم بعد علي بن أبي طالب«ـ 

                                                             

� −  :B]%��rtF 
` −  p ,H��:6� H�]-`r � ,`m`F 
b −  ,S�3l�� ���< �bmaF 



 �+�

  .���»يا علي أنت الإمام والخليفة بعدي«ـ 

  .�`�»فإن علياً وليكم بعدي«ـ 

أليست هذه الأحاديث والروايات نصوصاً صريحة في بيان إمامة الإمام 
 »بعدي«بين أهل السنة مكابر يقول: إن كلمة  ؟ اللهم إلا إذا ظهر من7علي 

  في هذه الروايات مطلقة، وتشمل فترة ما بعد النبي بربع قرن من الزمن أو أكثر!

بالإضافة إلى نص الروايات النبوية، يمكن  ـ عموم الروايات النبوية: ٣
من عمومها أيضاً، وذلك بالقول: إن  7أن نستنبط إمامة الإمام علي 

دالة على إمامة الإمام علي عامة وتشمل كل زمان من حين الروايات ال
صدورها، وبذلك تكون الإمامة بمعنى المرجعية العلمية والدينية والولاية 

. فقد قام نفسه 9المعنوية والقيادية قد تحققت حتى في عصر النبي الأكرم 
نية بوصفه مرجعاً علمياً والدي 7النبي مراراً وتكراراً بتعريف الإمام علي 

وحجة الحق ومدار الهداية، وقد تقدم ذكر الروايات الدالة على هذه المعاني في 
الفصول السابقة. ولم يبق من معاني الإمامة سوى بعد الخلافة والحكومة حيث 
لم تتحقق فعليتها في حياة النبي الأكرم؛ لأن ماهية الخلافة ـ كما هو واضح من 

  .رحيله بعد 9النبي الأكرم  اسمها ـ هي الاستخلاف والحلول محل

 الإمام تعريف في الكثيرة النصوص من 9مراد النبي الأكرم  لو أنّ
 أن البداية منذ عليه كان عاماً، يكن لم الإمامة مقام وتنصيبه في 7 علي
  .الحاجة وقت عن البيان تأخير ذلك من يلزم لا كي بزمنه، يقيده

                                                             

� −  p ,hI�> g/H��a` � ,a`  	ab ,H��:6� H�]- ;bd � ,batF 
` −  p ,2/�$%��� 2/�3(��m � ,bdtF 



 �+�

الغدير مع الإشارة إلى كيفية وفيما يلي نقدم توضيحاً مختصراً لرواية 
 كنت من«في بداية حديث الغدير:  �من�استفادة العموم منها. حيث تدلّ كلمة 

 مولاه 9 النبي كان من كل أن بمعنى العموم، على »مولاه فعلي مولاه؛
 وقائده ومقتداه مولاه فصاعداً الآن من 7 علي كان وإمامه، وقائده ومقتداه
وائل؛ الأ الثلاثة الخلفاء جميعهم حتى الناس حق في يسري العموم وهذا وإمامه،

مولى وإماماً لهم في جميع الأمور، وأن  7فكان عليهم أن يعتبروا الإمام علياً 
يرجعوا إليه بعد رحيل رسول االله لمعرفة مسؤوليام وتكاليفهم، لا أن يغتنموا 

لافة، بل غيابه وانشغاله للتآمر عليه في السقيفة ويسلبوا منه حقه في الخ
ويجبروه على مبايعة أبي بكر تحت الضغط والتهديد، فهل هذا هو المفهوم من 

  المولوية؟

كان بعض  ـ الروايات النبوية الدالة على عدم خلافة الشيخين: ٤
 من للخلافة، الصحابة بعض ترشيح عن 9الصحابة يسألون النبي الأكرم 

 يجيب كان أنه الفريقين روايات في ورد وقد ،7 وعلي وعمر بكر أبي أمثال
بالنفي عن سؤال كل من يطرح احتمال ترشيح أبي بكر وعمر، ولكن ما أن 

  .���»هو ذاك«حتى يقول:  7كان يؤتى على اسم الإمام علي 

 الإمام إمامة من 9يستفاد من هذه الروايات أن مراد النبي الأكرم 
  .المباشرة وإمامته خلافته هو 7 علي

ذكرنا في الفصل الأول في تعريف  م الإمام:ـ عدم الفصل بين مها ٥

                                                             

� −  � ,���� ���;< E ��ML7� ���v ,
�%�� "(I�� 3&f u/3�� H3- :LC:�ar  	c` ,
 p ,H��:6� ���(  2A�� :u  '��:t � ,`mcF 



 �+�

بالتفصيل أن للإمام ثلاثة شؤون ووظائف ومسؤوليات هامة، وماهيته الإمام 
المرجعية  نّأ، و�المرجعية العلمية والدينية، والحكم، والولاية المعنوية�وهي: 

على نحو  7العلمية والولاية المعنوية تكمن في النفس القدسية للإمام علي 
يني، ولا يمكن فصلها عنه أو فرض زمن محدد لها، فلا يمكن القول مثلاً: إن تكو

رغم اتصافه بجميع صفات وشرائط الأعلمية وملاكات  7 اًالإمام علي
لن تتحقق إلا وحجيتها الأحقية على النحو الأكمل والأتمّ، إلا أن فعلية إمامته 

  لتربع على سدة الحكم.بعد انتهاء فترة الخلفاء الثلاثة الذين سبقوه في ا

لم يهتم أهل السنة ـ بما لهم من قراءة خاصة بشأن حقيقة الإمامة ـ 
ذه الحالة المترابطة والشؤون والمسؤوليات المتماسكة والتي لا تقبل الفصل في 
مفهوم الإمامة. إلا أن مسألة فصل الحكم مخالف لظهور الآيات والروايات 

  على ما مر توضيحه.ونصها 

لو نظرنا إلى سيرة الحكام الدينيين وغير  ـ مخالفة سيرة العقلاء: ٦
، فسوف ندرك أم كانوا ـ بشكل عام ـ بصدد التعريف بمن وتاريخهم الدينيين

يخلفهم أو تنصيبه، ويمهدون الأرضية لذلك، ومن بين وسائل ذلك بيان 
تلك الخصائص البارزة التي يجب توفرها في القيادة، ويقومون بتطبيق 

الخصائص على المرشح المنشود لهم، ويتم التصريح أحياناً باسم الخليفة أو 
  الوريث لعرش المملكة والحكم والدولة.

وهنا نتساءل: هل ظهر في جميع هذه الحالات ـ التي قام فيها الحكام 
بتعيين من يخلفهم ـ محقق أو باحث احتمل أن يكون المراد من هذا التعيين 

لاستخلاف غير المباشر؟ لو عثر على مثل هذا المحقق، فإننا والاستخلاف هو ا
بدورنا سوف نعطي الحق لأهل السنة في طرح هذا الاحتمال بشأن النصوص 



 �+�

. إلا أن التاريخ لم يشهد مثل هذه الظاهرة 7الدالة على إمامة الإمام علي 
عقلاء أبداً، لأن هذه الظاهرة أساساً على خلاف السيرة العقلائية. فإن جميع 

العالم يحملون ويفسرون مثل هذا النص والتنصيب على التنصيب والاستخلاف 
  المباشر.

ثمّ إذا كانت هناك من عقبة أو مشكلة خاصة تمنع من فعلية لوازم 
من قبيل: حداثة السن أو المرض وما إلى ذلك، مما يتوقف وتحقّقه التنصيب 

لحسن الحظ فإن أهل السنة  فعلية هذا التنصيب على رفع هذا المانع. ولكن
ومن صاغ هذه الشبهة لم يأتوا على ذكر هذه الموانع، بل لم تكن هناك أي 

للحكم والسلطة، بل وتسلّمه  7مشكلة أو عقبة تحول دون تولي الإمام علي 
  .9كان هو الأفضل والأولى من الجميع والأصلح لخلافة النبي الأكرم 

الشبهة كان يدعي أن غاية ما  إن صاحب هذه ـ عدم تعدد الخلفاء: ٧
، ولا 7تدلّ عليه الروايات النبوية هو المشروعية المطلقة لخلافة الإمام علي 

تنفي مشروعية خلافة الآخرين. يمكن القول في نقد هذا الجانب من الاستدلال: 
 الخلافة، منصب عدة لتولي أشخاص على نص قد 9لو كان النبي الأكرم 

 المرشحين تعدد افتراض مع إذ الفرضية؛ هذه على تدلالللاس مجال هناك لكان
بالمشروعية اللازمة  هملخلافة وعدم تحديد فترة حكومام، يحظى جميعل

والمطلوبة، ولكن طبقاً لرأي المشهور من أهل السنة، فإم يخالفون وينكرون 
وجود النص على خلافة شخص بعينه، وحتى خلافة أبي بكر لا يرون أا 

  النص، وإنما يثبتوا بالبيعة وما إلى ذلك.كانت ب

، لو لم يتم تنصيب �حصر التنصيب بشخص واحد�ومع هذا الافتراض 
هذا الشخص في منصبه مباشرة، وتمّ تنصيب غير المنصوص عليه، للزم من 



 �+�

ذلك تقديم غير المنصوص عليه على المنصوص عليه، وهذا مخالف لأصل 
ن غير المنصوب الذي يعتبر من وجهة نظر التنصيب وغايته. بعبارة أخرى: إ

، لا يمتلك صلاحية الإمام والخليفة »مطيعاً«و »تابعاً«االله ورسوله بوصفه 
والذي تمّ تنصيبه من قبل االله ورسوله، ولا يحق له الجلوس في  »المتبوع«و

  .��� 7منصب الإمام علي 

لو أن هذا  وغيره من الصحابة: 7ـ مخالفة رأي الإمام علي  ٨
تداوله في  يتم أن لوجب ،9لرأي كان مطروحاً في حياة النبي الأكرم ا

الأبحاث السياسية  التي احتدمت في تلك الفترة التي أعقبت رحيل رسول االله، 
مثل: شورى السقيفة، ولاستدلّ ا الأنصار والمهاجرون، ولكننا لو ألقينا نظرة 

ك، من هنا يتضح أن فرضية على الجدل المحتدم آنذاك لما وقفنا على أثر من ذل
  تكن مطروحة أبداً. لم 9تعدد خلفاء النبي الأكرم 

مباشرة، وإمامته  7يضاف إلى ذلك أنه لو لم تكن خلافة أميرالمؤمنين
 الإمام على لكان ،9وإنما كان لا بد لها من مضي فترة على رحيل رسول االله

و أن يدور بالسيدة أ 3يذعن لهذا الأمر، لا أن يعتصم في بيت فاطمة أن علي
الزهراء مع الحسنين على بيوت المؤثرين من المهاجرين والأنصار من أصحاب 
بدر ليلاً يستنصرهم في استرجاع حقه في الحكم والخلافة. فلو كانت خلافة 
الإمام علي غير مباشرة، فلماذا تحدث عن حقه الثابت المسلوب والمغتصب، 

  في كثير من المواقف والمواضع؟! ولم يترك الشكوى من الخلفاء الثلاثة

إلى غير ذلك من الأسئلة التي لا يسعنا الإجابة عنها جميعاً، مكتفين 

                                                             

� −  p ,H��e6� ��]�: :LC:�d � ,b� p� ,t � ,b` ��`cF 



 ���

بالقول إلى القول بأنه لا بد ـ والعياذ باالله ـ أن نعتبر جميع أنواع الشكوى 
وشيعته أموراً غير مبررة، كي نبرر  7والاعتراض الصادر عن الإمام علي 

  !���الثلاثةبذلك أفعال الخلفاء 

إثبات الشيء لا ينفي «أما الأمر الأخير فيتعلق بالأصل العقلي القائل: 
. فيجب القول: إن أهل السنة أنفسهم لا يرتضونه فيما يتعلق بإمامة »ما عداه

وفي المسألة مورد  »إثبات شيء«؛ لأن هذا الأصل يقول: 7الإمام علي 
لهم أولاً من القول ذا النوع من  البحث ـ وهي الخلافة المباشرة للإمام ـ لا بد

 من: ذلك بعد والقول ،»عداه ما نفي«الحكم والإمامة، كي يصل الأمر إلى 
 رحيل بعد مباشرة له ثبتت التي 7 علي الإمام إمامة بعد الحكم يتولى
  ؟9 االله رسول

إنما تثبت  7الآيات والروايات المثبتة لإمامة الإمام علي  ثمّ إنّ
فهي وخلافته ة للإمام علي حصرياً، وأما بشأن إمامة غيره الإمامة المباشر

  ساكتة ولا تتطرق إليها نفياً ولا إثباتاً.

وقد أثبت الشيعة إمامة سائر الأئمة بالروايات النبوية الأخرى، مضافاً 
  نفسه. 7إلى الروايات المروية عن الإمام علي 

  :نويةالتبرير السادس عشر: اختصاص الإمامة بالولاية المع ●

ذهب بعض أهل التصوف الذين يؤولون ويفسرون أكثر الظواهر 
والنصوص الدينية من خلال قناة التصوف والعرفان ومسالكهم الخاصة، ومن 

                                                             

� −  u� Y-�L�� Bl��� E ��l%�� ¶H��� 2$(I� �:3�: ¶L�� E 8]*X�� 0L� �� � 
FZ�.��� �D� 



 ���

ذلك أم فسروا الإمامة لا في القيادة السياسية والاجتماعية، بل في الأمور 
الأسرار الغيبية. وقد المعنوية ومن خلال سلوك الطريقة والأخبار عن المعارف و

ذهب محيي الدين بن عربي إلى تقسيم الخليفة إلى قسمين؛ خليفة من قبل االله، 
وخليفة من قبل النبي، وقال بأن الأول غير قابل للتنصيب، أما الثاني فهو قابل 

 أحداً ينصب ولم الدنيا عن رحل 9للتنصيب، ولكنه يؤكد بأن النبي الأكرم 
ذلك بأن النبي كان يعلم أن في الأمة من أخذ الخلافة عن  معللاً بعده، للخلافة

   االله، إذ يقول:

أخذ النبي عن االله عين ما أخذه منه الرسول، فنقول فيه بلسان «
 9الكشف خليفة االله وبلسان الظاهر خليفة رسول االله، ولهذا مات رسول االله 

يأخذ الخلافة  ؛ لعلمه أن في أمته منعينه ولا أحد إلى عنه بخلافة نص وما
   .���»عن ربه

 إن مراده من الولاية هي الولاية الباطنية التي لا تحتاج إلى نص
وتنصيب، خلافاً للخلافة والولاية السياسية التي لا تحتاج إلى تنصيب؛ لكوا 

  من الأمور التواضعية والاعتبارية.

وقد ذهب آخرون إلى حمل النصوص النبوية الأخرى الدالة على 

                                                             

� −  �< 8���*
�� E ��� 8�H� 
%*& � ���y� L�[ 3@� F=>���3�� 0���� ,���� ��l�
�� 2*%)�(�� 2/R��� �- \
 � 2i��V� �+ pH3%/ ¤L  u-� u� ����� �D� 2/R��

 g*I�� 9i < 3@� F�=>���3�� ���� ,��l��� �  ���*
�� :LC:�� 2*5�*���
 Ò�(�HR�� =�%�7� ���&
� 2/R��� n]- E 2A�� 2*Ç< �ÇH���< E =���7�� H�i���
 ��$.5� 3@ 2i
���� 2�� � 9%�&- 2���y� �� :H�i��� g*I�� Q�@� ,���Ã� 
%)�(��

. �� ,8��: "  ���y� �§F2&*�
� G3@�� ��½ 



 ��)

ـ من قبيل حديث الغدير ـ وفسروها على هذا المعنى  7ة الإمام علي إمام
  .���أيضاً

�,�¡% �i
&��: 
هذا الاتجاه لا ينسجم مع النصوص القرآنية والروائية لـما كان 

المتظافرة الدالة على التفسير الجامع لمسألة الإمامة، ولضعفها الواضح من خلال 
دم ضرورة إلى الدخول في تفاصيل الإجابة النظر في المسائل المتقدمة، نرى ع

  عن هذه الشبهة، ولذلك سنكتفي بإرجاع القارئ الكريم إلى تلك المسائل.

  

  
UIO  

  

                                                             

�  −  p ,H��:6� ���(  2A�� :u  '��: ,G¿(.�� ,=3%� "  ���5 :LC:�t ,
�b`�F 



 ��*

^+@ @@ @@ @@ @
âbß⁄a@pbÐ•@Þìy@pbèj‘ 7 



 ��+



 ���

  

  

  

  

  :الشبهة الأولى: إنكار علم الأئمة للغيب  ■

إن من بين الصفات اللازمة للإمام صفة العلم الكامل والجامع بتعاليم 
أو  »علم الغيب«لتعبير عنها في بعض الروايات بـ الدين والشريعة، والتي تمّ ا

  .»العلم اللدني«

إلى إنكار مثل هذا  �`�وبعض المعاصرين ���وقد ذهب أهل السنة
العلم، وقالوا بأن علم الإمام هو علم مادي كعلم أي إنسان آخر، وليس لعلمه 

ئمة هو علم الأ فإنّمن ثَم أي مزية على العلوم التي يكتسبها سائر الناس، و
علم اجتهادي خاضع لأصل القبض والبسط في المعارف البشرية وقابل للخطأ 
وإن بنسبة قليلة. وقد ذهب هؤلاء إلى نسبة العلم بالغيب وغير المحدود وما 
إلى ذلك إلى الأئمة الأطهار لغلاة الشيعة، واقتصروا على وصف الأئمة بـ 

                                                             

� −  ,3$.P7�� 8*���� �
  >�3; e��P./ R ���y� �
  ��- Q���� !� 2%��� B�< ��D/
 � ,u/3�� Q�A< Z�.� ,=>�3V(�� :LC:�`mm p ,3A��7� Kq ,^��.�.�� ;b � ,

ar�  	ar` p ,T@��7� Kq ,
�y� u/3�� 3x  ;r � ,br�F 
` −  :>3��� ,25H3� 2
¼ ,H�/3� u�f :LC:�b ,�I$(/>H� ,�brc  � ,© 	�td ;

 :>3��� ,Sq 8��:e�H ,2*%*��� GH�o�� ��X E 2���y� G��L@ G>� ��a ��c ,3%�5� ,
�bra  � ,=�(: 8-L~ \�- ,©�Ó �/L��� 3(  ;© 	��bc ��ar ��ctF 



 ���

  .���»العلماء الأبرار«

�,�¡% �i
&��: 
لابد من التأمل في المسائل وتقييمها تحليل هذه الشبهة  في معرض

  الآتية:

  :أ ـ القراءة المختلفة لحقيقة الإمامة

إن أول مسألة تبدو للناظر بشأن اعتبار أو عدم اعتبار علم الغيب في 
الإمامة وشخص الإمام، وجود قراءتين مختلفتين عن حقيقة الإمامة عند أهل 

السنة حيث ينظرون إلى الإمام وحقيقة الإمامة  . فإن أهل�`�السنة والشيعة
بوصفه مجرد حاكم تنفيذي منتخب من قبل الناس بالبيعة أو الشورى بل وحتى 
القهر والغلبة، لا يرون أي صلة له بالغيب وعالم ما وراء الطبيعة، وغاية ما 
يثبتونه للحاكم هو القول بأنه عالم بمسائل الدين على مستوى الاجتهاد، بل 

  وأدنى من ذلك.

من خلال التأمل في آراء علماء أهل السنة، وخاصة مع الالتفات إلى 
مصاديق خلفائهم، يتضح أن هذه القراءة متطابقة مع خلفائهم؛ لأن أفضلهم هو 
أبو بكر وعمر، ومع ذلك فقد اعترفا بعجزهما العلمي، خاصة بالقياس إلى 

واطن اعتراف عمر بن ، وقد سمع الناس في الكثير من الم7الإمام علي 
  .»لولا علي لهلك عمر«الخطاب القائل: 

                                                             

� −  � ,B���� 3%/�L� H> �.�� ,
{�()�() ËH3� ��; :LC:��a �b� �bt �ab 
�ar �caF 

` − FQ�6� Bl��� E ��[ �*X�� � 03�� 3�� 



 ���

أما الشيعة فبالالتفات إلى فلسفة الحاجة إلى الإمامة في عصر الخاتمية 
، لديهم قراءة مختلفة عن قراءة أهل السنة 7ووجود أئمة مثل الإمام علي 

لحقيقة الإمامة، وفي ضوء ذلك يرون أن الإمام هو الشخص الأعلم من سواه 
  وهو الذي يتمتع بعلم الغيب.

وهناك من الشيعة المعاصرين من ابتلى ذه الآفة. فإنه من خلال 
قد  من ثَمتتريله مقام الإمامة والأئمة إلى مستوى العلماء العاديين، وأم 

يخطئون! تخلّف عن إدراك مقام الإمامة والأئمة. تقدم أن ذكرنا في الصفحات 
 المقام بشأن 9ت المأثورة عن الأئمة والنبي الأكرم السابقة العديد من الروايا

. وهنا نكتفي بطرح هذا السؤال: أليس سماع صوت للإمامة السامي
وتأييد ذلك من قبل النبي  7ومشاهدته من قبل الإمام علي  7جبرائيل
 خير ،7 علي الإمام عن المأثورة الغيبية الأخبار من والعديد ،9الأكرم 

القائل بأن جوهر الإمامة وشخصية الأئمة لا يمكن أن  دعى الشيعةم على دليل
  اديين؟!تيعتقاس بغيرهم من الأشخاص الا

  :ب ـ اعتبار علم الغيب في حقل الدين

أما المسألة الثانية فهي أن العلم بالغيب والعلم اللدني الذي يؤكد الشيعة 
ام، وإنما على اعتباره وضرورته بالنسبة إلى الإمام، فهو ليس مطلقاً وغير ع

يختص بحقل الدين وتعاليمه الأعم من الدائرة المعرفية والتشريعية، بمعنى أن 
الإمام ـ فيما يتعلق بتعاليم الدين والشريعة ـ يجب أن يتحلّى بالعلم المؤيد من 
قبل االله تعالى، بحيث لا تكون هناك من شاردة وواردة في الدين إلا ويعلمها. 

من قبيل العلم بالغيب فيما يتعلق بالأحداث الماضية  وأما في غير الحقل الديني
والمقبلة، والأمور الغيبية بشكل عام والتي لا صلة لها بالدين، مثل علم الإمام 



 ���

بجرحه  7باستشهاده في يوم عاشوراء، أو علم الإمام علي  7الحسين 
واستشهاده في ليلة التاسع عشر والحادي والعشرين من شهر رمضان، هناك 

الشيعة لا يعتبرون مثل هذا  لـما كانف في الآراء بين علماء الإمامية، واختلا
، فإن نفيه أو إثباته لن يؤثر في أصل تحقق ���العلم شرطاً في حقيقة الإمامة

الإمامة، ولذلك فإننا لا نرى ضرورة هنا إلى الدخول في تفاصيل هذه 
  .�`�المسألة

  :ج ـ فلسفة الإمامة الملازمة لعلم الغيب

قد أشرنا في الفصل الأول إلى بعض المسائل والنقاط بشأن ضرورة ل
 والمرسلين، الأنبياء خاتم بوصفه 9وجود الإمام بعد رحيل النبي الأكرم 

 بعده نبي هناك يكون لا حيث ـ االله رسول رحيل بعد: هناك ذكرنا حيث
 االله رسول شبه يكون إمام إلى بحاجة والدين اتمع سيكون ـ الفرض بحسب

في كل شيء باستثناء نزول الوحي والنبوة، لكي يعمل على صيانة الاسلام 
الفتي من أي آفة من تحريف أو بدعة، وأن يقف في وجه أعداء الإسلام، وأن 

. ذلك لأن فلسفة �مطابق للواقع�يجيب عن المسائل المستحدثة بشكل صحيح 
كان علم الإمام عادياً، وجود الإمام هي التفسير الصحيح للتعاليم الدينية، فإذا 

ويجوز عليه الخطأ في تفسير الدين ـ خاصة بالنظر إلى أن هذا الدين هو خاتم 
الأديان وأنه الدين الكامل والخالد ـ فإنه سيكون عرضة للآفات والمشاكل قد 
تصل إلى مستوى التحريف والبدع، وعليه سوف تتعرض فلسفة الخاتمية 

                                                             

� −  � ,�R��7� B{��< :LC:�b�bF 
` − 
ª�� E�l�� :LC:�/�Û ,T�?7� ;3/��M 3*$� ,=>�-v TP: 
��A ;s��v 3*$� ,^�ª

y� �
  :2���� ,
��
� ���Fs>�$I.5�- ���� ��� 



 ���

  .���والخلود إلى الضياع والزوال

  :د ـ علم الغيب ثمرة الولاية الباطنية للإمام

سبق أن أشرنا إلى أن أهل السنة قد فسروا الإمام والخليفة بأنه لا 
 يتجاوز الإنسان العادي، وغاية ما أثبتوا له من العلم والمعرفة ما كان في حد

ل الاجتهاد والعدالة، في حين ذهب الشيعة إلى رفع الإمامة إلى مستوى النبوة ب
مقام الإمامة  7إلى ما هو أسمى منها، واستدلوا لذلك بإعطاء النبي إبراهيم 

بعد مقام النبوة، على ما مر توضيحه في الفصل الأول في معرض تفسير الإمامة 
  من وجهة نظر أهل السنة والشيعة.

وعلى هذا الأساس فإن للإمام عند الشيعة مقاماً معنوياً خاصاً، حيث 
باط بعالم الغيب، ويحصل على علمه من هذا الطريق. وقد يتمكّن من الارت

تقدم ذكر روايات وتوضيحات هذا البحث في فصل شبهة تعارض الإمامة 
  .»علم الغيب ثمرة الولاية الباطنية«والخاتمية تحت عنوان 

بالملائكة والتعبير عن ذلك في الروايات  :ارتباط الأئمة الأطهار  إنّ
، والتعبير عن الأئمة أنفسهم بأم »الملائكة مختلف«بأن بيوم كانت 

  أخذهم علمهم من هذه القناة. من ثَم، يثبت ارتباطهم بالغيب و�`�»محدثون«

 :لقد كانت مسألة علم الأئمة مطروحة في عصر الأئمة الأطهار 
أنفسهم، إذ كان يقال إن مصدر علم الأئمة هو الارتباط الغيبي مع الملائكة، 

                                                             

� −  p ,2���y� E E�I�� :LC:�� � ,�mtF 
` − p ,H�o%7� 0H3�� :LC:�c� ,bmr 2/�� ���� ,bb  3/3�� ¤< u-� ;Z��;6� GH�5 u�

p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7�`� ,`rbp ,E���� ,
%*
��� ;�� ,``� �`m�F 



 ���

صحاب الأئمة لتأييد هذا الرأي والحصول على الاطمئنان القلبي ولذلك كان أ
على ما جاء في مختلف الروايات  :ذا الأمر يسألون الأئمة، وكان الأئمة 

  يؤيدون مضمون ذلك بعبارات متنوعة. ومن ذلك النماذج الآتية:

 	w ®u ̄ , ­G�̄ ­V°®7� ­u ®- ­j ­H�¯ ®�� ­u ̄ ,9̄*®¾̄ ­u®- �̄��̄ ®�Ā ®u ̄  ­3®( ̄ ­¤<̄�� 7 ,
 ­Q� °5H̄ ®u ­� Ê21̄�H̄ ­� :Q̄�@̄ ®� °�­­7� ̄ ­�®
 ­  ®u ̄ ­̂ ® ­½ ®�<̄ : °�®
 °@ :Q̄�@̄�� 9 ®u ­��̄ ,

 à ­" ̄7 Q̄�@̄ ? ®� °�­:�[̄v ­E °��̄®% °/�̄ ®� °�­-�°
 °@ ­E °�D̄ ®� °/ °8 ¬:<̄ °j ¬3]̄¯.:̄ � ¬:­� : °�®
 °@ Q̄�@̄ F
7 ̄N�[̄ ®�<̄ :}���F 

لحسن بن موسى الخشاب، عن إبراهيم بن أبي سماك، عن حدثنا ا«ـ 
: الإمام 7داود، عن الحرث النضري [النصري]، قال: قلت لأبي عبداالله 

: ينكت في القلب 7يسأل الشيء الذي ليس عنده شيء من أين يعلمه؟ قال 
  .�`�»نكتاً، وينقر في الأذن نقراً

 	w ­u�̄¯ ®�� ­¤<̄ ®u ̄ , ­
­{� ¬��� à ­" ̄ ®u ̄  95̄�°� ­Q ¬�̄ ®6�7 °À
̄®(�̄ :Q̄�@̄ ,
 � ¬�<̄�̄ , Ê ¬Ì�̄ °&�̄ ­��¯®7� � ¬��̄�̄ ,j́­>�;̄�̄ Ĺ­-�k̄�̄ ¶́��̄ :ś� °M °� ­21̄�̄1̄ �̄ ̄ �̄% ­&®
 ­ 
 °Bx̄ ®�<̄ �̄ °��̄ , ­W�̄ ®5̄ ®6� ­E ÊL ®�:̄�̄ , ­Z�°
 °� ®�� ­E Ê� ®D�̄�̄ °j­>�¯ ®�� � ¬�<̄�̄ , ÊH�°- ®�&̄�̄ °L­-�V̄ ®��

 ­ �̄%±*­(:̄ 3̄ ®�-̄ ¬
­(:̄ R̄�̄ F�̄% ­&®
}�b�F  
ملازمة بين الإمامة بمعنى المرجعية العلمية  7ـ وقد أقام الإمام الرضا 

̄�)®w 3̄والدينية وبين العلم الذي هو من نوع الإلهام، وأكد على ذلك قائلاً:  ®�� ¬�­�
                                                             

� −  p ,E����� � ,`da � ,��MH3�� L{�l- ;b�m �b`mF 
` −  � ,Ë�i�� ���<a�r � ,��MH3�� L{�l- ;b�d ,'�x/< �l- ¤< u  8
o�� F

 � ,��MH3�� L{�l- :LC:�b�dF 
b −  p ,E����� � ,`daF 



 ���

 °sH̄�¯. ®�� �[̄­���  ¯q̄ , ­s­>�¯( ­  ­H�°�° ­6 ¬BM̄�̄ ¬� ̄ Ȳ*­-�̄%/̄ °8¯( ®
@̄ W̄>̄ ®�<̄�̄ ,�̄­�D̄­� °sH̄ ®3Ā K̄
 ­u ̄ ­8*­� ° ¬�¯ °¾ R̄�̄ ,Ź��̄P̄­- °s3̄ ®�-̄ 
̄ ®�/̄ ®�
̄�̄ ,'���̄ ®�­� �̄ ®
 ­� ®�� °8&̄̄ ®�<̄�̄ , ­2&̄ ®� ­®��

��̄ �/̄�ī¯ ® � ū ­� ū ­�<̄ ®3@̄ , Ê> ¬3�̄ °� Êh ¬��̄ °� Ê3 ¬/?̄ °� Ê�� °l ®��̄ �̄ °$�̄ , ­Z��̄ ¬l�� ­B�̄ ¬��
 °8 ³l°Ū , ­H�¯o ­� ®���̄��  ­8 ­� ®
�̄ �̄ ̄ °s3̄ ­���̄�̄ , ­s ­>�¯( ­  �̄ ̄ °8¯. ¬P °; �̄� °�¯*­� ;�̄­�D̄­-}���F 

  :هـ ـ علم الغيب من لوازم العصمة والحجة الإلهية

تمّ التعبير في كثير من الروايات النبوية عن الإمام ـ وخاصة الإمام 
وجوب الاتباع، وأنه حجة االله، وإثبات  ـ بتعبيرات من قبيل: 7علي 

العصمة له، وأنه ميزان الحق، وأن الحق يدور معه حيثما دار، وأنه مع الحق 
والحق معه، وإن الاهتداء بأهل البيت ملازم للنجاة، وأنه معدن العلم، مما لازمه 
العلم الإلهي الخاص الممتنع عن الخطأ، وإلا فإن نسبة هذه الصفات المذكورة 

  لإمام الذي يجوز عليه الخطأ في الأحكام والآراء لن يكون صحيحاً ولا مبرراً.ل

  :و ـ الروايات الدالة على علم الأئمة للغيب

الأدلة المتقدمة فإنه قد تمّ التأكيد على علم الأئمة للغيب فضلاً عن 
 7 علي والإمام 9والعلم الإلهي في الروايات المأثورة عن النبي الأكرم 

 مجرد هو ملاكنا وكان السابقة، العقلية الأدلة عن الطرف غضضنا ولو .أيضاً
المعنى من العلم بالنسبة إلى الإمام سيكون قابلاً للإثبات  هذا فإن الروايات،

   نشير إلى بعض هذه الروايات:أتيأيضاً، وفيما ي

 قبل من عليها متفق رواية في قال أنه 9ـ روي عن النبي الأكرم 
                                                             

� −  p ,E����� � ,`�` p ,�XL�� H�(�< ��*  ;� � ,``� � ,H�(�6� ^��� ;
������ Z�.��� E �*(�� B�< ,=L$� =L�� :'�x/< LC:�� ; � ,2%�`b�  	`bdF 



 ��)

من أراد أن ينظر إلى آدم في علمه، وإلى «: �والشيعة السنة أهل من� الفريقين
نوح في عزمه [تقواه]، وإلى إبراهيم في حلمه، وإلى موسى في فطنته [هيبته]، 

  .���»وإلى عيسى في زهده [عبادته]، فلينظر إلى علي بن أبي طالب
وحيث كان علم آدم بالأسماء فوق علم الملائكة، يتضح أن علمه كان 

من  7خاصاً ومن قبيل العلم اللدني، وتبعاً لذلك كان علم الإمام علي  علماً
  سنخ علم آدم، وأنه من العلم الإلهي اللدني.

نحن خزان علم االله، ونحن «أنه قال:  7ـ روي عن الإمام الصادق 
­L «، وقال أيضاً: �`�»معدن وحي االله ®�<̄ °GR̄ °� °u ®]:̄�� ­�®
 ­  °2:̄�̄�̄�̄ ,�� ̄� , °2¯(®* ̄

 ­
 ®;�̄��«�b�.  
عن وجود روح خاص بالأنبياء  7ـ لقد أخبر الإمام الباقر 

والأوصياء يتعرفون من خلاله على جميع ما يحدث من أخبار ووقائع ما بين 
فبروح القدس ـ يا جابر ـ عرفوا ما تحت «العرش والأرض، ومن ذلك قوله: 

  .��a»العرش الى ما تحت الثرى
الإمام المخصوص بالعلم ... واحد «في رواية أخرى: أيضاً  7ـ وعنه 

دهره، لا يدانيه أحد، ولا يعادله عالم، ولا يوجد منه بدل، ولا له مثل ولا 
نظير، مخصوص بالفعل كله من غير طلب منه له ولا اكتساب، بل اختصاص 

                                                             

� −  p ,�(��� ���.�� ,=e�L�� L���� :LC:�m � ,rd ,G0>�7� Y*-�%/ ;2
��(7� 2/v ���� ,
 �`�a p ,2k�(�� #, Kq ;` � ,``t p ,2/�(%�� 2%��� p�$%� ,2*&*� u-� ;c ,
 �c��FZ 0L�7� ,G>�7� Y*-�%/ E s3P: Ä �.����7� �- �� F 

` −  ,S�3l�� ���< �`c` � ,��MH3�� L{�l- ;��b Z ,�tF 
b −  p ,E����� � ,�t`F 
a −  � ,�M��7� Y*-�%/ ,^�L](�� ���� 3*���m�F 



 ��*

من المفضل الوهاب فمن ذا الذي يبلغ معرفه الإمام ويمكنه اختياره ... الإمام 
  .���»لم لا يجهل ...عا

ومع الالتفات إلى هذه الروايات وما تقدم من الأدلة هل يمكن الادعاء 
من جميع الجهات مثل علم سائر البشر، بمعنى أنه علم  :بأن علم الأئمة 

يجوز عليهم الخطأ؟ أليست هذه الدعوى مخالفة للواقعية  من ثَماجتهادي، و
  ؟التاريخية والنصوص الدينية القطعية

الشبهة الثانية: إن علم الأئمة بالغيب من اختلاقات   ■

  :المتكلمين

يتضح مما تقدم ـ وخاصة التأكيد على ثبوت علم الغيب للأئمة وكونه 
 :من نوع الإلهام، وكذلك وجود هذه الرؤية في عصر الأئمة الأطهار 

 أنفسهم بين الشيعة، وتوجيه السؤال إليهم ذا الخصوص، وتأييد الأئمة
وتصريحهم بوجود هذا النوع من العلم لديهم ـ أن القول بأنه من موضوعات 

، هو في حد ذاته �`�المتكلمين الشيعة في القرون الأولى التي أعقبت عصر الغيبة
مختلق، فهو لا يعدو أن يكون تحريفاً للحقائق الدينية والتاريخية، والتي نشأت 

  روائية.من تأمل من صاغ هذه الشبهة في النصوص ال
                                                             

� −  p ,�XL�� H�(�< ��*  :LC:�` � ,d  	�tcF 
` − w ���@ B{��� Y-H< ,
(%�� B(@ u� 0�%��� ,
�y� �%��� ,�*V��- �
���� ,2&l��� ��

 D%� ���O]7� �:�&
�.� �< L�D: R �%%��� FFF 3�- �� GLP$
� Y-�L��� n��o�� �:L���
 >�%.5R� Q�� u� �$��:< T/L�� !� ��3&  2&{6� L{�5� "  ���y�� ��3$I�� 3*5

2/�(�� S�� �� 
;�%7� !�} ,�I$(/>H� ,25H3� 2
¼ ,H�/3� u�f� F�brc ,
 :>3���b � ,tcF� 



 ��+

إن السؤال عما إذا كان المتكلمون يتفقون في تفسير علم الأئمة ومدى 
سعة هذا العلم، أو أم يختلفون في الآراء ذا الشأن؟ يحتاج إلى بحث مستقل، 

ما يعرف بالعلم  :ولكن يكفي هنا التذكير بأم متفقون على امتلاك الأئمة 
الأئمة بالغيب لا وجود له في اللدني في حقل الدين. وأن القول بأن علم 

ـ كما ذكر ـ فهو واختلاقهم المصادر الدينية الأصيلة، وأنه من وضع المتكلمين 
لا ينسجم مع المصادر التاريخية والروائية، فهو في حد ذاته مجرد ادعاء 
واختلاق. وسيأتي ذكر بعض الروايات الأخرى التي تثبت علم الغيب للأئمة ـ 

للقول بعلم الأئمة بالغيب منذ القدم ـ في الصفحات القادمة  والتي كانت مستنداً
  إن شاء االله.

  الشبهة الثالثة: نفي علم الغيب في بعض الروايات  ■

ربما تمّ طرح هذه الشبهة أو التساؤل هنا، وهو: لو أن أصل العلم 
، كان أصلاً ثابتاً، فلماذا تمّ :بالغيب، أو بعبارة أدق: العلم اللدني للأئمة 

نفيه في بعض الروايات، حيث أنكره بعض الأئمة في سياق الإجابة عن 
  تساؤلات أصحام؟

�,�¡% �i
&��: 
  في معرض نقد هذه الشبهة لا بد من الإشارة إلى الأمور الآتية:

  :���أ ـ رعاية القدرة الاستيعابية للمخاطب المقصر

                                                             

� −  ����� �
  E �
il� 0¿�7� u  ��
· 
.�� 2�*I�� u� 2 ��� �
� �  h
i/
 ���l- 2&{6� TA� ���*i.�/ R� ,2&{Ý� 2*������ 2/�%�7� ���l�� N�H>�

F��[ !� ��� ���y�� ^3
�� �
���� 2&l��� :B*(@ u� ,2A�� 



 ���

انه وتعالى، ورد في القرآن الكريم أن علم الغيب من مختصات االله سبح
uI  (إذ يقول االله عز وجل:  ~� }1w` & u# ~�u� t:u= u1 w2t, u¦t�� ~sw;& u? u� ~U u�t� wD u% (���.  

إن بعض الناس ـ وحتى بعض عوام الشيعة ـ لم يكونوا يستطيعون 
استيعاب أن يكون للأئمة القدرة على العلم بالغيب وهو من مختصات االله 

لالي، حتى ولو قلنا بأن علم الأئمة سبحانه حيث يعلمه بشكل ذاتي واستق
بتعليم من االله، فإم على كل حال لا يطيقون أن يكون الإمام عالماً بالغيب 
سواء على نحو الاستقلال أو التبعية. من هنا كان الأئمة يراعون هذه الجماعة 
من الشيعة التي لم تكن لديها القدرة على التحليل العقلاني لمسألة الغيب؛ فكانوا 

ذلك ينكرون وينفون نسبة علم الغيب إليهم. ومن الأمثلة على ذلك ما ورد ل
بعض أخبار الملاحم والفتن حيث أثار استغراب بعض  7في ذكر الإمام علي 

! فضحك »لقد أَعطيت يا أميرالمؤمنين علم الغيب«إذ يقول: ودهشتهم أصحابه 
�° w، وقال للرجل وكان كلبياً: 7 4̄®*�̄ ,�́®
�̄ ��̄<̄ �/̄ �̄ °� �̄¬:­��̄ ,�®*k̄ ­�®
 ­�­- �̄

 ́�®
 ­  =­[ ®u ­� Ê�³
  . وسيأتي تفصيل الرواية لاحقاً.�`�{̄�̄�

  :رعاية القدرة الاستيعابية للمخاطب الغالي ب ـ

من ناحية أخرى يعانون  :وكان بعض الشيعة من مخاطبي الأئمة 
وتبعية من سذاجة وبساطة من نوع آخر، حيث لا يدركون حقيقة علم الغيب، 

                                                             

�  −  :���:6�ct :B&%�� :'�x/<� ;dc :��L 6� ;�rr L@�- 3&f 2����� :'�x/< LC:�� F
7� p ,H��:6� H�]- ,«
P`c � ,`dm  �b`` 9%1y� 2&{Ý� 2*(*V�� n/>�;6� ;

F���3
¼ j�1� �  
` −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,�`r p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� ;r ,

�`�cF 



 ���

علم الأئمة بالغيب لعلم االله، ولذلك كانوا لدى أدنى مشاهدة لما يثبت علم 
 م الأمر إلى حد ة، بل قد يصلم إلى مستوى النبوالأئمة الخارق يرفعو

يستشعرون من السائل  :الغلو والتأليه أحياناً. من هنا عندما كان الأئمة 
هة هذه الظاهرة الخطيرة، ويسعون وجود أرضية للغلو، كانوا يبادرون إلى مواج

إلى القضاء عليها في مهدها، ولتحقيق ذلك لم يكن أمامهم من بد أحياناً غير 
  إنكار علمهم بالغيب. وإليك مثلاً الحادثة الآتية:

w ­E ,�́­o�̄ °u®- °> °��>̄�̄ , °e� ¬�̄( ®�� 9̄*®¾̄�̄ ,�́ ­l-̄ �°-<̄�̄ �:̄<̄ °�®% °� :Q̄�@̄ Ĺ/ ­35̄ ®u ̄
 ®¼̄ ­3®( ̄ ­¤<̄ ­4­
�� 7  �/̄ :Q̄�@̄ °8�̄ ­
®¼̄ D̄�̄<̄ ¬�
̄�̄ , Ê�x̄ ®V °� �̄ °��̄ �̄%®*�̄­� p̄L̄�̄ ®[­�

 ¬R­� �̄®*V̄ ®�� °�
̄ ®�/̄ ��̄ !�̄®*V̄ ®�� °�
̄ ®�:̄ � ¬:<̄ �̄� °& ° ®�/̄ �́��̄®@̄ ­6 '�(P̄ ̄��  ®3�̄�̄ , ¬BM̄�̄ ¬� ̄
 ̄2:̄�̄ °� 
­./̄ ­H�M̄ ­Z ®Ø̄­- °� ®& ¯Ç̄  F
̄ ­� ­H� ¬3�� ­��°* °- ±=<̄ ­E °� ®&­
 ̄ �̄�̄ ,
±% ­� ®�-̄L̄$̄�̄

 �́ ­l-̄ �°-<̄�̄ �:̄<̄ °�®
�̄>̄ ­8­� ­�®%�̄ ­E H̄�Ā�̄ ­8 ­�­
®¼̄ ®u ­� �̄�@̄ ®�<̄ ¬�
̄�̄ : ÊL/ ­35̄ Q̄�@̄
 �D̄�̄ °Q� °��̄ �̄®:<̄�̄ N̄�̄% ®� ­&5̄ N̄�3̄­� �̄% ®
 ­� °M : °8�̄ �̄% ®
 °@�̄ , Ê ±Ì̄* °��̄ ­L ®�<̄ ­E �D̄�̄�̄

 Q̄�@̄ F ­�®*V̄ ®�� ­� ®
 ­  !̄­� �̄°( °�®%:̄ R̄�̄ ,'��­o�̄ '� ®
 ­  °�
̄ ®��̄ �̄ ¬:<̄ °�
̄ ®�:̄ °u ®]:̄�̄ ,�̄­./̄ ­H�M̄
 ®u ­� �̄®<L̄@̄ �̄*­� �̄ ®3M̄�̄ ®B$̄�̄ :Q̄�@̄ F�̄-̄ : °�®
 °@ ?�̄v ®L °� ®�� ­<L̄ ®��̄ ® Ǟ<̄ °L/ ­35̄ �/̄ :Q̄��̄�̄

 ­Z�¯.­���  ¬� ̄  : ¬BM̄�̄)  t� u  u�t] u
 wpw@ u�,w;� & u"u  w-&u0w�t�� t� w� ©6 t� wD ~U u�t� wD x w�}�� u�& u

 u�~T t	u> u�t,u�w` }� u; t	u= (��� �̄ ®�L̄ ̄ ®B$̄�̄ :Q̄�@̄ F °8 °�®<L̄@̄ ®3@̄ N̄�3̄­� °�®
 ­� °M : °�®
 °@ Q̄�@̄ ?

 ®�� ­�®
 ­  ®u ­� °s3̄®% ­  �̄��̄ ��̄ �̄ ®&­
 ̄ ®B�̄�̄ ?B̄ °M ¬L�� F ­8­- ­̂ ® ­½ ®�<̄ : °�®
°@ Q̄�@̄ ? ­Z�¯.­�
 ? ­Z�¯.­�®�� ­� ®
 ­  ®u ­� �̄­�[̄ °�� °�/̄ �̄�̄ , ­Ø̄ ®�̄ ®6� ­L ®]¯( ®�� ­E ­��¯®7� ū ­� ǴL̄®i@̄ °H ®3@̄ :Q̄�@̄
 °8¯( °�®%/̄ ®�<̄ �D̄�̄ L̄̄o ®�<̄ ��̄ °L/ ­35̄ �/̄ :Q̄��̄�̄ ?�D̄�̄ ¬B@̄<̄ ��̄ ,N̄�3̄­� °�®
 ­� °M : °�®
 °@ Q̄�@̄ 

��  ®u ­� �̄®<L̄@̄ �̄*­� �̄ ®3M̄�̄ ®B$̄�̄ °L/ ­35̄ �/̄ ­8­- N̄ ° ­½ ®�°< = ­D¬�� ­�®
 ­� ®�� !̄­� 	 B̄M̄�̄ ¬� ̄ 	
                                                             

� −  :B&%��a�F 



 ���

 ­Z�¯.­���  :'�x®/<̄ 	 ¬BM̄�̄ ¬� ̄ 	)  w@ F? u7 t� ~
�&  ~U u�t� wD t� u� u% t6 ~�u�t, u@ u% �w�t, u@ c��, w# uZ
 w-&0w�t�� ~6t� wD (��� ̄@ : °�®
 °@ Q̄�@̄ ? °�®
 ­  °s3̄®% ­  ®u&̄�̄<̄ :Q̄�@̄ FN̄�3̄­� °�®
 ­� °M °8 °�®<L̄@̄ ®3

 °s3̄®% ­  ®u�̄ ®B-̄ ,R̄ : °�®
 °@ ? °8 °x ®�-̄ ­Z�¯.­�®�� °�®
 ­  °s3̄®% ­  ®u�̄ ®�<̄ °�$̄ ®�<̄ °8 ³
 °� ­Z�¯.­�®��
 °�®
 ­  :Q̄�@̄�̄ ­s ­H ®3Ā !̄­� ­s ­3¯*­- �̄�̄ ®��̄�̄ :Q̄�@̄ F °8³
 °� ­Z�¯.­�®�� °�®
 ­  ̄� ­Z�̄.­�®����  °8 ³
 °�

 ̄� ­Z�¯.­�®�� °�®
 ­  ,�:̄3̄®% ­ �� �:̄3̄®% ­  °8 ³
 °�}�`�F 
كان يراعي القدرة  7يتبين لنا من هذا النص بوضوح تام أن الإمام 

  الاستيعابية لدى المخاطب، ويوازن ما بين العامة والخاصة من شيعته وأصحابه.

  :ج ـ نفي العلم الاستقلالي دون التبعي

 :أما الوجه الثالث في تفسير الروايات النافية لعلم الأئمة الأطهار 
بالغيب، فهو أن مراد الأئمة من هذا النفي هو علم الغيب الاستقلالي، بمعنى أن 
يدعي الأئمة علمهم بالغيب من عندهم ومن دون عناية أو إذن من االله سبحانه 

يات المأثورة عن الأئمة الأطهار وتعالى، فهذا النوع من العلم هو المنفي في الروا
 عليه يتترل تبعياً علماً كان 9في هذا الشأن، وحتى علم النبي الأكرم  :

 لسان على تعالى االله قول وإن الإلهي، العلم ومخزون السماء من وعناية برعاية
&�u  (: الأكرم النبي uZ & u� }1w` � � ur u1 u% & c: t? u" w¼t?u�w� ~�w� t�u  u1 t� ~
��  ~�� ~7 tIu� u%

 �A tI u<w� ©� wiu@ u% ©	= w� u" }1w` & u" u  t�w` ~�I z��� u�w� }� u� & u� u% w t� utl� t� w� ~m t	u� t�u0 tRu1 u2t, u¦t�� ~6u� tDu 
 u�I~� w� tY ~= (�b� إنما ينفي عنه هذا النوع من العلم الاستقلالي بالغيب دون العلم ،

  الذي يفتحه االله عليه.
                                                             

� −  :3 L��abF 
` −  p ,E���� ,
%*
���� � ,`cmF 
b −  :��L 6��rrF 



 ���

بيان التفريق بين هذين النوعين من علم الغيب  ولحسن الحظ فقد جاء
، ومن ذلك الرواية التي تقدمت :في الروايات المأثورة عن الأئمة الأطهار 

، وإليك 7الإشارة إليها في بيان بعض المغيبات على لسان الإمام علي 
  تفصيلها من كتاب ج البلاغة:

w ¯ ®��­- H̄�5̄ ®3@̄�̄ ­8­- ±̂ �̄�̄ , °T̄% ®;<̄ �/̄ , Ê�¯�̄ ̄R�̄ ÊH�¯( °k °8�̄ °�� °�/̄ ̄R = ­D¬�� ­Ñ®*
 ­���̄¬%�� °��3̄ ®@<̄ �̄ ¬,�̄�̄ ®� ­$ ­��3̄ ®@�̄­- ¶̄ ®H̄ ®6� �̄� °�­o °/ ,B́®*�̄ °2&̄]̄®�̄ ̄R�̄ ,�́° °� °2�̄�̄ ®�@̄ ̄R�̄

 Q�@ 0�1 FFF7 ¯�̄ 
­. ¬�� ­2�̄L̄ ®��̄°®7� �� ­H�°>�̄ , ­GL̄ ­���̄®�� °� °�­��̄ ­�­� ÊB®/�̄ : Ê2]̄­% ®M<̄ �
 °Z3̄®% °/ ¯R ū/ ­D ¬�� �̄­¹��°< ®u ­� , ­2
̄¯* ­� ®�� ­�*­)�L̄�̄�̄ °�*­)�L̄�̄�̄ , ­H� °�³%�� ­2]̄̄% ®M�̄�̄
 ,��̄ ­H ®3�̄­- ��̄ °H­>�@̄�̄ ,�$̄ ­$ ®M�̄­� �¯* ®: ³3�� ³Z��̄ �:̄<̄ F ®� °$°(­{�k̄ °3�̄ ®� °/ ¯R�̄ , ®� °$°
/­ ­�@̄

�$̄­%®*�̄­- ��̄ °L­̧ �:̄�̄  ±̂ �̄�̄ FFF �̄� °�¯( ®
/̄ , °2@̄ ¬Lī°®7� ³��P̄¯®7� °� °$�̄� °M�̄ ¬��̄�̄ '�� ®�@̄ ®� °��H̄<̄ 
 9¬.;̄ ,B́®.@̄ °H�L̄ ®]­. ®5� N̄�̄% °� °�� °�/̄�̄ ,S̄�¯. ­� ®�� B̄®*̄ ® � �̄�°( ­�¯. ®�/̄�̄ ,p̄�¯(/ ±3���̄ S̄ ¯ ¬Ì��

 ̄< °�­
 ®�°®7� �̄� °�/̄�̄ , ­Q�°. ®�¯®7� �̄ ̄ °K� °L ®P¯®7� ¯ ­Â ®&/̄ J�- 8� Q��� ! ­H� °5®�̄7� ū ­� ¬B@̄
 �]x� !�*V�� �
  �%�?7���< �/ �*i <̄ 3�� :8-�]A<7 Q�@� ,

 =­[ ®u ­� Ê�³
�̄�̄ �̄ °� �̄¬:­��̄ ,�®*k̄ ­�®
 ­�­- �̄ °� 4̄®*�̄ ,�́®
�̄ ��̄<̄ �/̄ :'�*(
� ���� 	 BML
�
 ­2 ̄� ¬��� °�®
 ­  ­�®*V̄ ®�� °� ®
 ­  �̄¬:­��̄ ,�́ ®
 ­ }���F 

w °8قائلاً:  7ثم أردف الإمام علي  °&
̄ ®�/̄ ¯R = ­D¬�� ­�®*V̄ ®�� °� ®
 ̄ �D̄$�̄
 °8¯* ­�/̄ ®��̄­- ­� � ̄>̄�̄ , ­8*­%&̄ ¬
�̄�̄ °8¬*­(:̄ °�� °8&̄ ¬
 ̄ Ê�®
 ­��̄ �̄­�[ z�̄ ­5 ��̄�̄ ,°�� ¬R­� Ê3;̄<̄


 ­]­:��̄M̄ ­8®*
̄ ̄ ¬�ī ®x�̄�̄ ,= ­H ®3Ā}�`�F 
                                                             

� −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,�`r p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� ;r ,
�`�cF 

` −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,�`rF   



 ���

  :الفعلي دون مطلق العلمد ـ نفي العلم 

المسألة الأخرى التي تستنتج من بعض الروايات هي أن الأئمة الأطهار 
لا يحيطون بجميع الأمور والعلوم بشكل فعلي، وإنما يعلمون ذلك إذا  :

أرادوا بتعليم من االله. وهذا ما يظهر جلياً من سؤال عمار الساباطي الإمام 
لَا ولَكن إِذَا أَراد أَنْ يعلَم «: 7مام عن علم الغيب، فقال له الإ 7الصادق 

 هلَمءَ أَعياهللالش كذَل«���.  

  :الشبهة الرابعة: عدم اعتبار علم الغيب في الإمام والإمامة  ■

إن الذين تترلوا بمقام الإمامة والإمام إلى مستوى الحاكم أو إلى مجرد 
لم الغيب في الإمام والإمامة، عالم في الدين، يطرحون شبهة حول اعتبار ع

حيث قالوا بعدم اشتراط علم الغيب أو العلم اللدني في مقام الإمامة وشخص 
ه للإمام نالإمام. وقد كان أهل السنة منذ البداية ـ طبقاً للتعريف الذي يقدمو

والإمامة، على ما مر بيانه في الفصل الأول من هذا الكتاب ـ من المنكرين 
في  همبالنسبة إلى الأئمة. وقد عاد تداول هذه الشبهة بين بعضللعلم اللدني 

الآونة الأخيرة، حيث يتمسكون بمقتطفات من الروايات والكلمات المروية عن 
، ومن بينها كلمات أمير المؤمنين في ج البلاغة، من قبيل :الأئمة الأطهار 

�̄-w �̄¬%�� <̄L̄قوله: ̄ ,2̄¬(¯ ®�� h̄
̄�̄ = ­D¬���̄ ��̄<̄ ­2 ¬P° ®�� °��¯*­@�̄ , ­ ­Ü�¯ ®�� °H� °x °; ̄R ®��̄ ,2̄&̄
 ­�V̄5̄ R�̄ ,´ ­Ä�¯̧  ­2¬C­� �̄ ̄ �� ³H��̄ °/ ¬R<̄ ­��̄
̄ °��� �̄ ̄ °�� D̄�̄<̄ ��̄�̄ , ­ ­Ú�¬%�� ­>� °M °�­-

 ¬�<̄ ­¥®��̄­- ��̄L̄ ­�v °�®*�̄�̄�̄�̄ ,�¯ ­§ ­H�k̄ �̄ ̄ �$̄
̄®(;̄ °�®*�̄ ®�̄6̄ ,�́�°
®C�̄� ­�}�`�F  ليثبتوا
                                                             

� −  p ,E����� � ,`crF��&
  ��£�� �[� 2&{6� �< Z�- , 
` −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,bF 



 ���

ه يعرف نفسه في هذه نإلم يكن سوى عالم دين، إذ  7بذلك أن الإمام علي 
، وهذا يتنافى مع اعتبار اشتراط علم »العلماء«الكلمات بوصفه مصداقاً لـ 

  الغيب في الإمامة.

وقد ذكر الشيخ محسن كديور مستنداً إلى هذه الفقرة من ج البلاغة: 
 يعرف نفسه في هذه الكلمة بأنه سيد العلماء ... إنّ 7 اًإن إلامام علي«

في ج البلاغة بدلاً من أن يعرف نفسه بامتلاكه لعلم الغيب  7 اًالإمام علي
، يتحدث عن العهد الذي أخذه �كما يحلو للمتكلمين أن يصفوه ذه الصفة�

بحثنا  إنّهو أعلم العلماء.  7 اًالإمام علي االله على العلماء، ونحن نؤمن بأنّ
شرط في الإمامة أم لا؟ وعلى أي حال  »علم الغيب«يدور حول ما إذا كان 

فإن أصل علمه بالغيب ليس محور بحثنا، وإنما الذي يشكل محور بحثنا هو 
  .���»شرطيته في الإمامة

x �% �<": 
  في معرض نقد هذه الشبهة لا بد من التذكير بالأمور الآتية:

  :ة إلى مستوى الحاكم والفرد العاديأ ـ التترل بمقام الإمام

تقدم أن ذكرنا ـ في الفصل الأول في معرض تعريف الإمامة بالتفصيل ـ 
أن أهل السنة قد نظروا إلى موضوع الإمامة بنظرة سطحية، وقد تترلوا بمقام 
الإمام إلى مستوى الحاكم الديني، ومن ثمّ إلى مجرد العالم واتهد الذي يجوز 

. أما الإمامية فقد استلهموا من آيات القرآن الكريم، من قبيل الآية عليه الخطأ

                                                             

� − :>3��� ,25H3� 2
¼ ,H�/3� u�fb�,tcH�.- ,�I$(/>H� L$� :g/ �brcFÑ	� 



 ���

إلى مستوى الإمامة بعد  7التي تثبت رفع االله سبحانه للنبي إبراهيم الخليل 
، ليجعلوا شأن الإمامة مساوياً لشأن النبوة أو أعلى منها، ���أن أعطاه النبوة

قد انتخبوا لمنصب  : وسائر الأئمة الأطهار 7الإمام علي  ولـما كان
وا بالضرورة بصفات تحلّ قد سيكونون فإم ،9الإمامة من قبل النبي الأكرم 

الروايات النبوية قد صرحت بالصفات العليا  أنّ فضلاً عنالإمام وحالاته، هذا 
  ، من قبيل: العصمة، والعلم اللدني أيضاً.7للإمام علي 

  :ب ـ مخالفة الروايات

إن لازم ما تقدم من القول بالتترل بمقام الإمامة  ربما أمكن القول هنا
إلى مستوى الفرد العادي، هو ما يدعيه المنكرون ويلتزمون به، وفي هذه الحالة 
يرد إشكال آخر على هذه الشبهة، وهو أنه لا بد من تحديد المعيار والملاك في 

  ما.تعريف الإمام والإمامة والشرائط والصفات الداخلة والمؤثرة فيه

فهل يمكن لكل شخص أن يعرف الإمام وصفاته وينكر الصفات 
  الأخرى كما يحلو له؟

نقول لأصحاب هذه الشبهة والمخالفين لصفات من قبيل: العلم اللدني 
والعصمة: إننا في تعريف الإمام والإمامة يجب أن نرجع إما إلى القرآن 

 أو أنفسهم، : مينالمعصو والأئمة 9والروايات المأثورة عن النبي الأكرم 
 وبعبارة. العقلي للتحليل توظيفنا خلال من الإمامة حقيقة على نتعرف أن

ن الطريق إلى كشف حقيقة الإمام والإمامة من خلال مقام النقل أو إ: أخرى
  العقل.

                                                             

� −  :GL�(�� :LC:��`aF 



 ��)

أما إذا دخلنا من قناة العقل، فقد ذكرنا في الفصل الأول في معرض 
الإسلامي بحاجة ماسة ومبرمة لإمام  الحديث عن فلسفة الإمامة أن اتمع

 ،9يتمتع بصفات العصمة والعلم اللدني في عصر ما بعد رحيل خاتم الأنبياء 
وتقدمها وازدهارها. كما كان هناك  نموها الفتية الإسلام شجرة تواصل كيما

بعض التوضيحات في نقد شبهة أفضلية الإمامة على النبوة في الفصل الثاني. 
فصلاً في الصفحات السابقة أن علم الغيب من لوازم الولاية وقد ذكرنا م

   الباطنية والعصمة وكون الإمام حجة إلهية.

في  �العلم اللدني والعصمة�وأما إذا أردنا بحث اعتبار الصفات الخاصة 
الإمامة من خلال النقل، فيجب القول: هناك لحسن الحظ كثير من الروايات 

قول بعدم ورود هذه الصفات في النصوص الروائية، الواردة في هذا الشأن. إن ال
والقول بأا من مبتدعات المتكلمين في القرن الهجري الثالث ـ على ما تقدم 

 أتيفي الصفحات السابقة ـ ناشئ عن الجهل والغفلة عن الروايات، وفيما ي
  نشير إلى بعض الروايات الواردة في هذا المعنى على سبيل التمثيل دون الحصر:

في رواية مطولة يثبت  7ـ عن الإمام زين العابدين وسيد الساجدين 
نحن أئمة «، إذ يقول: :فيها الصفات الاستثنائية والخاصة بالإمامة والأئمة 

المسلمين، وحجج االله على العالمين، وسادة المؤمنين وقادة الغر المحجلين، وموالي 
أمان لأهل السماء، ونحن  المؤمنين، ونحن أمان أهل الأرض كما أن النجوم

الذين بنا يمسك االله السماء أن تقع على الأرض إلا بإذنه، وبنا يمسك الأرض 
أن تميد بأهلها، وبنا يترل الغيث، وبنا ينشر الرحمة، ويخرج بركات الأرض، 

  .���»ولولا ما في الأرض منا لساخت بأهلها

                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����`b � ,cF 



 ��*

المخصوص الإمام «في تعريف الإمام، قال:  7ـ وعن الإمام الرضا 
بالعلم... الإمام واحد دهره لا يدانيه أحد، ولا يعادله عالم، ولا يوجد منه بدل 
ولا مثل ولا نظير مخصوص بالفضل كله من غير طلب منه له ولا اكتساب، بل 
اختصاص من المفضل الوهاب ... الإمام عالم لا يجهل، وأودع قلبه ينابيع 

  .���»الحكمه وألهمه العلم إلهاماً

في هذه الرواية بصدد التعريف والتشريح الدقيق  7لإمام ا إنّ
ومقام الإمامة، وقد تمّ التصريح في مستهلّ وماهيته والتخصصي لحقيقة الإمام 

الرواية أن الإمامة من حيث علو شاا ومترلتها أكبر وأجلّ من أن تدرك 
م بأنه علم كنهها وحقيقتها عقول البشر. يصف الإمام في هذه الرواية علم الإما

خاص ليس له نظير، بل لا يمكن لأي عالم أن يقترب أو يدنو منه. إن علم 
فإن علم الإمام إن هو إلا تفضل من االله  ومن ثَمالإمام لا يتطرق إليه الشك. 

  اختص به الأئمة وألهمه إليهم إلهاماً.

وعليه هل يمكن القول بعد هذا أن الأئمة لم يستخدموا الصفات 
فيزيقية وما فوق البشرية في وصف أنفسهم؟! وهل يمكن القول بأن علم الميتا

، وإن الإمام واحد من بين سائر العلماء عتياديةالإمام هو مثل سائر العلوم الا
الآخرين، غاية ما هنالك أنه أعلمهم؟! هل هذا الكلام حري بأن يصدر من 

  ؟!:محقق؟ وهل هو ينسجم مع مترلة الأئمة الأطهار 

في ج البلاغة في خصوص أخذ االله العهد  7كلام الإمام علي وأما 
�w °Hمن العلماء والذي يقول فيه:  °x °; ̄R ®��̄ ,2̄&̄�̄¬%�� <̄L̄-̄�̄ ,2̄¬(¯ ®�� h̄
̄�̄ = ­D¬���̄ ��̄<̄

                                                             

� −  �XL�� H�(�< ��*  :LC:�7 p ,` � ,d  	�tcF 



 ��+

 ¬R<̄ ­��̄
̄ °��� �̄ ̄ °�� D̄�̄<̄ ��̄�̄ , ­ ­Ú�¬%�� ­>� °M °�­- ­2 ¬P° ®�� °��¯*­@�̄ , ­ ­Ü�¯ ®�� �̄ ̄ �� ³H��̄ °/
 ́��°
®C�̄ ­�V̄5̄ R�̄ ,´ ­Ä�¯̧  ­2¬C­�}��� نفسه؛ فيجب  7. وتطبيقه على الإمام علي

القول فيه: إن الإمام هنا بصدد بيان فلسفة القبول بتولي مقاليد الحكم، والقول 
بأن تولي السلطة والدفاع عن حقوق الجياع والوقوف مع المظلومين بوجه 

فقط، وإنما هو واجب على جميع العلماء،  »الإمام«على الظالمين، لا يقتصر 
كان  7ولذلك لا يمكن الاستناد إلى هذا الكلام والقول بأن الإمام علي 

بصدد تعريف الإمامة بالعلم فقط. إن هذا النوع من الاستدلال يذكرنا بالمثل 
. وإلى ذلك لنا أن نسأل صاحب »إن الغريق يتشبث بكل حشيش«القائل: 
شبهة: لماذا تجاهلت الروايات والنصوص الأخرى الواردة عن الإمام هذه ال
نفسه والتي يذكر فيها الصفات الخارقة التي يتمتع ا والتي لا يمكن  7علي 

أن يتصف ا؟! ومن ذلك حيث يشتكي من تجاهل  الاعتياديللإنسان 
آن الكريم. الواردة في القروحقيقتها وأصلها الصحابة وأبناء عصره لمقام الإمامة 

  ومن ذلك قوله: 

w Q̄� °5H̄ �$̄*­� �� °��̄��̄ 'R�̄ ® <̄ ­"®(@̄ °GR̄ °�®�� ­�
̄ ­& ̄ ®3@̄�� 9 ū/ ­3 ±&�̄¯. °� ,
 �$̄°. ®� ¬�;̄�̄ �$̄­� ®L�̄ �̄ ̄ ¥̄�¬%�� °�®
¯�̄ ®��̄�̄ F ­8­.¬% °�­� ­u/ ­ ±�V̄ °� , ­s ­3 ®$�̄­� �̄ ­x­@�:̄ , ­8­��̄ ­­ 

 �$̄ ­� ­X��̄�̄ !̄­� ­Q� °5H̄ ­3 ®$ ̄ ­E ®�:̄��̄ ��̄ !̄­��̄�� 9 9¬.;̄ = ­3®% °M 
±% ̄ S̄ ¬L�̄¯.�̄ ,
 ­Z�¯.­� ®u ­� 
­.�̄��̄­� ¶̄ ®L�̄�̄ ­" ®x�̄ �� °�L̄ ̄ ū/ ­D ¬�� 
̄­.�̄* ­� ®u ­� ÊB*­
@̄ ®�<̄ = ­3 ®;�̄ 9�̄®-<̄

��  ­Q� °5H̄ ­2¬% °5�̄ ¬BM̄�̄ ¬� ̄��}�`�F 
 7الأخرى التي تحدث فيها الإمام علي وعشرات بل مئات الروايات 

                                                             

� −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,bF 
` −  p ,E����r � ,ctF 



 ���

تحدث فيها  والتي ،9عن خلقته الخاصة، واتحاد روحه بروح النبي الأكرم 
  عن حقيقة أصل التنصيب.

  :ج ـ عدم الانسجام مع فلسفة الإمامة

، وتترلنا م إلى :لو نفينا العلم اللدني والإلهي عن الأئمة الأطهار 
ذين لا يتجاوز علمهم العلم البشري العادي ـ فإن مستوى العلماء الأبرار ـ ال

مثل هذه الرؤية إلى الإمامة سوف تمثل تجاهلاً لفلسفة الإمامة. وقد أشرنا في 
ـ إلى شؤون وتقريرها الفصل الأول بالتفصيل ـ في معرض بيان فلسفة الإمامة 

الأمور مثل الهداية، والمرجعية الدينية، وتشريع الأحكام الفرعية، وتحقيق هذه 
رهن باتصاف الإمام وتمتعه بالعلم الإلهي الخاص. ولمزيد من التوضيح راجع 

  الفصل الأول.

الشبهة الخامسة: عدم انسجام علم الغيب مع بعض أفعال   ■

  :: الأطهار الأئمة

، من قبيل: العلم :لو قلنا بالصفات ما فوق البشرية للأئمة الأطهار 
حداث في الماضي والمستقبل، فإننا بالغيب في جميع الأمور وجزئيات الأ

سنواجه عجزاً في تبرير وتفسير بعض أفعال وأعمال الأئمة الأطهار بحسب 
إلى مسجد الكوفة، مع أن الفرض يقضي  7الظاهر. مثل توجه الإمام علي 

بأنه يجب أن يعلم ـ عن طريق علم الغيب ـ أنه سيتعرض لعملية اغتيال 
  سينفذها ابن ملجم المرادي.

سفيره مسلم بن  7وكذلك الأمر بالنسبة إلى إرسال الإمام الحسين 
عقيل إلى الكوفة، وكذلك خروجه إلى كربلاء رغم علمه ـ بحسب الفرض ـ 



 ���

   أن ذلك سيقوده وسيقود ابن عمه إلى القتل والشهادة.

للسم، وقد  :ومن سنخ هذه الشبهة، شبهة تناول الأئمة الأطهار 
  ته من قبل الخلفاء بدس السم إليهم في الطعام.كان أكثرهم قد تمّت تصفي

�,�¡% �i
&��: 
بالغيب في حد ذاته يحتاج إلى كتاب  :إن بحث موضوع علم الأئمة 

مستقل، ولكننا سنكتفي هنا بذكر بعض الأمور باختصار لغرض الإجابة عن 
  هذه الشبهة:

  :أ ـ الآراء المختلفة بشأن علم الإمام بالغيب

إلى أن الشيعة يذهبون إلى اعتبار أصل علم الإمام  تقدم أن أشرنا
بالغيب شرطاً في الإمام في الجملة وليس بالجملة، ولكن هل الأئمة بالإضافة 
إلى الأحكام والتعاليم الدينية يعلمون بالغيب في كل ما يتعلق بأمور العالم 

ئية الأعم من الماضي والمستقبل، وذلك بشكل مطلق وعام وبجميع الأمور الجز
والكلية وعلى نحو فعلي؟ أولاً: إن هذا النوع من العلم ليس شرطاً في تحقق 
الإمامة. وثانياً: إن بعض علماء الإمامية رفضوا ذلك، وأضافوا له بعض القيود، 
وحاصل ذلك تعدد الآراء والأقوال في هذا الشأن، ويمكن بيان هذه الأقوال 

  على النحو الآتي:
  الفعلي بلوح المحو والإثبات واللوح المحفوظ.ـ علم الغيب المطلق و ١
  ـ علم الغيب المطلق والفعلي بلوح المحو والإثبات فقط. ٢
  ـ علم الإمام بالغيب منوط بطلبه من االله. ٣
ـ نظرية توقف علم الأئمة بجزئيات الأمور إلى الأئمة الأطهار  ٤



 ���

  .���أنفسهم

ل والثاني. وأما يمكن طرح أصل الشبهة بناء على القول بالرأي الأو
بناء على الرأي الثالث، فإن الإمام لا يعلم بأحداث الماضي والمستقبل بالفعل، 
وإنما تنفتح عليهم أبواب العلم بالغيب من خلال طلبهم ذلك من االله واستجابة 
االله لهم، وليس من اللازم أن يطلب الأئمة علماً إلهياً خاصاً لكل أمر، ومن هنا 

وارد المذكورة في الشبهة هي من الأمور التي لم يطلب الأئمة يحتمل أن تكون الم
  علمها من االله، وبذلك يرتفع أصل الإشكال.

  :ب ـ محاذير العمل بعلم الغيب

بالغيب وأحداث وأعمال  :على الرغم من علم الأئمة الأطهار 
الناس وتصرفام، كان الأئمة مكلفين بالعمل على طبق علمهم الظاهري 

 نشير إلى بعض المحاذير أتيإلا لزم من ذلك اختلال الأمور، وفيما يوالعادي، و
  المترتبة على عمل الأئمة على طبق علمهم بالغيب:

ـ لو لزم ترتيب الآثار على علم الأئمة بالغيب، وخاصة الإمام  ١
الذي تمكن من ممارسة الحكم، للزم من ذلك أن يبادر الإمام في الحد  7علي

في السجن كل من علم بأنه سوف يقترف اليوم أو في  الأدنى إلى أن يزج
المستقبل جريمة مثل: السرقة أو الزنا أو القتل وما إلى ذلك، وذلك للحيلولة 

أن يزج  7دون وقوع الجرم. وفي هذه الصورة كان يتعين على الإمام علي 
 من الناس في السجن على أمور لم يرتكبوها بعد، ولا يخفى ما في ذلك اًكثير

                                                             

� −  E�l�� :LC:� ,=<L�� �D§ �
{���� �  � 0L�.
�v 3*$� ,^�ª/�(
ª��� ��� :�%-�.�� ;s�
 ���� ���y� �
  :Q��� ,
��
�7 Fs>�$I.5�- 



 ���

  من المحاذير المضرة باتمع والحكومة والسلطة الدينية على السواء.

 ذا النوع من ترتيب الآثار على علم الأئمة بالغيب يتم وفيما يتعلق
طرح سؤال جديد، وهو أي الأفراد الذين سيرتكبون المعصية في المستقبل 

قاء القبض عليهم سيتم حبسهم؟ هل أولئك الذين سيركتبون الجرم غداً، فيتم إل
اليوم؟ أم حيث أن علم الإمام بالغيب مطلق ويشمل حتى آخر يوم من حياة 
الأفراد، يتم القبض على جميع الذين سيرتكبون الذنوب حتى بعد خمسين سنة؟ 

  فهل يمكن تصور إمكان هاتين الفرضيتين؟

هذا النوع من المواجهة مع المذنبين والعصاة، ينافي أصل القول  ـ إنّ ٢
باختيار الإنسان. ذلك لأن بلوغ الإنسان مقام الخلافة الإلهية إنما يتم من خلال 

على  ا بناءًالابتعاد عن الذنوب واجتناب المعاصي عن حرية واختيار. وأم
الفرض المذكور فإن الناس سيبتعدون عن ارتكاب الذنوب بسبب علم الإمام 

هذا الأمر لا يستحق عليه بالغيب وما ينتظرهم من العقوبة المعجلة، ومثل 
  الإنسان أن يكون خليفة الله.

مثل هذا التعامل مع من يفترض فيه علم الإمام بأنه سيقترف  ـ إنّ ٣
الذنب، قد يحمله على الاعتراض والقول إنه ربما ندم في المستقبل على ما 

ن اقترفت يداه وأنه سيتوب إلى االله توبة نصوحاً، ولا يمكن لعلم الإمام الغيبي أ
  يكون مقنعاً بالنسبة له في الحد الأدنى.

من الناس والأصحاب  عتياديينمعاقبة المذنبين سيشمل الا ـ إنّ ٤
انكشاف أمرهم  المقربين وحتى المسؤولين في سلك الدولة، وفي هذه الحال فإنّ

وفضحهم وزجهم في السجون سيضعف جبهة الإمام والمسؤولين في حكومته 
  الدينية.



 ���

لة الأخرى تكمن فيما يتعلق بأولئك الذين ارتكبوا ـ والمشك ٥
 المعاصي والذنوب في السابق، فيلزم من ذلك أن يعمل الإمام على حبس أعداد

  غفيرة من الناس ومعاقبتهم.

ـ يضاف إلى المشاكل والمحاذير السابقة المذنبين الذين يسكنون في  ٦
هم ويسجنهم؟ فعلى سبيل المدن النائية، فكيف للإمام والحاكم الديني أن يجمع

المثال هل يعمد الإمام إلى إعداد قائمة في كل يوم بأسماء الذين سيقترفون 
الذنوب غداً ويرسلها إلى جميع عماله في الأمصار ليقوموا بإلقاء القبض 
عليهم؟! وهل يجب أن تتضمن القائمة عناوينهم الدقيقة كي لا يفلت منهم 

لا يكون لدى الإمام من مهام سوى إعداد أحداً؟ إذا كان الأمر كذلك، سوف 
هذه القوائم. فهل يكون ذلك عملياً؟ أليس للإمام من شأن ومترلة غير 

  الإنشغال ذه السفاسف؟!

ـ وأما إذا قيل: إن على الإمام أن يرتب الآثار فيما يتعلق بعلمه  ٧
إلى ـ مثلاً ـ  7بالغيب على الأمور الخاصة به فقط، كأن يسارع الإمام علي 

  إلقاء القبض على قاتله عبد الرحمن بن ملجم، فلا بد من القول في هذا الشأن:

  أ ـ يمكن لابن ملجم أن ينكر إضماره هذه النية الغاشمة.

ب ـ هل يمكن اعتقال شخص رد الاستناد إلى علم الإمام بالغيب؟ 
السجن؟ في  فإذا كان الجواب بالإيجاب، فما هي المدة التي يجب أن يقضيها في

حيث لا يكون هناك علم بما يضمره المرء في خبيئته، يتم  عتياديةالمحاكم الا
طلق سراحه، أما بالنسبة إلى الإمام حيث يقوم الحكم عليه لفترة من الزمن ثمّ ي

الفرض على أنه يعلم الغيب ويعلم بالنوايا الفاسدة التي تنطوي عليها صدور 
من الناس  اًابن ملجم، فعليه أن يسجن كثير الناس، ويعلم عدم توبة أمثال



 ���

ويحكم عليهم بالحبس المؤبد؟ وعلاوة على الشخص المنفذ نفسه ألا يجب 
  اعتقال المتواطئين معه وقدموا له المساعدة لتحقيق غايته الدنيئة؟!

ج ـ يمكن للمعتقل أو المعتقلين أن يدعوا احتمال توبتهم، وعدم قيامهم 
يام به في اللحظة الأخيرة. وعليه هل يمكن عندها هل يصح بما كانوا بصدد الق

التمسك بعلم الغيب دليلاً دامغاً لإدانة المتهمين في المحاكم القضائية، وهل يمكن 
  اعتماد هذا الدليل للحكم عليهم بالقصاص أو الحبس المؤبد أو المؤقت؟

ى د ـ مضافاً إلى القاتل، هل يجب على الإمام أن يلقي القبض عل
الذين يسعون أو يهمون بإلحاق أنواع الضرر بالإمام، من قبيل: الجرح في 
الحرب، والاام وأنواع الإيذاء الأخرى أيضاً؟ عندها سيكون عدد المعتقلين 

  !كثيراً جداً

هـ ـ لو اقتصر الإمام على معاقبة الخاطئين بحقه الخاص والشخصي 
جتمع أن يعترض على الإمام ويقول فقط استناداً لعلمه الغيبي، عندها يحق للم

له: ما هذه المحاباة، إذ تعاقب من يضمرون السوء لك، ولا تعاقب الذين 
  يضمرون الشر للأمة وابنائها والذين يعبثون بقوت الناس وبيت المال؟!

  :بالغيب 7شبهة علم الإمام الحسين 

سفيره مسلم بن عقيل إلى  7فيما يتعلق بإرسال الإمام الحسين 
كان مأموراً بالعمل  7وفة، وتوجهه شخصياً إلى كربلاء، يمكن القول: إنه الك

بحسب العلم الظاهري، ولم يكن بإمكانه تجنب إرسال مسلم أو يمتنع عن 
أهل الكوفة ـ في مثل هذه  نّإالتوجه إلى كربلاء استناداً إلى علم الغيب؛ إذ 

م للتاريخ بألون موقفهم وشهادم رغم استعدادهم الحالة ـ سوف يسج



 ���

لإقامة الحكومة الدينية وإرسال الرسائل والكتب العديدة إلى الإمام الحسين 
ذا الشأن للقدوم إليهم وتولي قيادة ثورم، إلا أنه لم يستجب لدعوم 
وندائهم، وسوف يتهم الإمام ـ والعياذ باالله ـ بأنه خاف على نفسه وعلى 

  أسرته؟

علم الغيب، سيعمد المؤرخون من أهل  في حالة ترتيب الآثار على
السنة وغير المسلمين من الذين لا يعترفون بعلم الغيب للإمام، سيرسمون صورة 
سلبية عن الإمام، ولما تمّ الحصول على كل النتائج والآثار المباركة لثورة 

أن مصلحته ومصلحة اتمع  7كربلاء. وعليه فقد أدرك الإمام الحسين 
  يب الآثار على علمه بالغيب.تكمن في عدم ترت

  :للسم :تناول الأئمة 

وأما فيما يتعلق بشبهة تناول الإمام للطعام المسموم، فيجب القول: إن 
الإمام رغم علمه بكون الطعام مسموماً، ولكنه حيث كان مكرهاً على تناوله، 

  لم يكن له بد من تناوله.

ن الخليفة والحاكم كان مضافاً إلى أنه لو أصر على عدم تناول السم، فإ
يقتله بطريقة أخرى، فرأى الإمام أن المصلحة في أن يكون استشهاده بتناول 
السم. وإن كان السر في ذلك خافياً علينا. وربما أمكن القول مثلاً: إن اختيار 
الإمام هذه الطريقة لاغتياله من قبل الحاكم، لأا تنطوي على شيء من 

ما يختار الحاكم إن لـما كانالحاكم وجريمته النكراء، و التكتم، وعدم افتضاح أمر
، فإنه سوف يستمر في الحفاظ على 7هذه الطريقة في التخلّص من الإمام 

ـ  7الشكليات الظاهرية، فلا يتعرض لأتباعه وأسرته، بمن فيهم ابن الإمام 



 ��)

العداء  الذي سيتولى مقاليد الإمامة بعده ـ ويوفر لهم الحماية، أو أن لا يظهر
لهم علناً في الحد الأدنى. الأمر الذي يوفر الأرضية المناسبة لاستمرار حياة 

  الشيعة في الوسط المخالف.

  :حمل الاعتراف والأعمال المخالفة لعلم الغيب على العلم الظاهري

كانوا يعملون  :اتضح مما تقدم، كما تمّ التأكيد أيضاً على أن الأئمة 
والظاهري. وعلى هذا الأساس لو اعترف الأئمة  يالاعتيادبمقتضى علمهم 

أنفسهم في بعض الروايات بعدم علمهم بأمور من قبيل: موضع اختباء 
، أو الاعتماد على صلاح �`�، أو الموضع الذي أختبأت فيه الجارية���العدو

، أمكن تفسير ذلك وحمله على القاعدة السابقة، ��bالأشخاص بحسب الظاهر
ة في هذه الموارد بصدد العمل على طبق علمهم الظاهري، وإن والقول بأن الأئم

الأئمة طبقاً لعلمهم العادي والظاهري لم يكونوا يعلمون بموضع اختباء العدو أو 
الجارية أو معرفة الأشخاص على حقيقتهم، رغم علمهم بجميع ذلك بواسطة 

  علمهم الغيبي.

أبي موسى  وفي تأييد هذا القول يمكن الإشارة إلى قضية إرسال
الأشعري بوصفه حكماً وممثلاً من قبل الإمام علي في قضية التحكيم المشهورة 
بعد حرب صفين للتفاوض مع عمرو بن العاص، حيث تنبأ الإمام بأن عمراً 

ويدعى عبد �. وهنا قام أحد أصحابه »وكأني به وقد خدع«سيخدعه، فقال: 

                                                             

� −  p ,2k�(�� #, Kq ,��.�7� 3/3�� ¤< u-� :LC:�b � ,�b`F 
` −  p ,E���� ,
%*
��� :LC:�� � ,`cmF 
b −  :�@H Z�.��� ,2k�(�� #, :LC:�m`F 



 ��*

لإمام لأثر علمه بالغيب؛ حيث لم يستوعب عدم ترتيب ا �االله ابن أبي رافع
فسأل الإمام عن سبب إرساله أبي موسى الأشعري رغم علمه بأنه سينخدع، 
فأشار الإمام في جوابه إلى فلسفة إرسال االله سبحانه وتعالى للرسل والأنبياء 

االله رغم علمه الأزلي بأن قوم يونس وغيرهم من  نّإوالسفراء إلى الناس، 
يؤمنون وأم سيتعرضون للعذاب الدنيوي، إلا الأمم الأخرى مثلاً سوف لا 

أنه مع ذلك لم يرتب الآثار على علمه الأزلي، وأرسل إليهم الرسل ليتم الحجة 
  عليهم. وإليك بيان هذه الرواية على لسان ابن أبي رافع نفسه:

وقد وجه  7عن عبد االله بن أبي رافع قال: حضرت أمير المؤمنين «
له: أحكم بكتاب االله ولا تجاوزه، فلما أدبر قال:  أبا موسى الأشعري، فقال

كأني به وقد خدع، قلت: يا أمير المؤمنين فلم توجهه وأنت تعلم أنه مخدوع؟ 
  .���»: يا بني، لو عمل االله في خلقه بعلمه ما احتج عليهم بالرسل7فقال 

 7أما المؤيد الآخر نراه في الحديث الذي يصرح فيه الإمام الصادق 

�¬ ̄>�® ̄@�̄� م علمه بموضع اختباء جاريته. إذ قال سدير الصيرفي بعد ذلك: بعد̄�̄

 N̄�3̄­� �̄% ®
 ­� °M : °8�̄ �̄% ®
 °@�̄ , Ê ±Ì̄* °��̄ �́ ­l-̄ �°-<̄�̄ �:̄<̄ °�®
�̄>̄ ­8­� ­�®%�̄ ­E H̄�Ā�̄ ­8 ­�­
®¼̄ ®u ­�
 ­./̄ ­H�M̄ ­L ®�<̄ ­E �D̄�̄�̄ �D̄�̄ °Q� °��̄ �̄ ®:<̄�̄ N̄�̄% ®� ­&5̄ '� ®
 ­  °�
̄ ®��̄ �̄ ¬:<̄ °�
̄ ®�:̄ °u ®]:̄�̄ ,�̄

 : °�®
 °@ ?�̄v ®L °� ®�� ­<L̄ ®��̄ ® Ǟ<̄ °L/ ­35̄ �/̄ :Q̄��̄�̄ Q̄�@̄ F ­�®*V̄ ®�� ­� ®
 ­  !̄­� �̄°( °�®%:̄ R̄�̄ ,'��­o�̄
 ­Z�¯.­� ®u ­� �̄®<L̄@̄ �̄*­� �̄ ®3M̄�̄ ®B$̄�̄ :Q̄�@̄ F�̄-̄��  ¬BM̄�̄ ¬� ̄ :) x w�}�� u�& u
  ~U u�t� wD

 u�~T t	u> u�t,u�w` }� u; t	u= t�u  u�t] u
 wpw@ u�,w;� & u"u  w-&u0w�t�� t� w� ©6t� wD (�`� ؟ : °�®
 °@ Q̄�@̄
 °s3̄®% ­  �̄��̄ ��̄ �̄ ®&­
 ̄ ®B�̄�̄ ?B̄ °M ¬L�� �̄®�L̄ ̄ ®B$̄�̄ :Q̄�@̄ F °8 °�®<L̄@̄ ®3@̄ N̄�3̄­� °�®
 ­� °M

                                                             

� − :6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f p ,H��a� � ,b�� p ,�@�%7� ;` � ,`d�F 
` −  :B&%��a�F 



 ��+

 ®�<̄ : °�®
 °@ Q̄�@̄ ? ­Z�¯.­�®�� ­�®
 ­  ®u ­� ­L ®]¯( ®�� ­E ­��̄®7� ū ­� ǴL̄®i@̄ °H ®3@̄ :Q̄�@̄ F ­8­- ­̂ ® ­½
 ­Ø̄ ®�̄ . يتضح من تتمة هذا الحديث أن إنكار الإمام لعلمه بالغيب في بداية »�6®

الحديث كان بداعي رعاية مقتضى حال المخاطبين، وإلا فإن خاتمة الحديث 
  .���سوف تتهافت مع بدايته

لصفاتهم  :توظيف الأئمة الشبهة السادسة: عدم   ■

  الخارقة في التعريف بأنفسهم

من  :هناك من الذين ينكرون الصفات ما فوق البشرية للأئمة 
يسعى إلى القول بأن الأئمة أنفسهم لم يقولوا بأم مصداق لمثل هذه الصفات، 

في الخلاف  :. كما أم �`�ولم يستفيدوا من هذه الصفات للتعريف بأنفسهم
الشيعة في هذا الشأن كانوا ينحازون إلى الدفاع عن الموقف الذي  والجدال بين

  .��bينفي عنهم هذه الصفات

، والإمام 7الإمام علي �ولكن اتضح من الروايات الأخيرة لـ 
لم يتوانوا عن التعريف عن  :، أن الأئمة �7، والإمام الرضا 7السجاد 

الأهلية والقدرة على  أنفسهم ذه الصفات عندما كانوا يأنسون من المخاطب
في مسجد  7 نكتفي بذكر خطبة الإمام الحسن أتيتحمل ذلك. وفيما ي

  ::الكوفة، حيث قال في التعريف بأهل البيت 

                                                             

� −  p ,E���� ,
%*
��� :LC:�� � ,`cm ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2����� ;
p`d � ,`b�F 

` −  ,�I$(/>H< ,25H3� 2
¼ ,H�/3� :LC:��brc  :>3��� ,© 	�b � ,tcF 
b −  H> �.�� ,
{�()�(i�� Ë 0H37� ��; :LC:� � ,B���� 3%/�L�ab �caF 



 ���

يا أهل الكوفة! اتقوا االله فينا، فإنا أمراؤكم، وإنا أضيافكم، ونحن أهل «
=�~  (البيت الذين قال االله فيهم:  w	~= u� }"w`��  uD u2 w� t�~,w� u� t�u  u¥ t$ |	�� t6 ~�t�

 w�t,u]t��(���«�`�.  

على أصل التنصيب الإلهي،  7في هذا التعريف نجد تأكيداً من الإمام 
  وعلى أصل العصمة.

 7إلا أن المشكلة التي كان يعاني منها الأئمة ـ كما قال الإمام علي 
ـ تكمن في عدم وجود من يعرف مترلتهم الحقيقية سوى الترر القليل من 

ص أصحام، ويبدو أن هذه الآفة لا زالت ضاربة بجراا ـ للأسف خلّ
  الشديد ـ حتى بعد مضي أربعة عشر قرناً من تاريخ الإسلام.

والتي تقول: إن  هموعلى هذا الأساس تكون الشبهة التي أثارها بعض
الأئمة أنفسهم لم يستفيدوا من هذه الصفات للتعريف بأنفسهم، باطلة من 

  الأساس.

  ::شبهة السابعة: إنكار عصمة الأئمة ال   ■

إن من بين الشبهات القديمة التي يسوقها أهل السنة وبعض 
ـ القول بأن صفة العصمة  :ـ ضمن إنكارهم عصمة الأئمة  ��bالمعاصرين

من مقترحات هشام بن الحكم أو أا من مختلقات المتكلمين في القرنين الثاني 

                                                             

� −  :Z��;6�bbF 
` −  p ,��(%�� �� < �5a � ,btaF 
b  −  � ,�vL@ �- �*���� >�x� ,
�@L- Bx��� �-< :LC:�`� L���� H 0�i� ,������ 3�< ;

 � ,
�*I�� Ë�*���c�  	r�F 



 ���

تهمة ناشئة عن الرؤية السطحية لتعريف . إلا أن هذه ال���والثالث للهجرة
   .وحقيقتها الإمامة

ولقد أجبنا عن هذه الشبهة بالأدلة العقلية والنقلية في الفصل الثالث 
، عند ذكر شبهة عدم انسجام الخاتمية مع �عدم انسجام الإمامة مع الخاتمية�

ضطر العصمة بالتفصيل، ولذلك نحيل القارئ الكريم إلى ذلك الموضع، كي لا ن
إلى التكرار الممل. ولكننا نكتفي هنا بذكر هذه النقطة، وهي أن الروايات 

تثبت ضعف هذا الادعاء  :النبوية الدالة على صفة العصمة للأئمة الأطهار 
  القائل بأن العصمة من مقترحات هشام بن الحكم.

نعم لقد كان لهشام بن الحكم فضل كبير في الجهود التي بذلها من أجل 
بالأدلة النقلية والعقلية، وكما قال  :تدلال على العصمة الثابتة للأئمة الاس

تلميذه ابن أبي عمير فإن بعض الأدلة التي ذكرها هشام بن الحكم في إثبات 
:  الىـه تعــه إليها أحد قبله، من قبيل: التمسك بقولـة العصمة لم يسبقـنظري

                                                             

� −  � ,B���� 3%/�L� H> �.�� ,
{�()�(i�� Ë 0H37� ��; :LC:��aD� B�: n*; F s
 :���%  �+ Q��� u  ���� u- ��I� !� �$.(�:� 2&$.��w2&l���}  À:��>�� 8(����

 p ,G3/3�� 2�(i�� ,
��5y� Ä���� �5�- 2/�*
P:y� �H��7� GL{�> E >�M�7�a ,
 ��r`� u��� ¤6 ��*��5y� �R���� Z�.� 2���7� sD� H3l� �< �3(/� ,

�� �� ��I�� �D� E� F=L��6� �D� u� 'R�� 3��./ �< ������ �  ��� :'R�< ,Q��
 H3l� !� 2(�%�� sD� W�MH� 8*
  ��� :'�*:�1� F���� u- ��I� !� 8.(�:� ��ÁR�
 8/�I� !� ����/ ��:�� u/D�� B(@ u�� 2�*I
� T���� Ù��%� H3l� !� R ,½.��

H �[� :'�o��1� FSLi��� B{�5��� 9.I- ���� u- ��I� 8�&5 �R���� Z�.� !� �%�M
 �@H 2]�l�� E s�:3M�� ��*��5y�ar  �
{���� u� 8:�- ���� u- ��I� Tl/

Fu/L�6� �- SL�� ,��L�.-�� �$�5< u� Q�< 8:< R ,2&{6� 2&l�- 



 ���

)  u9wwM&}!�� x w� t# uD ~�&u� u= u1 (���،�`�.  

وهناك قرائن وشواهد أخرى تنفي نسبة القول بأن العصمة من 
 مبتدعات هشام بن الحكم، مثل: عدم وجود هذه النسبة إلى هشام في أي
واحد من المصادر الشيعية، وحتى الشيخ الصدوق الذي يصفه البعض بأنه من 

ب أشد المخالفين لوصف الأئمة بالصفات ما فوق البشرية لم يؤثر عنه أنه نس
هذا الاام لهشام. وهناك من المحققين الغربيين من يذهب إلى الاعتقاد بأن 

  .��b 7نظرية العصمة كانت سائدة قبل عصر هشام وفي زمن الإمام الباقر 

أن هشام  �معاني الأخبار�بل إن الشيخ الصدوق يثبت في كتابه القيم 
  .��a 7بن الحكم قد استلهم العصمة وحقيقتها من الإمام الصادق 

  :الشبهة الثامنة: تعارض عصمة الأئمة مع الأدعية والروايات ■

سبق أن أشرنا إلى أن العصمة من الصفات اللازمة لمقام الإمامة، وقد 
تمّ التأكيد على هذا المعنى في الآيات والروايات المستفيضة. إلا أن أهل السنة 

و العالم الديني، فقد إلى مستوى الحاكم أ :حيث تترلوا بمقام الأئمة الأطهار 
بروايات عن الأئمة لم  �عدم عصمة الأئمة الأطهار�تمسكوا لإثبات مدعاهم 

يصفوا أنفسهم فيها بالعصمة، بل على عكس ذلك تماماً فقد اعترفوا بعدم 

                                                             

� −  :GL�(���`aF 
` −  � ,���� u- ��I� ,2&�: �� 3(  :LC:�`�aF 
b − /3:� �.��: ,
{RR �%/eH� :LC:� 
�*� =�� 8Iw L@�- 3&f ���� �*����7} ,

��b`F=� sH3- ��3/L� H�.�3�� :2*5H���� !� 8|L� , 
a −  � ,H�(�6� ^��� :LC:��b`F 



 ���

 نخوض في تحليل تلك الروايات، ونعمل على نقد استناد أتيالعصمة. وفيما ي
   .���المخالفين إليها

�w ǴH̄: 7ول الإمام عليـ من ذلك ق °I�̄ ®�<̄ àh]̄­- 2́�̄��̄�̄ ®u ̄ ��³� °��̄ �̄�̄
 ­" ®�­� ®u ­� �̄­�[̄ °u�̄v R̄�̄ ,×̄­i ®�°< ®�<̄ ­S ®��̄­- ­«®�:̄ ­E °� ®��̄ ±̂ ­º�̄ ,Q́ ®3�̄­-}�`�F 

 7ـ كما استند أصحاب هذه الشبهة إلى فقرة من دعاء للإمام علي 
w ®Lإذ يقول:  ­� ®k� ¬� °$¬
��  , ­GL̄ ­� ®V¯®7�­- ¬"̄ ̄ ®3 °��̄ °� ®3 °  ®�­º�̄ ,
±% ­� ­8­- °�
̄ ® <̄ �̄®:<̄ ��̄ ­�

 ��̄ ­� ®L ­� ®k� ¬� °$¬
�� ,= ­3®% ­  '���̄�̄ °8�̄ ®3 ­~̄ ® Ǟ�̄ ­«®�:̄ ®u ­� °�®/<̄�̄ ��̄ ­� ®L ­� ®k� ¬� °$¬
��
 ­( ®
@̄ °8�̄�̄��̄ ¬�°1 , ­̂ ��̄­
­- �̄®*�̄­� ­8­- °�®- ¬L�̄�̄ , ­ß�¯ ®�̄ ®6� ­���̄�̄H̄ ­� ®L ­� ®k� ¬� °$¬
�� ,


 ­���̄±
�� ­���̄�̄�̄�̄ , ­��¯%¯ ®�� ­���̄$̄�̄�̄ , ­ß��̄ ®�̄ ®6� ­��ī�̄5̄�̄}�b�F 

�,�¡% �R��
: 
  فيما يتعلق بنقد هذه الشبهة يجدر الالتفات إلى الأمور الآتية:

  :أ ـ مخالفتها للآيات والروايات النبوية

لفصل الثالث مباني عصمة الإمام وعلى رأسها الآيات لقد شرحنا في ا
عدم انسجام الإمامة مع «والروايات النبوية في معرض الحديث بشأن نقد شبهة 

، بالتفصيل، ولذلك نحيل القارئ الكريم إلى ذلك الموضع، خوفاً من »الخاتمية
  التكرار.

                                                             

� −  � ,
�*I�� Ë�*��� L���� H 0�i� ,������ 3�< :LC:�`a �r� �/L��� 3(  ;
 � ,
%/> 8-L~ \�- ,©�Ó`mtF 

` −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,`�m ; � ,��5y� J*�drmF 
b −  :�@H 2(i � ,s� < H3l7�mm � ,�mdF 



 ���

كما أن  طبقاً لهذه النصوص المتقنة، لا بد من اتصاف الإمام بالعصمة،
صريحة في هذا  7الآيات والروايات فيما يتعلق بخصوص الإمام علي 

الشأن. وعليه إذا واجهنا مورداً أو عدداً قليلاً من النصوص الدالة عل خلاف 
العصمة الثابتة بتلك الأدلة المستفيضة، يجب العمل على تفسيرها وتبيينها بما 

  .يتناسب ودلالة تلك الأدلة والنصوص على العصمة

ل بمقام الإمام علي وأمإلى  7ا إذا عمد شخص منذ البداية إلى التتر
كما يذهب أكثر أهل �مستوى الخلفاء الثلاثة الذين سبقوه، بل أدنى من ذلك ـ 

من الآيات والروايات الدالة على عصمة أهل  اًـ متجاهلاً بذلك كثير �السنة
لروايات، وأقام ، فإنه يكون قد سار على خلاف هذه الآيات وا:البيت 

  مذهبه على ظاهر نصوص يتيمة هي في حد ذاا بحاجة إلى تبرير عقلائي.

  :ب ـ كلام الإمام يشير إلى أصل عام ولا يختص بشخصه

، ومطالبته من الناس أن يشيروا 7فيما يتعلق بكلام الإمام علي 
ورد فيها  عليه بحق؛ لأنه ليس بمأمن الخطأ، يجب القول: إذا طالعنا الخطبة التي

إنما قال هذه  7هذا النص بشكل كامل، سوف يتضح لنا أن الإمام علي 
الخطبة في أحداث حرب صفين، وفي الأثناء قام شخص من بين أصحابه وبدأ 
بإطرائه ومدحه وثنائه بكلمات يظهر منها التملّق، وحيث كان الإمام يكره 

الناس أن الأجدر م  المديح والثناء، فقد أضاف إلى كلمته هذه الفقرة مذكراً
الحاكم من موقعه  بدل الثناء على الحاكم أن يشيروا عليه بما هو حق؛ ذلك لأنّ

أحوج إلى الكلمة الناصحة من الكلمات المداهنة، وبطبيعة الحال حيث كان 
في حينها هو الحاكم، لم يكن يرى لنفسه من الناحية  7الإمام علي 

هنا تأتي إشارته إلى نفسه وأنه ليس  الأخلاقية أفضلية على الآخرين، ومن



 ���

استثناءً من احتمال الخطأ والحاجة إلى المشورة. وأما في الواقع فإن لب مراده 
هو ذم مدح وثناء الحاكم، وبيان أصل عام للحكام فيما يتعلق بضرورة 
التشاور مع الناس. أما شخص الإمام فكان معصوماً ومبرءاً من الخطأ، ولذلك 

غنى عن الاستشارة. والدليل على ذلك النصوص والكلمات  فإنه كان في
الواردة عنه ذا الشأن حيث يصرح فيها بعصمته وعدم حاجته إلى المشورة 
لعلمه التام والجامع بجميع أبعاد وزوايا الحكم والموضوع، وقد تقدم أن ذكرنا 

  الروايات الواردة في هذا الشأن في الصفحات السابقة.

  :كان صدور الخطأ على عدم تدخل العناية الإلهيةج ـ تعليق إم

كان على المنكرين للعصمة ـ أو بعبارة أخرى: الذين يقولون بإمكان 
ـ أن يستشهدوا بروايات صريحة في  :صدور الخطأ والمعصية عن الأئمة 

في ج  7دلالاا على صدور المعصية والخطأ عنهم. أما خطبة الإمام علي 
تدلّ عليه هو الطبيعة الإنسانية للإمام، والقول بأا بحيث لو البلاغة فغاية ما 

خلّيت وطبعها، أمكن أن تكون منشأ لصدور الخطأ والمعصية. وهذا ما يدل 
­S «إذ يقول:  »في نفسي«ويشهد له بشكل كامل لفظ  ®��̄­- ­«®�:̄ ­E °� ®��̄ ±̂ ­º�̄

 ×̄­i تي يتحلّى ا الإمام باقية . وأما أن تكون هذه النفس والطبيعة ال»̄>�® >°�®
أن تجيب عنها،  هانفسفي الخطبة على هذه الشاكلة أم لا؟ فيمكن للفقرة الثانية 


 «إذ يقول: ̄ ­� ®�/̄ ®�<̄ ¬R­��� 
±% ­� ­8­- °�
̄ ®�<̄ �̄ °� ��̄ ­«®�:̄ ®u . وعليه فإن هذه »�­
ية االله له من ر الخطأ والمعصية عنه معلقاً على عدم كفاوالفقرة تجعل إمكان صد
قد ثبت في موضعه عند إثبات العصمة بالأدلة  لـما كاننفسه وتركه وشأنه، و

العقلية والنقلية، أن االله سبحانه قد كفاه من نفسه بالعصمة، فيكون مستثنى من 
  ذلك الحكم العام، فلا يكون صدور الخطأ والمعصية في حقّه ممكناً.



 ���

 النصحذف مغالطة وعليه يكون صاحب هذه الشبهة قد ارتكب 
  ، وحجب الاستثناء الوارد في الفقرة التي جعلها دليلاً على مدعاه.وتقطيعه

  :د ـ نصوص الإمام الدالة على عصمته

أشرنا في العنوان المتقدم إلى أن غاية ما تدلّ عليه الخطبة أعلاه هو 
دون وقوعه حقيقة، وأضفنا إلى ذلك أن هذا من طبيعة وإمكان صدور الخطأ 

. نفسها في فقرة أخرى من الخطبة 7مكان قد تمّ نفيه من قبل الإمام علي الإ
وهناك روايات أخرى مأثورة عن الإمام تدلّ على عصمته وعدم صدور 

في هذه الخطبة رغم مطالبته  7الإمام  . إنّأتيالخطأ عنه نشير إليها فيما ي
موضع آخر بأنه  من الحاضرين أن لا يبخلوا عليه بالمشورة، إلا أنه يصرح في

غير محتاج إلى المشورة أصلاً، وذلك لعدم إمكان صدور الجهل والخطأ عنه. 
كما يظهر ذلك من جوابه عن عتاب طلحة والزبير وانتقادهما له بعدم 

  استشارما، إذ أورد الشريف الرضي في ج البلاغة قائلاً:

ة و قد كلم به طلحة و الزبير ـ بعد بيعته بالخلاف 7ومن كلام له «
��' عتبا عليه من ترك مشورما، و الاستعانة في الأمور ما ـ  ­�/̄ �̄°. ®&�̄:̄ ®3�̄�̄

 �́ ®�@̄ ³=<̄ ®�<̄ , °8®% ̄ �̄ °�°. ®��̄>̄ Îh;̄ ­8*­� �̄ °��̄ �̄��̄ �́ ®²̄ ³=<̄ ­̂ � ¯ ­½® °· R̄<̄ ,'��­o�̄ �̄ °¡®�M̄ ®H<̄�̄
 °� ®L1̄®�̄. ®5�  ³=<̄ ®�<̄ , ­8­- �̄ °�®*
̄ ̄  ®�<̄ °8®% ̄ °�®� °�X̄ ,�̄ ­&­
 ®�°®7� ū ­� Ê3;̄<̄ ¬�̄­� °8�̄�̄H̄ àh;̄

FFF ? °8-̄�-̄ °�®�ī ®�<̄ ®�<̄ °8°. ®
 ­$M̄  R̄�̄ ,�̄ °� ­ ®�k̄ ­=®<H̄ R̄�̄ �̄ °�­/®<H̄ !̄­� �̄­�[̄ ­E ®#¯. ®;<̄ ®�
̄�̄
 °®7� ū ­� ­̂ ��̄ ®�­��̄ �̄ °��̄ ­I¯. ®5�̄�̄ °8°. ®
 ­$M̄ Ê� ®� °; Ȳ@̄�̄ ®�k̄ ®H<̄ ® Ǟ �̄­�[̄ �̄��̄ ®��̄�̄ ,�̄ ­&­
 ®�

 �̄ °� ­ ®�k̄ ®u ̄ R̄�̄ �̄ °�®% ̄}���F 
                                                             

� −  :�@H 2(i � ,2k�(�� #,�td � ,��5y� J*� ;dcdF 



 ��)

بعد مقتل طلحة والزبير، مبيناً عدم تردده  7وقال الإمام علي 
 : وشكّه في معرفة الحق

w ®�<̄ �̄%­-�̄ , ­��¯* ®
�̄ ®�� Ḡ�̄ ®H °[ ®�°. ®&¬%�̄�̄�̄ , ­��̄®
¬C�� ­E ®�°. ®/3̄¯. ®�� �̄%­- ­u ̄ ®�°� ®LP̄
 , °2]̄®* ¬l�� °8®. ¬&Ā<̄ ®u�̄ Ḡ�̄®(¬%�� 
 ­ �L̄ °/ T̄®*�̄�̄ ,2̄¯* ­ ��̄ ®�� ­8�̄ ®�/̄ ® Ǟ ÊY ®&5̄ L̄­@ °� , ­H� ¯ ±Ì��
 ®� °� °& ¬5�̄�̄<̄�̄ , ­H ®3V̄ ®�� �̄­@��̄ ̄ ®� °�­- °L­C¯. ®:<̄ °�®� ­e ��̄ , °���̄�̄̄ ® � °8 ®@ ­H��̄ °/ ® Ǟ Ê��̄%M̄ \̄­- °H

 °®7� ­2¯* ®
 ­]­- , ­2¬*±%�� °S ®3 ­A ®� °�*­: ¯ ¬¿-̄�̄ , ­u/ ±3�� °Z�¯( ®
 ­M ®� °�®% ̄ ­̂ ¯Ō5̄ 9¬.;̄ ,ū/ ±Ō ®V
 ,B̄*­�>̄ R̄�̄ �̄� °�¯. ®
�̄ °n®*;̄ , ­2 ¬
x̄¯®7� ±>��̄M̄ ­E ±h̄ ®�� ­ū%5̄ �̄ ̄ ®� °��̄ °� ®&@̄<̄

 °� °��̄ °h­i®: °< �̄ ®�̄* ®�� ,�̄� °$*­ °¡ R̄�̄ �̄� °L ­�¯. ®+̄�̄ Ù́ ­L ®�� °=®<H̄ Z̄�̄ ̄ , ­��¯*¯( ®�� �̄�[̄ �̄�̄ ®P�̄®��
 ®�&̄®C/̄ ® Ǟ �́�̄­- h̄­1�̄ ®u�̄ FFF °8°./ ­H°< ®D °� ±h̄ ®�� ­E °� ®��̄�̄ ��̄ ,
±% ̄ T̄¬
¯·̄}���F 

بشأن عصمته وعدم صدور الكذب والضلال  7وقال الإمام علي 

®�° «عنه: 
̄X̄ R̄�̄ °�®- ±D °� R̄�̄ °�®-D̄�̄ ��̄  ­¤ ¬B °X R̄�̄«�`�.  

  :تقرير آخر للشبهة: اعتراف الأئمة في أدعيتهم بأم مذنبون

، :إن من بين التقريرات الأخرى لشبهة إنكار عصمة الأئمة 
  .��bالتمسك بالأدعية المتعددة الواردة عنهم والتي يعترفون فيها بذنوم

�,�¡% �i
&��: 
ن مباحث المعاني والألفاظ في معرض تحليل هذه الشبهة يجب القول: إ

                                                             

� − 2(i � ,2k�(�� #,  :�@HaF 
` −  :�@H 2&��� ,s� < H3l7��mdF 
b −  p ,^��7� K�H ���� ,Ë���� :LC:��` � ,`d �@H 2/�� ���� ,bb �5 u� GH

FZ��;6� 



 ��*

تعد اليوم من المباحث الهامة في العلوم الإنسانية، ولأهمية هذه المباحث 
وارتباطها بالتعاليم والنصوص الدينية في علم فلسفة الدين والبحث الديني 
والتفسير، فإا تحظى بأهمية خاصة. وعليه نقول: ما هي لغة الدين؟ وهل هي 

م أا تختلف عنها؟ وما هو مكمن الاختلاف بينهما؟ إن ذات اللغة العرفية أ
القدر المتيقّن هو أن لغة الدين ـ وخاصة لغة القرآن ـ لا تختلف عن لغة العرف 
من الناحية الماهوية، فإا مثلها في الاشتمال على الاستعارة والكناية والتعليم 

ة لا تتوفّر في لغة والمبالغة، وفي الوقت نفسه تشتمل على معاني سامية وعميق
  العرف.

  :أ ـ التفسير العرفاني

يمثّل الدعاء نوعاً أخص من لغة الدين، فهو يمثّل في الحقيقة لغة وواسطة 
الارتباط بين الداعي وبين االله والمعبود والعالم القدسي وما فوق الطبيعي. حيث 

والعدم، الداعي يرى نفسه أمام خالق الوجود وواهب الحياة في غاية التضاؤل 
فهو يرى نفسه متقوماً ـ في كل لحظة من حياته ـ بذلك الوجود القدسي، 
ولذلك يرى وجوده إلى وجود ذلك الخالق بمترلة وجود قطرة الماء إلى المحيط 

 من وظيفة سوى عبادة أوامر ذلك المعبود الفياض الهادر، وأن ليس له
ه مرضاة المحبوب ، ويرى كل خطوة يرفعها في هذا المسير باتجاوإطاعته

والمعبود، وتبعاً لذلك يضمن النجاح والفوز والفلاح، وبعكس ذلك فإن كل فعل 
ولحظة تؤدي إلى الابتعاد عن غايته ومعبوده، تستتبع خسراناً وإثماً لا كفارة له 

  حتى وإن كان ذلك لا يعد معصية وذنباً في إطار الشريعة. 

ت فحسب، بل يضيف لها ترك إن العارف الذي لا يكتفي بترك المحرما
المكروهات، بل حتى بعض المباحات لغاية القيام بالمستحبات والواجبات، 



 ��+

تكمن غايته ودافعه في الوصول إلى هدفه الأخير المتمثّل بالاتصال بالمحيط 
. وقيل في ذلك: »الفناء«الإلهي الذي يتم التعبير عنه في المصطلح العرفاني بـ 

  .»ت المقربينحسنات الأبرار، سيئا«

الذي يمثل قمة العارفين،  7شخصية مثل شخصية الإمام علي  إنّ
ـ على ما مر بيانه وذكرنا رواياته في  9وأفضل الكائنات بعد النبي الأكرم 

الفصل الأول والثاني عند بحث مقام الإمامة ـ قد بذل كل وجوده من أجل 
ى كل فعل أو حركة أو كلمة الوصول إلى المقصود وكمال االله اللامتناهي، وير

مثل �تبعده عن غايته، بل حتى إذا أدت إلى عرقلة حركته إلى االله أو كبحها 
، خطأ وزلّة وذنباً، من هنا فإنه يلجأ لذلك إلى الدعاء والاستغفار �المباحات

  وطلب الصفح.

كثير من الأدعية ـ من قبيل:  7من هنا فقد صدر عن الإمام علي 
لصباح ـ في هذا الشأن، وهي تنطوي بأجمعها ـ كما أسلفنا دعاء كميل ودعاء ا

عـ على لغة الدعاء وطلب العفو والصفح عن المكروهات والمباحات التي لا تد 
  .���ذنباً في إطار الشريعة، وإنما هي معصية في حقل العرفان والإنسان الكامل

  :ب ـ التفسير العلمي والتربوي

يرومون من خلال هذه الأدعية  :ئمة الوجه الثاني هو القول بأن الأ
تعليم الآخرين كيفية الدعاء والارتباط مع االله في خطام، فهم بصدد تعليم 
المذنبين بشكل غير مباشر كيفية تطهير صدورهم وجلاء قلوم من الأدران 
من خلال الاعتراف بذنوم بشكل مستمر، والانطلاق بذلك نحو مصدر النور 

                                                             

� −  p ,2&{6� 2�L�� E 2&V�� TI� ,"-Hy� �.��� �-< :LC:�b � ,adF 



 ���

  .���يد أن هناك من لا يرى هذا الجواب مقنعاًوالطهر والنقاء. ب

  :ج ـ الحمل على الاستغفار الدفعي

ما وتبريره  :قال بعض المعاصرين في تحليل اعتراف الأئمة 
إن الاستغفار الوارد في هذه الأدعية هو من الاستغفار الدفعي، بمعنى «حاصله: 

الاستغفار الاستغفار الذي يحول دون عروض الغفلة والمعصية، وليس من 
الرفعي الذي يأتي بعد اقتراف الذنوب حقيقة. ومثل ذلك مثل الغطاء الذي 
يوضع على المرآة كي لا يقع عليها شيء من الغبار، لا كمثل المنديل الذي 

  .�`�»يمسح به الغبار الواقع عليها أصلاً

  :د ـ طلب الاستغفار لذنوب الأمة

هو أن  ��bالرواياتالأمر الآخر الذي يمكن أن نستفيده من بعض 
                                                             

�  −  p ,2&{6� 2�L�� E 2&V�� TI� ,"-Hy� �.��� ¤< u-� :LC:�b � ,ad :Q�@ [� F
w ?2&l���- Q���� u� 2�*I�� s3�.�� �� �  Q�%./ T*� :Q�@<� s�%�� E L��< �%�

O�� Y�3/ �� � �x�� ��� �H �*�%�� 3*���� 3*���- ��&.M�� !8(M�/ =D�� >>
 8�
�- 8��<� 	 �� 8�H 	 
%*��� =�
��� ¥��) u- 95�� u- "  u��� ¤< u/3��
 	 !��� �� 8�H 	 
&�
��� u/3�� 3/?� 3*���� L/e��� �� Q��� ��[ 8� �L�D� L��i��

� �1 F¥�%�� �0
�*� �D� Q��/ ��� :�
�� ;8%  
%��5 �D� :�
�� ��[ 3�- �L�� ^
8&
�/ u� s3%  4*�� B*
�� E 8�3P5 E 8���/ ���} �� 3(  2����� :'�x/< LC:�� F

 p ,�G�(��� 2����� GH�/e Kq� :��- 0L�� =�%� Z>� ,"�v =>��Mb � ,`d`F 
` −  ,�G�(��� 2����� GH�/e Kq� :��- 0L�� =�%� Z>� ,"�v =>��M �� 3(  2����� pb ,

 �`dbF 
b −  p ,��*(�� Y&¼ ���� :LC:�t � ,�rc ;�.��� GH�5 u� 2�-�L�� 2/�� ���� ;

 p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����dr � ,`a p ,��-L�� =�%� Z>� ;b ,
 �`dbF 



 ���

أولئك السادة الهداة أنفسهم معصومون ومبرأون من الأخطاء والذنوب، ولكن 
المستوى  على المسلمة الأمة هداية في 9حيث كانوا مثل النبي الأكرم 

الروحي والمعنوي، وأم اضطلعوا بشكل وآخر بمهمة هداية الناس، فإنه وإن 
ية، ولكنهم مع ذلك كانوا يشعرون لم تتوفر لهم الأرضية المناسبة للهدا

بالمسؤولية، وكانوا يعتبرون أخطاء الناس أخطاءهم، فكانوا لذلك يستغفرون 
االله منها ويطلبون منه العفو والصفح. ويمكن تشبيه ذلك بالخطأ الذي يرتكبه 
الولد؛ فيأخذ الوالد خطأ الولد وكأنه صادر عنه، وهكذا نرى الوالدين يتحملان 

أبنائهما، ويتوجهان إلى الشخص الذي أخطأ ابنهما في حقه؛ تبعات أخطاء 
فيطلبان منه الصفح ويسألانه أن يقبل اعتذارهما، وهكذا كان الأمر بالنسبة إلى 
الأئمة بوصفهم آباء للأمة الإسلامية، وهذا ما تؤكّد عليه النصوص الروائية، 

  .���»مةأنا وعلي أبوا هذه الأ«مثل الحديث النبوي الشريف القائل: 

عن نسبة  7والذي يؤيد هذا الأمر والتفسير، جواب الإمام الصادق 
�u�u  (الواردة في قوله تعالى:  9الذنب إلى النبي الأكرم  u	 w? t¦u,w���  uA }� u< u; & u�

 u	 }ku� u; & u� u% u�w] t" u� t� w� (�`� 7، حيث قال:  

ة واالله ما كان له ذنب، ولكن االله ضمن له أن يغفر ذنوب شيع«
ما كان له ذنب، «. وفي قول آخر: ��b»ما تقدم من ذنبهم وما تأخر 7علي

  .��a»ولا هم بذنب، ولكن االله حمله ذنوب شيعته ثم غفرها له

                                                             

� −  p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&f 2�����`b � ,`ctF 
` −  :�.���`F 
b − f 2����� p ,H��:6� H�]- ,«
P7� L@�- 3&�m � ,mdF 
a − Fs� < H3l7� 



 ���

من قبيل استغفار الآباء  :وعلى هذا الأساس فإن استغفار الأئمة 
لأمتهم، حيث كانوا يشاهدون ذنوب الأمة بعين البصيرة والوجود النوراني 

  ي يتمتعون به، ويطلبون الصفح والمغفرة من االله على ذلك.الذ

  :هـ ـ عدم إمكان حمل الأدعية على الظاهر

لو كان الذين يطرحون هذه الشبهة ـ الأعم من السنة والشيعة ـ من 
وشدة تعلّقهم به، يصرون على حمل  7الذين يعربون عن حبهم للإمام علي 

لعرفية، وأن الإمام في أدعيته لا يريد غير لغة الأئمة في أدعيتهم على اللغة ا
المعاني الحقيقية، وأنه إنما يعترف فيها ـ والعياذ باالله ـ باقتراف الذنوب 
وارتكاب المعاصي. فهنا يحق لنا أن نسألهم: ما هو موقفكم بشأن تفسير 

الذي يقول  7الأدعية المشاة للأدعية الآتية؟ من قبيل: دعاء الإمام علي 
  فيه:

 	w 
{���̄�̄ , ÊZ�°
 ®V�̄ " ®� ̄�̄ , ÊZ�°* ®��̄ «®�:̄�̄ , ÊZ� °P®f̄ 
(®
@̄ 
�­�
 Ê�o�̄ 
.¯* ­l ®��̄�̄ , ÊB*
@̄ 
. ̄�)�̄ , Ê�­��k}���F 

 	w " ®�­� ­�� °5 ®u ­� ���
̄�̄ E °8°. ®
 ­& ̄ �� � ̄ ­2-̄� °� °� ®��­- 
%®
 ­M��°� R�̄
��̄�5��̄}�`�F 

  ة، والذي يقول فيه:في يوم عرف 7أو دعاء الإمام الحسين 
 	w ̄� ­;� °x®�¯®7� ū ­� °�®% °��̄ z̄� 0/­� N̄ ° ®O5̄ R ®��̄�̄}�b�F 

  ، إذ يقل فيه:7أو دعاء الإمام زين العابدين وسيد الساجدين 
                                                             

� − FK�(l�� �� > ,��%�� �*���� ,
&��� ¥�(  j 03]7� 
` − FB*&� �� > ,s� < H3l7� 
b − F2�L  �� > ,s� < H3l7� 



 ���

 	w ¥̄�(­� �̄®% ­� °3 ° �(¬.�� 9­%
̄ ¬
M̄�̄ ,
.¬�D̄�̄ Z̄ ®�1̄ �/�ī ® � 9­%®.�̄¯( ®��̄ 
�­�
 ®
@̄ �̄���̄�̄ ,
.̄%�̄ ®��̄
./̄�% ­M °�*C ̄ 
(}���F 

هل يمكن للشخص المنصف ـ الأعم من الشيعي والسني ـ أن يلتزم بأن 
ـ والعياذ باالله ـ غالب على عقله، وأن ذنوبه أكثر من  7هوى الإمام علي 

[وهو سيد  7طاعته؟!  وهل إذا كُشف الغطاء والحجاب عن الإمام الحسين 
ى رؤوس الأشهاد؟! وهل كانت شباب أهل الجنة]؛ سيكون من المفضوحين عل

  ذنوب الإمام السجاد ـ الذي كان دائم السجود في صلاته ـ بحيث تميت قلبه؟!

  : 9و ـ النقض بأدعية النبي الأكرم 

لو أصر المخالف على حمل الأدعية المأثورة عن الأئمة على ظاهرها، 
النبي ليثبت بذلك عدم عصمتهم، فإننا نسأله عن تفسير الأدعية الواردة عن 

  :قوله قبيل من أيضاً، بالذنوب اعترافه على الدالة 9الأكرم 

  .�`�»أنت الجواد وأنا البخيل .. أنت الغافر وأنا المسيء«ـ 

ما  ��b»النار من أجرنا«: قول يكرر 9وهكذا فإن النبي الأكرم 
الغوث الغوث خلصنا «يقرب من تسعين مرة، وفي الجوشن الكبير، يكرر ذكر: 

  مئة مرة. ��a»ا ربمن النار ي

هذه الأدعية  ايفسر وأ فهل يمكن للشخص الشيعي والسني أن يحملا

                                                             

� − F!�6� G�M�%7� ,G�  2�& � ��*M�%7� ,��%�� �*���� ,
&��� ¥�(  j 03]7� 
` − 7� � ,K�(l7� ,
&����� ;�I.�/ �� > ,s� < H3l`rdF 
b − F�P7� �� > ,s� < H3l7� 
a − F�(��� u���� �� > ,s� < H3l7� 



 ���

بي تفسير الن لدعاء كان فإذا! ظاهرها؟ على 9المأثورة عن النبي الأكرم 
بين منه من الأئمة خاصلماذا لا نحمل معنى الدعاء المأثور عن أبنائه والمقر ،

  ؟!ذاته على المحمل :المعصومين 

بكونهم حجج  :لشبهة التاسعة: إنكار اتصاف الأئمة ا  ■

  تعالى: االله

بأم حجج االله من الأساس، وقد  :هناك من أنكر وصف الأئمة 
  تقدم تحليل هذا الشبهة في الفصل الثالث بالتفصيل.

  :الحجية بالأمور العبادية والفردية العاشرة: اختصاص الشبهة ■

حجج االله على الخلق أنهم  : هناك من ارتضى القول بحجية الأئمة
ذلك بالأحكام العبادية والفردية، أم ا في حقل السياسة في الجملة، ولكنه خص

والاجتماع والموقف والكلمة والعمل، فلا يكونون حجة على الآخرين ولا 
  يمثلون أسوة لهم.

�,�¡% �i
&��: 
علمانية للدين في تحليل هذا الاتجاه يجب القول أولاً: تقدم في القراءة ال

، حيث فصلنا البحث : والأئمة 9وتعاليمه، من قبيل: حجية النبي الأكرم 
، على هامش تبرير �تبريرات التنصيب�بالنقد والتحليل في الفصل الخامس 

  اختصاص الإمامة بأمر الهداية. 

وقلنا هناك: إن الإمامة مفهوم ومعلومة عامة تشمل دائرا وتتسع 
لعبادية والسياسية والاجتماعية، وتبعاً لذلك تكون مواقف للأمور الفردية وا



 ���

  .���الأئمة في دائرة السياسة والاجتماع والحكومة حجة أيضاً

على  �عدم انسجام الإمامة مع الخاتمية�وثانياً: تقدم في الفصل الثالث 
هامش شبهة حجية الأئمة، ذكر كثير من الروايات المأثورة عن النبي 

على مختلف المستويات، من قبيل:  7 علي الإمام جيةح بشأن 9الأكرم
ل السياسة والإمامة والخلافة، وكانت والمرجعية العلمية، وتفسير الدين، وحق

  نتيجة ذلك إطلاق حجية الأئمة وشمولها لدائرة السياسة والحكومة.

لا بد من الالتفات إلى أن للدين في حقل السياسة والحكم واتمع 
صول التي تحظى باعتبار خالد، فالإمام يقدم تفسيرات وحلولاً سلسلة من الأ

 ر هذه المسائل على مررات الجزئية وللمسائل الاجتماعية، وقد تتغيللمتغي
الأزمنة، والمراد من الحجية المطلقة للتعاليم الدينية ومواقف الأئمة هو القسم 

الجزئيات تتغير بتغير ، إلا أن الآليات و�أي القواعد والأصول الكلية�الأول 
  الظروف والأزمنة.

وبطبيعة الحال فإن تشخيص هذين القسمين وتقديم الحل والحكم 
هم بالإضافة إلى المباني نإ إذالآخر من صلاحية المتخصصين في الدين، 

  والأصول الدينية مهيمون على الأوضاع السائدة أيضاً.

ئمة على الآخرين إنما من هنا يظهر ضعف الشبهة القائلة بأن حجية الأ
؛ إذ لو تمّ البحث بشأن موضوع وسعة حجيتهم في تعاليم �`�تخص عصرهم

                                                             

� −  :>3��� ,��*� 2
¼ ,=O�(� 3$.¼ 3&f :LC:��a � ,�b 
&5H �{�L@ L- =3�: ;
 � ,=�*.5 u/> =��>Lª� ,>�P: �.5H =3$� ;u/> e�`cF 

` − $� :LC:� � ,��H���  ,>�P: �.5H =3��`F 



 ���

، فإن اعتبار الحجية واستمرارها ـ من �الأصول والمباني العامة�القسم الأول 
قبيل: ضرورة تطبيق العدالة، وهداية اتمع إلى االله ـ لن يختص بزمن دون 

الحلول �ا إذا كان المراد هو القسم الثاني ان. أمزمن، كي يتم الكلام حول الزم
، ففي مثل هذه الحالة لا بد أولاً من تحديد مصداقه، وبيان ما �والأمور الجزئية

وتختص بزمن معين، للانتقال بعد ذلك  7هي القضية التي تمثل موقف الإمام 
  إلى البحث بشأن ما هو البديل لها.

بقاء وحفظ الأرض والسماوات الشبهة الحادية عشرة: نسبة   ■

  ::إلى الأئمة 

على الإمامية هي  ���من بين الشبهات التي يسوقها أهل السنة إنّ
، ومن المصاديق على ذلك ما ورد :نسبة الغلو والتطرف في تعريف الأئمة 

في كثير من الروايات في التعريف بالأئمة بوصفهم علة بقاء وحفظ الأرض 
يا آدم لولاهم لما خلقتك، ولما «رواية التي تقول: والسماوات، ومن بينها ال

  .�`�»خلقت النار والعرش والكرسي واللوح والقلم

لا تياديين عهم مثل سائر الناس والأفراد الا :في حين أن الأئمة 
. يضاف إلى ذلك: لو أن الإمام كان وبقائه شأن لهم ولا دور في تكوين العالم
الأرض والسماوات وبقائها، يرد هذا السؤال هو السبب والعلة في الحفاظ على 

  القائل: من الذي كان يتولى هذه المهمة قبل أن يخلق الأئمة؟
                                                             

� −  p ,Q3���� 3*;�.�� Z��-< E 
%V7� ,��.�7� H�(�� 3(  ����� :LC:�` � ,�r ;
 � ,B���� 3%/�L� H> �.�� ,
{�()�(i�� ËH37�a� �d` F3�- �� 

` −  p ,>�3V- g/H��� � ,`am p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;�a � ,�m� 2 �5�� ;
�< ��l: E 2���y� p ,2%��� Bb � ,dt  ��b�a  ��a��F 



 ��)

�,�¡% �i
&��: 
إن هذه الشبهة تنشأ من عدم معرفة مقام الإمامة، وموقع الأئمة 
ومترلتهم. ويبدو أن بإمكان القارئ الكريم، من خلال مطالعة الآيات 

ـ والتي تقدم بعضها ومكانتهم بيان موقع الإمامة والأئمة  والروايات الواردة في
، وبعضها الآخر في نقد »الإمام واسطة الفيض«في الفصل الأول تحت عنوان 

شبهة أفضلية الأئمة والإمامة على الأنبياء والنبوة في الصفحات الأخيرة ـ أن 
الأمور  يجيب بنفسه عن هذه الشبهة. ومع ذلك نشير في نقد هذه الشبهة إلى

  الآتية:

من أجل تحقق فعل أو إيجاد  غاية الخلق: :والأئمة  9ـ النبي  ١
العلة الفاعلية، والعلة المادية، والعلة �شيء، تذكر في الفلسفة أربع علل، وهي: 

، فالعلل التي يجب توفّرها لبناء مدرسة على سبيل �الصورية، والعلة الغائية
هي: المهندس والعمال والمعمار، والعلة المادية  المثال، هي كالآتي: العلة الفاعلية

ذلك، والعلة  سوىهي: المواد الإنشائية من الطابوق والإسمنت والحديد وما 
الصورية هي: المخطط والخارطة الهندسية لشكل المدرسة، والعلة الغائية هي: 
الطلاب وتعليمهم. والقارئ الكريم يدرك جيداً أن الغرض والغاية من تأسيس 

إحداث المدرسة وكل هذه النفقات إنما هي من أجل تلك العلة الغائية المتمثلة و
ببناء جيل متعلم وتدريس التلاميذ والطلاب. ولازم العلة الغائية أن القائمين 
على إنشاء المدرسة إذا كانوا يعلمون مسبقاً أنه لا يوجد تلاميذ أصلاً، وأنه لن 

ة ولا ينتسب إليها، لما بادروا إلى بناء يأتي طالب واحد ليتعلم في هذه المدرس
تلك المدرسة أبداً. إذن يمكن القول: لولا وجود الطلاب، لما بنيت المدرسة 
أصلاً، ولو أا بنيت ثمّ هجرها الطلاب لسببٍ من الأسباب، كما يحصل في 



 ��*

بعض القرى عندما يترك السكان المنطقة، أو يتوجه الطلاب إلى مدرسة أفضل 
خرى، فإن هذه المدرسة سوف تعطل وتتحول إلى خربة بمرور في ناحية أ

الأيام، أو أن تتحول إلى منشأة أخرى. وعليه لولا وجود الطلاب لما كانت 
   هناك مدرسة.

ومن جهة أخرى فقد جاء في كثير من الروايات النبوية ـ الواردة في 
 9 كرمالأ النبي� :مصادر الفريقين ـ التأكيد على أن وجود أهل البيت 

غاية من خلق وال الفلسفة هو �: عشر الإثنى والأئمة 3 الزهراء والسيدة
يروي  عالم الإمكان، وقد تمّ التصريح بأنه لولا وجودهم لما أوجد االله العالم.

 من الخمسة أسماء رأى عندما 7 آدم أن 9 الأكرم أنس بن مالك عن النبي
مكتوبة على  �:وعلي وفاطمة والحسن والحسين دمحم� الكساء أصحاب

يا آدم «ساق العرش، سأل عن أصحاب تلك الأسماء، فقال له االله عز وجل: 
  .���»لولاهم لما خلقتك، ولما خلقت النار والعرش والكرسي واللوح والقلم

يتضح أن  :ذا النوع من الرؤية والنظرة إلى أهل البيت والأئمة 
من أصل الوجود وخلق وجودهم النوراني والقدسي، كان هو الغاية والهدف 

العالم منذ البداية، وأنه لو تصورنا أن وجودهم لم يكن هو الغاية من خلق 
العالم، لما كان هناك من خلق أو وجود أصلاً، أو أنه كان يزول وينهار بعد 

  خلقه وإيجاده، كما هو الحال بالنسبة إلى المدرسة عندما يهجرها الطلاب.
مة الهدى يلعب دوراً هاماً ومحورياً من هنا يمكن القول: إن وجود أئ

وجوهرياً في أصل خلق العالم ابتداءً وبقاءً، ولذلك فإن العالم في بقائه رهن 

                                                             

� −  p ,>�3V- g/H��� � ,`am p ,hI�> 2%/3� g/H�� ;�a � ,�m� 2 �5�� ;
 p ,2%��� B�< ��l: E 2���y�b � ,dt  ��b�a  ��a��F 



 ��+

من باب انتفاء المعلول بانتفاء علته �بوجودهم وبقائهم، كما أنه يزول بزوالهم 
 أهل أمان بيتي أهل«: 9. من هنا ورد في الروايات النبوية قوله �الغائية

  .���»الأرض

السنة ـ  هو منقول في مصادر أهل ـ على ما 7الإمام علي وروي عن
 أهل ذهب فإذا الأرض، لأهل أمان بيتي أهل«: قال أنه 9عن النبي الأكرم 

  .�`�»الأرض أهل ذهب بيتي

وهناك كثير من الروايات الأخرى الواردة في مصادر أهل السنة تحت 
  .��b»أهل بيتي أمان أمتي«عنوان: 

ـ مروي في مصادر أهل  7العابدين الإمام زين عن ث طويلوفي حدي
نحن أمان أهل الأرض، كما أن النجوم أمان لأهل السماء. «السنة ـ أنه قال: 

ونحن الذين بنا يمسك االله السماء أن تقع على الأرض إلا بإذنه، وبنا يمسك 
  .��a»اولولا ما في الأرض منا لساخت الأرض بأهله ...الأرض أن تميد بأهلها

إن أصل ورود الروايات ذا المضمون يبلغ حد التواتر المعنوي، كما 
أنه لا مجال للبحث فيها من حيث الصدور والسند. وبعد ضم القاعدة العقلية 
والفلسفية فيما يتعلق بموقع العلة الغائية في وجود وبقاء فعل أو شيء، بل 

                                                             

�  − p ,u/3���� L���M ,=>�$&���`� ,��t p ,2���y� 2 �5�� :u  '��: ,b ,
�`tcF 

` −  p ,�i&��� \{�L�` � ,`c` p ,3�6 2-�]l�� B{�x� ;` � ,dm�F 
b −  p ,hI�> 2%/3� g/H�� :LC:�a� � ,`� p ,�(��� �P�7� ;m � ,`` 3%�� ;

 p ,2-�]l��` � ,�dm  	�m�F 
a − p ,�i&��� 3{�L�� �acp ,2%��� B�< ��l: E 2���y� 2 �5�� ;c �`rdF 



 ���

 :شيعة في وصف الأئمة وتصريح الروايات بذلك أيضاً، يتضح أن اعتقاد ال
بأم العلة الغائية للوجود ولعالم الإمكان ابتداءً وبقاءً، مطابق للعقل والفلسفة 

 على يوجب وهذا ،9ومطابق لصريح الروايات الواردة عن النبي الأكرم 
  .أيضاً المضمون ذا الاعتقاد إلى يذهبوا أن السنة أهل

المتألهين إلى هذه  وقد تعرض بعض فلاسفة الشيعة من أمثال صدر
النظرية، من خلال التمسك بالبرهان الغائي في تفسير الروايات مورد البحث، 

الأرض وما فيها إنما خلقت لأجله، وكل ما خلق لأجل شيء، فمتى «إذ يقول: 
لو  :لم يكن لم يكن ذلك الشيء ... فمعنى قوله: لو بقيت بغير إمام لساخت، أي

  .���»و سقطت عن درجة الوجود فرض أا خلت من إمام لهلكت
أشرنا في  :الإلهي الفيض واسطة : والأئمة 9ـ النبي الأكرم  ٢

الفصل الأول تحت هذا العنوان إلى أنه طبقاً لكثير من الروايات النبوية ـ 
عالمذكورة في مصادر الفريقين ـ ت9الروح الحقيقية والنورانية لنبي الإسلام  د 

 انتقال في الواسطة دور يلعب الذي الأول لهيالإ الوجود هم : بيته وأهل
 وهذا. والبقاء الحدوث في محفوظ الدور وهذا الوجود، سائر إلى الإلهي الفيض

ل بالعل الفلاسفة عنه ويعبر المختلفة، والتجليات بالظهور العرفاء عنه يعبر ما
  .�في فلسفة الإشراق�الوسيطة والعقول العشرة 

والفلسفية إلى المراتب الوجودية ـ الضاربة  ذه النظرة العرفانية
، وبقائه بجذورها في الروايات النبوية ـ لدور الأئمة في حدوث عالم الإمكان

يتضح أن وجودهم لا يقتصر على العلة الغائية فحسب، بل إنه بوصفه علة 

                                                             

� −  � ,2P�� Z�.� ,E���� Q�A< Kq ,���.7� H3Aarr  	c�` ,^�](5 L��M ;
 � ,Q�ML�� �
  E ��*
�a``F 



 ���

يلعب دوراً هاماً، تمّ التعبير  �بحسب البيان العرفاني والحكمة المتعالية�فاعلية 
، وأن :عنه في لسان الروايات ببقاء الأرض والسماوات بوجود الأئمة 

  زوالها رهن بزوالهم.

هذه الإجابة تقوم على التوجه العرفاني القائل بأن وجود العالم في  إنّ
  كل مرحلة يتوقف على وجود قطب وإنسان كامل.

، مصداق هذا الإنسان الكامل في عصر الأنبياء هم الأنبياء أنفسهم وإنّ
هم بمختلف مراتبهم الكمالية يمثلون الفرد الأكمل في كل عصر من نإ إذ

عصورهم، وسوف يحتل كل واحد منهم مقام القطب في عصره. ولذلك يذهب 
العرفاء إلى الاعتقاد بأنه بعد موت كل نبي، يعمد االله إلى إحياء بعض الأنبياء 

وقد ذهب محيي الدين بقدرته الإلهية، كي لا تخلو الأرض من الحجة الإلهية. 
ابن عربي إلى اعتبار كل من: إلياس وإدريس وعيسى والخضر [بناء على 

  .���القول بنبوته]، من مصاديق الأقطاب

كما أن مصداق القطب والإنسان الكامل في مرحلة الخاتمية ونبوة 
، الذي لا 7والإمام المهدي  :الإسلام بعد النبي هم الأئمة المعصومون 

  بالقدرة الإلهية، وقوام الوجود رهن بوجوده.يزال حياً 

إن  :والدينية الإلهية المعرفة واسطة : والأئمة 9ـ النبي الأكرم  ٣
الفلسفة من خلق الإنسان هي معرفة االله وعبادته، كي يسلك الإنسان بذلك 

  مراتب الكمال، ويقترب من مقام القرب الربوبي والسعادة الخالدة.

اية لا يكتب لها التحقق إلا من خلال معرفة وإن هذا الهدف وهذه الغ

                                                             

� −  p ,2*�7� ��;�.��� ,¤L  u- u/3�� 
*f :LC:�` � ,cF 



 ���

الأنبياء والشريعة الإلهية المشتملة على سلسلة من الوسائل والسبل 
والضرورات والمحظورات. يتربع الأنبياء والأئمة من الناحية العلمية والعملية 
على أسمى قمم المعرفة الإلهية، ولذلك يجب على سائر أفراد الإنسانية أن 

لى هؤلاء العظام وأن يلتزموا بمواعظهم وتعاليمهم على المستوى يتعرفوا ع
العملي كي يتمكنوا من الوصول إلى مقام القرب والغاية من خلقهم. وفي ذلك 

��̄�� w ̄eأنه قال:  7روي عن الإمام الباقر ̄ ¬R­� °¶ ®H̄ ®6� ­��̄�  °2 ¬P° ®�� �$̄*­�
 ° ®3/̄�̄ �̄�L̄¯ ®���̄ Q̄�̄¯ ®�� °� ±L�̄ °/ ­B*­(5̄ !̄­� ¥̄�¬%�� ���}���F 

وعليه فإن معرفة االله وسلوك طريق التكامل والسعادة إنما يكون من 
، ولولا وجود هؤلاء العظام في عالم :خلال معرفة واتباع الأنبياء والأئمة 

الإمكان لما كُتب التحقق لفلسفة خلق الإنسان المتمثّلة بمعرفة االله، ومع عدم 
ئية، لن يكتب التحقق لمقدمتها المتمثلة بأصل خلق الإنسان تحقق العلة الغا

  أيضاً.
من هنا يمكن القول: إن الإنبياء والأئمة الأطهار في مرحلة الخاتمية 
بوصفهم حجج االله على العباد إنما يمثلون المصدر الوحيد للمعرفة الدينية، ولولا 

إن الحجة يعرف «يث: وجودهم، لكان خلق الناس عبثاً ولغواً، إذ ورد في الحد
الحلال والحرام، ويدعو الناس إلى سبيل االله ... وأنه لولاه لما عرف الحق من 

. ومن هنا جاء في بعض الروايات أنه لو خلت الأرض من إمام �`�»الباطل
                                                             

� −  p ,E���� ,
%*
���� � ,�mr ���y� u  =�L� H��D7� H3l7� E n/3�� �< 3*- F
 S>�l��7  L@�(�� ���y� u  4*��7 ¯* ®¾̄ °u®- °3 ¬&̄ °f� :3%��� �*��� , ­u®- 3̄¯ ®�̄< ®u ̄ 9

 ­3®( ̄ ®u ̄ ± ­" ®�°®7� 3́ ¬&̄ °f ­u®- ­Y*­-H̄ ®u ̄ ­��̄¯ ®�� ­u®- ± ­" ̄ ®u ̄ 3́ ¬&̄ °f��  ­���̄ ®�� �̄�̄®*
̄ °5 ­u®- ®u ̄ ±= ­L
�� ­3®( ̄ ­¤<̄ 7FZ 0L�7� ,�n/3�� FFF :Q̄�@̄ , 

` −  � ,Q�ML�� �
  E ��*
� ,^�](5 L��Ma``F 



 ���

 7لساخت بأهلها، ومن هنا أيضاً ورد في بعض الروايات عن الإمام الباقر 
w ̄/ ®u�̄ L̄أنه قال:  ­�v ¬�­� �̄ ̄ Ê3;̄<̄ ¬#¯.®¾̄ ¬�¯¹­� ; °���̄ ­ ®y� °�� °&��  °8 ¬:<̄ 	 ¬BM̄�̄ ¬� ̄ 	

 ́2 ¬P °; ­ ®�V̄­- °8�̄L̄�̄ �  ­8®*
̄ ̄}���F  

شبهة كيفية علة بقاء العالم بالأئمة، يمكن دفعها من  حاصل القول إنّ
ات عن خلال الاتجاه النقلي والعقلي، وقد أشرنا في هذا السياق إلى ثلاث إجاب

هذه الشبهة. إلا أن بعض القدماء من متكلمي الإمامية قد أذعنوا للشبهة، 
ونسبوا القول بنظرية كون الأئمة علة لبقاء عالم الإمكان إلى الغلاة، ومن ذلك 
قول السيد المرتضى في جوابه عن الشبهة المذكورة عن القاضي عبد الجبار 

مية تقدم ولا تأخر، إلا أن يريد ما فليس نعرفه قولاً لأحد من الإما«المعتزلي: 
. وهذا الجواب يعبر عن عدم تطور وتكامل �`�»تقدم حكايته من قول الغلاة

علم الكلام في ذلك العصر، وأما في العصر الراهن فقد تمّ جبران هذا الضعف 
من خلال استعانة علم الكلام بالعرفان والفلسفة، وخاصة الفلسفة المتعالية، 

  ابة الثانية حصيلة هذا التطور والتكامل في علم الكلام.وكانت الإج

  ::الإجابة عن شبهة من تولى حفظ العالم قبل الأئمة 

مما تقدم اتضح الجواب عن الجزء الثاني من الشبهة، وهو الجزء الذي 
يتساءل عن كيفية قوام السماوات والأرض في العصور السابقة على 

                                                             

� − ��� p ,E���� ,
%*
� � ,�r� S>�l�� ���y� u  =�L� 8�-�5 Bo� ��� F7 ,
 , ­Z� ¬Ī ® � 95̄� °� ­u®- ­u�̄̄ ®�� ­u ̄ , °sL̄�̄[̄ ®u ¬& ̄ ,9̄* ®¾̄ °u®- °3 ¬&̄ °f� :��� �]%�� �  s3%5�

 ­3®( ̄ �°-¯< Q̄�@̄ :Q̄�@̄ ,�́� ¬L�̄ ®u ̄ ,3́ ¬&̄ °f ­u®- ­L�̄ ®�M̄ ®u ̄�� 7 ̄� ®��̄ : �̄��̄�̄ ­ ®�
̄ °MH̄ °¥�¬%�� �̄�
FZ 0L�7� ,�n/3�� FFF ¬�­� Q̄�@̄�̄ ,�̄��̄ ­ ®y� � ¯ °Ç °3;̄<̄ 

` −  p ,2���y� E E�I�� ,¢�L7� 3*���� � ,`F 



 ���

الأنبياء والأئمة غاية � الجواب الأول أيضاً؛ إذ بالالتفات إلى :الأئمة
لا ضرورة لوجود الغاية منذ المرحلة الأولى لبداية الفعل، بل الأمر كما  �الخلق

هو واضح من تسمية العلة بالعلة الغائية، أنه غاية للخلق وليس مقدمة له. 
  وعليه لا يكون وجود الأئمة في الأعصار السابقة عليهم واجباً ولازماً.

كان يعتبر الوجود  �النبي والأئمة واسطة الفيض الإلهي�الثاني  والجواب
النوراني للنبي الأكرم والأئمة لا في هذه الدنيا، بل في عالم الأرواح والأنوار 
على ما جاء في التعبير الروائي، وعالم العقول بحسب التعبير الفلسفي، وهذا 

  الأمر متحقق أيضاً.

ناظر إلى الوجود  �لمعرفة الدينيةالأئمة واسطة ا�والجواب الثالث 
المادي للأئمة في العالم والدنيا، حيث كانوا مصدر المعارف الدينية من هذه 
الناحية. وعليه فإن مراد الروايات من القول بأنه لولا الإمام لساخت الأرض 
بأهلها، هو الإمام في عصر الخاتمية، وينحصر مفهوم الإمام في هذه المرحلة 

يضاف إلى ذلك أنه يمكن القول إن المراد من الإمام مطلق  عشر. نيبالأئمة الإث
الحجة الإلهية الشامل للأنبياء أيضاً، حيث كانوا بدورهم حجة إلهية، ومبينون 

  لأحكام الحلال والحرام أيضاً.

إن الشبهة المذكورة ناظرة إلى الولاية التكوينية، حيث سنأتي في 
من الإيضاحات وبيان المسائل والنقاط  الصفحات التالية على ذكر مزيد

  الأخرى.

   ::عشرة: إنكار الولاية التكوينية للأئمة الثانية الشبهة ■

، :هناك من أنكر الولاية الباطنية والتكوينية للأئمة الأطهار 



 ���

وينسبون ذلك إلى العرفاء من أمثال محيي الدين بن عربي، والسيد حيدر 
الولاية «ر، حيث تمّ التأسيس لنظرية الأملي، حتى جاء القرن الحادي عش

  .���في المذهب الفلسفي لصدر المتألهين »التكوينية

وقد تقدم الجواب عن هذه الشبهة في فصل عدم انسجام الإمامة مع 
الخاتمية في معرض الحديث عن شبهة الإلهام والولاية الباطنية بالتفصيل، ومع 

  ذلك نشير هنا إلى بعض النقاط:

  :التكوينية ثمرة القرب الإلهيأ ـ الولاية 

المسألة الأولى التي يجب الالتفات إليها هي أن الولاية التكوينية ـ  إنّ
بمعنى إمكان التدخل والتصرف في التكوينيات بإذن االله ـ لا تنحصر بالأنبياء 

ما هي حصيلة تكامل النفس القدرة إنهذه هذه الولاية و نّإوالأئمة فقط، إذ 
ذيبها بالصفات الكمالية. ولذلك يمكن للإنسان الكامل بمقدار رة وثمالإنسانية 

ما يتمتع به من المراتب الكمالية للنفس أن يتصرف في الكون، فتصدر عنه 
بحسب المصطلح الكلامي. وقد  »الكرامات«بعض الأعمال الخارقة للعادة، أو 

وله على الفيض تمّ التأكيد في الروايات على مترلة القرب الإلهي للإنسان وحص
لا يزال عبدي « الإلهي أيضاً. ومنها هذه الرواية القدسية المعروفة التي تقول:

يتقرب إليّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره 
  .�`�»الذي يبصر به، ويده التي يبطش ا، ورجله التي يمشي ا

                                                             

� −  � ,B���� 3%/�L� H> �.�� :LC:�m�F 
` −  p ,Q���� �%�m � ,mm� K ,`�b`m p ,\*5��� �P�7� ;�� � ,�db ,

KtbarE���� ; p ,` � ,bc`F 



 ���

، وقذفه وراء ظهره أن قلعه لباب خيبر 7وقد ذكر الإمام علي 
مسافة أربعين ذراعاً لم يكن بقوة جسدية أو اتباع حمية غذائية، بل كان بقوة 

واالله ما «إذ يقول:  7ملكوتية ونفس مستضيئة بنور را، وإليك نص كلامه 
قلعت باب خيبر ورميت به خلف ظهري أربعين ذراعاً بقوة جسدية، ولا 

  .���»تية، ونفس بنور را مضيئةحركة غذائية، لكني أيدت بقوة ملكو

  :ب ـ التجارب العادية والعرفانية

إن هذا ليس مجرد ادعاء فقط، بل يكفي أن نلقي نظرة عابرة على 
الأتقياء والواصلين من عباد االله في مجتمعاتنا أو المصادر المعتبرة، حتى ندرك أو 

لاقية والعرفانية، نعثر على الكثير من هذه الشخصيات الموثقة في المصادر الأخ
اتمعات ففضلاً عن  وما تواتر عنهم من الأمور والكرامات الخارقة للعادة.

العرفية يتم التأكيد من قبل العرفاء ـ الأعم من الشيعة والسنة ـ وكذلك بعض 
الفلاسفة على صدور الكرامات من بعض الخاصة من الأشخاص، فإن الشيخ 

ن ينكرون صدور الأفعال الخارقة عن الرئيس ابن سينا يحذر أولئك الذي
  .�`�العرفاء، ويدعوهم إلى وضعها في الحد الأدنى ضمن خانة الإمكان

وقد تعرض الفلاسفة والعرفاء من طريق النفس القدسية للإنسان 
، وكذلك خوارق العادة وتقريرها وكمالها ومقدرا إلى بيان معجزات الأنبياء

ص، وقد تحدثت عن ذلك بالتفصيل في والكرامات الأخرى لبعض الأشخا
  .��bكتاب مستقل

                                                             

� −  :4
P7� ,���6�mm p ,�� p ,H��:6� H�]- ,«
P7� 2����� ;`� � ,`dF 
` −  p ,��$*(%.��� ��H��y�b � ,btmF 
b − Fu/>� B�  �L&
@ H> s�P�� :�%-�.� LC:� 



 ��)

  :ج ـ اعتراف الأشاعرة

تقدم في نقد شبهة عدم انسجام الإلهام والولاية الباطنية مع الخاتمية في 
فصل الإمامة والخاتمية، أن أكثر أهل السنة ـ أي الأشاعرة ـ يعترفون بصدور 

دي أوليائهم وشيوخهم، على أي »الكرامات«الأمور الخارقة للعادة، وجريان 
  وهناك منهم من أثبت هذه الكرامات والمراتب لعمر بن الخطاب.

وعليه هل يكون هناك ما يدعو إلى العجب لو أن الشيعة أثبتوا هذه 
الذي تربى في حجر النبي منذ  7والإمام علي  :المترلة للأئمة الأطهار 

أن العجيب هو  نعومة أظفاره، ورويت في فضله الكثير من الروايات؟ أم
  ؟7استكثار ذلك على مثل الإمام علي 

  :د ـ القرآن والولاية التكوينية لغير الأنبياء

يذكر القرآن الكريم في الكثير من آياته نماذج من الإنسان الكامل الذي 
يتمتع بمترلة القرب من االله حتى وإن لم يكونوا أنبياء، وأثبت لهم مبدأ القيام 

   نشير إلى بعض هذه النماذج:أتية، وفيما يبالأمور الخارقة للعاد
عندما سأل النبي سليمان  ـ عفريت الجن وآصف بن برخيا: ٢و ١د / 

أفراد حاشيته والمقربين منه من يمكنه أن يأتيه بعرش بلقيس من مدينة سبأ في 
اليمن فوراً، ذكر القرآن الكريم شخصين، أحدهما عفريت من الجن والآخر من 

ى ما ورد في بعض الروايات ـ آصف بن برخيا، حيث قال الإنس اسمه ـ عل
9©  (الجني:  w�u  x́ wI u<u� wpt, u� uD |Sw` u% u� w�& u< u� t� w� uAI~< u; t�u  u�t] u
 wpw@ u�,w;� & u"u  ( بينما ،

& �;u�,w  (زاد عليه آصف بن برخيا ـ وكان عنده علم من الكتاب ـ قائلاً:  u"u 
 }� u; t	u= t�u  u�t] u
 wpw@ u�~T t	u> u�t,u�w` (���.  

                                                             

� −  :B&%�� :LC:�bt  	a�F 



 ��*

والملفت أن القرآن الكريم يذكر لآصف بن برخيا خصوصية أنه يمتلك 
�w-&u0w�t  (علم شيء من الكتاب إذ يقول تعالى: � t� w� ©6t� wD ~U u�t� wD x w�}�� u�& u
 ( ،

يثبت أن الذي يمتلك مثل هذا العلم بالكتاب، خاصة إذا كان هذا  أمروهو 
باً مثل القرآن الكريم، وكان العالم به شخصاً مثل رسول الكتاب السماوي كتا

ـ بطبيعة الحال ـ أقدر من آصف  سيكون فإنه ،7 علي الإمام أو 9االله 
  بن برخيا في التحكم بالظواهر الكونية والولاية التكوينية.

كان ذو القرنين على ما ورد في القرآن الكريم، قد  ـ ذو القرنين: ٣د / 
على تسخير الظواهر الكونية والتحكم ا، إذ يقول تعالى:  وهبه االله القدرة

)&c]u] uR �� t u» |� ~7 t� w� ~U&u�t, u;� u% w½ t�uE� wJ ~pu� &}� }� u� & }"w` (��� ومن بين مصاديق ،
تحكمه بالظواهر الكونية أنه كان يطوي المسافة ما بين المشرق والمغرب في فترة 

  زمنية قصيرة جداً.

، والسيدة مريم العذراء أم السيد 7قرآن عن أم موسى كما تحدث ال
المسيح، ولقمان والخضر بوصفهم من الأشخاص الكاملين الذين منحهم االله 
وأكرمهم بقدرة التحكم بالظواهر الطبيعية والكونية، ولذلك كانت تصدر عنهم 

  .�`�ى ذلك من الأمور الخارقة للعادةسوالكرامات وما 

  :تكوينية من طريق العلية الطولية أو المظهريةهـ ـ بيان الولاية ال

قد يتبادر إلى الذهن هنا أن القول بامتلاك الأولياء والأئمة القدرة على 
 »تفويض«التصرف والتحكّم بالتكوينيات، ونسبة الأمور الخارقة إليهم قد يمنح 

                                                             

� −  :T$���raF 
` −  :��L&  Qv :LC:�br :B&%�� ;a� :�/L� ;`c�� ; :T$�ddF 



 ��+

أمر الكون إلى صاحب الولاية التكوينية، وهذا يتعارض مع أصل التوحيد 
  علي الله سبحانه.الفا

في الجواب عن هذا السؤال يجب القول: إن هذا الأمر من قبيل أفعال 
التي أدت بالمعتزلة إلى القول بالتفويض، كما  عتياديةالإنسان وتصرفاته الا

أدت بالأشاعرة إلى القول بالجبر، ولكن الطريق الصحيح في ذلك هو القول 
تقريرات هذا المبدأ طرح المسألة من  . ومن بين���»الأمر بين الأمرين«بمبدأ 

بمعنى أن العلة الأولى لكل فعل هو االله، إلا أن االله يقوم  »العلية الطولية«خلال 
بأفعاله من خلال الأسباب والعلل والوسائط، وإن العلل الوسيطة تأخذ أصل 
وجودها وقوامها من العلة الأولى المتمثلة باالله سبحانه. وعليه فإن الفعل 

حيث يكون بإذن  »الإمام المعصوم«أو  »الولي«رق للعادة الذي يصدر عن الخا
االله ويصدر من طريق العلل الوسيطة، فإنه ينسب إلى االله، وإن جميع سلسلة 
العلل في أصل وجودها وقوامها متقومة باالله أيضاً، ولذلك لا يكون هناك أدنى 

  .�`�سفة المشائيةتعارض مع فاعلية االله. وهذا التقرير يعود إلى الفل
أما التقرير الآخر ـ الذي يتقدم به عادة العرفاء وفلاسفة الإشراق 
والحكمة المتعالية ـ فلا يقول بالعلية، وإنما يقول بالمظهرية والتجلّي، بمعنى أن 

هم مظهر وتجل للفعل الإلهي، حيث ـ وخاصة الأولياء والأئمة  ـ الإنسان
تكامل النفس إلى أعلى درجات القرب وصلوا من حيث الإيمان والتهذيب و

الإلهي، وأصبحوا محلاً لتجلي وظهور الفعل الإلهي، كالمرآة التي تعكس نور 
                                                             

� −  8- ��5 s�ª: :�%-�.� LC:� ,u/L�6� �- L�6� <3(� ��L/L�� ��I- �*X�.�� u� 3/�7
Fu/L�6� �- L�6� Bl� ,H�*.��� ½M 

` −  p ,�vL@ H> 3*;�� ,
 �X�� ���� ,"�v =>��M :LC:�` � ,aam  	ac� F
2i*5��� B
��� H�> ��� �[� �� ��I- ��.�� N�%� Q��� 2�*(i-�  B
��� H�> ��

FH��D7� H3l7� E s3~ �� �  ,2/>�3 y� B
��� H�> �< 2*�*��� 



 ���

لا يزال عبدي يتقرب «الصورة، وإلى هذا المعنى يشير الحديث القدسي المتقدم: 
إليّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي 

، والرواية المأثورة عن »ويده التي يبطش ا، ورجله التي يمشي ايبصر به، 
2° «، إذ يقول: 7الإمام الباقر  ¬P °; °u ®]:̄��  °Z�-̄ °u ®]:̄�̄��  °���̄­� °u ®]:̄�̄�� 
 °8 ®M�̄ °u ®]:̄�̄��  ° ®� ̄ °u ®]:̄�̄��  ­L ®�<̄ °GR̄ °� °u ®]:̄�̄ ­8 ­� ®
�̄ ­E��  ­s ­>�¯( ­  ­E«���.  

لهم تأثير في  :على هذا الأساس، لو قيل: إن الأئمة الأطهار و
تحقق بعض الأحداث أو جميع أمور العالم ـ بالالتفات إلى التقريرين المتقدمين 

 نّإـ لن يلزم من ذلك أي تالٍ فاسد، بل  �العلية الطولية والمظهرية الإلهية�
لأئمة وا 9الأكرم بعض الروايات ـ من قبيل الرواية الدالة على كون النبي 

وسطاء في الفيض، على ما تقدم في الفصل الأول في بحث فلسفة  :الأطهار 
  الإمامة ـ يؤيد هذا المعنى أيضاً.

آيات القرآن الكريم، تؤكّد على وجود الوسائط في  فإنّ فضلاً عن ذلك
إدارة العالم، فنجد القرآن تارة ينسب مهمة قبض الأرواح لنفسه، وتارة أخرى 

. وقال االله �`�، أو إلى الملائكة في بعض الموارد7 »عزرائيل«لك الموت لم
� (تعالى في محكم كتابه الكريم:  c	 t�u  wm� u	|@ u�~tM& uT (�b� :وفي موضع آخر ،

) t�& uT(� c	 t�u  wm u� |�u< ~� (�a� إن هاتين الآيتين الشريفتين تخبران عن وجود إدارة ،
لم، والمصداق الأبرز لهؤلاء هم الملائكة وهناك من يقسم تدبير أمور العا

وتدبيرها المقربون من االله. ويتضح من ذلك أن االله قد ترك إدارة بعض الأمور 

                                                             

� −  p ,E���� ,
%*
���� � ,�acF 
` −  :G3P��� :LC:��� :B]%�� ;b`F 
b −  :�� e�%��cF 
a −  :��/H�D��aF 



 ���

إلى مخلوقاته الأخرى، ومثل هذا التفويض لا يكون باطلاً، بل هو موضع تأييد 
  القرآن أيضاً.

وعليه فإن الشيعة عندما يؤكدون على الولاية التكوينية للأئمة 
وينسبون إليهم تدبير شؤون العالم بإذن االله وعنايته ـ بأحد  :الأطهار 

ـ لن يكون في ذلك أي نوع من  �العلية الطولية، والمظهرية�المعنيين المتقدمين 
أنواع التهافت أو المعارضة مع التوحيد الأفعالي والربوبي. ولو أضفنا إلى هذا 

ـ وقد وأدلّتهم بيت على الملائكة البحث مبنى الشيعة القاضي بأفضلية أهل ال
تقدم بحثه في الفصل الثاني على هامش شبهة أفضلية الإمامة والأئمة ـ يتضح 

  أن الولاية التكوينية للأئمة أولى بالقبول من الولاية التكوينية للملائكة أيضاً.

ليست في عرض  :حصيلة الكلام أن الولاية التكوينية لأئمة الهدى 
ية الله، كي تكون متعارضة مع التوحيد الأفعالي والربوبي، وتوهم الولاية التكوين

سواء في ذلك العلية �الشرك، بل أن ولايتهم تقع في طول الولاية الإلهية 
، وبعبارة عرفانية وروائية: إن المعصومين مظهر وتجل �الحقيقية أو الإعدادية

نزول المطر، وحفظ  لولاية االله. وبعبارة أخرى: إن أفعال المعصومين، من قبيل
، وإنما من باب الوسيلة »ما منه«السماوات ليس من باب الفاعل الحقيقي 

. وقد تقدم توضيح ذلك وذكر »ما به«والأداة القابلة وواسطة الفيض والإفاضة 
الإمام علّة البقاء «الروايات الواردة ذا الشان في الفصل الأول تحت عنوان: 

  .»وحفظ الأرض

  
UIO



 ���

  
  

  
  

  
  

  صادرالم

  (   ( 
  هـ ش. ١٣٨٢ـ آشوري، داريوش، دانشنامه سياسي، مرواريد، طهران،  ١
، مكتبة المعارف ٤ـ الألباني، محمد ناصر الدين، سلسلة الأحاديث الصحيحة، ج  ٢

  هـ. ١٤١٥للنشر والتوزيع، الرياض، 
ـ الآلوسي، محمود بن عبد االله، مختصر التحفة الإثنى عشرية، إدارة البحوث  ٣

  هـ. ١٤٠٣سلامية، بنارس، الإ
ـ الآمدي، سيف الدين، أبكار الأفكار في أصول الدين، دار الكتب العلمية،  ٤

  م. ٢٠٠٣بيروت، 
ـ الآمدي، سيف الدين، غاية المرام في علم الكلام، دار الكتب العلمية، بيروت،  ٥

  م. ٢٠٠٤
  ـ.ه ١٤٠٣ـ أحمد بن حنبل، فضائل الصحابة، مؤسسة الرسالة، بيروت،  ٦
ـ الإسكافي، المعيار والموازنة، تحقيق: الشيخ محمد باقر المحمودي، ترجمه إلى  ٧

  هـ ش. ١٣٧٤الفارسية: محمود مهدي الدامغاني، نشر ني، طهران، 
  هـ.١٣٧٤ـ الإسفرائيني، شهقور بن طاهر، التبصير في الدين، خانجي، مصر،  ٨
يق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار ـ ابن أبي الحديد المعتزلي، شرح ج البلاغة، تحق ٩

  م. ١٩٦٣إحياء التراث العربي، 
  هـ ق. ١٣٩٩ـ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، دار بيروت،  ١٠
ية، ، أحمد عبد الحليم بن تيم١٢ـ ابن تيمية، كتب ورسائل وفتاوى ابن تيمية، ج  ١١

  .٢دار النشر: ابن تيمية، ص 



 ���

  ، إحياء التراث العربي، بيروت.٦ل الكبرى، ج ـ ابن تيمية، مجموعة الرسائ ١٢
  ـ ابن تيمية، مجموعة فتاوى ابن تيمية، إعداد: عاصم النجدي. ١٣
  هـ. ١٤٠٦ـ ابن تيمية، منهاج السنة النبوية، دار النشر: مؤسسة قرطبة،  ١٤
  هـ. ١٤١٤ـ ابن حيان، صحيح ابن حيان، مؤسسة الرسالة، بيروت،  ١٥
  هـ. ١٤٢١ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، ـ ابن خلدون، تاريخ  ١٦
  هـ. ١٤٢١ـ ابن خلدون، المقدمة، دار الفكر، بيروت،  ١٧
  ـ ابن عربي، محيي الدين، الفتوحات المكية، دار صادر، بيروت. ١٨
ت العقيقي، الزهراء، طهران، ـ ابن عربي، محيي الدين، فصوص الحكم، مع تعليقا ١٩

١٣٧٠.  
  م. ١٩٩٥دينة دمشق، دار الفكر، بيروت، ـ ابن عساكر، تاريخ م ٢٠
  هـ. ١٤١٩ـ ابن كثير، البداية والنهاية، دار المعرفة، بيروت،  ٢١
امة، بژوهشگاه ـ ابن ميثم، ميثم بن علي، النجاة في القيامة في تحقق أمر الإم ٢٢

  .١٣٨٤علوم انساني، 
تراث العربي، ـ ابن ميثم، ميثم بن علي، شرح ج البلاغة، نشر: دار إحياء ال ٢٣

  هـ. ١٤١٢بيروت، 
ـ ابن ميثم، ميثم بن علي، قواعد المرام، مكتبة آية االله المرعشي النجفي، قم  ٢٤

  هـ. ١٤٠٦المقدسة، 
  هـ. ١٤٢١ـ ابن هشام، السيرة النبوية، دار الفكر، بيروت،  ٢٥
  ـ الإربلي، ابن أبي الفتح، كشف الغمة، دار الأضواء، بيروت. ٢٦
  هـ. ١٤١٨، محمد حسين، حاشية المكاسب، نشر: آل سباع القطيفي، ـ الإصفهاني ٢٧
  ـ أمين، أحمد، ضحى الإسلام، دار الكتاب العربي، بيروت. ٢٨
ـ أمين، الشيخ، الصراع بين الإسلام والوثنية، إعداد: الشيخ فارس الحسون  ٢٩

  (تبريزيان).
  .١٣٦٦ران، ـ الأميني (العلامة)، الغدير، دار الكتب الإسلامية، طه ٣٠
ـ الإيجي، القاضي عضد الدين، المواقف، شرح السيد الشريف الجرجاني، دار  ٣١

  هـ. ١٤١٩الكتب العلمية، بيروت، 
ـ الإيماني، محمد مهدي، الإمام علي في آراء الخلفاء، ترجمه إلى الفارسية: الشيخ  ٣٢

  هـ.١٤٢٠المعارف الإسلامية، قم يحيى الكمالي البحراني، مؤسسة



 ���

  (-  ( 
ـ باتورمور، تامس برتون، نخبگان وجامعه، علي رضا طيب، دانشگاه طهران،  ٣٣

١٣٧١,  
ة خدمات فرهنگي رسا، ـ بازرگان، مهدي، آخرت وخدا هدف بعثت، مؤسس ٣٤

  .١٣٧٧طهران، 
  هـ. ١٤١٤ـ الباقلاني، محمد بن طيبة، تمهيد الأوائل، دار الكتاب الثقافة، بيروت،  ٣٥
خ علي، منار الهدى في النص على إمامة الأئمة الإثنى عشر، دار ـ البحراني، الشي ٣٦

  هـ. ١٤١٥المنتظر، بيروت، 
، ٣ـ البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، دار ابن كثير، اليمامة، ط  ٣٧

  هـ. ١٤٠٧بيروت، 
نت، دار نشر: إحسان، بيروت، ـ البرفي، محمد، سيماي علي از منظر أهل س ٣٨

١٣٨٣.  
  قعي، أبو الفضل، تضاد مفاتيح با قرآن.ـ البر ٣٩
ـ البروجردي، آية االله العظمى السيد حسين، جامع أحاديث الشيعة، چاپخانه  ٤٠

  هـ. ١٤٠٩مهر، قم المقدسة، 
  هـ. ١٤١٧ـ البغدادي، أبو بكر، تاريخ بغداد، دار الكتب العلمية، بيروت،  ٤١
يق: محمد هادي الأميني، بيروت: ـ البغدادي، أحمد بن عبد العزيز، السقيفة، تحق ٤٢

  هـ. ١٤٠١شركة الكتبي، 
  ـ البغدادي، عبد القاهر، الفرق بين الفرق، دار الكتب العلمية، بيروت. ٤٣
  هـ.١٤١٧ـ البغدادي، عبدالقاهر، كتاب أصول الدين، دار الفكر، بيروت،  ٤٤
  .هـ ١٣٩٤ـ البلاذري، أحمد، أنساب الأشراف، دار التعارف، بيروت،  ٤٥
  ـ بو علي سينا، إلهيات الشفاء، تقديم وتعليق: إبراهيم مذكور، بيروت. ٤٦
ـ بي آزار الشيرازي، عبد الكريم، الوحدة الإسلامية أو التقريب بين المذاهب  ٤٧

  .١٣٨٤المذاهب الإسلامية، طهران،  الإسلامية، امع العالمي للتقريب بين
مي، دار نشر الهدى، گي مذاهب إسلاـ بي آزار الشيرازي، عبد الكريم، همبست ٤٨

  .١٣٨١طهران، 
وفرهنگي ـ بيات، عبد الرسول وآخرون، فرهنگ واژه ها، مؤسسة انديشه  ٤٩

  .١٣٨١ديني، قم المقدسة، 



 �)�

  (m ¾ ¿  ( 
، دار نشر الخوارزمي، ٤ـ پوبر، كال ريموند، جامعه باز ودشمنانش، ج  ٥٠

  هـش.١٣٦٩
ري، ترجمه إلى الفارسية: عزيز كياوند، نشر ـ تارو، لستر، آينده سرمايه دا ٥١

  هـ ش. ١٣٧٦ديدار، طهران، 
  ـ التفتازاني، سعد الدين، شرح العقائد النسفية، الكليات الأزهرية. ٥٢
ـ التفتازاني، سعد الدين، شرح المقاصد، انتشارات الشريف الرضي، قم المقدسة،  ٥٣

  هـ. ١٤٠٩
  (À ¾ � ¾ [  ( 

رات أنصاريان، قم المقدسة، ريخ تشيع در إيران، انتشاـ جعفريان، رسول، تا ٥٤
١٣٨٥.  

ـ جوادي، سيد كمال، فهرستواره ايرادات وشبهات عليه شيعيان در هند  ٥٥
  هـ ش. ١٣٧٥وباكستان، وزارت فرهنگ وارشاد، طهران، 

، نشر إسراء، ٢ـ جوادي آملي، عبد االله، تفسير موضوعي، توحيد در قرآن، ج  ٥٦
  .١٣٨٣ قم المقدسة،

  ـ جوادي آملي، عبد االله، ولايت در قرآن، مركز نشر فرهنگي رجاء. ٥٧
  هـ.١٤٠٠ـ الجويني، إمام الحرمين، غياث الأمم في التياث الظلم، الدوحة، ٥٨
  ش..هـ١٣٦٩ـ الجويني، إمام الحرمين، كتاب الإرشاد، مكتبة الخانجي، مصر،  ٥٩
تريل لقواعد التفضيل، تحقيق: الشيخ ـ الحاكم الحسكاني، عبيد االله، شواهد الت ٦٠

  هـ ش. ١٤١١محمد باقر البهبودي، وزارت فرهنگ وارشاد اسلامي، طهران، 
  م. ١٩٩٤ـ الحائري اليزدي، مهدي، حكمت وحكومت، لندن،  ٦١
  ـ حجاريان، سعيد، از شاهد قدسي تا شاهد بازاري. ٦٢
  هـ ش.١٣٧٩رداد خ٢٩ـ حجتي كرماني، محمدجواد، صحيفة اطلاعات، بتاريخ:  ٦٣
  ـ الحر العاملي، الشيخ، وسائل الشيعة، مؤسسة آل البيت، قم المقدسة. ٦٤
ـ الحراني، ابن شعبة، تحف العقول، ترجمه إلى الفارسية: صادق حسن زاده  ٦٥

  هـ ش. ١٣٨١الآملي، انتشارات آل علي، قم المقدسة، 
، دار الأضواء، ١غة، ج ـ الحسيني الخطيب، السيد عبد الزهراء، مصادر ج البلا ٦٦

  هـ. ١٤٠٥بيروت، 



 �)�

ـ حسيني طهراني، السيد محمد حسين، امام شناسي، نشر حكمت، طهران،  ٦٧
  هـ ش. ١٣٦٢

  هـ. ١٤١١ـ الحكيم، محسن، مستمسك العروة الوثقى، مؤسسة اسماعيليان، قم،  ٦٨
  هـش. ١٣٨٢الحكيمي، محمدرضا، خورشيد مغرب، انتشارات دليل ما، قم،ـ  ٦٩
ـ الحكيمي، محمد رضا، مشعل جاويد، إعداد: محمد علي مهدوي راد، وزارت  ٧٠

  هـ ش. ١٣٨١فرهنگ وارشاد، طهران، 
ـ الحلي، العلامة، الألفين في إمامة مولانا أمير المؤمنين، دار الهجرة، قم المقدسة،  ٧١

  هـ. ١٤٠٩
لإسلامي، قم ـ الحلي، العلامة، مبادئ الوصول إلى علم الأصول، مكتب الإعلام ا ٧٢

  هـ. ١٤٠٤المقدسة، 
  هـ. ١٤١٢ـ الحمصي الرازي، المنقذ من التقليد، انتشارات اسلامي، قم،  ٧٣
ـ الحنبلي القدسي، أبو عبد االله محمد، الأحاديث المختارة، تحقيق: عبد الملك  ٧٤

  هـ. ١٤١٠دهيش، مكتبة النهضة الحديثة، مكة المكرمة، 
  الفتاوى، الحامدية.ـ الحنفي، الشيخ نوح، تنقيح  ٧٥
ـ الخميني، السيد روح االله، التعليقات على شرح الفصوص، مؤسسة باسدار  ٧٦

  هـ. ١٤١٠اسلام، قم المقدسة، 
  ش.ـ.ه١٣٧٨ـ الخميني، السيد روح االله، صحيفه امام، وزارت ارشاد، طهران،  ٧٧
ن، قم ـ الخميني، السيد روح االله، كتاب الطهارة، مؤسسه مطبوعاتي إسماعيليا ٧٨

  هـ ش. ١٣٨٥المقدسة، 
  ـ الخميني، السيد روح االله، كشف الأسرار. ٧٩
ـ الخميني، السيد روح االله، مصباح الهداية إلى الولاية، مؤسسة نشر آثار إمام  ٨٠

  هـ ش. ١٣٧٢خميني، طهران، 
، مكتبة الداوري، قم المقدسة، ٣ـ الخوئي، السيد أبو القاسم، مصباح الأصول، ج  ٨١

  ش.هـ  ١٣٦٧
  هـ. ١٤١٣ـ الخوئي، السيد أبو القاسم، معجم رجال الحديث،  ٨٢

  (� ¾ 
  ( 
ـ الدهلوي الهندي، الشاه ولي االله، التفهيمات الإلهية، تصحيح وتعليق: غلام  ٨٣

  مصطفى قاسمي، مطبعة الحيدري، باكستان.



 �))

  هـ. ١٤١٧ـ الذهبي، الإمام شمس الدين، سير أعلام النبلاء، دار الفكر، بيروت،  ٨٤

  (� ¾ �  ( 
ـ الرازي، أبو حاتم، كتاب الزينة، ترجمه إلى الفارسية: علي آقا نوروزي، مركز  ٨٥

  هـ ش. ١٣٨٢مطالعات وتحقيقات أديان ومذاهب، قم المقدسة، 
ـ الرباني الگلپايگاني، علي، مباني حجيت روايات أهل البيت، مجلة كلام  ٨٦

  هـ ش. ١٣٨٣اسلامي، ربيع عام: 
م نژاد، مهدي، شگردهاي دين ستيزي از نگاه قرآن، ياقوت، قم المقدسة، ـ رست ٨٧

  هـ ش. ١٣٨١
ـ رستم نژاد، مهدي، عاشورا ريشه ها، مدرسة الإمام علي بن أبي طالب، قم  ٨٨

  هـ ش. ١٣٨٤المقدسة، 
ـ رضواني، علي أصغر، امام شناسي در قرآن وپاسخ به شبهات، انتشارات  ٨٩

  هـ ش. ١٣٨٤ة، مسجد جمكران، قم المقدس
، ٩، و٥ـ الرفاعي، عبد الجبار، معجم ما كتب عن الرسول وأهل البيت، ج  ٩٠

  هـ ش. ١٣٧٤وزارت فرهنگ وارشاد، طهران، 
  هـ. ١٤٠٤ـ ري شهري، محمد، ميزان الحكمة، دفتر تبليغات اسلامي، قم،  ٩١
  ـ الزمخشري، محمود بن عمر، الكشاف، دار الكتاب العربي، بيروت. ٩٢

  (� Á ¾  ( 
ـ سبحاني، جعفر، الإلهيات على هدى الكتاب والسنة والعقل، مؤسسة الإمام  ٩٣

  هـ. ١٤٢٣، قم المقدسة، 7الصادق 
، قم المقدسة، 7ـ سبحاني، جعفر، حسن وقبح عقلي، مؤسسة الإمام الصادق  ٩٤

  هـ ش. ١٣٨٢
 ، قم7ـ سبحاني، جعفر، ولايت تشريعي وتكويني، مؤسسة الإمام الصادق  ٩٥

  هـ ش. ١٣٨٢المقدسة، 
ـ سروش، عبد الكريم، بسط تجربه نبوي، مؤسسة فرهنگي صراط، طهران،  ٩٦

  هـ ش. ١٣٧٦
ـ سروش، عبد الكريم، فربه تر از ايدئولوژي، مؤسسة فرهنگي صراط، طهران،  ٩٧

  هـ ش. ١٣٧٦



 �)*

ـ السيد المرتضى، (علم الهدى)، الذخيرة في علم الكلام، جامعه مدرسين، قم  ٩٨
  هـ ش. ١٣٧٠دسة، المق

، 7الشافي في الإمامة، مؤسسة الإمام الصادق ،(علم الهدى) المرتضى، ـ السيد ٩٩
  هـ ق. ١٤٢٦بيروت، 

ـ شرف الدين، عبد الحسين، الفصول المهمة في تأليف الأمة، امع العالمي  ١٠٠
  هـ. ١٤١٧للتقريب بين المذاهب الإسلامية، طهران، 

  هـ. ١٤١٦، المراجعات، مؤسسة الأعلمي، بيروت، ـ شرف الدين، عبد الحسين ١٠١
ـ الشعراني، أبو الحسن، ترجمة وشرح كشف المراد، كتابفروشي اسلامية،  ١٠٢

  هـ ش. ١٣٦٣طهران، 
ـ الشوشتري، الشيخ محمد تقي، ج الصباغة في شرح ج البلاغة، أمير كبير،  ١٠٣

  هـ ش. ١٣٧٦طهران، 
  هـ.١٤٢٣لم التفسير، مكتبة الرشد، الرياض، ـ الشوكاني، فتح القدير من ع ١٠٤
ـ شومبيتر، جوزيف، كاپيتاليسم سوساليسم ودموكراسي، حسن منصور، نشر  ١٠٥

  هـ ش. ١٣٧٥مركز، طهران، 
  ـ الشهرستاني، عبد الكريم، الملل والنحل، دار المعارف، بيروت. ١٠٦
  القاهرة. ـ الشهرستاني، عبد الكريم، اية الإقدام، مكتبة المتنبي، ١٠٧
ـ الشيرازي، السيد محمد حسين، الفقه، كتاب الحكم في الإسلام، دار القرآن  ١٠٨

  الكريم، قم المقدسة.

  (½ ¾ ¹  ( 
ـ الصافي الگلپايگاني، لطف االله، امامت ومهدويت، انتشارات حضرت معصومه،  ١٠٩

  هـ ش. ١٣٨٠قم المقدسة، 
بليغات اسلامي، قم المقدسة، ـ الصدر، السيد صدر الدين، المهدي، دفتر ت ١١٠

  هـ ش. ١٣٧٩
  ، دار التعارف، بيروت.١٢ـ الصدر، السيد محمد باقر، الأعمال الكاملة، ج  ١١١
 ١٣٩٩ـ الصدر، السيد محمد باقر، بحث حول الولاية، دار التعارف، بيروت،  ١١٢

  هـ.
قدسة، ـ صدر المتألهين، محمد، تفسير القرآن الكريم، انتشارات بيدار، قم الم ١١٣

  هـ ش. ١٣٦١



 �)+

سلسلة مؤلفات الشيخ  ـ الصدوق، محمد بن علي، الاعتقادات، الموجود في ١١٤
  ٥المفيد، ج 

  هـ.١٤١٨ـ الصدوق، محمد بن علي، الهداية، مؤسسة الإمام الهادي، قم، ١١٥
ـ ضيائي فر، سعيد، جايگاه مباني كلامي اجتهاد، بوستان كتاب، قم المقدسة،  ١١٦

  هـ ش. ١٣٨٢

  (�  ( 
ـ الطباطبائي، السيد محمد حسين، اسلام وانسان معاصر، إعداد: السيد هادي  ١١٧

  هـ ش. ١٣٧٩خسروشاهي، انتشارات رسالت، طهران، 
ـ الطباطبائي، السيد محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، مؤسسة الأعلمي،  ١١٨

  هـ ق. ١٤١٧بيروت، 
لكفاية، بنياد علمي علامه ـ الطباطبائي، السيد محمد حسين، حاشية ا ١١٩

  طباطبائي، طهران.
ـ الطباطبائي، السيد محمد حسين، شيعه در اسلام، انتشارات اسلامي، قم  ١٢٠

  هـ ش. ١٣٦٢المقدسة، 
  ـ الطباطبائي، السيد محمد حسين، ظهور شيعه، نشر شريعت، طهران. ١٢١
سلامي، قم ـ الطباطبائي، السيد محمد حسين، قرآن در اسلام، انتشارات ا ١٢٢

  هـ ش. ١٣٦١المقدسة، 
ـ الطباطبائي، السيد محمد حسين، معنويت تشيع، إعداد: محمد بديعي،  ١٢٣

  انتشارات تشيع، قم المقدسة.
 ١٤١٥ـ الطبراني، سليمان أبو القاسم، المعجم الأوسط، القاهرة، دار الحرمين،  ١٢٤

  هـ.
  هـ. ١٤٠٤كتبة الزهراء، الموصلـ الطبراني، سليمان أبوالقاسم، المعجم الكبير، م ١٢٥
  هـ.١٤٢٤ـ الطبري، أبو جعفر، تاريخ الطبري، دار ومكتبة الهلال، بيروت،  ١٢٦
ـ الطبسي، نجم الدين، چشم اندازي به حكومت مهدي، بوستان كتاب، قم  ١٢٧

  هـ ش. ١٣٨٢المقدسة، 
  م.١٩٨٥ـ الطوسي، نصير الدين، تلخيص المحصل، دارالأضواء، بيروت،  ١٢٨
  ـ الطوسي، نصير الدين، شرح العبارات المصطلحة بين المتكلمين. ١٢٩
  ـ الطوسي، نصير الدين، كشف المراد، انتشارات مصطفوي، قم المقدسة. ١٣٠



 �)�

  (^ ¾ �  ( 
ـ عبد الجبار، القاضي، المغني في أبواب التوحيد والعدل، المؤسسة المصرية  ١٣١

  العامة، القاهرة.
، شرح الأصول الخمسة، دار إحياء التراث العربي، ـ عبد الجبار، القاضي ١٣٢

  هـ. ١٤٢٢بيروت، 
  ـ عبد الرحمن، صالح، عقيدة الشيخ محمد بن عبد الوهاب. ١٣٣
ـ عبد الصمد، عبد الفتاح، خاستگاه خلافت، ترجمه إلى الفارسية: السيد حسن  ١٣٤

  هـ ش. ١٣٧٦افتخار زاده، نشر آفاق، طهران، 
  بو محمد عثمان، الفرق المفترقة بين أهل الزيغ والزندقة.ـ العراقي الحنفي، أ ١٣٥
ـ العطاردي الخبوشاني، عزيز االله، مسند الرضا، كنگره جهاني حضرت امام  ١٣٦

  هـ. ١٤٠٦، 7رضا 
  م.١٩٩٣الهلال، بيروت، ـ الغزالي، أبوحامد، الاقتصاد في الاعقادات، دار ١٣٧
هـ  ١٣٢٢صول، دار الفكر، بيروت، ـ الغزالي، أبو حامد، المستصفى في علم الأ ١٣٨

  ش.
ـ الغزالي، أبو حامد، قواعد العقائد، نشر موقع الوراق، الموجود في المكتبة  ١٣٩

  الإلكترونية الشاملة.
  (f ¾ B  ( 

ـ الفاضل المقداد، السيوري، اللوامع الإلهية، مكتب الإعلام الإسلامي، قم  ١٤٠
  هـ. ١٤٢٢المقدسة، 

  الأربعين.ـ الفخر الرازي،  ١٤١
  هـ. ١٤١٥ـ الفخر الرازي، التفسير الكبير، دار الفكر، بيروت،  ١٤٢
  هـ. ١٤٢٠ـ الفضل بن شاذان، الإيضاح، مؤسسة الأعلمي، بيروت،  ١٤٣
ـ القبانجي، أحمد، خلافة الإمام علي بالنص أم بالنصب؟ منشور سيدي، قم  ١٤٤

  م. ٢٠٠٤والنجف، 
 خاتم، بژوهشگاه فرهنگ وانديشه ـ قدردان قراملكي، محمدحسن، آيين ١٤٥

  هـ ش. ١٣٨٦اسلامي، طهران، 
ـ قدردان قراملكي، محمد حسن، سكولاريزم در مسيحيت واسلام، دفتر  ١٤٦

  هـ ش. ١٣٧٨تبليغات اسلامي، قم المقدسة، 



 �)�

ـ قدردان قراملكي، محمد حسن، كلام فلسفي، انتشارات وثوق، قم المقدسة،  ١٤٧
  هـ ش. ١٣٨٣

قراملكي، محمد حسن، معجزه در قلمرو عقل ودين، دفتر تبليغات ـ قدردان  ١٤٨
  هـ ش. ١٣٨١اسلامي، قم المقدسة، 

ـ قلمداران، علي، حكومت در اسلام، مؤسسه مطبوعاتي إسماعيليان، طهران،  ١٤٩
  هـ ش. ١٣٨٥

  السيد أبوالفضل البرقعي. اتحاد، تقديم وميش: علي، شاهراه ـ قلمداران، ١٥٠
  بين الإسلام والوثنية،، عبد االله، الصراع ـ القصيمي ١٥١
ـ القندوزي الحنفي، سليمان بن إبراهيم، ينابيع المودة لذوي القربى، دار الأسوة  ١٥٢

  هـ. ١٤١٦للطباعة والنشر، طهران، 
  ـ القوشجي، علاء الدين، شرح التجريد، الطبعة الحجرية. ١٥٣
علمي وفرهنگي، طهران، ـ القيصري، داود، شرح فصوص الحكم، انتشارات  ١٥٤

  هـ ش. ١٣٧٥

  (Â ¾ �  ( 
ـ الكاتب، أحمد، تطور الفكر السياسي من الشورى إلى ولاية الفقيه، دار  ١٥٥

  م. ١٩٩٨الجديد، بيروت، 
ـ كاشف الغطاء، الشيخ محمد حسين، أصل الشيعة وأصولها، دار الأضواء،  ١٥٦

  م. ٢٠٠٣بيروت، 
علم سياست، ترجمه إلى الفارسية: رام  ـ كلايمرودي وآخرون، آشنائي با ١٥٧

  ملكوتي، سيمرغ، طهران.
هـ  ١٣٦٥ـ الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، دار الكتاب الإسلامية، طهران،  ١٥٨

  ش.
ـ غينون، رينه، بحران دنياي متجدد، ترجمه إلى الفارسية: ضياء الدين  ١٥٩

  هـ ش. ١٣٧٨دهشيري، أمير كبير، طهران، 
، أنطوني، جامعه شناسي، ترجمه إلى الفارسية: منوتشهر صبوري، نشر ـ غيدنز ١٦٠

  هـ ش. ١٣٧٣ني، طهران، 



 �)�

  (�  ( 
  هـ ش. ١٣٨٣ـ اللاهيجي، عبد الرزاق، گوهر مراد، نشر سايه، طهران،  ١٦١
  هـ ش. ١٣٨٤ـ لباف، علي، معماري نام، نشر منير، طهران،  ١٦٢
  هـ ش. ١٣٨١منير، طهران، ـ لباف، علي، مظلومي گمشده در سقيفه،  ١٦٣
ـ اللكهنوي، مير حامد حسين، خلاصة عقبات الأنوار، إعداد ونشر: السيد  ١٦٤

  هـ. ١٤١٤علي الميلاني، 

  (A  ( 
 ٢٠٠٤ـ الماتريدي، أبو منصور، تأويلات أهل السنة، مؤسسة الرسالة، بيروت،  ١٦٥

  م.
 ١٤٢٢العلمي، بغداد،  ـ الماوردي، علي بن محمد، الأحكام السلطانية، امع ١٦٦

  هـ.
  هـ.١٤٢٤ـ المتقي، علي بن حسام، كتر العمال، دار الكتب العلمية، بيروت،  ١٦٧
، نقدي بر قرائت رسمي از دين، طرح نو، ١٣٧٩ـ مجتهد شبستري، محمد،  ١٦٨

  هـ ش. ١٣٧٩طهران، 
  ـ السي، محمد باقر، بحار الأنوار، دار الكتب الإسلامية، طهران. ١٦٩
هـ ١٣٦٣السي، محمد باقر، مرآة العقول، دار الكتب الإسلامية، طهران،  ـ ١٧٠

  ش.
ـ المرعشي النجفي، السيد محمود، وإسفندياري، محمد، موسوعة الإمامة في  ١٧١

  نصوص أهل السنة، مكتبة آية االله المرعشي النجفي، قم المقدسة.
  هـ ق.١٤٢١وت،المسعودي، أبوالحسن، مروج الذهب، مؤسسة النور، بيرـ  ١٧٢
  هـ. ١٤٠٩ـ المسعودي، علي، إثبات الوصية، دار الأضواء، بيروت،  ١٧٣
ـ مسلم بن حجاج، صحيح مسلم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء  ١٧٤

  التراث العربي، بيروت.
ـ مصباح اليزدي، محمد تقي، آموزش عقايد، سازمان تبليغات اسلامي،  ١٧٥

  هـ ش. ١٣٧٨طهران، 
  ـ مطهري، مرتضى، آشنائي با علوم اسلامي، انتشارات اسلامي، قم المقدسة. ١٧٦
  هـ ش. ١٣٦٦ـ مطهري، مرتضى، امامت ورهبري، صدرا، طهران،  ١٧٧



 �)�

  هـ ش. ١٣٦٥ـ مطهري، مرتضى، حماسه حسيني، صدرا، طهران،  ١٧٨
  هـ ش. ١٣٦٦ـ مطهري، مرتضى، خاتميت، صدرا، طهران،  ١٧٩
سيري در ج البلاغة، انتشارات اسلامي، قم المقدسة، ـ مطهري، مرتضى،  ١٨٠

  هـ ش. ١٣٦١
  ـ مطهري، مرتضى، عدل الهي، انتشارات اسلامي، قم المقدسة. ١٨١
  هـ. ١٣٩٨ـ مطهري، مرتضى، قيام وانقلاب مهدي، صدرا، طهران،  ١٨٢
  ـ مطهري، مرتضى، الأعمال الكاملة، صدرا، طهران. ١٨٣
  هـ ش. ١٣٧٧صدرا، طهران،  ـ مطهري، مرتضى، نبوت، ١٨٤
  هـ ش. ١٣٧٧ـ مطهري، مرتضى، ولاءها وولايت ها، صدرا، طهران،  ١٨٥
  .ـ.شه١٣٧٩ـ المظفر، محمدرضا، أصول الفقه، دفتر تبليغات اسلامي،قم،  ١٨٦
ـ مغنية، الشيخ محمد جواد، الشيعة في الميزان، مؤسسة دار الكتاب الإسلامي،  ١٨٧

  هـ. ١٤٢٧بيروت، 
فيد، محمد بن النعمان، سلسلة مؤلفات الشيخ المفيد، دار المفيد، بيروت، ـ الم ١٨٨

  هـ. ١٤١٤
، مدرسة الإمام علي ١ـ مكارم الشيرازي، ناصر، أنوار الفقاهة، كتاب البيع، ج  ١٨٩

  هـ ش. ١٣٧١بن أبي طالب، 
  ـ منتظري، حسين علي، دراسات في ولاية الفقيه، دار الفكر، طهران. ١٩٠
، سيد أحمد، استراتژي وحدت در انديشه اسلام، دفتر تبليغات ـ موثقي ١٩١

  هـ ش. ١٣٧٠اسلامي، قم المقدسة، 
ـ موسوي، عبد الحميد، مجلة (نداي اسلام)، الصادرة عن الحوزه العلمية لأهل  ١٩٢

  هـ ش. ١٣٨١، ربيع عام ٩السنة في زاهدان، العدد: 
عداء والخصوم بتكذيب ما ـ الموسوي الهندي، السيد ناصر حسين، إفحام الأ ١٩٣

  افتروه على سيدتنا أم كلثوم، مكتبة نينوى، طهران.
ـ مير لوحي، السيد أبو الفضل، تجلي فضيلت (اعترافات ابن أبي الحديد)،  ١٩٤

ترجمه إلى الفارسية: حسين شفيعي، انتشارات اسلامي، قم المقدسة، 
  هـ ش.١٣٧٥

به لإمامة أبي بكر، مركز الأبحاث  ـ الميلاني، السيد علي، إبطال ما استدلّ ١٩٥
  هـ. ١٤٢١العقائدية، قم المقدسة، 

ـ الميلاني، السيد علي، امامت بلا فصل، الموجود في مكتبة أهل البيت  ١٩٦
  الإلكترونية.



 �)�

ـ الميلاني، السيد علي، تزويج أم كلثوم من عمر، مركز الأبحاث العقائدية، قم  ١٩٧
  هـ. ١٤٢١المقدسة، 

(  �  ( 
ناظم زادة قمي، سيد أصغر، الفصول المئة في حياة أبي الأئمة علي بن أبي ـ  ١٩٨

  هـ. ١٤١١طالب، الناشر: المؤلف، توزيع: انتشارات أهل البيت، قم المقدسة، 
  ـ النائيني، محمد حسين، تنبيه الأمة وتتريه الملة، شركت سهامي خاص، طهران. ١٩٩
ة، في شرح عقائد أهل السنة، عبد الملك ـ النسفي، عمر بن محمد، العقائد النسفي ٢٠٠

  هـ ش. ١٣٨٠السعدي، انتشارات كردستان، سنندج، 
ـ النوبختي، أبو محمد الحسن بن موسى، فرق الشيعة، انتشارات مرتضوي،  ٢٠١

  هـ. ١٣٥٥النجف، 
  هـ. ١٤٠٨ـ النوري، حسين، مستدرك الوسائل، مؤسسة آل البيت، قم،  ٢٠٢
شواهد التتريل لقواعد التفضيل في الآيات النازلة في أهل  ـ النيسابوري، الحاكم، ٢٠٣

  هـ. ١٤١١البيت، وزارة الإرشاد، طهران، 
  ـ نيكوئي، حجة االله، تئوري إلهي إمامت در ترازوي نقد. ٢٠٤

  (x ¾ (�  ( 
ـ الهاشمي الشافعي، السيد محمد طاهر، مناقب أهل البيت از ديدگاه أهل سنت،  ٢٠٥

  هـ ش. ١٣٧٨مي، مشهد المقدسة، بنياد بژوهشهاي اسلا
ـ اليعقوبي، ابن واضح، تاريخ اليعقوبي، ترجمه إلى الفارسية: محمد آيتي،  ٢٠٦

  هـ ش. ١٣٧٤انتشارات علمي فرهنگي، 
ـ يوسفيان، حسن؛ شريفي، أحمد، پژوهشي در عصمت معصومان، چژوهشكاه  ٢٠٧

  هـ ش. ١٣٧٧فرهنگ وانديشه اسلامي، طهران، 
  

m1&<M� 
، بتاريخ: شهر ١٥ـ سروش، عبد الكريم، اسلام ووحي، مجلة آفتاب، العدد:  ٢٠٨

  هـ ش. ١٣٨١أرديبهشت / 



 �*�

موقع سروش، كلمته في  سالاري، مردم عبدالكريم، تشيع وچالش ـ سروش، ٢٠٩
  هـ ش. ١٣٨١جامعة السوربون الفرنسية، بتاريخ: شهر مرداد، 

حسيني، صحيفة شرق،  ضتبرتو  امامت در ـ كديور، محسن، بازخواني ٢١٠
  هـ ش.١٣٨٤، بتاريخ: اسفند، ١٥ـ  ١٤وكذلك موقع كديور، العدد:

ـ كديور، محسن، قرائت فراموش شده، مجلة مدرسة، وكذلك موقع كديور،  ٢١١
  هـ ش. ١٣٨٥، بتاريخ: ارديبهشت، ٣العدد: 

  .٤٥تري، محمد، مجلة كيان، العدد: ـ مجتهد شبس ٢١٢
ز، حضرت فاطمة زهراء از ولادت تا افسانه شهادت، مجله ـ نعماني، عبد العزي ٢١٣

  ، الحوزة العلمة لأهل السنة في زاهدان.٢نداي اسلام، العدد: 
ـ واعظ زاده الخراساني، محمد، راه كارهاي تحكيم وحدت اسلامي، مجلة هفت  ٢١٤

  ,٣٠آسمان، العدد: 
، صيف عام ١٩دد: ـ واعظ زاده الخراساني، محمد، حوار، مجلة كتاب نقد، الع ٢١٥

  هـ ش. ١٣٨٠
  .٦٠مجلة مطالعات اسلامي، العدد:  ـ واعظ زاده الخراساني، محمد، ٢١٦
  .٥ـ  ٤ـ واعظ زاده الخراساني، محمد، حوار، مجلة ج البلاغة، العدد:  ٢١٧

  

*** 

  



 �*�

  

  

  
  

�  
  ٥.....................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................مقدمة

  

!+  

‰ìß�c@òßbÇ  

  ١١  .............................................................................................  الإمامة ماهية:  أولاً ■

  ( ��&�'� �� �#$% 	!" ��  �����.........................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................١١  

- ( ��&�'� �� �#$% 	!" �,�&�'�................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................١٤  

� ( �<=	> 9,:; 67&8� 5�4  2,3�0�� %  -&/0"1�......................................................................................................................................................................١٧  

) (  G�8� F"
E� CDE�% �� B&3;� A&�'� �?3@.........................................................................................................................................................................................................................................................................١٩  

* ( �,O8� �,N'� �,:$	M�% �,��:�� �,�=���% A&�L�..................................................................................................................................................................................................................................٢١  

+ ( A&�'� �PR�% Q,?�� 2P<��% 5U&V1� �?��?�� ( S&T	:��.  ........  ٢١  

� ( -I$% ��&�'� X<D A  ?X<"  .............................................................  ٢٣  

[ ( 2;�	� �%YZ% �'�A& ��&�'�%  .................................................................  ٢٥  

  ٢٧  .........................................................................................  الإمامة فلسفة: ثانياً  ■



 �*)

  ( �=��� \]��  ........................................................................................................  ٢٨  

- ( ��,:$	M �,�=���  .............................................................................................  ٢٩  

[ ( A�D ^I�]�� X<:�� ��&��� 9]>&/���  ....................................................  ٣٠  


 ( _=\; A&��E� �,D	?��  .................................................................................  ٣٢  

(� ( ��&
` ��I�8� �,�=���  ...................................................................................  ٣٣  

% ( ��bE� ab&R% Q,?�� �N'�  .......................................................................  ٣٤  

  ٤٠  ..............................................................................  الإمام معرفة وجوب: ثالثاً  ■

  ٤٢  ........................................  الإمام تنصيب في الشيعة نظرية إثبات: رابعاً ■

 c1%  :U&V1� X<���  .................................................................................................  ٤٢  

 c&,"&e :U&V1� X,�d0�� X<:��%  .............................................................................  ٤٣  

�]��� A	7E� 9 CD fg?� �ehe f	>  ......................................................  ٤٤  

��
E� ���Ii��% CD -I$% 2,3�0��  ..........................................................  ٤٥  

  ( �&PkE� �,$�&l� �,�k����% �0�� 
 G�j AhR'�  ....................................  ٤٦  

- ( 2,3�0�� o�D �"&,3�� n��I��% _��% m&Thl� �,�I<��  ..............  ٤٦  

[ ( 6�:�� s�4E&@ n�%r% q=	:0�� p@ p],3�;%  .....................................  ٤٨  


 ( ��3D A&�'� �0<; 2,3�0��  ....................................................................  ٤٩  

(� ( 2,3�; A&�'� �� A��I� 
I�k �=��� p0,�&k%  ....................................  ٤٩  

% ( 9,:; �?,�l� �#�� _]G0� K�� _,� �&,]"E� 9<@&���  ...........................  ٥٠  

� ( �,4% ��	<�� 6=	��� 9,:0@ �?,�l� �I��%  ..........................................  ٥١  

� ( 9,:; �?,�l� �#�� �]��� A	7E� J n��
` ��%���..................................  ٥١  



 �**

� ( A�1 A�D  G���� �,��T  90?,�l� 9�%E� CD �]��� A	7E�9
  ..  ٥٢  

x ( qi��� �%
 2,3�0��  ................................................................................  ٥٤  

� ( m1&�Z'� �,#<?�� �,
I<8�% n
��I�� CD �=	!" 63l�   ................  ٥٥  

  ٥٦  ........................................................................................................  التنصيب مصداق

  

@+  

pbèj‘@òßbß⁄a@bç†Ôãë  

  ٥٩ تعالى االله على للتكليف تعيين الإمامة وجوب نظرية: الأولى الشبهة  ■

  ٥٩  ...........................................................................................................  وتحليل مناقشة

  ( �&�Z'� a];	M� �&�"�@ �� ~d(�� s]<��% 9,�<:��  .................................  ٦٠  

- ( a�l� 9@ 9@I$I�� x�&]0D1� ��=I�0��%  ..........................................  ٦١  

  ٦٢  ..............  بدعة الإمام تعيين وجوب نظرية اعتبار: الثانية الشبهة  ■

  ٦٣  ...........................................................................................................  وتحليل مناقشة

  ٦٨  ..........  كلامية مسألة الإمامة اعتبار في البدعة: الثالثة الشبهة  ■

  ٧٠  ...........................  الإمامة ينكر من تكفير: الرابعة الشبهة  ■

  ٧٨  ....................................................  الإمامة توريث: الخامسة الشبهة   ■

□  B�gD� ���D ��  ����� �b&�?@ ��bE�  ..................................................  ٨١  

□  B�gD� ?�l��& �eh���  ...................................................................................  ٨١  

□  B�gD� ��b  2���M� �,#<?�� �:@�E� �b&�?@ ��bE�  ..........................  ٨١  

□  B�gD� ���0:M�  ................................................................................................  ٨٣  

  ٨٤  ..........................................................  الصغر في الإمامة: السادسة الشبهة  ■

  ٩٤  ........................................  النبوة على الإمامة أفضلية: السابعة الشبهة  ■

: الأنبياء على الشيعة أئمة أفضلية: الثامنة الشبهة  ■
  .................  ٩٩  



 �*+

  ١٠٢  ......................................................  الأول الإلهي المخلوق هم البيت أهل ـ أ

  ١٠٣  ...............................ا الأنبياء وتعريف الجنة في الأئمة أسماء كتابة ـ ب

  ١٠٤  .....................................  الخلق غاية : والأئمة 9 الأكرم النبي ـ ج

:بالأئمة أحد قياس عدم ـ د
  ..................................................................  ١٠٥  

7 علي الإمام بأفضلية التصريح ـ هـ
  ....................................................  ١٠٦  

: الأطهار الأئمة عن المأثورة الروايات ـ و
  ......................................  ١٠٧  

  ١٠٩  .......................  نبوة دون من ةالإمام مقام استبعاد: التاسعة الشبهة  ■

�i
&�� �,�¡% 5�=1I�� 	�I$ nI]���.  ................................................................  ١٠٩  

  ١١١  ..............  الديمقراطية مع الإمامة انسجام عدم: العاشرة الشبهة  ■

  ١١٢  .....................................................................................................................  ورأي نقد

�<��� �%E� :
 G�:; [��" �,>�	<�=���  ..........................................................  ١١٢  

�<��� S&��� :�7�&i� 2:i�� J ���� �R&,��� ��D �:,i��  ................  ١١٩  

�<��� ¢�&��� :Bh0k� ��&�'� �D ��I�8�  ..............................................  ١٢٥  

�<��� _@�	�� :��bE� �I]/0�M�  c&=o� 6� A&�8� �&?7E�  .....................  ١٢٧  

�<��� ¥�&l� :�$&� �,>�	<�=��� �,<,<8� �,£�¤� �]R&�M�...............  ١٢٨  

�<��� �
&��� :6=�<; 6�8� �N'� CD �,>�	<�=���  ............................  ١٣٠  

�<��� _@&��� :m�	¦e �,>�	<�=���  ................................................................  ١٣٠  

  ١٣٢  ....................................................................................  الغربيين المفكرين إقرار

�<��� ��&��� :-�I$ �<"  .............................................................................  ١٣٣  

6,,<; A&D  ..............................................................................................................  ١٣٤  

  ١٣٥  ......  الإمامة ضرورة فلسفة تنافي الإمام غيبة: عشرة الحادية الشبهة  ■

�<" x �%  .............................................................................................................  ١٣٦  



 �*�

  ١٣٦  ...........................................  الإسلام صدر في المعصوم الإمام ضرورة ـ ١

  ١٣٩  ..................................................  المانع بعدم رهن الإلهي اللطف إعطاء ـ ٢

  ١٣٩  ........................  الغيبة عصر في والتكوينية التشريعية الهداية إمكان ـ ٣

  ١٤٢  .................................................................  والانتظار للغيبة أخرى فوائد ـ ٤

  ١٤٢  .........  الديمقراطية مع المهدوية انسجام عدم: عشرة الثانية الشبهة  ■

�<" x �%  .............................................................................................................  ١٤٤  

  ١٤٤  .................................................................  المهدوي اتمع فضائل تجاهل ـ أ

n�&Z` v` �b&3k ��I�8� �=%�#M� �,M&:��  ...........................................  ١٤٤  

7 المهدي الإمام حكومة عن المواطنين جميع موافقة ـ ب
  ...............  ١٤٩  

  ١٥٠  ...............................وغاية هدفاً وليست ومقدمة وسيلة الديمقراطية ـ ج

  ١٥٢  .....................................................  المهدوي اتمع غالبية هم المسلمون ـ د

  ١٥٢  .............................................................................  تالأقليا حقوق رعاية ـ هـ

  

#+  

òèj‘@¿bänÛa@´i@òßbß⁄a Ý•cë@òî·b¨a  

  ١٥٧  ....  الخاتمية مع يتنافى الإمامة لضرورة العقلي نىالمب: الأولى الشبهة  ■

  ١٥٨  ..........................................................................................................  وتحليل مناقشة

Bh0k� ��4 AhR'� �D oD �],¦��  .............................................................  ١٥٩  

  ١٦١  ...........................الخاتمية مع الإمام عصمة تنافي: الثانية الشبهة  ■

  ١٦٢  ................................................................................................................  وتحليل رأي

  ١٦٢  ...............دليل بلا دعوى مجرد : نبياءبـالا العصمة اختصاص ـ ١

  ١٦٣  ................................................................  العصمة يقتضي الإمامة جوهر ـ ٢

  ١٦٤  ........................................  المعصوم وجود ضرورة على العقلي الدليل ـ ٣



 �*�

: البيت أهل عصمة على القرآنية الأدلة دلالة ـ ٤
.........................  ١٦٥  

  ١٦٦  .........................................  الأئمة عصمة على النبوية الروايات دلالة ـ ٥

  ١٦٨  ........................................................................  الحق ميزان 7 علي ـ أ

  ١٦٩  ................................  ويلازمانه والحق القرآن يلازم 7 علي ـ ب

  ١٦٩  .................................  والباطل الحق بين التمييز مرجع 7علي ـ ج

  ١٧٠  ..................................................  العصمة على الولائية الروايات دلالة ـ ٦

  ١٧٢  .......................................  السنة أهل بعض قبل من بالعصمة الاعتقاد ـ ٧

  ١٧٣  ......  الخاتمية مع يتنافى الإمام إطاعة بوجوب القول: الثالثة الشبهة  ■

  ١٧٥  ........  الخاتمية ينافي للأئمة الإلهية بالحجية القول: الرابعة الشبهة  ■

;	=	< �#]i��  ........................................................................................................  ١٧٦  

9 الأكرم للنبي الحقوقية الشخصية مع الانسجام عدم ـ أ
  ................  ١٧٦  

: الأئمة روايات حجية عدم ـ ب
  ........................................................  ١٧٧  

�<" x �%  .............................................................................................................  ١٧٩  

  ١٧٩  ........................................................................  دليل دون من دعوى مجرد ـ أ

  ١٧٩  .......................................  العصمة لوازم من الطاعة وافتراض الحجة ـ ب

  ١٨٠  ......................................................  الحجية وجعل بالإطاعة القرآن أمر ـ ج

9 الأكرم النبي قبل من الحجية جعل ـ د
................................................  ١٨١  

  ١٨٧  ..............  االله وحجية النبي حجية طول في 7 علي الإمام حجية ـ هـ

�:
¨�� p���% ��
E&@ �,�<��� J 	=	<; �#]i��  ........................................  ١٨٨  

  ١٨٨  ...............................................!الإلهية؟ الحجة اتميةخ على القرآن دلالة ـ أ

  ١٨٩  ............................  !الإلهية؟ الحجة خاتمية في 7 علي الإمام كلام ـ ب

  ١٩٣  ........................................................................والعقل بالنبي الحجة حصر ـ ج



 �*�

 مع للإمام الباطنية والولاية الإلهام انسجام عدم: الخامسة الشبهة  ■

  ١٩٥  ....................................................................................................................  الخاتمية

  ١٩٦  ...........................................  الأنبياء لغير الغيبي والاتصال الإلهام تحقق ـ أ

  ٢٠٣  ......  .عرفانية رؤية5 النبوة مقام من أسمى والولاية الإمامة مقام ـ ب

  ٢٠٥  .......................................والمكاشفة الإلهام بأصل السنة أهل اعتراف ـ ج

  ٢٠٧  .......................النبوية الروايات في للأئمة الباطنية بالروح التصريح ـ د

  ٢٠٩  ................سروش والدكتور الدهلوي شبهة على النقضي الجواب ـ هـ

 كمال مع للإمام التشريعية الولاية انسجام عدم: السادسة الشبهة  ■

  ٢١٣  ......................................................................................................  وخاتميته الدين

  ٢١٦  .............................................................والتخطئة التشريع أصل توضيح ـ أ

  ٢١٨  ....................................  الواقع عن كاشف 9 الأكرم النبي تشريع ـ ب

  ٢٢٠  ..............  له ومكمل النبوي التشريع طول في 7 الأئمة تشريع ـ ج

  ٢٢١  .......................................  الإلهي التشريع طول في 7 الأئمة تشريع ـ د

  ٢٢٦  ....................................  الجزئيات في للدين مكمل 7 الأئمة تشريع هـ

  ٢٢٨  ....................................................  والمخالفين الموافقين نظرية بين الجمع ـ و

  ٢٣٠  .............الخاتمية مع اللدني الإمام علم تعارض: السابعة الشبهة  ■

  ٢٣١  ......................................................  بالأنبياء اللدني العلم اختصاص عدم ـ أ

: للأئمة اللدني بالعلم 9 الأكرم النبي تصريح ـ ب
  ...................  ٢٣٣  

  ٢٣٤  ...............................................  للغيب بعلمه 7 علي الإمام تصريح ـ ج

  ٢٣٦  .......................................  للغيب الإمام بعلم السنة أهل بعض اعتراف ـ د

  ٢٣٧  ..................................................  الباطنية الولاية نتائج من الغيب علم ـ هـ

  ٢٤٠  ..........  للخاتمية نقض للإمام النبوة أمور تفويض: الثامنة الشبهة ■

  ٢٤١  .......................................................................................................  وتحليل مناقشة



 �*�

  

$+  

pbèj‘@Þìy@Ý•c@kî–änÛa@bç†Ôãë  

  ٢٤٥  ............  الكريم القرآن في التنصيب ذكر عدم: الأولى الشبهة  ■

  ٢٤٦  ........................................................................التنصيب في الظاهرة الآيات وجود

  ٢٤٦  ..................................................................................................  التطهير آية ـ ١

  ٢٤٧  ...................................................................................................  الإنذار آية ـ ٢

  ٢٤٨  ...................................................................................................  الولاية آية ـ ٣

  ٢٥١  ....................................................................................................  التبليغ آية ـ ٤

  ٢٥٣  ........................................................................................  الدين إكمال آية ـ ٥

  ٢٥٤  ............................................................................................  الأمر أولي آية ـ ٦

  ٢٥٦  الكريم القرآن في 7 علي الإمام اسم ذكر عدم: الثانية الشبهة  ■

  ٢٥٧  ..................................  بالاسم التصريح عن يغني الخاصة الصفات ذكر ـ أ

  ٢٥٨  ............................................................  أخرى شبهة إلى الشبهة تحويل ـ ب

  ٢٥٩  ...............................  النبوية الروايات في 7 علي الإمام ماس ذكر ـ ج

9 الأكرم النبي إلى الدينية الأمور تفويض ـ د
  ....................................  ٢٦٠  

  ٢٦١  ...........................................................................  القرآن تحريف من المنع ـ هـ

  ٢٦٢  ..................................................  والأمنية السياسية الآفات من الوقاية ـ و

  ٢٦٥  ..........  النبوية الروايات في التنصيب وجود عدم: الثالثة الشبهة ■

 c1%  :¢=
&�  �Thl�  ......................................................................................  ٢٦٦  

7 علي الإمام بخلافة التصريح
  ................................................................  ٢٦٨  

  ٢٧٠  .........................................................................................  النعل خاصف حديث

 c&,"&e :¢=
&�  ��&�` ��  9��YM� U���,0R�%  ..............................................  ٢٧١  



 �*�

 c&��&e :¢=�� 	=�¦��  ..........................................................................................  ٢٧٣  

 c&:@�� :¢=
&�  ����M�  .......................................................................................  ٢٨٠  

 c&��&k :¢=�� n�%��� 6�<��% 5�,4I�� �  �@I0�M�.  ............................  ٢٨١  

 c&R
&R :¢=
&�  � GO8�  ...................................................................................  ٢٨٧  

 c&:@&R :¢=
&�  ��3:��  .................................................................................  ٢٨٨  

 c&��&e :m&=�%� �,:$	M� �,��:�� �,�=���%  .....................................................  ٢٨٨  

  ٢٩٦  .............................................  تفرقة عنصر التنصيب: الرابعة الشبهة  ■

  ٢٩٧  ....................................................................  الشرعي للحكم التبعية لزوم ـ أ

  ٢٩٨  ................................................................  خيار أفضل الخاص التنصيب ـ ب

  ٣٠٠  ........................................................................الانتخاب في الخطأ إمكان ـ ج

  ٣٠١  ..............................  الأمة وحدة على المحافظة محور 7 علي صفح ـ د

  ٣٠٢  ..................................  .والثاني الأول الخليفة تنصيب5 نقضي جواب ـ هـ

  ٣٠٣  .............................................................................................الآمدي جواب ـ و

  ٣٠٤  .............................................  التنصيب اشتهار عدم: الخامسة الشبهة   ■

  ٣٠٥  .....................................................  ابةالصح بعض قبل من النص تأويل ـ أ

  ٣٠٥  ..........................................................................................الاختفاء إمكان ـ ب

  ٣٠٧  ........................................  الإمامة مسألة في السياسية الدوافع وجود ـ ج

  ٣٠٨  ................  النص بوجود الصحابة وبعض 7 علي الإمام تصريح ـ د

  ٣٠٩  ..................................................................  والخلافة الإمامة بين الفصل ـ هـ

  ٣١٠  ....................................................العدم على الاشتهار عدم دلالة عدم ـ و

  ٣١١  ....................................................  والكفر النص ترك بين الملازمة عدم ـ ز

  ٣١١  ....................   السقيفة لمرشح الصحابة مبايعة: السادسة الشبهة  ■



 �+�

  ٣١٣  ......................................  مشروعيتها وعدم السقيفة تشكيل استعجال ـ أ

  ٣١٦  .........................................................  السقيفة بيعة في الدنيوية الدوافع ـ ب

  ٣١٩  ...........................................................................  والإجبار هبالإكرا البيعة ـ ج

  ٣٢١  ............................................................................السقيفة لنتائج المخالفون ـ د

  ٣٢٩  .................................  »خطأ على أمتي تجتمع لا« حديث على وقفة ـ هـ

  ٣٣١  ................................................................................  ونسيانه النص اختفاء ـ ز

  ٣٣١  ............................................................  »النص« نظرية انتشار من المنع ـ ح

  ٣٣٢  ............................................................................  للنص العلمانية القراءة ـ ط

  ٣٣٣  .................................................  واهية بذرائع 7 علي الإمام إبعاد ـ ي

  ٣٣٤  ..........  التنصيب بأصل 7 علي الإمام احتجاج عدم: السابعة الشبهة  ■

  ٣٣٦  ....................والاختصاص والعهد النصب بلفظ الواردة الروايات: أولاً

  ٣٣٩  ..........................................................................................  الغدير حديث: الثاني

  ٣٤٧  ............................................................................................  المترلة حديث: ثالثاً

  ٣٥٠  .........................................................................................  الخلافة حديث: رابعاً

  ٣٥٢  .....................................................................................  الوزارة حديث: خامساً

  ٣٥٥  ...........................................................................  المؤمنين أمير حديث: سادساً

  ٣٥٦  .............................................................................................................  الاستنتاجات

  ٣٥٨  ...........  الحكم إلى للتصدي الإمام مبادرة عدم: الثامنة الشبهة  ■

  ٣٥٨  ..................................   3 الزهراء فاطمة السيدة بيت في الاعتصام ـ أ

  ٣٥٩  ...............................................................................................  البيعة كراهة ـ ب

  ٣٦٠  ........................................  المسلحة والمواجهة والعلني السري النشاط ـ ج

  ٣٦٣  .......................................................  الإمامة بشأن 7 الإمام نصوص ـ د

 7 علي الإمام سكوت: التاسعة الشبهة  ■
  .........................................  ٣٦٣  



 �+�

  ٣٦٤  ..............................................................................................  الأنصار غياب ـ أ

  ٣٦٥  ....................................................................  المناسب الوقت حلول عدم ـ ب

  ٣٦٦  ...................................................................  المسلمين وحدة على الحفاظ ـ ج

  ٣٦٧  ................................................................................  حقه عن الإمام تنازل ـ د

  ٣٦٨  ..............  بكر أبي ببيعة 7 علي الإمام قبول: العاشرة الشبهة  ■

  ٣٦٩  .........................................................................  الكفروالردة دون الحيلولة ـ أ

  ٣٧١  ..................................................................  المسلمين وحدة على الحفاظ ـ ب

  ٣٧٢  .......................................................................  الدماء سفك دون الحيلولة ـ ج

  ٣٧٢  ....................................................................................  الإجماع اعتبار عدم ـ د

  ٣٧٤  ..  الثالث الخليفة تعيين شورى في المشاركة: عشرة الحادية الشبهة  ■

  ٣٧٥  ...................................................................................  العلمانيين شبهة دفع ـ أ

  ٣٧٦  ..................................................................................................  الحجة إتمام ـ ب

  ٣٧٧  ..................  وتماسكهم المسلمين وحدة على والحفاظ الخلاف تجنب ـ ج

  ٣٧٧  ........................................................................  الثاني الخليفة فموق نقض ـ د

  ٣٧٨  ....................................................................  بالرأي الاستبداد مة نفي ـ هـ

  ٣٧٩  ...............................  الخلفاء لمشروعية ناقض الإمام وسلوك روايات ـ و

  ٣٨٠  ..........  عثمان مقتل بعد للخلافة التصدي رفض: عشرة الثانية الشبهة  ■

  ٣٨٢  ..................................................  السابقين الخلفاء سيرة على الاعتراض ـ أ

  ٣٨٣  ..................................................................................................  الحجة إتمام ـ ب

  ٣٨٣  ..................................................................................  القادمة بالفتن التنبؤ ـ ج

  ٣٨٥  ..............................................  والسلطة الحكم على التهالك شبهة دفع ـ د

  ٣٨٥  ..................................................................................  الناس من الشكوى ـ هـ

  ٣٨٦  .....................................................  م والاستهزاء الناس صلاحية نفي ـ و



 �+)

  ٣٨٦  .............  الخلفاء مع 7 علي امالإم تعاون: عشرة الثالثة الشبهة  ■

  ٣٩٠  ....  الخلفاء بصلاة 7علي الإمام اقتداء: عشرة الرابعة الشبهة  ■

  ٣٩١  ....................................................................  حصوله وإنكار الاقتداء نفي ـ أ

  ٣٩١  ......  الجماعة في الإمام حضور عدم بسبب المسلمين بين الخلاف وقوع ـ ب

  ٣٩٢  ........................................  الدينية للفرائض تركاً الحضور عدم اعتبار ـ ج

  ٣٩٣  ................................................................................................  الصلاة صحة ـ د

  ٣٩٥  ........  الخليفةالثاني مع الأسرية العلاقة: عشرة الخامسة الشبهة ■

  ٣٩٦  ..........................................................................  ديثالح سند في التشكيك ـ أ

  ٣٩٨  .......................................................................  المدعى على الدلالة عدم ـ ب

  ٣٩٨  ....................................حقه الخلفاء بغصب 7 علي الإمام تصريح ـ ج

  ٣٩٩  ............................................................................................  المصلحة مراعاة ـ د

  ٤٠١  ........................................................................................  والإكراه التهديد ـ هـ

  ٤٠٢  ...............................................................................................  نقضي جواب ـ و

 أبنائه من ثلاثة 7 علي الإمام تسمية: عشرة السادسة الشبهة  ■

  ٤٠٣  .........................................................................................................  الخلفاء بأسماء

  ٤٠٤  ....................................  المدعى على دلالته وعدم الدليل هذا سطحية ـ أ

  ٤٠٤  .............................................................  المخالفين بأسماء التسمية شيوع ـ ب

  ٤٠٧  ...............................................................................  بالإكراه الأسماء فرض ـ ج

7 الأمام صاحب اسم عثمان ـ د
  .............................................................  ٤٠٨  

  ٤٠٨  ....................................................................................التورية إلى اللجوء ـ هـ

  ٤١٠  .........................................  الخلفاء على الثناء: عشرة السابعة الشبهة  ■

  ٤١١  ................................................السنة أهل روايات في السندية المشكلة ـ أ

  ٤١٣  ..............................  الشيعية المصادر في الأفضلية روايات ذكر عدم ـ ب

  ٤١٣  ....  السنة أهل مصادر في أخرى روايات مع الرواية هذه تعارض ـ ج



 �+*

  ٤١٥  ..................................  .فلان بلاد الله5 البلاغة ج رواية وتحليل مناقشة

  ٤٢٢  .............................بكر أبو فتولى5 الثقفي محمد بن إبراهيم رواية تحليل

  ٤٢٧  ................................  الخلافة نصوص تعارض: عشرة الثامنة الشبهة  ■

  ٤٢٨  ...................الشيعية المصادر في بكر أبي خلافة روايات وجود عدم ـ أ

  ٤٢٨  ....  بكر أبي خلافة على السنة أهل مصادر في الوارد النصوص ضعف ـ ب

  ٤٣٠  ..............................................................  النص بعدم السنة أهل اعتراف ـ ج

  ٤٣١  ..........................................................  بالنص روعم بكر أبي تمسك عدم ـ د

  ٤٣٢  ...................................................................................  الأول الخليفة إقرار ـ هـ

7 علي الإمام على بالنص وغيره الثاني الخليفة إقرار ـ و
  ..............  ٤٣٣  

  

%+  

òèj’Ûa@¿@òÛü…@˜ì–äÛa@óÜÇ@òßbßg@ïÜÇ@7  

  ٤٤٣  ...............................................  والأحقية الأولوية بيان: الأول التأويل   ●

  ٤٤٥  ............................................................................  النص مقابل في الاجتهاد ـ أ

7 علي الإمام سيرة مع التأويلات تعارض ـ ب
  ...............................  ٤٤٧  

  ٤٥٠  ........  ئمةالأ وسائر الصحابة بعض مواقف مع التأويلات تعارض ـ ج

  ٤٥١  ................  الصحابة وبعض 7 علي الإمام بين ما المتأولين حيرة ـ د

  ٤٥٣  ......................................................  الأشخاص دون الحق اتباع وجوب ـ هـ

  ٤٥٤  .......................................................  عداه ما نفي على شيء دلالة عدم ـ و

  ٤٥٥  .......................................................  الترشيح على الحمل: الثاني التأويل  ●

  ٤٥٧  ..............................  التقنين عملية في والاحترازية التأسيسية الأصالة ـ أ

  ٤٥٨  ...................................  نصها بل والإنشاء الجعل في الروايات ظهور ـ ب

7 الإمام سيرة مع التعارض ـ ج
  ............................................................  ٤٥٨  



 �++

  ٤٥٨  ...........................................................................  للإمامة العلماني التفسير ـ د

 العلمية والمرجعية بالهداية الإمامة اختصاص: الثالث التبرير  ●

  ٤٥٩  ....................................................................................................................  والدينية

  ٤٥٩  .....................................................................  والخلافة الإمامة بين الفصل ـ أ

  ٤٦١  .........................................  .العلمانية5 والحكومة الإمامة بين الفصل ـ ب

  ٤٦٢  الدينية النبوية والنصوص الدنيوية النبوية النصوص بين الفصل ـ ج

�i
&�� �,�¡%  ....................................................................................................  ٤٦٤  

7 علي الإمام سن استصغار: الرابع التبرير  ●
  ......................................  ٤٧٦  

�i
&�� �,�¡%............................................................................................................  ٤٧٧  

7 علي الإمام بصلاحية والثاني الأول الخليفة إقرار
  .................................  ٤٨٤  

  ٤٨٥  ...........................  بالدعابة 7 علي مامالإ اتهام: الخامس التبرير  ●

�i
&�� �,�¡%............................................................................................................  ٤٨٦  

  ٤٩٢  .........................................................  له العرب مخالفة: السادس التبرير  ●

�i
&�� �,�¡%............................................................................................................  ٤٩٢  

  ٤٩٧  ...........................  المطلب عبد بني من قبيلته إيثار: السابع التبرير●  

�i
&�� �,�¡%............................................................................................................  ٤٩٧  

  ٥٠٠  ......  واحد بيت في والإمامة النبوة بين الجمع كراهة: الثامن التبرير●  

  ٥٠١  ...........  �الخلافة أولوية مع مرحلتان� الترتب أصل: التاسع التبرير● 

�i
&�� �,�¡%............................................................................................................  ٥٠٤  

  ٥٠٦  ................................  الثانوي والحكم الضرورة أصل: العاشر التبرير  ●

  ٥٠٧  .........................................................  .عيةللشر المنتجة البيعة5 الرؤية هذه أدلة

�i
&�� �,�¡%............................................................................................................  ٥٠٩  

7 علي للإمام الإلهية بالشرعية التصريح ـ ١
  .....................................  ٥٠٩  



 �+�

  ٥١١  ..........................  المعصية ارتكاب الإلهية الشرعية على التمرد لازم ـ ٢

  ٥١١  ........................................والسياسية الإلهية الشرعية بين الجمع لزوم ـ ٣

  ٥١٤  ....................................................للشرائط الواجد بالحاكم البيعة تقييد ـ ٤

  ٥١٨  ..........................................................  المقبول البيعة مصداق تعيين عدم ـ ٥

  ٥٢٠  .....................................................................  خاص لفرد البيعة في الجدل ـ ٦

  ٥٢٢  .....  إليها بسعيه رهن 7 علي الإمام إمامة: عشر الحادي التبرير● 

  ٥٢٣  ................................................................................  دليل دون من دعوى ـ ١

7 الإمام قبل من العملي السعي ـ ٢
  .....................................................  ٥٢٣  

  ٥٢٤  ...........................................................  سبقوه الذين الخلفاء على إنكاره ـ ٣

  ٥٢٤  ............................................................................  الإسلام مصلحة مراعاة ـ ٤

  ٥٢٤  ..........................الأمة ببيعة رهن الإمام إمامة: عشر الثاني التبرير ●

7 علي الإمام إمامة نسخ ادعاء: عشر الثالث التبرير  ●
  .................  ٥٢٨  

  ٥٤٠  ....................................................  النصوص تعارض: عشر الرابع التبرير  ●

  ٥٤١  .......  المباشرة الخلافة دون الخلافة مطلق إثبات: عشر الخامس التبرير ●

  ٥٥٠  ...................المعنوية بالولاية الإمامة اختصاص: عشر السادس التبرير ●

  

^+  

pbèj‘@Þìy@pbÐ•@âbß⁄a 7  

  ٥٥٥  ............................................  للغيب الأئمة علم إنكار: الأولى الشبهة  ■

  ٥٥٦  ..................................................................  الإمامة لحقيقة المختلفة القراءة ـ أ

  ٥٥٧  ..........................................................  الدين حقل في الغيب علم اعتبار ـ ب

  ٥٥٨  .......................................................الغيب لعلم الملازمة الإمامة ةفلسف ـ ج

  ٥٥٩  .................................................  للإمام الباطنية الولاية ثمرة الغيب علم ـ د

  ٥٦١  ....................................  الإلهية والحجة العصمة لوازم من الغيب علم ـ هـ



 �+�

  ٥٦١  ...............................................  للغيب الأئمة علم على الدالة الروايات ـ و

  ٥٦٣  .....  المتكلمين اختلاق من بالغيب الأئمة علم: الثانية الشبهة  ■

  ٥٦٤  .........................  الروايات بعض في الغيب علم نفي: الثالثة الشبهة  ■

  ٥٦٤  ..........................................المقصر للمخاطب الاستيعابية القدرة رعاية ـ أ

  ٥٦٥  ........................................  الغالي للمخاطب الاستيعابية القدرة رعاية ـ ب

  ٥٦٧  ..........................................................  التبعي دون الاستقلالي العلم نفي ـ ج

  ٥٦٩  .........................................................  العلم مطلق دون الفعلي العلم نفي ـ د

  ٥٦٩  .......  والإمامة الإمام في الغيب علم اعتبار عدم :الرابعة الشبهة ■

  ٥٧٠  .....................  العادي والفرد الحاكم مستوى إلى الإمامة بمقام التترل ـ أ

  ٥٧١  .........................................................................................  الروايات مخالفة ـ ب

  ٥٧٥  .........................................................  الإمامة فلسفة مع الانسجام عدم ـ ج

 الأئمة أفعال بعض مع الغيب علم انسجام عدم: سةالخام الشبهة  ■
: الأطهار

  ..............................................................................................................  ٥٧٥  

  ٥٧٦  ...............................................  بالغيب الإمام علم بشأن المختلفة الآراء ـ أ

  ٥٧٧  ........................................................................  بالغي بعلم العمل محاذير ـ ب

  ٥٨٠  ........................................................  بالغيب 7 الحسين الإمام علم شبهة

  ٥٨١  .................................................................................  للسم : الأئمة تناول

  ٥٨٢  .......  الظاهري العلم على الغيب لعلم المخالفة والأعمال الاعتراف حمل

 في الخارقة لصفاتهم : الأئمة توظيف عدم: السادسة الشبهة  ■

  ٥٨٤  ...................................................................................................  بأنفسهم التعريف

: الأئمة عصمة إنكار: السابعة الشبهة   ■
  ....................................  ٥٨٥  

  ٥٨٧  .....  والروايات الأدعية مع الأئمة عصمة تعارض: الثامنة الشبهة ■

  ٥٨٨  .........................................................  النبوية الرواياتو للآيات مخالفتها ـ أ

  ٥٨٩  ....................  بشخصه يختص ولا عام أصل إلى يشير الإمام كلام ـ ب



 �+�

  ٥٩٠  ...........  الإلهية العناية تدخل عدم على الخطأ صدور إمكان تعليق ـ ج

  ٥٩١  ........................................................  عصمته على الدالة الإمام نصوص ـ د

  ٥٩٢  ...............  مذنبون بأم أدعيتهم في الأئمة اعتراف: للشبهة آخر تقرير

  ٥٩٣  ...........................................................................................  العرفاني التفسير ـ أ

  ٥٩٤  .......................................................................  والتربوي العلمي التفسير ـ ب

  ٥٩٥  .................................................................  الدفعي الاستغفار على الحمل ـ ج

  ٥٩٥  ..................................................................  الأمة لذنوب الاستغفار طلب ـ د

  ٥٩٧  .................................................  الظاهر على الأدعية حمل إمكان عدم ـ هـ

  ٥٩٨  ..........................................................   9 الأكرم النبي بأدعية النقض ـ و

  ٥٩٩  ........  االله حجج بكونهم : الأئمة اتصاف إنكار: التاسعة الشبهة  ■

  ٥٩٩  ..............  والفردية العبادية موربالأ الحجية اختصاص: العاشرة الشبهة ■

الأئمة إلى والسماوات الأرض وحفظ بقاء نسبة: عشرة الحادية الشبهة  ■

  .......................................................................................................................................  ٦٠١  

: الأئمة بلق العالم حفظ تولى من شبهة عن الإجابة
  ..............................  ٦٠٨  

:للأئمة التكوينية الولاية إنكار: عشرة الثانية الشبهة ■
  ..............  ٦٠٩  

  ٦١٠  ........................................................  الإلهي القرب ثمرة التكوينية الولاية ـ أ

  ٦١١  ...................................................................  والعرفانية العادية التجارب ـ ب

  ٦١٢  .......................................................................................  الأشاعرة اعتراف ـ ج

  ٦١٢  .................................................الأنبياء لغير وينيةالتك والولاية القرآن ـ د

  ٦١٧  .......................................................................................................................  المصادر

  ٦٣١  .....................................................................................................................  االمحتويات

 

*** 



 �+�

 




