




مجموعة /  . الجزء الاولبحوث وقراءات نقدية في كتاب تاريخ القرآن تيدور نولدكه     
المركز الإسلامي  العتبة العباسية المقدسة،-.النجف، العراق-الأولى. الطبعة -باحثين :

 .2022هـ. =  1443، للدراسات الاستراتيجية
 (13:  القران في الدراسات الغربية سلسلة)-.سم 24 ؛ مجلد    
 .يتضمن إرجاعات ببليوجرافية    
 9199922290019ردمك :     

. 3 الاستشراق والمستشرقون.. 2 .تاريخ القرآن -- 1836-1930نولدكه، ثيودور، . 1
  العنوان.أ.  تاريخ. --القرآن 

 
                            VOL. 01 2022 B84 BP130.N63 LCC : 

 المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسةمركز الفهرسة ونظم      
 فهرسة اثناء النشر

   
                                  

                                                                                                                                                                                         
                                                       

   








نْ 

َ
ُ إلَِّ أ بَ اللَّ

ْ
فوَْاههِِمْ وَيَأ

َ
ِ بأِ نْ يُطْفِئُوا نوُرَ اللَّ

َ
يرُيِدُونَ أ

َيتُمَِّ نوُرَهُ وَلوَْ كَرهَِ الكَْفرُِون
صدق الله العليّ العظيم
سورة التوبة، الآية32



مة المركز .........................................................................................................7 ـ مقدِّ

ـ مدخل...................................................................................................................11

ـ  المدرسة الاستشراقيّة الألمانيّ�ة في الدّراسات القرآنيّ�ة والنّقد الداخلي للاستشراق
من خلال النظريّات الغربيّ�ة في جمع القرآن الكريم

د. الشيخ محمد حسن زماني ـ د. الشيخ حيدر الساعدي ........................................... 37

ةٌ حول دراسة الاستشراق الألمانيِّ ةٌ تاريخيَّ ـ  قراءةٌ نقديَّ

61 .......................................................................................................... د. فاطمة عبُّود

ـ الاستشراق الألماني ودوره في الدّراسات الشرقيّة، تاريخ الاستشراق الألماني 
وملامح من أسسه المنهجيّة

81 ................................................................................... م.م. محمد سعدون المطوري

الفصل الأوّل: المدرسة الاستشراقيّة الألمانيّة          



ا عند تيودور نولدكه بويِّ بوصفه مرضًا نفسيًّ ةٌ في مفهوم الوحي النَّ ـ  قراءةٌ نقديَّ

147 .......................................................................................................... حمدان العكله

ـ  الوحي عند المستشرق تيودور نولدكه قراءةٌ نقديّةٌ لآرائه في كتابه »تاريخ القرآن«

محمود علي سرائب................................................................................................... 167

ـ  نَقدٌ لِوُجهَةِ نَظَرِ تيودور نُولدکه حَولَ »ما لا يَتَضَمّنَه القُرآنُ مِمّا أوحي إلی مُحَمّد« 
)نصوص الوحي التي لم تذكر في القرآن وتحدثت عنها الروايات(

د. أصغر طهماسبي بلداجي....................................................................................... 197

ـ  مصادر تعليم محمد  بحسب تعبير نولدكه 

أ.د عمار محمد النهار................................................................................................ 221

�ا؛ مصادر تعليمه ـ  محمد نبيًّ

407 ................................................................................................. نسرين شاكر الحكيم

الفصل الثاني: نقد أطروحة نولدكه في الوحي

الفصل الثالث: نقد آراء نولدكه في مصادر تعليم النبي محمد

         

         




الحمد لله رب العالمين، وصلّ الله على سيّدنا محمد وعلى آل بيته 

... الطاهرين

يتضّح للمتتبعّ في تاريخ ونتاجات الاستشراق الألمانّي واهتماماته في التّاث 
العربّي والإسلاميّ بشكلٍ عامٍ، وما يرتبط بالقرآن الكريم بشكلٍ خاص، أنّ 
أعمال المستشرقين الألمان في المجال القرآنّي لم تقتصر على الأعمال والدّراسات 
مؤسّساتٍ  وتأسيس  الجماعيّة،  البحثيّة  المشاريع  إلى  تعدّتها  بل  الفرديةّ، 
وجمعاً،  تاريخاً،  نصّاً،  الكريم؛  القرآن  بدراسة  متخصّصة  وعامّة  رسميّةٍ 

وتفسيراً، وعلوماً...

للخدمات  مادحٍ  بين  ومفكّريهم  المسلمين  علماء  نظرة  اختلفت  وقد 
العلميّة التي قدّمها المستشرقون الألمان للتراث العربي والإسلامي، فوَصفوها 
المدارس  -كبقيّة  أعمالهم  في  ينطلقوا  لم  وأنهّم  والموضوعيّة،  بالعلميّة 
الاستشراقيّة- من أهداف ذات صلةٍ بالاستعمار والتبّشير والهيمنة العلميّة 
أعمال  إلى  تجزيئيّة  تفحّصيّة  نظرة  ناظرٍ  وبين  والحضاريةّ،  والمعرفيّة 
خلال  من  بينهم  هؤلاء  ميّز  حيث  ومؤسسات،  كأفراد  الألمان  المستشرقين 
نتاجاتهم وآرائهم المنصفة للإسلام والقرآن أو غير العلميّة والموضوعيّة التي 

انغرقت في الشبهات والإشكاليات.

أو رفضاً.  وليس المورد هنا للنقاش في ترجيح أحد هذين الرأيين تأييداً 
لكن لنا أن ننظر إلى المباني والمناهج التي انتهجوها، والنتائج التي توصّل 
إلى  تحوّلت  بل  الألمانيّة،  المدرسة  ترفضها  -ولم  الألمان  المستشرقون  إليها 
من  وذلك  وفقها،  رأينا  ونبني  وغيرهم-  الألمان  المستشرقين  عند  مرجعيّةٍ 



8

عدم  فيها  يتضّح  والتي  الكريم،  القرآن  حول  الألمان  المستشرقين  آراء  أبرز  خلال 
الموضوعيّة والإنصاف، وخلوّها من الشّفافيّة البحثيّة والعلميّة، ومن هذه المباني 

والنتائج التي تبنّاها المستشرقون الألمان:

.بشريةّ القرآن وأنهّ من صنع محمّد 	-

تأثير الديانتين اليهوديةّ والنصرانيّة على القرآن والإسلام. 	-

التشّكيك في فصاحة القرآن ولغته التي نزل بها. 	-

أنّ الحروف المقطعّة في أوائل السّور هي اختصار لأسماء القراّء من الصّحابة  	-
الذين جمعوا القرآن وحفظوه.

وجود كلماتٍ أجنبيّة في القرآن. 	-

القرآن نزل بلغةٍ شعبيّةٍ )غير فصيحة( أو بلغة أهل جنوب الجزيرة. 	-

وجود الشعر والسجع في القرآن. 	-

تأثرّ أسلوب القرآن بأساليب الكهانة والكهان في جزيرة العرب. 	-

تقسيم السور حسب مراحل النّزول إلى أقسام متعدّدة. 	-

السّطحيّة والاعتماد على  الكبرى بشيءٍ من  العلميّة  القضايا  تناول بعض  	-
مصادر محدودة. من قبل بعض المستشرقين الألمان، وفي هذا قال الدكتور شتيفات 
فيلد: "وحيثما كان من الأفضل محاولة الوصول إلى فهم أكثر عمقًا كانوا كثيراً ما 
الألماني  المستشرق  عن   )Noldekae( نولدكه  وقال  سطحي".  نحوٍ  على  ينتقدون 

ا".  فايل: "... إنهّ لم يعرف المصادر العربيّة إلّ في إطار محدود جدًّ

في   )Noldekae( نولدكه  الألماني  المستشرق  كتبه  ما  المجال  هذا  في  ويكفينا 
بعنوان  كتابتها  أعاد  ثمّ  القرآن(؛  سور  وتركيب  )أصل  بعنوان:  للدكتوراه  رسالته 
)تاريخ القرآن( أو )تاريخ النص القرآني(. ومَنْ طالع هذا الكتاب لاحظ اضطراب 

مؤلفّه وتناقضه في أحكامه على القرآن الكريم. وممّ أثاره في هذا الكتاب:

أنهّ يفتح الباب أمام القول بتحريف القرآن ونقصانه كما في فصل )الوحي  	-



9

مة المركز مقدِّ

الذي نزل على محمّد ولم يحفظ في القرآن(. ومما نقُل عنه: )إنهّ ممّ لا شكّ فيه أنّ 
هناك فقرات من القرآن قد ضاعت(. أو يقول: )القرآن غير كامل الأجزاء(.

أنه يصف أسلوب القرآن الكريم باعتباره أسلوباً قصصيًّا ينقصه التسلسل  	-
في طريقة الأخبار والسير ويرى في قصصه انقطاعًا، وانتقد في القرآن الكريم تكرير 
بعض الألفاظ أو العبارات تكريراً لا مسوغ له. وقد صّرح بأكثر من هذا في مقاله: 
الجمل  استعمال  الكهان ومن غيرهم  استعار من  القرآني(. وأنهّ  )عيوب الأسلوب 

القصيرة المسجوعة في الخطاب.

، وضعه  لا يقيِّم نولدکه وأتباعه من العلماء القرآن ککتاب منزلَ، بل کنصٍّ 	-
الدينيّة والاجتماعيّة  والتطوّرات  الأحداث  متفاعلً مع  إلهام،  نتيجة  النبيّ محمّد 

والسياسيّة التي واجهها خلال سنين.

يتبنّى نولدكه التقّسيم المعهود للقرآن إلى مكّّ ومدنّي، لكنّه يوزعّ السور  	-
المكّيّة على فترات ثلاث، معتمدًا على صفاتٍ أسلوبيّةٍ ومضمونيّةٍ، تجمع بين سور 

المجموعة الواحدة.

رأيه المضطرب في الحروف المقطعّة وأسرارها؛ إذ رأى أنهّا رموزٌ وإشاراتٌ  	-
حرفيّةٌ إلى أصحاب نسخ القرآن، ثمّ رجع عن قوله وقبِل أنّ لها معانٍ خاصّة هي 

أبعد من أن تكون معانٍ صوفيّة أو باطنيّة، وأنهّا تعدّ جزءًا من الوحي.

كان يزعم أنّ سبب الوحي النّازل على محمّد والدعوة التي قام بها ما  	-
كان ينتابه من داء الصرع.

انتقلت  التي  والمسيحيّة  اليهوديةّ  بالمؤثرّات  حافلٌ  القرآنّي  القصص  أنّ  	-
إلى العرب عن طريق اليهود المقيمين في المدن الكبرى وكذلك عن طريق العرب 

المتنصرين.

وممّ يجدر أن يسجّل هنا أنّ نولدكه كان متردّدًا في نشر الكتاب وترجمته  	-
لعدم قناعته بكلّ ما فيه؛ ففي خطابه إلى النّاشر بعد تصحيح الكتاب: "وكثير من 
المسائل التي كنت أعتقد قليلً أو كثيراً بصحّتها تبينّت لي فيما بعد أنهّا غير مؤكّدة".

أثاره  ما  الكبير في مواجهة ونقد  العلميّ  تقدّم، وضمن مشروعه  ما  بناءً على 



10

الفكر الغربّي حول القرآن الكريم من إشكالياتٍ ومغالطاتٍ وشبهاتٍ، يقدّم المركز 
الإسلاميّ للدّراسات الاستراتيجيّة هذا الكتاب، وهو مشروع كتاب جماعيّ في: نقد 

أفكار وأطروحة المستشرق الألماني تيودور نولدكه في كتابه )تاريخ القرآن(.

لقد اعتمدنا في اختيار عناوين الموضوعات البحثيّة في هذا المشروع، على ضوء 
منهجيّة نولدكه نفسه في كتاب )تاريخ القرآن(؛ وذلك بهدف إنجاز دراساتٍ بحثيّةٍ 

نقديةٍّ تغطيّ الموضوعات والأفكار المفصليةّ التي جاءت في هذا الكتاب.

هذا بالإضافة إلى أن كتاب "تاريخ القرآن" لنولدكه من أوسع ما صدر من كتب 
مع  وطلابّه  نولدکه  تعامل  وقد  الألمانيّة،  باللغّة  العشرين  القرن  في  القرآن  حول 
القرآن کنصٍّ وضعه النبيّ محمّد نتيجة إلهام، متفاعلً مع الأحداث والتطوّرات 
الدينيّة والاجتماعيّة والسياسيّة التي واجهها خلال سنين. حيث يتبنّى نولدكه في 
الجزء الأوّل التقّسيم المعهود للقرآن إلى مكّّ ومدنّي، لكنّه يوزعّ السور المكّيّة على 
 .فترات ثلاث، بعد أن قدّم  فهمه وتفسيره للوحي ولمصدر علم النبي محمد
وعالج في الجزء الثاني من الكتاب مسألة جمع القرآن الكريم، معتمِدًا على الروايات 
المتوارثة، مقارناً بعضها بالبعض الآخر، ومستخلصًا منها النتائج...، بينما يعالج في 
الرسم في مصحف عثمان،  القرآن، مناقشًا أهم خصائص  تاريخ نصّ  الجزء الأخير 

ومقارناً إياّه بصيغ وقراءات غير عثمانيّة. 

يتضمّن الجزء )الأول( من كتاب بحوث وقراءات نقديّة في كتاب )تاريخ القرآن( 
لتيودور نولدكه ثلاثة فصول؛ تناول الفصل الأوّل إطلالةً على الاستشراق الألمانّي ودور 
المدرسة الاستشراقيّة الألمانيّة في الدّراسات القرآنيّة، مع تعريف بكتاب تاريخ القرآن. 
بينما تعرضّنا في  الوحي،  الثاني قراءةً نقديةًّ لأطروحة نولدكه حول  الفصل  وتناول 

الفصل الثالث لمصادر تعليم النبي محمّد بحسب استعمال نولدكه في كتابه.

علماً بأنّ مناقشة بقيّة الموارد ونقدها ستكون في الجزء الثاني من هذا الكتاب.

ختاماً لا بد من تقديم الشكر والثناء والتقدير لكل من ساهم في إنجاز هذا العمل، 
سائلين الله تعالى أن يجعله ذخراً لآخرتنا ويوفق الباحثين الأعزاء للاستفادة منه.

والحمد لله رب العالمين

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّة



	

تاريخ القرآن
للمستشرق الألماني تيودور نولدكه]]]

-تعريف وتوصيف- 
د. جميل قاسم]]]

ما معنى أن يعُاد نشر وترجمة كتاب )تاريخ القرآن( للمستشرق الألماني 

تيودور نولدكه )1836- 1930( الذي أصدره المؤلف عام 1860 )بحثاً( عالج 

الكريم  القرآن  نصّ  نشوء  مسألة  التاّريخي-  النّقد  منهج  -مستعملً  فيه 

وجمعه وروايته؟ وناقش -في هذا الإطار- مسألة التسّلسل التاّريخي للسّور، 

واقترح ترتيبًا لها يختلف عن ترتيبها بحسب زمن نزولها، كما هو معهود في 

الإسلام. هذا على الرغم من )القطيعات( التي مرّ فيها هذا السّفر الضّخم، 

إذ كان بحث نولدكه موضوعًا لأجيال من الباحثين، منهم تلميذه فريدرشِ 

الكتاب  من  الأوّل  الجزء  صياغة  بإعادة  قام  الذي   )F. Schwally( شفالي 

القيام  من  السّن  تقدّم  منعه  الذي  نولدكه  من  بطلب  وذلك   ،1909 عام 

بهذه المهمّة، فاكتفى الطاّلب بكتابة مقدّمة لهذا الجزء، لكن وفاة شفالي 

جَمْعَ  يتناول  الذي  الثاني  الجزء  صدور  يعاين  أن  دون  حالت   1919 عام 

التصّحيحات  للطبع، فأضاف أوغست فيشر بعض  أعدّه  القرآن، وكان قد 

الناشر:  فريق عمل  بالتعاون مع  تامر  د. جورج  ترجمة:  فريدريش شفالي،  تعديل:  نولدكه،  تيودور  تأليف:   -[[[

منشورات الجمل/ كولونيا - ألمانيا. الطبعة العربية: 2008 - اعتمادًا الطبعة الرابعة لايبستغ.

]]]- جميل قاسم، أستاذ الفلسفة وعلم الجمال في الجامعة اللبنانية.



12

الثالث  الجزء   )G. Bergsraber( غوتشتر سر  وأضاف  وفاته.  بعد  وأصدره  عليه 

 وهو بعنوان )تاريخ نص القرآن(، لكن المنيّة وافته فأكمله تلميذه أوتر بريتسل 

)O. Pretzl( في مطلع العام 1937.

عقود  سبعة  خلال  تعاقبوا  الألمان  القرآنيّة  الدّراسات  علماء  من  أجيال  ثلاثة 

الثقّافيّة -وما  العولمة  إلّ في عصر  العربية  الذي لم يتُرجم إلى  العمل،  لإنجاز هذا 

أدراك ما العولمة؟- بواسطة )دار الجمل( وبالتعاون مع مؤسّسة كونراد-أدناور في 

العام 2008!

القرآن  لتاريخ  وكتابة  قراءة  إعادة  والنّتيجة من هكذا  المقدّمة  فماذا ستكون 

تاريخيّةً  لمحةً  للكتاب  مقدّمته  في  تامر  جورج  د.  المترجم  يستعرض  والإسلام؟ 

أوروبا،  في  الكريم  بالقرآن  )علمي(  اهتمام  من  سبقه  ما  معالم  أهمّ  عن  موجزةً 

الثاني عشر، إذ قام الإنكليزي روبرت الكتوني   ابتداءً من النّصف الأوّل من القرن 

 )P. Venerabilis( بطلب من بطرس المبجّل )( سنة )1142-1143R. Ketensis(

نواقصها وعدم  الكريم، رغم  للقرآن  كاملة  بأوّل ترجمة لاتينيّة  رئيس دير كلوني 

دقتّها في كثير من المواضع.

الثاّمن عشر ترجماتٌ عديدةٌ للقرآن الكريم إلى  القرن  بعد ذلك توالت حتى 

اللغات  اللغات الإنكليزيةّ والإيطاليّة والألمانيّة والهولنديةّ والفرنسيّة وغيرها من 

الأوروبيّة.

وكان لأغلب هذه الدّراسات -بحسب المترجم- طابعٌ اعتذاريٌّ وهجوميٌّ على 

السّواء - مثلٌ على ذلك كتاب ألفّه الراّهب الدومنيكاني ريكولدو دامونت كروتشه 

)R. da monte croce( الذي قضى في أواخر القرن الثالث عشر شطراً من حياته 

الإنجيل  عن  القرآن  اختلافات  معتبراً  المقدّس  بالكتاب  القرآن  قارن  وقد  مبشًّا، 

عيوباً، ومشيراً إلى تناقضاته وعدم تسلسله من الوجهة التاريخيّة، وقد نقله مارتين 

لوثر عن اللاتينيّة إلى اللغة الألمانيّة، كان هذا في زمن هدّدت فيه الجيوش العثمانيّة 

الغرب  في  مطبوعًا  حينها  الإسلام  وكان  فيينا.  مشارف  إلى  ووصلت  أوروبا  وسط 



13

مدخل

بالطابع العثماني-التركي حتى إنّ القرآن الكريم نفسه دُعي بالكتاب المقدّس التركي 

)Die turkische Bibel( وهو العنوان الذي تحمله الترجمة الألمانيّة التي قام بها 

دافيد فريدرش مغرلين )D. F. Megerlin( )هل كان يهوديًّا؟(.

وابتداءً من القرن السادس عشر عرفت أوروبا الدّراسات الاستشراقيّة بمعناها 

الواسع مع بدايات الاستشراق، وإذا كانت البدايات تقوم على الاستطلاع والتعّرفّ 

بأهميّته  بالاستشراق  الاهتمام  اقترن  الاستعمار،  بدء  مع  لاحقًا،  فإنهّ،  والمغامرة، 

واستغلال  الشرق  على  سيطرتها  المستعمرة  الدول  بسط  إلى  بالنسبة  السياسيّة، 

ثرواته، ولم يعد الاستشراق -الذي كان له بعض، بل الكثير من الإنجازات العلميّة 

)تاريخ  وموسوعته  وبروكلمان  رشد،  ابن  لمخطوطات   )Becker( بكر  كتحقيقات 

الأدب العربي( إلخ...- حُراً من الدّوافع السياسيّة والاقتصاديةّ المتحكّمة فيه.

وقد تأثرّت الدّراسات الاستشراقيّة والإسلاميّة في أوروبا -في عصر صعود النظريةّ 

)الدّراسات  الفيلولوجي  المنهج  بسيادة  الكونتيّة-  والوضعيّة  الداروينيّة  التطوريةّ 

استعملت  المنهجيّة  النّقدي. وهذه  ـ  التاريخوي  المقارنة( والمنهج  لغويةّ   - الفقه 

في دراسات الكتاب المقدّس بعهديه القديم والجديد، بروح علميّة بحتة، لا تتقيّد 

بقدسيّة النّصّ -أيّ نص- وبالرّوح نفسه انكبّ بعض علماء اللغات السّامية على 

التاريخيّة المرتبطة به وكيفيّة حدوثها  دراسة القرآن، محاولين استكشاف الوقائع 

وعلاقتها بنشوئه ومصيره، وبناءً على هذه النّزعة العلمويةّ لم يقيمّ نولدكه وتلامذته 

من العلماء القرآن على أنهّ كتابٌ منزلٌ، بل نصٌّ )وضعه( النّبي في أفضل الأحوال 

-إلهامًا- يستند في إدراك ماهيّته ومغزاه إلى الطب وعلم النفس في ذلك الحين..

أوّلً: آراء نولدكه في كتابه تاريخ القرآن

يتبنّى نولدكه في الجزء الأوّل من الكتاب التقّسيم المعهود للقرآن إلى مكّي ومدنّي، 

ومضمونيّة،  أسلوبيّة  معتمدًا صفات  ثلاث،  فتراتٍ  المكّيّة على  السّور  يوزعّ  لكنّه 

فيصف سور الفترة المكيّة الأولى بأنهّا تتميّز بقصرها، وبلغتها الشّعريةّ التسّبيحيّة، 

وورود الكثير من الأقسام )جمع قسََم( فيها التي تهدف إلى تثبيت مضمون الرسالة 



14

وإقناع المشركين بها. أمّا سور الفترة المكيّة الثاّنية فيغلب عليها طابع الوعد والإنذار 

والقصص. أمّا سور الفترة الثالثة فلا تختلف من حيث الأسلوب، لكنّها تتميز بشدّة 

لهجة الوعيد والتهّديد الموجّه للكافرين.

والتنظيمات  الشّائع  بإعلانها  السّور  فتتصّف  المدينة-  -في  الهجرة  بعد  أمّا 

الضّوريةّ لوضع أسس المجتمع الجديد )الشريعة(.

الدّينيّ  النّصّ  وظروف  أسباب  لمعرفة  الضّوريّ  التاريخيّ  المنهج  كان  وإذا 

الفيلولوجي-التاريخوي  المنهج  فإنّ  عنها،  مندوحة  لا  مسألةً  المكانيّة  ـ  الزمّانيّة 

حصر الظواهر كلهّا -بما فيها الظاهرة الدينيّة الميتافيزيقيّة الطابع- بما هو حصري 

وملموس ومباشر ووضعي دون تمييز ما بين ظاهرة اجتماعيّة، اقتصاديةّ، سياسيّة، 

وأخرى ميتافيزيقيّة وجماليّة وميثولوجيّة رمزيةّ.

يسوع(،  )حياة  هيغل  كتابات  في  الوضعي  المنهج  لهذا  مثالات  وجدنا  وقد 

وقد  المسيحيّة(،  )جوهر  شتراوس  وجوزيف  المسيحيّة(،  )تاريخ  رينان  وأرنست 

تعاطت هذه الكتابات مع المسيحيّة كظاهرةٍ )تاريخيّة( مجردّة من البعُد القدسّي 

والرمّزي، وتناولت شخصيّة )يسوع المسيح( كأيّ شخصيّة تاريخيّة )عادية( تخضع 

لمعطيات العلوم الوضعيّة والإنسانيّة.

معطيات  على  بناءً   ،محمّد الرسول  شخصيّة  بدوره،  نولدكه،  تناول  وقد 

هذا المنهج الفيلولوجي ـ التاريخي النّقدي، فركّز على الأبعاد التاّريخيّة )اللغويةّ-

المقارنة( والاجتماعيّة، والسياسيّة، في مقارنة ما بين الإسلام والمسيحيّة واليهوديةّ. 

والرسالة  النبوّة  معطيات  مع  تتفّق  لا  قد  تاريخيّة  رواية  النّبوّة،  ظاهرة  وتناول 

والإيمان، من خلال إقامة صلة سببيّة بين الحدث والنّص، بغية الوصول إلى الحقيقة 

المجردّة والمتجردّة..

في مقدّمته للطبعة الثانية لكتابه، يتحدّث نولدكه عن ناشر كتابه الذي سأله إذا 

شاء أن يسمّي من العلماء من يعُيد النّظر في الكتاب الذي أنجزه قبل نصف قرن، 

فاقترح بعد تفكير يسير تلميذه القديم وصديقه فريدريك شفالي »بجعل الكتاب 



15

مدخل

الذي أنجزته بسرعة مراعيًا المستلزمات الحاضرة )بقدر الإمكان( لأن آثار الوقاحة 

الصبيانيّة -كما نقول- لن يمكن محوها بالكلية«. )المقدمة( ..

وقد قام الباحث شفالي في مقدّمته الثانية بتعديلاتٍ جذريةّ أو بإضافة مقاطع 

كبيرة.

الجزء  من  بريتسل  أ.  بعده  ومن  برغشتر  غ.  تأكيد  بكل  فعله  ما  هذا  ولعلّ 

الثالث من الكتاب. فماذا كانت النتيجة؟

في الفصل الأوّل، وهو بعنوان )في نبوءة محمّد والوحي( يقارب نولدكه معنى 

، لكنّه يرى أنّ النّبوّة لم  النّبوّة وصفاتها، فيرى أنّ النّبوّة في أسمى معانيها فنٌّ إلهيُّ

تتطوّر إلّ في )الشّعب الإسرائيلي(. كيف؟ يقول نولدكه إنّ جوهر النّبيّ يقوم على 

تشبّع روحه من فكرة دينيّة ما، تسيطر عليه فيتراءى له أنهّ مدفوعٌ بقوّةٍ إلهيّةٍ ليبلغّ 

من حوله من الناس تلك الفكرة على أنهّا حقيقةٌ آتية من الله. وحالما يبدأ الأنبياء 

بتنظيم أنفسهم تتحوّل النّبوّة إلى )مهنة(. وما يميّز معنى النّبي بحسب نولدكه ما يرد 

في سفر عاموس 14:7 »لست أنا نبيًا ولا أنا ابن نبي بل أنا راعٍ وجاني جميّز. فأخذني 

الرب من وراء الضأن وقال لي الرب: اذهب تنبأ لشعب إسرائيل« )ص3 الهامش2(.

هل نظر نولدكه إلى شخصيّة النبي محمّد بالطريقة ذاتها؟ يعالج نولدكه ظاهرة 

النبوّة باعتبارها )ظاهرة وضعية(؛ لفهمها فهمً )صحيحًا(، بحسب رأيه.

يتعرفّ نولدكه -بهذا المعنى- بنبوّة محمد، أي بمقياس ما يأتي به النّبيّ بأفكار، 

الصّحيح لمعرفة  أنّ المصدر  أخُر، ويرى  نبوّات ورسالات  وإن كانت مستمدّة من 

روح محمّد هو )القرآن(، هل القرآن كتاب وحي وَمَا يَنطِْقُ عَنِ الـْهَوَى  إنْ هُوَ 

إلّ وحٌَْ يوُحَْ أم هو كتاب فكريّ تأمّلّي؟ يرى نولدكه -جواباً- أنّ محمّدًا حمل 
طويلً في وحدته ما تسلمّه من الغرباء، وجعله يتفاعل وتفكيره، ثم أعاد صياغته 

بحسب فكره، حتى أجبره أخيراً الصّوت الدّاخلي الحازم على أن يبّرر لبني قومه 

رغم الخطر والسّخرية اللذين تعرض لهما، ليدعوهم إلى الإيمان، الأمر الذي يجلعنا 

نتعرفّ في هذا على حماس الأنبياء )ص4(.



16

يرى نولدكه، باختصار، أنّ المصدر الرئيس للوحي الذي )نزُلّ( على النبي حرفيًا، 

بحسب إيمان المسلمين وبحسب اعتقاد القرون الوسطى هو بدون شكّ ما تحمله 

الكتابات اليهوديةّ. وتعاليم محمّد برأيه ـ في جلهّا »تنطوي في أقدم السّور على ما 

يشُير بلا لبس إلى مصدرها. لهذا لا لزوم للتحليل -حسب الكاتب- لنكتشف أنّ 

أكثر قصص الأنبياء في القرآن، لا بل الكثير من التعّاليم والفروض، هي ذات أصل 

يهودي« )ص7(.

لقد تواجد اليهود ـ بحسب نولدكه ـ في أماكن عدّة من شبه الجزيرة العربيّة، 

وكانوا يقيمون في مناطق يثرب التي كانت على صلةٍ وثيقةٍ بموطن )محمّد(، وكانوا 

يتردّدون أيضًا في مكّة. وكان ثمةّ تأثير يهوديّ على النّبيّ كذلك كانت المسيحيّة على 

انتشار واسع في شبه الجزيرة العربية بين القبائل المتواجدة على الحدود الفارسيّة-

اليمن  الداخل في تميم، وفي  البيزنطيّة »)كلب( وطيء وتنوخ وتغلب وبكر« وفي 

التي كانت منذ زمن طويل تحت سيطرة الحبشة المسيحيّة. وينبغي لنا، إذًا، أن 

نأخذ بعين الاعتبار التأثير المسيحي على النبي إلى جانب التأثير اليهودي.

ويرى نولدكه أنّ أهمّ مصدر استقى منه محمّد معارفه لم يكن الكتاب المقدّس، 

أمّا  )الهاجادا(.  القديم(  )العهد  قصص  وفي  والليتورجيّة،  العقائديةّ  الكتابات  بل 

القصص المستقاة من )العهد الجديد(، في الإسلام، فهي أسطوريةّ الطاّبع، وتشبه في 

بعض معالمها ما يسُرد في الأناجيل المنحولة.

أمّا سورة الصف 61: 6 التي يعِدُ فيها عيسى بأنّ الله سيرسل من بعده رسولً اسمه 

أحمد فلا أثر لها في )العهد الجديد( المقصود هو الآية: وَإِذْ قَالَ عِيسَ ابْنُ مَرْيَمَ ياَ 

ا برِسَُولٍ  ً قاً لمَِّا بَيَْ يدََيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبشَِّ صَدِّ ِ إلَِكُْم مُّ ائيِلَ إنِِّ رسَُولُ اللَّ بنَِ إسَِْ
بيٌِن وهي الآية  ا جَاءَهُم باِلَْيّنَِاتِ قاَلوُا هَذَٰا سِحْرٌ مُّ حَْدُ فَلَمَّ

َ
تِ مِن بَعْدِي اسْمُهُ أ

ْ
يأَ

التي تتطابق مع ما جاء في إنجيل برنابا بهذا الصدد على لسان المسيح )سيأتي من بعدي 

رسول اسمه أحمد(.

وما يؤكّد تأثرّ الإسلام بالصّيغة المسيحيّة -بنظر نولدكه- أنّ الكفّار أطلقوا على 



17

مدخل

وثيقةٍ  علاقةٍ  على  اعتبروهم  أنهّم  يعني  مما  )الصابئة(  لقب  محمّد  النبي  أتباع 

ببعض الفرق المسيحيّة )مثل المندائيين والكسائيين والمعمدانيين(.

كذلك أنّ المسلمين يعتبرون أنفسهم خلفاء الأحناف، وهؤلاء كانوا أناسًا رفضوا 

الوثنيّة وفتشّوا عمّ يرضيهم في التعّاليم المسيحيّة واليهوديةّ.

إنّ الكلمتين دين )فارسية( وملة )آرامية( هما من أصلٍ أجنبيٍّ فيما تتصّف كلمة 

)إسلام( )سورة آل عمران 3: 19( بأنهّا عربيّة أصيلة، وقد وضعها محمّد لدينه - 

كما يقول المؤلفّ، الذي قدّر له أن يهزّ العالم كلهّ، وقد انصهر في وجدان محمّد من 

مواد مختلفة. وما أضافه هو إلى ذلك يقلّ أهميّة -بحسب نولدكه- عمّ أخذه عن 

الآخرين )ص19(. وأعلن النبي محمّد أنهّ يتلقّى الوحي من )الرّوح(، )روح القدس( 

)عبري( بأشكالٍ عدّة مختلفة. وسمي روح القدس جبريل )جبرائيل(، ويعد كلّ أمر 

إلهيّ وجّه إليه وحيًا حتى لو لم تعد كلماته قرآناً، غير أنّ مقارنة نولدكه بين هذا 

وما ذكره السيوطي في كتاب )الإتقان( بأنّ ما تلقّاه مسيلمة وطليحة يدّعى أيضًا 

، ليس غايته العلم، لا الدّيني ولا التاّريخيّ -باسم  وحياً، ينم عن استعراضٍ حقيقيٍّ

النّقد التاّريخي- لا سيّما مع النّتيجة التي يتوصّل إليها بأنّ محمّدًا كان يعاني نوعًا 

من الصّع، وأنّ هذا الوضع الجسدي والنّفسي المضطرب هو الذي يفسّ الأحلام 

والرّؤى التي رفعته إلى مصاف الرؤيا والنبوءة. و)دليل( نولدكه على ذلك أنّ محمّدًا 

كثيراً ما قضى الليّل متهجّدًا، وأنهّ كثيراً ما صام، حيث تشتدّ في الصيام -برأيه- القدرة 

على مشاهدة الرّؤى، ويربط ما بين هذا التفّسير وقول الرسول )ويفصم عني 

وقد وعيت ما قال( أو )فأعي ما قال(. وهذه الحالة السيكولوجيّة تتطابق مع ما 

مِّلُ قُمِ اللَّيلَْ إلّ قَليِلا نصِْفَهُ أو انقُصْ مِنهُْ  هَا المُْزَّ يُّ
َ
جاء في سورة المزمل  :1 :73ياَ أ

قَليِلا أو زدِْ عَلَيهِْ وَرَتلِِّ القرآن ترَْتيِلا إنَِّا سَنُلقِْ عَلَيكَْ قَوْلا ثقَيِلا. وتليها سورة 
.ْوَثيَِابكََ فَطَهِّرْ وَالرُّجْزَ فَاهْجُر  ْ نذِرْ وَرَبَّكَ فَكَبِّ

َ
ثرُِّ قُمْ فَأ هَا المُْدَّ يُّ

َ
المدثر: ياَ أ

ولعلّ أشهر ما يذكر في هذا الصّدد الإسراء والمعراج الذي كان مجردّ حلم، برأي 

ههنا  الحلم  هل  الأحلام(  )تفسير  عبء  نفسه  نولدكه  يكلفّ  لا  وههنا  نولدكه، 



18

سيكولوجي عادي، أم حلم ميتافيزيقيّ أكسترا ـ عادي )extra ordinaire(؟

أبعد من هذا يستشهد بقول فايل )weil( وهو كاتب ينسب كلّ الهرطقات - 

بما فيها المذكورة أعلاه - إلى النّبي محمّد الذي يظنّ بأنّ محمّدًا تلقّى الوحي من 

إنسان كان يسخر منه، لكون الرسول كان قد شبّه جبريل بشخص دحية، وكان 

جميل الطلّعة، وهي شكلٌ من أشكال التجليّات العديدة التي يظهر فيها الملك؟

1. الوحي في مثل صليل الجرس.

2. بواسطة ما ينفثه روح القدس في روعه.

3. جبريل في صورته الحقيقية.

4. جبريل في صورة الرسول محمّد نفسه، إلخ.

ويحاول نولدكه أن يفسّ قصار السّور باعتقاد )البعض( أنّ محمّدًا تلقّى كلّ 

آيات القرآن أثناء نوبات الصّرع التي كانت تعتريه، والتي لم تدم طويلً )ص28(.

ويفسّ الكاتب وحدة التنّزيل )السورة( بالأصل العبري )سدرا(، أو مقطع القراءة 

)؟( كما يربط كلمة قرآن بالكلمة اليهوديةّ )مقرا( ويلتبس الأمر على نولدكه من 

الوجهة الفيلولوجيّة الفقهيّة حول أصل معنى القرآن الذي لا يجده مطابقًا لمعنى 

التحّيّة  أدّى  أو  )نادى(،  القراءة، وإنما الاقتران والتلاوة )قرأ( بمعنى تلا أو بمعنى 

)قرأ فلاناً السلام(، ولما لم يجد في العبريةّ ما يشُفي الغليل وجد في كلمة )قريانا( 

وزن  على  وضعت  سريانيّة  كلمة  تكون  بأن  وذلك  الجذري،  الاحتمال  السّيانيّة 

تكون  بجديد. ولماذا لا  يأتِ  بأنّ محمدًا لم  يثبت  كلّ هذا كي  بالعربيّة.  )فعلان( 

كلمة قرآن مشتقّة من كلمة فرقان: ههنا أيضًا يجد المستشرق نولدكه أن ذلك غير 

ممكن؛ لأن كلمة فرقان اسمٌ مجردٌّ، تفيد معنى الوحي الذي تلقّاه أنبياء آخرون..

ماذا عن أسلوب القرآن؟ يختلف أسلوب القرآن -بحسب نولدكه- تبعًا لأوقات 

أو بجلال هادئ، وفي  باضطرابٍ شديدٍ  الأولى  المقاطع  إذ تشي  المختلفة؛  التأّليف 

أقسام أخُر نجد اللغّة عاديةًّ، فضفاضةً، أقرب ما تكون إلى النثر. وتتميّز أسلوبيّة 



19

مدخل

القرآن بتكلمّ الله مباشرةً، ويرى أنّ القرآن خطابيٌّ -سجعي- أكثر منه شعريّ، يعتمد 

التنّميق الخطابّي. ويورد بيتاً من الشّعر منظومًا على بحر الرجز:

أنا النبي لا كــذب          أنا ابن عبد المطلب

وذلك لتأكيد أنّ الرسول لم يتلفّظ إلّ نادرًا بأبيات نظمّها آخرون، ولم يقرض 

الشعر، إلّ لمامًا. وكان الرسول محمّد يستعمل كلّ حريةّ أسلوبيّة يسمح له بها 

السجع، لا بل يضُيف، ويغُيّ، فهو لا يلفظ الفتحتين اللتّين يجب التلفّظ بهما في 

نهاية آية )وزورا( ويخفي الكسرتين أو الكسرة، والياء في الأفعال التي تنتهي بياء أو 

واو ويمدّ الفتحة في نصب الأسماء والأفعال جاعلً منها ألفًا كما في القافية الشعريةّ 

بشرياً  كلامًا  القرآن  كلام  يعدّ  نولدكه  أنّ  الاستعراض  هذا  من  الواضح  ومن  إلخ، 

-لا كلامًا إلهيًا- ويعدّ اللعب بالكلمات الذي لم يكثر منه الشعراء العرب القدامى 

الشنفرى(  )لامية  راهبًا(  )راغباً  أمثلة:  ذلك  على  ويورد  القرآن،  من سمات  سمة 

الممات  وخزي  الحياة  أخزي  ويسر(،  عسر  )بين  )الخنساء(  يهبطوا(  يغبطوا  )إن 

)البحتري( إلخ.

نزولها،  بعد  فورًا  آية،  لكلّ  حدّد  محمّدًا  إنّ  القائلة  الرواية  أنّ  نولدكه  ويرى 

مكانها المحدّد لا تتمتعّ بسندٍ تاريخيٍّ  حتى لو كان قد قام أحياناً ببعض الإضافات 

إلى سور معيّنة، وأبعد من ذلك لم يتحرّج محمّد ـ حسب المستشرق الألماني ـ من 

الظرّوف،  نسخها بحسب  أو  القرآنيّة  المقاطع  مواضعها في  وتعديل  الآيات  تكرار 

أو زمن تأليفها أو مضمونها. لكنّنا )لا يجوز أن نلومه على ذلك ـ كما يزعم فايل 

)Weil(، فهل كان للنبي فعلً أن يتوقعّ، أنّ الخلاف سينشب بعد وقتٍ قصيرٍ من 

يعرف  لم  الذي  )كذا(  المتعلمّ  غير  الرجّل  وهو  عليه،  نزلّ  ما  حرفيّة  حول  وفاته 

موقف  في  واضح  إدعائّي  تناقض  الموقف  هذا  وفي  )ص44(،  بتاتاً  الحرف  تعظيم 

نولدكه، فهو يتحدّث عن التنّزيل، ومن ثم ينعت الرسّول بالأميّة: ألم يؤت الرسّول 

جوامع الكلم، ومن هو العالم الحقيقي، ههنا، نولدكه أم النبي العربي؟

في استعراضه لأصل أجزاء القرآن، ومحاولة استكشاف الزمن الذي نشأت فيه 



20

هذه الأجزاء، يرى نولدكه أنّ الهدف الكبير الوحيد الذي يتبّعه محمد في السّور 

ذلك  ينفصل عن  لا  وما  الحقّ  الواحد  بالإله  الإيمان  إلى  النّاس  دعوة  المكيّة، هو 

إقناع عقل سامعيه  لكنّه لا يسعى إلى  الدين،  بالقيامة والحساب في يوم  الإيمان 

الشّعور والمخيّلة. هل  المؤثرّ على  الخطابي  بالعرف  المنطقي، بل  البرهان  بواسطة 

المنطق سمة من سمات الدين أم الفلسفة؟

ويرى في الإسلام نوعًا من النّظام الدّيني، بل محاولة من نوعٍ اشتراكيٍّ، لمقاومة 

أوضاع أرضيّة سيّئة قاهرة )ص66( وهل هذا حسنة أم بدعة ومثلبة؟

يرى نولدكه في بحثه الفيلولوجيّ أنّ سور الفترة الأولى تتميّز بقوّة الحماس الذي 

حركّ النّبيّ في السنوات الأوُل، وجعله يرى الملائكة الذين أرسلهم الله إليه، فكان 

لا بدّ لها من أن تعبّ عن نفسها في القرآن. فالله الذي يملأه يتكلمّ بنفسه، فيتراجع 

الإنسان تمامًا، كما لدى أنبياء إسرائيل العظام في )العهد القديم( )...( أما الكلام 

الشّعري  فعظيم، جليل، مفعم بالصور الصارخة، والنبرة الخطابية تحتفظ بلونها 

لكنّها  بتعاليمٍ بسيطةٍ، هادئةٍ،  الشّغوفة  الحركة  القصيرة تعكس  الكامل، والآيات 

زاخرة بالقوّة. والكلام بأسره محركّ إيقاعيًا وذو جرس عفويّ جميل. ومشاعر النّبيّ 

تنطق عن نفسها أحياناً بواسطة غموض المعنى، ومن العلامات الفارقة والمميّزة 

لهذه الفترة كلمات القسم التي ترد فيها كثيراً 30 مرةّ مقابل مرةّ واحدة في السّور 

لَُبعَْثَُّ  يُبعَْثُوا قُلْ بلََ وَرَبِّ  لَنْ  نْ 
َ
أ ِينَ كَفَرُوا  المدنيّة في سورة التغابن: زعََمَ الَّ

ِ يسَِيٌر]]] من الأمثلة على ذلك سورة النازعات  ثُمَّ لَُنبََّؤُنَّ بمَِا عَمِلتُْمْ وَذَلكَِ عََ اللَّ
ابقَِاتِ سَبقًْا   فَالمُْدَبرَِّاتِ  ابِاَتِ سَبحًْا فَالسَّ وَالنَّازعَِتِ غَرْقاً وَالنَّاشِطَاتِ نشَْطًا وَالسَّ
بصَْارهَُا خَاشِعَةٌ يَقُولوُنَ 

َ
ادِفَةُ قُلوُبٌ يوَمَْئذٍِ وَاجِفَةٌ أ اجِفَةُ تتَبَْعُهَا الرَّ مْرًا يوَمَْ ترَجُْفُ الرَّ

َ
أ

.[[[ِئنَِّا لَـمَرْدُودُونَ فِ الـْحَافرَِة
َ
أ

أمّا السّور المدنيّة، فقد تميّزت -حسب نولدكه- بطابع الدّعوة المنتصرة والنّبيّ 

الذي كان في مكّة في وضع لا يحسد عليه، لا يتبعه إلّ قليل من النّاس، فأصبح قائدًا 

]]]- سورة التغابن، الآية 7.

]]]- سورة النازعات، الآيات 10-1.



21

مدخل

عالميًا لكيان كبير. وهو يفسّ انضواء المدينة في الدّعوة بالصّاع والمعارك الطاّحنة 

بين الأوس والخزرج، واعتياد سكان يثرب سريعًا على سيطرة شخص غريب عليهم. 

ويستنتج نولدكه بأنّ الرجال الذين أتوا من المدينة إلى مكّة ليفاوضوا محمدًا إنّا 

وهو  مدينتهم.  في  السّلام  أجل  من  فقط  السّياسّي  بالدّافع  منساقين  ذلك  فعلوا 

الفارسي في  ـ  البيزنطي  الصّاع  ظلّ  الإسلاميّة في  الدّعوة  لانتصار  المصغّر  التفّسير 

المرحلة السّابقة على الإسلام.

وأوامر،  ومخاطبات  قصيرةٍ  تشريعاتٍ  الغالب على  في  المدنيّة  الآيات  وتحتوي 

والتعّابير والمصطلحات الجديدة تستعمل حين تقتضي المادة ذلك فقط. وهذا ما 

يظهر على أوضح وجه في الشّائع، ويتجنّب في صياغتها كلّ تزيين خطابّي. وتعدّ 

بعد  الثاني  العام  في  نشأ  منها  الأكبر  فالجزء  المدنيّة.  السّور  أقدم   2 البقرة  سورة 

الهجرة قبل واقعة بدر. وهي تبدأ بكلمات مشابهة للآيات المكية )ذَلكَِ الكِْتاَبُ( 

جَلٍ مُسَمًّ 
َ
ِينَ آمََنُوا إذَِا تدََاينَتُْمْ بدَِينٍْ إلى أ هَا الَّ يُّ

َ
ولكنّها تنتهي بآيات تشريعيّة: ياَ أ

 ُ نْ يكَْتُبَ كَمَا عَلَّمَهُ اللَّ
َ
بَ كَتبٌِ أ

ْ
فَاكْتُبُوهُ وَلَْكْتُبْ بيَنَْكُمْ كَتبٌِ باِلعَْدْلِ وَلَ يأَ

رَبَّهُ وَلَ يَبخَْسْ مِنهُْ شَيئًْا فَإنِْ كَنَ   َ وَلَْتَّقِ اللَّ الَْقُّ  ِي عَلَيهِْ  وَلُْمْللِِ الَّ فَليَْكْتُبْ 
نْ يمُِلَّ هُوَ فَليُْمْللِْ وَلُِّهُ باِلعَْدْلِ 

َ
أ الَْقُّ سَفيِهًا أو ضَعيِفًا أو لَ يسَْتَطِيعُ  ِي عَلَيهِْ  الَّ

نْ  مِمَّ تاَنِ 
َ
وَامْرَأ فَرجَُلٌ  رجَُلَيِْ  يكَُوناَ  لمَْ  فَإنِْ  رجَِالكُِمْ  مِنْ  شَهِيدَينِْ  وَاسْتشَْهِدُوا 

هَدَاءُ  بَ الشُّ
ْ
خْرَى وَلَ يأَ

ُ
نْ تضَِلَّ إحِْدَاهُمَا فَتُذَكّرَِ إحِْدَاهُمَا الْ

َ
هَدَاءِ أ ترَضَْوْنَ مِنَ الشُّ

قسَْطُ عِندَْ 
َ
أ ذَلكُِمْ  جَلهِِ 

َ
أ صَغِيًرا أو كَبيًِرا إلى  نْ تكَْتُبُوهُ 

َ
أ مُوا 

َ
تسَْأ وَلَ  دُعُوا  مَا  إذَِا 

ةً تدُِيرُونَهَا بيَنَْكُمْ  نْ تكَُونَ تَِارَةً حَاضَِ
َ
دْنَ إلّ ترَْتاَبوُا إلّ أ

َ
هَادَةِ وَأ قوَْمُ للِشَّ

َ
ِ وَأ اللَّ

شْهِدُوا إذَِا تَبَايَعْتُمْ وَلَ يضَُارَّ كَتبٌِ وَلَ شَهِيدٌ 
َ
فَلَيسَْ عَلَيكُْمْ جُنَاحٌ إلّ تكَْتُبُوهَا وَأ

.[[[ٌءٍ عَليِم ُ بكُِلِّ شَْ ُ وَاللَّ َ وَيُعَلّمُِكُمُ اللَّ وَإِنْ تَفْعَلوُا فَإنَِّهُ فُسُوقٌ بكُِمْ وَاتَّقُوا اللَّ
استكملوا هذا  الذي  وتلاميذه  أتباعه  فماذا عن  نولدكه  كتاب  ملخّص  ذا  هو 

الكتاب؟

]]]- سورة البقرة، الآية 282.



22

ثانيًا: آراء تلامذة نولدكه

يقول أوتو بريتسل في مقدّمة الجزء الثالث من الكتاب إنهّ بعد وفاة فريدرش 

شفالي العام 1919 الذي عمل على إنجاز المجلدّين الأوّلين من هذا الكتاب أخذ 

غوتهلف برغشتر سر على عاتقه إنجاز المجلد الثالث، وقبل وفاته على حين غرة في 

العام 1926. وبعد أن قضى آخر سنوات عمره في إعداد دراساتٍ تمهيديةٍّ لم يتمكّن 

منه إلى الطبع  من مشاهدة نتائجها، أنيطت به مهمّة إكمال العمل ودفع جزءاً 

بينها  ومن  للقرآن،  المتعدّدة  الشاذة،  القراءات  أبحاثه  تناولت  وقد   .1929 العام 

)القراءات السبع( المتعارف عليها.

ويتحدّث الباحث حول نسخ أربع رسميّة للقرآن كتبت بأمر الخليفة عثمان، 

المدنيّة،  الرسميّة،  النّسخة  ما عدا  القرآن،  أيّ دور في علم  تقريبًا  تلعب  وهي لا 

التي تسمّى )مصحف عثمان( وهي النّسخة المتداولة عند المسلمين قاطبة. ويرى 

بريتسل أنّ هذه النّسخة وظروف نشأتها تتسّم بعدم الوضوح، ويعمد إلى الكشف 

عن أخبارها المتناقضة، وطريقة إعدادها وإخراجها إلى النور.

يرى الباحث أنّ الاختلافات الحقيقيّة في نصّ القرآن في المدن الأربع التي تنطلق 

أهله  به  للقرآن تمسّك  نصّ محليٍّ  كلّ  أنّ  تبيّ  القرآن  الرواية حول صياغات  منها 

بإخلاص كبير )...( وقد اعتمد تناقل النصّ كتابة، في كلّ ما يتعلقّ بالهجاء، على الرواية 

الشّفهيّة، فقراّء القرآن في كلّ مدينة اتبّعوا نصّهم الرسّمي، وحتى عندما لم يتبّعوه في 

مرةّ من المراّت، فإنّ الوعي بالاختلاف ظلّ حيًا. وهذا يوضّح لماذا لم تظهر الروايات 

حول هذه الكتابات أيةّ تأرجحات تقريبًا وأنهّا أمينة كليًا. وربما كان أوّل من ثبتها 

والعراق في  المدينة  اختلاف بين  )توفي عام 189هـ(. وكان ثمةّ  الكسائي  تحريراً هو 

القراءة القرآنيّة، وكان ثمة نسخة للقرآن تعُدّ مرجعًا للقارئين الدّمشقيين ويمثلهم أبو 

الدرداء. وثمةّ قراءات خمس للكوفة مقابل البصرة، دون أن يؤتى على ذكر مكّة، وكان 

ثمةّ خلاف محلّ جدلٍ في قراءة القرآن وتدوينه، وكانت الكلمات تتفاوت ما بين نسخة 

وأخرى قبل جمع القرآن في مصحف واحد موحّد هو )مصحف عثمان(.

مثال على ذلك:



23

مدخل

سورة المائدة 5: 54 - 59 )يرتدد( المدينة، مخطوطة دمشق، و)يرتد( عند البقية.

سورة الأنعام 6: 63 )أنجينا( الكوفة، )أنجيتنا( عند البقية.

سورة الأعراف 7: )تتذكرون( مخطوطة دمشق )تذكرون( عند البقية. وهكذا 

دواليك!

الألف  استبدال  ذلك في مجال  أبعد من  تذهب  الكوفيّة  المخطوطات  وكانت 

بدل  و)أغنا(  )حتى(  بدل  )حتا(  في  نجده  ما  وهو  المقصورة،  بالألف  الممدودة 

)أغنى( و)مضا( بدل )مضى( إلخ... والحال هذه أثرّت هذه الاختلافات قبل جمع 

القرآن -وحتى بعد جمعه- على تهجئة اللغة القرآنيّة بحسب المناطق المختلفة، 

و)المصاحف( المتعدّدة )مصحف ابن مسعود في البصرة )مصحف أبُي( في دمشق 

إلخ، وقد رأينا أنّ النّصّ العثماني )نسبة إلى الخليفة عثمان( لم يكن موحدًا تمامًا، 

وعلى  صياغاتٍ  على  يحتوي  النّصّ  كان  فقد  متكافئة،  النّسخ  غالبيّة  أنّ  وبحكم 

النّصّ  النّصّ. ورغم ذلك شكّل  النّسخ من هذا  الهجاء تكاثرت عند  تأرجحاتٍ في 

العثمانّي، في نهاية المطاف، وحدةً مترابطةً نسبيًّا بالمقارنة مع الصياغات المنقولة 

بحروفٍ ساكنةٍ أو مع القراءات التي تشترط وجود نص سواكن مخالف.

كان الاختلاف في صفة الرّواية بين أهل الكوفة وأهل الشام يعود إلى اختلاف 

الظرّوف الخارجيّة للتأثير الذي مارسه كلا النّصّين. فكما يشير إليه التأرجح حول 

سنة وفاته لم يلعب أبُي بعد وفاة الرسول محمّد أي دور مرموق. وسواء بسبب 

موته المبكر، أو لأسباب أخُر، فقد أزيح عن المسرح السياسي وانتشر نصّه القرآنّي 

على الصّعيد الشّخصّي فقط. أما ابن مسعود فكان واليًا على الكوفة، وكان يملك 

بالتالي إمكانيةً، استطاع استغلالها بنجاح لإيجاد اعترافٍ رسميٍّ بقرآنه. ويبدو أنّ 

مصير نسختي القرآن، أي نسخة ابن مسعود ونسخة أبُي كان متغايراً. فقد اختفت 

نسخة أبُي باكراً، وربما لم تنسخ أبدًا. أو انّ عثمان -كما ينُسب إلى ابن أبُي واسمه 

محمّد- قد صادر مصحف أبُي )حرفياً: قبضه، أي قبض عليه وصادره(... أما نسُخ 

كان  المخطوط  أنّ  الزمخشري  ويروي  طويلة.  مدّة  عنها  فأخُبر  مسعود  ابن  نص 



24

مدفوناً في عهد الحجاج بن يوسف الثقفي، وقد احترق سنة 398ه، وكان فيه، على 

ما يزعم قرآن ابن مسعود، وقد اعتمد عليه الشيعة في بغداد )هل هو لعب على 

الوتر الطائفي قديم-جديد ههنا أيضًا؟(.

على  وأتباعه  نولدكه  كتاب  يشنّها  التي  )العشواء(  الشّعواء  الحملة  سّر  ما 

)مصحف عثمان(؟ هل هي الغيرة على التسّامح والتعّدّديةّ في مقابل الحفاظ على 

الحرف والكلمة اللوغرقراطية - الإلهيّة كما يراد لنا أن نقتنع؟

بالحديث  عملً  والاختلاف  والتعدديةّ  التسّامح  وغايته  التاّريخي  المنهج  وهل 

لدى  ليكون  الإسلامي؛  الوعي  غايته شرذمة  إنّ  أم  رحمة(  أمتي  )اختلاف  المأثور 

المسلمين ليس فقط قراءات سبع للقرآن وإنما سبعة مصاحف وأكثر. وهل الوحدة 

تخالف التعدّد؟ وهل الائتلاف ما بين )المؤلَّفة قلوبهم( من المسلمين وأهل الكتاب 

يستبعد الاختلاف بالمعنى الذي يحبذه الإسلام دينًا ودعوة ورسالة؟

نصوص  نسخ  على  القضاء  حاول  عثمان  يكون  )قد  أنهّ  وأتباعه  نولدكه  يرى 

القرآن المخالفة، لكن الإزالة الكاملة لكل هذه النسخ لم تتحقّق آنذاك، ولم يصبح 

ذلك ممكنًا إلّ عندما تم الالتزام في التلاوة بالنص العثماني. هذا الاعتراف النّظريّ 

بالنّصّ العثماني صار ذا تأثير عملّي، حين تخلى المرء عن الحرية اللامبالية في التعّامل 

مع النّص، التي كانت سائدة في القديم )كذا( )ص544-545(. ما الهدف والغاية 

من تلك الحرية اللامبالية؟ هل المعرفة الأفضل والفضلى أم اللا إبالية حقًا؟!

في زمن البعثة وحياة الرسول، كان النّبيّ نفسه يبت في الأمر، وحسب 

المراجع الإسلاميّة العديدة، ومن بينها مسند ابن حنبل، رفض النّبيّ التشّكيل الذي 

يقال  أن  وطلب  ـ  الوهن  تعني  وهي  ـ  )ضَعْف(  لكلمة  عمر  بن  الله  عبد  قاله 

)ضُعف( أي بمعنى الكم المضاعف.

هل المقصود بأنّ الهدف من الحديث النّبويّ بأنّ القرآن جاء على سبعة أحرف، 

رفض البت في صياغات النّصّ التي يناقض بعضها البعض، وأنّ الاتجاهين المتناقضين 

)نجاح وانتصار النّصّ العثماني التوحيديّ والاعتراف بألوهيّة صيغ النّصّ القديمة، غير 



25

مدخل

العثمانيّة( قد نجحا، بالتوّازي والمساواة؟ وقبل الإجابة على هذا السّؤال لرؤية ما 

هي الصّيغ التعّدّديةّ التي يدافع عنها نولدكه وأتباعه: دفاع بعض القراّء على كلمة 

)حيي( بدلً من )حيّ( الواردة في سورة الأنفال 8: 42-44، ويحبّذون قراءة البعض 

لجملة )آتاني الله( مع حرف النص )آتين(، )آتانِ( سورة النمل 27: 36 وفي سورة 

الكهف يحبذّون كلمة )إيتوني( على صيغة المتكلمّ 200 )آتوني( )سورة الكهف 18: 

96، 95(، فأيهّما أقرب إلى العقل اللغوي حيي أم حي، وآتاني أم )إيتوني( ومن هو 

المتمسّك بالحرف جماعة المسلمين أم جماعة المستشرقين؟

وهؤلاء يقدّمون الكلمة غير الواضحة )ليلف.. إلفهم( على )لإيلاف.. إيلافهم( 

)صفحة 552(، سورة قريش 106: 1ـ2 فأيهّما أقرب إلى البديهة والعقل والبداهة؟

ما الغاية التي يبحث عنها المستشرقون الألمان؟ لقد وجبت المحافظة على صفة 

الله الموحى به شفوياً، والذي تناقلت الأفواه معرفته حتى لو كان  القرآن ككلام 

أغلب نصّ القرآن كُتب في حياة النّبيّ وربما بتكليف منه )ص557(، إذًا، المقصود 

هو إبطال صفة الوحي وتأكيد )خلق القرآن(، ويا ليت ذلك بالمعنى الاعتزالي في 

الأقل )المعاني قديمة والحروف مخلوقة ومحدثة(، وإنما بمعنى الاختلاق ورفض نبوّة 

النّبي ورسالته! ولو كانت غاية هؤلاء الأكاديميين تجديد المعنى بما يتماشى مع مبدأ 

تعدديةّ المعنى، وتطوّر الأحكام بتطوّر الأزمان، لما اعترضوا على التقعيد والتوّحيد، 

وإنّا لكانوا طالبي إدخال مبدأ الظاّهر والباطن على منهجهم الفيلولوجي العتيد، 

بدلً من الانحياز إلى القراءات المتشظيّة والمتعدّدة، ولكان هذا أجدى وأقوم وأفضل.

كان المقرئ والنّحوي المشهور التاّبع لمدرسة الكوفة اللغويةّ والنّحويةّ أبو بكر 

)محمد بن الحسن بن يعقوب بن الحسن( ابن مقسم العطار يسمح بكلّ قراءة 

مطابقة للمعنى وصحيحة لغوياً، تتفّق مع النص المشكَّل، حتى ولو لم يقرأها أحد 

من القدامى، فاستدعاه السلطان ليقف أمام جميع الفقهاء والقراء الذين أجمعوا 

على استنكار دعوته وهدّدوه بالعقاب.

يقدم البحاثة المستشرق مثلً على صحة موقف النحوي أبي بكر العطار قراءته 

ا اسْتيَئَْسُوا  في الآية 80 في سورة يوسف 12 )نجباء( بدل )نجيًا( والآية تقول: فَلَمَّ



26

خَذَ عَلَيكُْمْ مَوْثقًِا مِنَ الله 
َ
باَكُمْ قَدْ أ

َ
نَّ أ

َ
لمَْ تَعْلَمُوا أ

َ
مِنهُْ خَلَصُوا نَِيًّا قَالَ كَبيِرهُُمْ أ

بِ أو يَكُْمَ الُله لِ 
َ
ذَنَ لِ أ

ْ
رضَْ حَتَّ يأَ

َ
برَْحَ الْ

َ
طْتُمْ فِ يوُسُفَ فَلَنْ أ وَمِنْ قَبلُْ مَا فَرَّ

وَهُوَ خَيُْ الـْحَاكمِِيَن )يوسف: 80( والتفسير المتعارف عليه في مصحف عثمان 
هو بمعنى أنهّ )فلما يئسوا يأسًا شديدًا من يوسف وإجابته إياهم، انفردوا متناجين 

سًرا فيما بينهم( أو أنّ الجملة تحتمل معنى )لما يئسوا من نجاته( -بكلّ بساطة- 

أما ابن العطار فاختار كلمة )نجباء( بدلً من )نجيًا( ما دعا خصومه إلى وصف 

ويرى  )تصحيف(.  وأنهّا  المعروف،  التشّكيل  وتخالف  لها،  معنى  لا  بأنهّا  القراءة 

المستشرقون الألمان بأنّ قراءة ابن مقسم العطار هذه لم تندرج في خانة )البدعة( 

وإنما الارتجال )الاكتشاف الحر للإمكانات التي تتيح قراءة الحروف الساكنة( ومن 

اللغة  الأكاديميّة في  لأنّ  تمامًا؛  أكاديميًا  ليس  الأكاديميين  أنّ موقف هؤلاء  الواضح 

الارتجال  تحتمل  وفنيّةً  جماليّةً  علومًا  ليست  اللغوية  فالعلوم  الارتجال،  تقرّ  لا 

والأسلبة، والتشّكيل الجمالي، وإنما هو علم غايته الدّقةّ في المعنى والمبنى، لا سيما 

حروب  منها  أين  حروباً  فيه  الارتجال  باب  يفتح  مقدّسٍ  نصٍّ  بإزاء  نكون  عندما 

البسوس و)داحس والغبراء( وحروب طروادة؟

وقد اشترط ابن مقسم العطار -هو نفسه- شرطين لقبول قراءة القرآن، هما: 

صحّة اللغة، وموافقة القراءة لمصحف عثمان. وهذا دليلٌ على أنّ موقفه يندرج في 

الحقيقة في باب الاجتهاد )إذا اجتهد الفقيه وأخطأ فله أجر، وإن اجتهد وأصاب 

فله أجران(، ولم تكن غايته الخروج عن القرآن؟!

ويقرّ العلماء الألمان بأنّ قبول المبادئ التي نادى بها ابن مقسم في حالة الإيجاب 

-لا النفي- تعني استبعاد المطالب الأخُر تجاه القراءات التي يمكن قبولها، خاصّة 

القراءة  إقرارها، من وجوب أن تكون  ابن مجاهد، ونجح في  بها  نادى  التي  تلك 

منقولة بإسناد الذين رووها عن النبي. وبعد إضافة التقليد المتوارث أصبح المذهب 

الكلاسيكي يضم ثلاثة معايير يشترط توافرها في القراءات، وهذه المعايير الثلاثة هي 

)أن ينقل عن الثقاة عن النبي، ويكون وجهه في العربيّة سائغًا، ويكون موافقًا لخط 



27

مدخل

المصحف. ويرى أصحابنا الألمان أنهّ كلمّا اشتد الارتباط بالتقّاليد تعيّ التنّازل عن 

الحقّ بالنّقد، وهم يرون في موقف ابن الجزري )توفي 833 ه( المحافظ على المعايير 

الثلاثة موقفًا علميًا يتمتعّ صاحبه بضميرٍ حيّ. والسّؤال على موقف هؤلاء العلماء 

من النّصّ القرآنّي موقفًا يوازي موقف ابن الجزري من حيث التنّاسب ما بين النّقد 

والتقّليد! لا يعني ههنا )التقليد( دعوة إلى التقليديةّ في مقابل الإبداع، ولكن المقام 

هو مقام ديني -وليس فلسفيًّا- والدين ينطوي على بنيةٍ متزامنةٍ في علاقة المقدّس 

بالدهري، والدين والدنيا، والزمان بالمكان.

ويقابل قاعدة المعايير الثلاثة الضروريةّ لقبول إحدى القراءات قاعدة )الغالبيّة( 

أو )اجتماع العامّة على القراءة( وهذه القاعدة لا تعجب أصحاب كتاب )تاريخ 

القرآن( أيضًا باعتبار أنّ علم القراءات حتى القرن الرابع كان لا يعني بكلمة العامّة 

- وأيضًا الجماعة، والكافة، والجمهور، والناس مجموع القراّء الكلي، بل الأغلبيّة، 

صوت  من  أكثر  تعني  لا  و)الاتفّاق(  و)الاجتماع(  )الإجماع(  كلمات  فإنّ  وهكذا 

باعتباره  له،  تكون  وقد  أهميّة.  لها  ليست  قصوى  حالةً  الإجماع  ويعد  الأغلبيّة، 

لتغييب  استخدامه  طريق  عن  القرآني،  النص  لتوحيد  أهميّة  الأغلبيّة(،  )صوت 

قراءات الأقليّات الصغيرة تغييبًا كاملً )ص569 كذا(.. والحال هذه ما هو مناط 

المطلق ممكن، وهل  الإجماع  الأغلبيّة، وهل  يكن  لم  إن  إذًا،  والاختلاف،  الاتفّاق 

القراءات الحرة، غير المقيدة أمكن وأكثر إمكاناً؟!

يوافق نولدكه وأتباعه على الاشتراك في مصطلح )رأي( و)استصلاح( و)استحباب( 

واستحسان، و)قياس(، و)اجتهاد(، لكنّهم يناوئون عمليّة التوّحيد في قراءة القرآن، 

تعني  ولا  والجهوي.  الاشتقاقي،  اللغوي،  بالمعنى  الشاذة،  اللهجات  عن  دفاعًا 

الشواذات في الحقيقة شواذات عاميّة، فأهل الحجاز - كما يورد سيبويه يقولون 

به قبلً(، )ولديهو مال( بدلً من )لديه مال(  )مررت بهو قبل( بدلً من )مررت 

ومثل هذا التشكيل يرد كثيراً في أجزاء القرآن الكوفية، ولكن هذا لا يعني الانحياز 

إلى العامة باعتبار )البدوي( أو )العامي( هو )معلم الإنسانية(! يستشهد )د. أوتو 

من  سبعين  )قرأت على  قال:  أنه  )ت169(  نافع  عن  مروية  أقوال  عن  بريتسل( 



28

التابعين، فما اجتمع عليه اثنان أخذته، وما شذ فيه واحد تركته، حتى ألفّت هذه 

ينطقها في  و)بئر( كما  )ذئب(  نطق  نافع عن طريقة  سُئل  عندما  ولكن  القراءة. 

لهجته )ذيب، بير( إنحاز إلى صالح النطق المنتشر، أي مع الهمزة وقال: )إن كانت 

العرب تهمزها فأهمزها(. هل يفضل بريتسل الفصحى الشائعة أم اللهجة العامية 

لمَِ  العامية؛  المستشرقين-  -كغيره من  يحبذ  أنهّ  يظهر،  ما  الجواب، على  الشاذة؟ 

لها من خواص التجزئة اللغويةّ، وهي الشّكل العلمي للتجزئة السياسيّة في الشرق 

الأوسط، والعالم الثالث!

ماذا عن نقد الروايات؟

القراّء  روايات  للحكم على صدق  والقراءات  القرآن  تدريس  أنّ  بريتسل  يرى 
قراءة  أظهرت  حتى  عميقٍ،  نقدٍ  إلى  تحتاج  ه   300 وعام   100 عام  بين  أمست 
الحسن البصري، إمام المعتزلة -توفي 110ه- التي تعدّ أقدم القراءات التي وصلتنا، 
وفي الوقت ذاته، إحدى أضعفها، تعزّز الاحتمال بأننّا أمام شكلٍ للنصّ كان يستعمله 
المسألة لا  أنّ هذه  والحقيقة  المباشرون.  أنصاره  يستعمله  كان  الأقل،  أو في  هو، 
لها  التقليد بقدر ما  الخارجة على  التقليديةّ والقراءة  القراءة  بإشكاليّة  لها  علاقة 
علاقة بالمعتزلة، والحسن البصري، صاحب نظرية المنزلة بين المنزلتين عند المعتزلة، 
أصحاب مذهب الاختيار، الذين لم يجتهدوا فقط في مجال )الرأي(، أو )القياس( أو 
)المصلحة( الفقهيّة، وإنّا في مجال أصول الدين وعلم الكلام الإسلامي، وكانوا بالتالي 

مذهبًا وسطيًا وإصلاحيًا بامتياز.

وفي مقابل التجّديد السّلفي الذي أحدثه ابن مجاهد )توفي 424ه( في قطيعته 
الكبيرة مع القراءة التقّليديةّ مهد لقوننة القراءات في أنهّ استبدل القراءات المفردة 
بدراسة القراءات المترابطة، ولم يكن دافع ابن مجاهد سلفياً، وإنّا ضمان يوافق 
التقّليد، لا للقراءات فقط، وإنّا للقرآن، وأصبح )الشاذ( الغالي على قلب الاستشراق 
ليس ما هو شاذ عن القراءات السّبعة أو العشرة، بل هو كلّ ما هو خارج القراءات 
المشهورة، وتتوج النظام الجديد بانتقال تعبير )التواتر( من مصطلح نقد التقّليد 
ومن أصول الفقه إلى علم القراءات، والمقصود بهذا التعّريف والتعّبير الرواية التي 

تعود إلى مصادر متعدّدة ومختلفة.



29

مدخل

ومن الذين حافظوا على حريةّ أكبر أولئك الذين لا ينتسبون إلى جماعة المقرئين، 

وخاصّة مفسّ القرآن البغوي )ت 510/ 516ه(، ومثله الزمخشري )ت 538ه(. ما 

هو نظام القراءات السّبع الذي ذكرناه مرارًا وتكرارًا؟

الخامس  القرن  في  ازدهرت  التي  هذه،  القراءات  تتناول  متعدّدةٌ  كتبٌ  ثمةّ 

الهجري، منها أبي طالب القيسي )ت 437ه( صاحب كتاب )التبصرة(، وهو عبارة 

عن كتابٍ مختصٍر للمبتدئين وللحفظ غيبًا حول الروايات الأربع عشرة المشهورة، 

بل الأربعين رواية، ودعم إسناداتها بتفصيلٍ واسعٍ وبيانات مختصّة بالتّاجم، ومن 

هذه الكتب كتاب )الكشف( لأبي عمرو عثمان الداني )توفي 444ه(. ويستخدم ابن 

الجزري في كتابه )الطبقات( كشاف مختصرات لوضع ما يرد فيه من أسماء القراّء.

سبعة  تجمعهم  عشرة  أربعة  عددهم  روّاة  الحقيقة  في  هم  السبعة  والقراّء 
أنماط من أنماط الرواية والقراءة واضحة المعالم، تركز على أصول للقراءة، والنطق، 

والاستعاذة، والتسمية، والقراءات المختلفة للفاتحة تشمل:

11 الإدغام الكبير للحروف المذكر الساكنة المفصولة بحرف مد..

22 هاء الكناية؛ اللاحقة للغائب المفرد المذكر..

33 المد..

44 قواعد الهمز..

55 ما يسمى الإدغام الصغير )للحروف الساكنة المتماسة(..

66 الإمالة )بما في ذلك ميزة الكسائي بنطق نهاية التأنيث )ـة(..

77 نطق حرف الراء واللام..

88 الوقف هنا أيضًا )رَوْم وإشمام(..

99 السكوت القصير )سكوت، سكت(..

نطق لاحقة المتكلم المفرد كـ )ـيْ( أو )ـيَ(.1010

معالجة الياء المكتوبة بتعريف ناقص.1111



30

مخطوطات القرآن

، وأدوات بحثٍ، ومواد  تستند أبحاث كتاب )تاريخ القرآن( على تراثٍ استشراقيٍّ

مستعملة متوفرّة في البلدان الغربيّة والشّقيّة.

بالقراءات  يسمّى  ما  وتركيزهم على  وأتباعه-  -نولدكه  المستشرقين  استناد  إنّ 

غير  مخطوطات  ومعاينة  الاطلّاع  على  تعتمد  وإنّا  نظريةًّ،  مسألةً  ليس  الشاذة، 

عثمانيّة متعدّدة متوافرة في المتاحف والمكتبات الغربيّة المختصّة.

كانت  وإن  الكريم،  للقرآن  القديمة  المخطوطات  على  القراءات  علم  ويعتمد 

تقتصر على بداية القرن الرابع الهجري.

وقد أقرتّ الأكاديميّة البافاريةّ في ألمانيا للعلوم في مونيخ عاصمة ولاية بافاريا 

خطةًّ لجمع أكبر قدرٍ ممكنٍ من مصورات مخطوطات القرآن القديمة التي وصلتنا، 

ومهّدت بذلك لأوّل مرةّ لبحث مادّة هذه المصادر المهمّة.

القرآن المخطوطة  والمجموعة الأكثر ثراءً، مع ذلك، والتي ترتكز عليها أبحاث 

متوافرة في مدينة إسطنبول، في تركيا، وقد أضيفت إليها كافةّ المصاحف الكوفيّة 

الموجودة في مكتبات المدينة العريقة. وتوجد مجموعة أخرى في متحف الأوقاف، 

المدينة.  مكتبات  بعض موجودات  إليها  يضاف  الأصل 16 نسخة،  كانت تضم في 

وتضم المكتبة الوطنيّة في باريس مجموعةً قيّمةً من أجزاء القرآن الكريم القديمة 

القديمة  أنواع خطوطها. كما توجد مجموعة من المخطوطات  بتعدّد  تتميّز  التي 

جدًا في المكتبة المصريةّ في القاهرة وفي جامع الأزهر. وثمة نسخ قيّمة من القرآن 

موجودة في المغرب. وتضم مكتبات غربيّة مختلفة مجموعات كبيرة وصغيرة )غالبًا 

أجزاء( من المصاحف.



31

مدخل

الخاتمة

يدفع تمسّك الباحث نولدكه وتلاميذه بالكلمة موضوعًا للبحث وركيزة له في آن 

إلى عدم الالتفات إلى معايير أخُر، كتلك التي تلعب عادةً دورًا مهمً في التعاطي مع 

الكتب المقدّسة. وهكذا لا يقيّم نولدكه وأتباعه من العلماء القرآن على أنهّ كتابٌ 

منزلٌ، بل نصّ وضعه النّبيّ محمّد نتيجة إلهام، متفاعلً مع الأحداث والتطّوّرات 

الدّينيّة والاجتماعيّة والسّياسيّة التي واجهها خلال سنين بعثته.

صدق  في  شك  لا  حقًا،  نبيًا  واعتبروه   ،الرسول بنبوّة  اعترفوا  أنهّم  والحقّ 

الكريم أحسن تعبير.  القرآن  التي عاشها والتي يعبّ عنها  الخاصّة  الدينيّة  الخبرة 

وشدّدوا في أكثر من سياق في الكتاب، على أنّ النّبيّ كان مستغرقاً تمامًا في الدّعوة 

التي آمن بأنّ الله اصطفاه من أجل تبليغها، وأنهّ كان مغمورًا بالحماس الشّديد 

من أجل هداية قومه إلى الإيمان بالله الواحد الأحد، لكنّهم فسّوا النّبوّة والرسالة 

تفسيراً وضعيًا، باعتبارها )ملكة إنسانيّة( وليس إلهيّة.

يتبنّى نولدكه، في الجزء الأوّل، التقّسيم المعهود للقرآن إلى مكّ ومدني. لكنّه يوزعّ 

السّور المكّيّة على فترات ثلاث، معتمدًا على صفات أسلوبيّة ومضمونيّة تجمع بين 

سور المجموعة الواحدة. فهو يصف سور الفترة المكيّة الأولى بأنهّا تتميّز عن سواها 

بقصرها، وبلغتها الشّعريةّ التسّبيحيّة، وورود الكثير من الأقسام )جمع قسم( فيها، 

تهدف إلى تثبيت مضمون الرسالة وإقناع المشركين بها. ويميّز سور الفترة المكّيّة الثانية 

تحوّل في الأسلوب؛ إذ يغلب عليه طابع الوعظ والإنذار، وتظهر في هذه الفترة مقاطع 

طويلة، تسترجع أحداثاً وشخصيات من الكتاب المقدّس، مبرزة إياّها أمثلة على صدق 

الله في وعده ووعيده. أمّا سور الفترة الثالثة فلا تختلف كثيراً، من حيث الأسلوب، عن 

سور الفترة السّابقة، لكنّها تتميّز بشدّة لهجة الوعيد والتهديد الموجّه ضدّ الكافرين. 

يبقى التحّوّل الذي حدث في رسالة النّبيّ محمّد بعد الهجرة إلى المدينة المنوّرة من 

دون تأثير واضح في السّور التي نشأت هناك، فهذه تتصّف بالتزامها المضموني بشؤون 

جماعة المؤمنين الناشئة، وبإعلانها الشّائع والتنظيمات لوضع أسس المجتمع الجديد.



32

ما يزال التّتيب الذي وضعه نولدكه للسور القرآنيّة معتمدًا في معظم الأوساط 

العلميّة المتخصّصة في الغرب، على الرّغم من قيام باحثين آخرين، مثل الإنكليزي بل 

والفرنسي بلاشير، بمحاولات مماثلة، لا تتصّف بالقدر نفسه من الرصانة والتحّصين.

أمّا الجزء الثاني من الكتاب، فيعالج مسألة جمع القرآن الكريم، معتمدًا على 

النتائج.  الروايات المتوارثة، مقارناً بعضها ببعضها الآخر في دقةّ، ومستخلصًا منها 

وهو يناقش مسألة الجمع الأوّل الذي قام به زيد بن ثابت وسواه من المصاحف 

مفصّلة  بدراسة  عثمان  مصحف  نشوء  يتناول  ثم  عثمان.  مصحف  سبقت  التي 

للروايات، عارضًا ترتيبه، ومعالجًا البسملة وفواتح السور. كذلك، يتطرقّ إلى ما يقال 

عن تحريف بعض المواضع، ثم يورد )سورة النورين( المنحولة، مناقشًا مضمونها.

ويعالج الجزء الأخير تاريخ نص القرآن، مناقشًا أهم خصائص الرسم في مصحف 

عثمان، ومقارناً إياه بصيغ وقراءات غير عثمانيّة. ثم يتناول بالتفصيل أنظمة القراءة 

وأشهر القراّء، ويعرض أمّ المصادر التي تعنى بهذا الموضوع. وينتهي الكتاب بعرض 

لأهمّ مخطوطات القرآن التي كانت معروفة لدى الباحثين آنذاك.

النّقدي  المنهج  مقتضى  بحسب  والعميق،  الدؤوب،  بالجهد  البحث  يتصّف 

التاّريخيّ، لكنّه ينطوي على تجنّياتٍ كثيرة على الإسلام ونبيّه.

ويحمل الكتاب، ولا سيّما في جزئه الثاني، تقاطبًا لا بدّ هنا من الإشارة إليه. فهو 

يصف، على عادة أهل عصره، الأبحاث العلميّة التي أنتجها البحاثة الأوروبيون بأنها 

أبحاث )مسيحيّة(، مقابلً بينها وبين الأبحاث )المحمّديةّ( أو )الإسلاميّة(. وهو، إذ 

يذكر في صراحة تفوق الأبحاث الأوروبيّة من ناحية المنهجيّة، لا يفوته في الوقت 

نفسه أن ينوّه إلى تميّز البحاثة المسلمين العرب على سواهم في مجالات كثيرة لا 

يستطيع أقرانهُم في الغرب أن يجاورهم فيها.

ما الغرض من الكتاب؟

الغرض من الجهد العلمي الذي يضم هذا الكتاب ونتائجه الحط من قدر القرآن 



33

مدخل

فيلولوجيّة  مضامين  لاستكشاف  علميّةٌ  محاولةٌ  إنهّ،   .محمد والنبي  الكريم 

)لغويةّ مقارنة( في الكتاب العزيز، بواسطة ربطها الوثيق بشخص النّبيّ ودعوته. 

وهذا يقتضي معالجة نص القرآن كما وصلنا، مع طرح التسّاؤلات حول الظرّوف 

المستخلصة  النتائج  لكن  التاريخ،  عبر  وروايته  بنزوله  أحاطت  التي  التاّريخيّة 

)إيديولوجيّة(، وأوروبيّة-مركزيةّ معادية ومضادة للإسلام.

والبحث العلمي لا ينطلق إلّ مما يستطيع العقل البشري أن يدركه وأن يقبض 

عليه بمفاهيم. فما لا يفُهم، يمتنع القبض عليه بالأدوات العقليّة. إنهّ، إذًا، موضوع 

الله،  بكلام  )مصطفين(  بشًرا  يأتي  الذي  الوحي،  مسألة  كذلك  شعور.  أو  إيمان 

تتعدّى نطاق قدرة العقل البشري - فهي موضوع إيمان. أما العلم فيتعاطى مع ما 

يمكن القبض عليه بالفهم؛ لذا يحاول أن يفسّ ظاهرة النّبوّة بطريقةٍ قد لا تتفّق 

ومعطيات الإيمان. وهذا ما وقع فيه المستشرقون في قراءة وكتابة تاريخ القرآن.

وقد سبق للفلاسفة المسلمين، على سبيل المثال، أن حاولوا فهم ظاهرة النبوّة 

من خلال أنسنتها، فشرحوا نشوء النبوات بواسطة مفاهيم أرسطوطالية وأفلاطونية 

نصًا،  الكريم من منظورٍ علميٍّ  القرآن  الكتاب  محدثة. هكذا يعالج واضعو هذا 

يقرأ ويكتب، وقد بلغّه النبي محمّد إلى أتباعه المؤمنين. الكلام الإلهي يتخذ حروف 

لغة بشرية، وينطق به بألفاظ بشرية: فهو جامع للبعدين الإلهي والبشري معًا. 

وإذا كان العالم يتعامل والقرآن الكريم وكأنهّ كتابٌ بشريٌّ فقط، فهذا يشكّل نوعًا 

من الخلط ما بين الحكم المتيافيزيقي الديني ومقتضياته والحكم العقلي الوضعي 

ومقتضياته الذي لا يتعاطى إلّ مع ما يمكن للعقل أن يحيط به. أما كون القرآن 

كتاب الله الذي نزل حرفيًا على النبي محمّد فهو موضوع إيمان.

على الرّغم من تركيزه على أهميّة التوّافق بين النّصّ والحدث التاريخي، لا يخفي 

 نولدكه اقتناعه بأنّ الكثير من الأحداث التي جرت في أثناء رسالة النبي محمّد

لم يعد بالإمكان إعادة تركيبها بدقةّ، وبأننّا لا نستطيع أن نعرف ماذا جرى في ذلك 

، يهدف، من خلال  الحين فعلً. التمّسّك بالتاّريخ هو، في هذه الحال، تمسّكٌ منهجيٌّ

محاولةٌ  بأنهّا  المنهجيّة  والنص. يمكن وصف هذه  الحدث  بين  سببيّةٍ  إقامة صلةٍ 



34

مبدئيّة للعودة إلى ما قبل النص، إلى البدء، حين كان القرآن، بعدُ، في وضع المنطوق 

به، كلامًا حيًا )معاشًا( يتُلى ويعُاد ويحُفظ، قبل أن يدُوَّن ويصبح مصحفًا.

منطقيّةٍ  بصورةٍ  ويعامله  ملموسًا،  محسوسًا  كونه  بالنّصّ،  نولدكه  يتمسّك 

وضعيّةٍ؛ لكنّه يبدو، في الوقت نفسه، لا منطقيًّا متحسّسًا لما هو وراء النّصّ، أي لما 

يسمّيه اليوم مفكرون مسلمون حداثيون، مثل محمّد أركون ونصر حامد أبو زيد، 

)الخطاب( الذي تولَّد منه القرآن. البحث عن بدايات الوحي محاولة أولى للتفتيش 

عن عناصر هذا )الخطاب( التفاعلي الذي تم في حياة الرسول وجماعة المسلمين 

الأولى. وإعادة وضع النّصوص في سياقها التاريخي الحي سعياً إلى استجلاء الخطاب 

الذي جاء بها؛ وهو خطابٌ مزدوجٌ: فالوحي خطاب )عمودي( يجمع بين الموحي 

الوحي  يصير  عندما  أيضًا،  )أفقي(  نفسه، خطاب  الوقت  إليه؛ وهو، في  والموحى 

 ، -تطوّريٌّ حقيقةً في التاّريخ، في تفاعل مع البيئة التي تمّ فيها. وهو خطابٌ تزامنيٌّ

وهو الأمر الذي أهملته هذه الدّراسة.

يبقى أن نذكر، أخيراً، أنهّ خلال إحدى دورات معرض الكتاب العربي الدولي في 

بيروت منذ سنوات، وبعد أن وُزعّت نسخ من )تاريخ القرآن( في المعرض مجاناً، 

أصدرت المديريةّ العامّة للأمن العام اللبناني، بناءً على طلب تلقّته من دار الفتوى 

باعتباره، كما جاء في  المكتبات،  الكتاب، وسحبه من  تداول  قرارًا يمنع  في بيروت، 

طلب المرجعيةّ الدّينيّة )يثير النّعرات الطائفيّة(.

كما أنّ أحد المواقع الإلكترونيّة أورد خبراً عن أنّ الأستاذ عمر لطفي العالم من 

طرابلس الغرب قد ترجم الكتاب إلى العربيّة، ويتوقعّ كاتب الخبر أن تكون ترجمة 

الألمانية،  باللغة  الممتاز  العالم  لعلم  وأدق،  المتداولة،  الترجمة  من  أفضل  )العالم( 

ولتمرسّه بالترجمة عنها، إضافةً لمعرفته الممتازة بالعلوم الشرعية.

غير  القراءة  وهي  واحدة،  والمؤلفين-  للمؤلف  بالنسبة   - النتيجة  أنّ  غير 

الموضوعيّة للقرآن والإسلام.



الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور


المدرسة الاستشراقيّة الألمانيّ�ة



مقدمة الفصل

ومدرسته   ّ ي
الألما�ن اق  الاست�ش على  الضوء  تسليط  إلى  الفصل  هذا  يسعى 

فيما  هم، خاصّة  ن وغ�ي ق�ي المست�ش عند  علمية  وقيمة  مكانة   من  لها  ما  بكلّ 
تعريف كتاب  إلى  الأربــع  مقالاته  ع�ب  تعرّض  إذ  القرآنيّة؛  بالدّراسات  ق 

ّ
يتعل

ي 
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن  حول الاست�ش
ً
»تاريــــخ القرآن« وتوصيفه، وقدّم إطلالة

القرآنيّة خاصّة، مع تقديم قراءة نقديّة  قيّة عامة والدراسات  الدّراسات ال�ش
المطالب كمدخلٍ لتقديم قراءات  . وجاءت هذه  ي

اق الألما�ن تاريخيّة للاست�ش
ي تيودور نولدكه من إشكاليّات 

ق الألما�ن نقديّة موضوعيّة لما أصدره المست�ش
، ما يجعل  ي

التاري�خ النقد  ه اعتمد على منهج 
ّ
الكريم، خاصّة وأن القرآن  حول 

الموجّهة  الشّبهات  لردّ  المجال؛  هذا  ي 
�ف وريّة  �ض النقديّة  التحليليّة  الدّراسة 

للقرآن الكريم والانتصار له بما يتناسب مع العقل والنقل. 



المدرسة الاستشراقيّة الألمانيّ�ة في الدّراسات القرآنيّ�ة 
والنّقد الداخلي للاستشراق

من خلال النظريّات الغربيّ�ة في جمع القرآن الكريم

د. الشيخ محمد حسن زماني]]]

 د. الشيخ حيدر الساعدي]]]

ملخّص

الدّاخلّي  النّقد  ميزة  الألمانيّة هي  الاستشراقيّة  المدرسة  المهمّة في  المميّزات  من 

للنظرياّت التي قدّمها المستشرقون في مجال الدّراسات القرآنيّة، وعلى الرغّم من أهميّة 

هذا الجانب لم نرَ من ركّز عليه في الدّراسات الاستشراقيّة. ويمكن للمتابع للدراسات 

الألمانيّة حول القرآن الكريم -وبخاصّة المعاصرة- أن يلمس أشكالً مختلفةً من النّقد 

الدّاخلي للاستشراق، ومن ضمن الأبحاث التي ركّزت عليها الدّراسات القرآنيّة في ألمانيا 

وظهرت فيها ميزة النّقد الدّاخلي هو موضوع جمع القرآن، إذ يعُتبر البحث في هذا 

الموضوع ممّ امتاز بطرقه الاستشراق الألماني، وقدّم وجهات نظر متعدّدة فيه، على 

مستوى إنتاج النظرياّت من جانب ونقد النظرياّت الأخرى من جانب آخر. 

وبعد التمّحيص فيما أوردته المدرسة الألمانيّة في جمع القرآن يتبيّ عدم اطلّاع 

التراث  في  الشيعة  قدّمه  وما  عام  بشكل  الشيعي  التراث  على  الغربيّين  الباحثين 

القرآني بشكلٍ خاصّ. الأمر الذي يشكّل نقطة فراغ في أعمال المستشرقين العلميّة. 

]]]- أستاذ الدراسات الاستشراقيّة وعضو الهيئة العلميّة في جامعة المصطفى العالميةّ.

الثقافة الإسلاميّة  العربي في مركز  القسم  القرآني الألماني ومدير  القرآنيّة، عضو المجمع  ]]]- دكتوراه في الاستشراق والدراسات 

بمدينة فرانكفورت في ألمانيا.



38

المقدّمة

يحاول هذا المقال عرض النظرياّت المعتمدة في الدّراسات الغربيّة فيما يتعلقّ 

الكريم، وتسليط الضوء على ما قدمّته المدرسة الألمانيّة من  القرآن  بتاريخ جمع 

نقد وطريقة تعاملها معها. ونهدف من ذلك بيان ميزة النّقد الداخلي للاستشراق 

تفتقر  مهمّ  جانب  وهذا  القرآنيّة.  الدّراسات  في  الألمانيّة  الاستشراقيّة  المدرسة  في 

أنَّه عاملٌ مهمّ في نقد  التي قدّمتها المكتبة العربيّة والإسلاميّة، على  إليه الجهود 

الدراسات الاستشراقيّة حول القرآن الكريم وبخاصّة المعاصرة منها. وبذلك يكون 

منطلق نقدنا لما قدّمه الاستشراق بشكلٍ عام ليس إسلاميًّا أو شرقيًّا فقط، بل مطعّم 

برؤى نقديةّ استشراقيّة أيضًا، فهناك من المستشرقين من ينطلق من منطلقات غير 

من  تقترب  النقد  أو  العلمي  البحث  في  نتائج  إلى  يصل  لكنَّه  الفكريةّ  منطلقاتنا 

ومنهجيّة  علميّة  قوّة  يعطي  وهذا  الأحيان،  بعض  في  تطابقها  أو  ونقدنا  نتائجنا 

إلى  بالإضافة  للاستشراق،  دراساتنا  في  والنقد  البحث  مناهج  من  ويطوّر  لأبحاثنا 

الاطلّاع على ما توصّلت إليه الأبحاث الغربيةّ حول تاريخ جمع القرآن الكريم. 

أوّلً: النقد الداخلي للاستشراق

يمكننا أن نلاحظ جانبين في تعامل المستشرقين مع آراء ونظرياّت أيّ مستشرق 

في مجال الدّراسات القرآنيّة:

 الجانب الأوّل: هو جانب القبول وتلقي ما يطرحه بنظرة إيجابيّة، وكثيراً ما 

يتطوّر ذلك إلى البناء عليه إذا كانت فيه جنبةٌ جديدة وابتعادٌ عن أدبيّات ومناهج 

ونتائج الباحثين المسلمين.

الدراسات  في  سائدًا  زال  ما  الجانب  هذا  إنَّ  قلنا  إذا  مخطئين  نكون  لا  وربما 

الاستشراقيّة عمومًا والقرآنيّة بشكل خاصّ. فنلاحظ -مثلً- سيطرة النظرة السلبيّة 

من  النوع  وهذا  الاستشراقي،  البحث  على  طويلة  لفترة   الأكرم النبي  تجاه 

التعامل مع القرآن الكريم ونظرة الازدراء له هما اللذان سادا في هذا المجال من 



39

ي الدراسات القرآنيّة
اقيّة الألمانيّة �ف المدرسة الاست�ش

الدراسات. ومن الأمثلة المعاصرة سيطرة الاتجاه التشكيكي تجاه التراث الإسلامي، 

والتراث  الروايات  مع  تعاملها  في  الشكّ  منهج  تنتهج  مختلفة  تيّارات  برزت  إذ 

الإسلامي، وسيطرت تلك التياّرات في مدارس استشراقيّة مختلفة على طريقة البحث 

الاستشراقي في الدراسات القرآنيّة.

مستشرقون  يطرحه  ما  تجاه  الشكّيّة  والنّظرة  النّقد  جانب  الثاني:  الجانب 

آخرون، بمعنى الوقوف عند رأي أيّ مستشرق، ودراسته دراسة علميّة وفحص أداته 

وتقييمها مهما ذاع صيته وسيطرته على الأجواء العلميّة. وهذا النّوع من تعامل 

المستشرقين مع التّاث الاستشراقي هو ما نقصده بالنّقد الداخلي للاستشراق. وهذا 

يعني أنّ الباحث الغربّي في الدّراسات القرآنيّة ينقد باحثاً آخر من صنفه.

القرآنيّة ممارستهم  الدّراسات  المتتبّع لدراسات المستشرقين الألمان في  ويلاحظ 

للنقد الداخلي بشكل لافت، حتىّ يمكننا عدّ ذلك سمة بارزة في المدرسة الألمانيّة في 

الدّراسات القرآنيّة. ويمكن أن نرجع ذلك إلى أسباب عدّة:

- محوريةّ الجانب العلمي في الدراسات الاستشراقيّة الألمانيّة وتطور الدراسات 

الاستشراقيّة فيها. وهذا لا يعني بالطبع عدم وجود دراسة مغرضة هدفها تشويه 

سمعة الإسلام.

- السّعي لترسيخ محوريةّ البحث الألماني، وجعله محورًا في الدّراسات الاستشراقيّة 

كما هو النفس الألماني في المجالات العلميّة الأخرى.

- تماس الدّراسات الألمانيّة بالدّراسات الإسلاميّة واهتمامها بها، إذ ما زال الاهتمام 

تمّ تأسيس كليّات ومعاهد تهتمّ  للعيان، فقد  بالدراسات الشرقيّة واضحًا  الألماني 

بالدراسات الإسلاميّة في الجامعات الألمانيّة، ولها تخصّصها ومجالاتها كما هو الحال 

في المجالات العلميّة الأخرى.

ثانيًا: جمع القرآن الكريم

شكّل البحث في تاريخ تدوين النصّ القرآني المقدّس نقطة ثقل اهتمام واضحة 



40

في أبحاث المستشرقين القرآنيّة، وإذا كان ثقل الدراسات الغربيّة حول القرآن الكريم 

تلك  أساس  العزيز  الله  كتاب  جمع  تاريخ  فإنَّ  المحتوى،  دراسة  نحو  يتجّه  أخذ 

الدّراسات ومنطلقها. وإذا راجعنا رؤية الباحثين الإسلامييّن في هذا الجانب نجدها 

تنحصر في رأيين، يؤمن الرأي الأوّل بأنّ النبي الأعظم ترك النصّ القرآني ككتاب على 

ما هو عليه اليوم من نصّ بين الدفتّين، ويرى الرأي الثاني أنَّ عمليّة جمع القرآن 

الكريم ككتاب بين الدفتّين تعود إلى ما بعد وفاة النبي الأكرم.

وحينما نراجع نظرياّت الباحثين الغربيّين في هذا المجال نجد هناك أكثر من نظريتّين 

في هذا المجال، تتحّد بعضها مع ما هو مطروح في السّاحة الإسلاميّة من نتائج، وإن 

اختلفت في بعض التفاصيل، وبعضها بعيد عنها من حيث المقدّمات والنتائج.

نستعرض فيما يلي تلك النظريات، ونركّز على نقد المدرسة الألمانيّة لها فيما إذا 

توفرّ ذلك؛ لنرى كيف مارس الباحثون الألمان في الدراسات القرآنيّة النقد الداخلي 

لأقرانهم من مستشرقين ألمان وغيرهم.

1- جمع القرآن في زمن النبي

النبي  زمن  في  جمعه  تمّ  الكريم  القرآن  أنَّ  إلى  الإسلام  علماء  من  جمع  ذهب 

النبي  زمن  في  كان  الذي  عينه  هو  الآن  أيدينا  بين  الموجود  القرآن  وأنَّ   ،الأعظم

والسيّد  الخوئي]]]،  والسيّد  المرتضى]]]  السيّد  الرأي  هذا  إلى  ذهب  وقد   .الأعظم

الأخبار  تناقض  عدّة]]]:  بأمور  رأيه  على  الخوئي  السيّد  واستدلّ  وآخرون]]].  الحكيم]]] 

]]]- نقله عنه الطبرسي في مجمع البيان، ج1، ص43.

]]]- الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، ص247ـ 256.

]]]- الحکیم، محمد باقر، علوم القرآن، ص115.

]]]- العاملي، جعفر مرتضى، حقائق هامّة حول القرآن الكريم، ص63.

]]]- يذهب أصحاب هذا الاتجّاه إلى أنَّ المصحف الذي بين أيدينا بنظمه وترتيب سوره مطابق للمصحف المجموع في حياة 

النبي، ويمكن إيجاز أدلةّ أصحاب هذا الاتجّاه بالتالي:

أ. الدليل الأوّل: إنَّ القرآن كان يدَُرَّس ويحُفظ جميعه من قِبلَ مجموعة من الصحابة في حياة النبي، وأنهّم كانوا يعرضونه 

ويتلونه عليه، ومن هؤلاء الصحابة: عبد الله بن مسعود، وأبُّي بن كعب، وغيرهما. وكلّ ذلك يدلّ بأدّنى تأمّل على أنهّ كان 

مجموعًا مرتبًّا غير مبتور ولا مبثوث.



41

ي الدراسات القرآنيّة
اقيّة الألمانيّة �ف المدرسة الاست�ش

الدالةّ على أنَّ جمعه كان بعد زمن النبي فيما بينها، وتعارضها مع القرآن الكريم 

والعقل، وجود روايات تدلّ على أنَّ جمعه كان في زمن النبي الأعظم، وأنَّها مخالفة 

لما أجمع عليه المسلمون قاطبة من أنَّ القرآن لا طريق لإثباته إلا التواتر]]].

إذ  الأشياء«،  »طبيعة  بـ  أسماه  ما  أساس  على  الحكيم  السيدّ  استدلال  ويقوم 

في  تدوينه  تمّ  قد  القرآن  أنَّ  على  واضح  بشكل  تدلّ  الأشياء(  )طبيعة  إنَّ  يقول: 

زمن النبي]]]. ونقصد بطبيعة الأشياء: مجموع الظروف والخصائص الموضوعيّة 

والذاتيّة المسلمّة واليقينيّة التي عاشها النبي والمسلمون والقرآن أو اختصوا بها، 

تلك  ويحدّد  عهده.  في  القرآن  بجمع   النبي قيام  بضرورة  نقتنع  يجعلنا  ممّ 

الظروف بخمس نقاط هي: »أهميّة القرآن الكريم، والخطر في تعرضه للتحريف 

بدون التدوين وإدراك النبي لهذا الخطر، ووجود إمكانات التدوين، وحرص 

النبي على القرآن والإخلاص له«.

أما الروايات الدالةّ على جمع القرآن بعد وفاة النبي الأكرم، فيرى أنَّها ساقطة عن 

الحجيّة لتعارضها فيما بينها]]]. ثم فسّ وجود روايات كهذه بأمرين: 

الأوّل: أنَّ هذه الروايات جاءت بصدد الحديث عن جمع القرآن بشكل )مصحف( 

الحديث  الصحابة، وليست بصدد  تمّ في عهد  الذي  منتظم الأوراق والصفحات، الأمر 

ب. الدليل الثاني: تناقض أحاديث جمْع القرآن بعد رحيل النبي: إنّ هذه الأحاديث متناقضة ومتضاربة فيما بينها، ففي 

بعضها تحديد زمن الجمع بعهد أبي بكر، وفي آخر بعهد عمَر، وفي ثالث بعهد عثمان، كما أنَّ بعضها ينصّ على أنَّ أوّل مَن جمَع 

القرآن هو زيد بن ثابت، وآخر ينصّ على أنَّه أبو بكر، وفي ثالث أنَّه عمَر، إلى أمثال ذلك من تناقضات ظاهرة.

على  جُمِعَ  قد  كان  القرآن  أنَّ  على  دلَّت  بأحاديث   النبي رحيل  بعد  القرآن  جمع  أحاديث  معارضة  الثالث:  الدليل  ج. 

عهده، منها: حديث الشعبي، قال: جَمَع القرآن على عهده ستَّة: أبُي بن كعب، وزيد بن ثابت، ومعاذ بن جبل، وأبو الدرداء، 

وسعد بن عبيد، وأبو زيد. وفي حديث أنسَ أنَّهم أربعة: أبَُ، ومعاذ، وزيد، وأبو زيد، وأمثال ذلك. 

د. الدليل الرابع: مخالفة الجمع بعد رحيل النبي مع حُكم العقل الحاكم بوجوب اهتمام النبي بجمْعه وضبطه عن 

الضياع والإهمال.

 ّمع إجماع المسلمين، حيث يعَتبرون النصَّ القرآني متواتراً عن النبي و. الدليل الخامس: مخالفة الجمع بعد رحيل النبي

نفسه، في حين أنَّ بعض هذه الروايات تشير إلى اكتفاء الجامِعين بعد الرسول بشهادة رجُلين أو رجُل واحد!

]]]- الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، ص247ـ 256

]]]- الحکیم، محمد باقر، علوم القرآن، ص115.

]]]- م.ن، ص118 وما بعدها.



42

عن عمليّة أصل تدوين وجمع القرآن بمعنى كتابته عن بعض الأوراق المتفرقّة أو صدور 

الرجال كما تشير إليه بعض هذه الأحاديث.

ا هي قصص وضعت في عهود متأخّرة عن عهد الصحابة  الثاني: أنَّ هذه الروايات إنَّ

لإشباع رغبة عامّة]]] لدى المسلمين في معرفة كيفيّة جمع القرآن]]].

المجال،  التي طرُحت في هذا  الآراء  بين  الأقوى  الرأي  لنا هو  يبدو  أعلاه  الرأي  إنَّ 

بإضافة أنَّ النّصوص التي ذكرت في جمع القرآن بعد زمن النبي يمكن أن نحملها على 

تغييراتٍ شكليّةٍ وليست بمعنى جمعه في مصحف، تتمثلّ في الحثّ على الالتزام بالمصحف 

الرسمي وجمع الناس حوله.

ويرى المستشرق الإنجليزي جون برتون]]] أنَّ القرآن الفعلي كان قد جمع في زمن 

روايات  الأعظم  النبي  بعد زمن  القرآن  الحاكية عن جمع  الروايات  وأنَّ  الأكرم،  النبي 

موضوعة من قبل بعض فقهاء المسلمين، إذ أنَّهم أرادوا التمسّك لآرائهم الفقهيّة بالقرآن 

الكريم فدخلوا من مدخل النسخ وتعدّد المصاحف لينتهوا إلى إلغاء دور النبي في 

جمع القرآن]]]. وفي الإطار ذاته يرى غريغور شولر]]] أنَّ القرآن ككتاب شفهي كان قد تمّ 

في زمن النبي الأكرم، لكنَّه لم يتحوّل إلى كتاب إلا بعد وفاة النبي]]].

2- جمع القرآن في زمن الخلفاء الثلاثة

تؤمن النظريةّ المشهورة بين المسلمين بأنَّ النبي الأكرم رحل ولم يجمع القرآن 

]]]- الحکیم، محمد باقر، علوم القرآن، ص118 وما بعدها.

]]]- المصدر نفسه.

]]]- :John Burton أستاذ في جامعة سانت أندروز في إنجلترا ولد عام 1929 وله عدّة أبحاث في الدراسات القرآنيّة والأبحاث 

الفقهيّة، صدر كتابه جمع القرآن عام 1977.

[4]- John Burton, The Collection of The Quran, pp.231- 240.

[5]- Gregor Schoeler.

من الباحثين المعاصرين الألمان ولد عام 1944 يعمل أستاذًا للدراسات الإسلاميّة في جامعة بازل في سويسرا، تتركّز اهتماماته في 

علوم الحديث، ومن الباحثين الذين نقدوا آراء الجيل السابق من المستشرقين.

]]]- گریگور شولر، شفاهي ومكتوب در نخستين سدهاي إسلامي، ترجمه نصرت نيل ساز، ص247.



43

ي الدراسات القرآنيّة
اقيّة الألمانيّة �ف المدرسة الاست�ش

الكريم في كتاب، كما هو عليه اليوم، بل كان القرآن حين رحيل نبي الهدى عبارة عن 

نصوص متفرقّة على القراطيس المتعارفة آنذاك وفي صدور المسلمين، وبعد وفاة النبي 

الأكرم تمّ الجمع الأوّل للقرآن الكريم على يد أبي بكر، فجُمع القرآن كلهّ في كتاب 

المصحف  وأرُسل  المصاحف،  عفان  بن  عثمان  وحّد  تقريباً  سنة  عشرين  وبعد  واحد. 

الرسمي إلى الأمصار، وتم إتلاف كل المصاحف الأخرى.

لاقت هذه الرواية القبول عند نلُدكه، ونجده يستعرض تفاصيل الجمع الأوّل والجمع 

الثاني، ويقدّم احتمالً بأن يكون الجمع الأوّل من عمر]]]. هذا ما نجده في النسخة التي 

كتبها نلُدكه وهي النسخة غير المعدّلة لكتاب تاريخ القرآن المتداول. 

من جهته يرى شولر الرأي نفسه، ويرى أنَّ مراحل تدوين القرآن مرتّ بثلاث مراحل: 

السائدة  الكتابة  الأولى: كتابة الآيات من دون نظام ولا قاعدة معيّنة على أدوات 

آنذاك، وكان ذلك في حياة النبي.

الثانية: إعداد مجموعات منظمّة ذات صفحات متساوية القياسات، وتمّ الاحتفاظ 

بتلك المجموعات على أنَّها نسخ خاصة بالأشخاص، ووفقًا للروايات الإسلاميّة أنَّ القرآن 

تمّ تدوينه كمصحف في زمن أبي بكر باقتراح من عمر]]]، لكن هذه النسخة بقيت نسخة 

كنسخ مصحف عمر وابن مسعود وأبي، وكان ذلك بعد وفاة النبي بقليل.

الثالثة: إعداد نسخة رسميّة موحّدة بأمر عثمان )تقريبًا سنة 29( وإعداد مصحف 

يحتوي على نصّ صامت خالٍ من الحركات والنقط وإرساله إلى المدن الكبيرة]]].

ويرى -كما هو الحال في الروايات الإسلاميّة وعند مشهور العلماء الغربيّين- أنّ القرآن 

حاجة  هناك  كانت  وما  الدفتّين]]].  بين  كتاب  بشكل  مدوّناً  يكن  لم  النبي  وفاة  حين 

، وكانت تقرأ منه بعض الآيات في  لأن يكون هناك مصحف مدوّن؛ لأنَّه كتابٌ عباديٌّ

[1]- Geschichte des Qorâns, Göttimgen, 1860.S.189. 

]]]- گریگور شولر، شفاهي ومكتوب، ص250.

]]]- م.ن، ص256.

]]]- م.ن، ص160.



44

العبادات والأدعية. بل إنَّ كتابة القرآن ككتاب ما كانت ممكنة؛ لأنَّ الوحي كان ما زال 

في حالة نزول، وكانت الأحكام الشّعيّة تنسخ في بعض الأحيان، وما كان يكتب آنذاك 

عبارة عن مذكّرات تساعد الحافظة، وهذا المقدار كان كافيًا. وحينما يعبّ القرآن عن 

نفسه بأنَّه كتاب، فمعنى ذلك أنَّه كتابٌ عباديٌّ وليس معناه كتاب بالمعنى المتعارف]]].

آراء  ناقش  القرآنيّة  الاستشراقيّة  الدراسات  في  ا  جدًّ مهمّ  مقال  في  هارالدموتسكي 

الباحثين الغربيّين في روايات جمع القرآن وفق المناهج المعاصرة وتوصّل إلى أنَّ لروايات 

الجمع الأوّل والثاني جذورًا أقدم ممّ افترضه البحث الغربي]]]، غير أنَّ الروايات المتعلقّة 

بتدوين المصحف الرسمي على عهد عثمان في المصادر المتقدّمة أقلّ من الروايات الحاكية 

بالزهري،  متمثلّة  إلى حلقة مشتركة  ينتهيان  الجمعين  روايات  وأنَّ  بكر،  أبي  عن جمع 

ويمكن أن يكون الزهري ناقلً لما انتقل عن طريق الأجيال السابقة من خلال رواة أخُر، 

مثل خارجة بن زيد، وعبيد الله بن عبد الله بن عتبة، وسالم بن عبد الله بن عمر، لكنَّه 

أنَّه ليس معنى ذلك أنَّ الزهري نقل ذلك عن الرواة المتقدّمين  من جهة أخرى يؤكّد 

بشكل حرفي، ولا يمكن إثبات أنَّ تلك الأخبار تعود إلى شهود عيان تلك الوقائع بالدقةّ، 

ولا أنَّ ما تحكيه تلك الروايات هو عين الواقع]]]. 

نويفرت أيضًا تميل إلى النظريةّ المشهورة بين أهل السنّة من المسلمين، لكنَّها ترى أنَّ 

تلك الروايات غير خالية من التوجّهات الخاصّة]]]. وتناقش رأي شوالي كما يأتي بعد قليل]]].

لكنَّ شوالي عندما عمل على كتاب تاريخ القرآن غيّ من الأمر، وذهب إلى أنَّ الروايات 

التي تدل على جمع القرآن في زمن أبي بكر روايات موضوعة في فترة متأخّرة، الهدف منها 

إضفاء صفة اعتبار على جمع عثمان الذي جُوبه بالرفض من قبل بعض الفرق الإسلاميةّ.

]]]- گریگور شولر، شفاهي ومكتوب، ص258.

]]]- حيث ذهب البعض إلى أنها وجدت في مصادر متأخرة نسبيًّا كما سيتضح.

[3]- The collection of the Quran a Reconsideration of western Views in Light of Recent Methodological 

Developments, p.31.

[4]- Der Koran als Text der Spätantike. EineuropäischerZugang, S.243.

[5]- Neuwirth, Koran, in Gätje (ed), 1987, vol 2, p.103. 



45

ي الدراسات القرآنيّة
اقيّة الألمانيّة �ف المدرسة الاست�ش

ويتلخّص رد شوالي لروايات جمع أبي بكر في جهات عدّة: 

معركة  في  وقعوا  الذين  بالشهداء  القرآن  جمع  مسألة  ربط  وهي  الأولى:  الجهة 

اليمامة )معركة عقرباء(، لخلوّ قائمة قتلى المسلمين من حفظة القرآن، وفي الأساس فإنَّ 

ا؛ لأنَّ أغلبهم كان حديث  عدد من تنسب لهم معرفة كهذه في صفوف هؤلاء قليل جدًّ

عهد بالإسلام. وعلى هذا الأساس ليس من الصحيح ما جاء في تلك الروايات من سقوط 

عددٍ كبيرٍ من حفظة القرآن في تلك المعركة. على أنَّ وفاة هؤلاء لا يبّرر الخوف على ضياع 

الوحي؛ لأنَّ النبي اهتمّ في حياته بتثبيت النصّ، بالإضافة إلى وجود أدلةّ تشير إلى وجود 

نسخ متداولة عند بعض المسلمين تختلف من حيث الحجم]]].

الجهة الثانية: كيف يمكن أن تنتقل تلك المجموعة القرآنيّة من عمر إلى ابنته حفصة؛ 

لأنَّ الوثيقة الرسميّة ذات الصفة العامّة لا تورثّ في العادة إلى أي من الأقرباء، ولم تتحوّل 

إلى نسخة عامّة، ولم تحقق نجاحًا في الوسط الإسلامي مثلما حقّقته نسخة أبُي وعبد الله 

ا]]]. ا يدلّ على أن تلك النسخة كانت ملكًا خاصًّ بن مسعود، وذلك إن دلّ على شيء فإنَّ

بالنسبة  قصيرة  وشهرين  سنتين  دامت  التي  بكر  أبي  مدة حكم  إنَّ  الثالثة:  الجهة 

لعمل كبير متمثلّ بجمع النصوص المتناثرة كما تصفه الروايات، بخاصّة إذا نظرنا إلى أنَّ 

العمل بدأ بعد معركة اليمامة]]].

شكوك  إلى  موتسكي]]]-  يرى  -كما  شوالي  أجراه  الذي  التغيير  ذلك  سبب  ويرجع 

الباحثين الغربيّين في الروايات التي يرجع زمنها إلى عصر النبي الأعظم وصدر الإسلام، 

تلك الشكوك يعود سببها إلى دراسة جولدزيهر، إذ يرى أنَّ الروايات التي يدعى انتسابها 

[1]- Friedrich Schwally, Betraclitungeuüber die Koransauimluiig des Abu Bekr. In: Weil, Gotthold, 

Festschrift Eduard Sachau; zum siebzigsten Geburtstage gewidmet von Freunden und Schülern, S.322.

[2]- Ebd. S.323- 324.

[3]- Ebd.

[4]- The collection of the Quran a Reconsideration of western Views in Light of Recent Methodological 

Developments, p.32.



46

إلى  الحقيقة  في  تعود  للإسلام  المبكّر  والتأريخ  النبي  بعصر  المرتبطة  الزمنية  الفترة  إلى 

النقاشات التي دارت في وقت لاحق في العصر الأموي والعباسي.

3- جمع القرآن في زمن عبد الملك بن مروان]]]

ذهب إلى هذا الرأي المستشرق الفرنسي باول كازانوا]]] وتبعه على ذلك المستشرق 

البريطاني العراقي الأصل ألفونس مينگنا]]] بإضافات جزئيّة، إذ ذهبا إلى أنَّ روايات الجمع 

الرسمي للقرآن في زمن عثمان غير معتبرة من الناحية التاريخيّة، ولم يتمّ جمع القرآن 

ونشره بشكل رسمي قبل خلافة عبد الملك بن مروان، وفي خلافة الأخير تمّ جمع القرآن 

على يد الحجّاج بن يوسف الثقفي]]].

ويتلخّص رأي مينگنا أنَّ أقدم مصدر لروايات جمع القرآن هو كتاب طبقات ابن سعد، 

وهذه الروايات  وُلدت في فترة متأخرة عن وفاة النبي بحوالي مئتي سنة، ولا يوجد دليل 

شفاهي موثقّ يمكننا الاعتماد عليه قبل ذلك. ولم ينقل ابن سعد ما يشير إلى جمع عثمان 

ولا أبي بكر، بل وردت روايات تشير إلى جمع القرآن في زمن النبي وأخرى في زمن عمر، 

وما يوجد من روايات حول جمع عثمان ورد في منقولات البخاري، وهو متأخر عن ابن 

سعد بحوالي ربع قرن. يضاف إلى ذلك أنَّ تلك الروايات بحدّ من الاضطراب والتناقض ما 

لا يمكن للباحث أن يستخرج المعتبر منها. ونتيجة لذلك يبحث مينگنا عن طريق إثبات 

من خارج النقل الإسلامي، فيبحث في المصادر السريانيّة المسيحيّة؛ بسبب تقدّمها على 

]]]- للتفصيل أكثر حول هذا الموضوع انُظر: 

Nicolai Sinai, When did the consonantal skeleton of the Quran reach closure, in: Bulletin of the School 

of Oriental and African Studies 2014/ 06 Vol. 77.

]]]- paul Casanova مستشرق فرنسي ولد عام 1863 وتوفّ عام 1923. ولد في الجزائر، سافر إلى باريس سنة 1879م وتعلمّ 

بمدرسة اللغات الشرقيّة. درسّ في الكوليج دي فرانس، وحاضر في الجامعة المصريةّ 1925م. توفّ بالقاهرة. من آثاره: »محمّد 

ونهاية العالم« بالفرنسيّة، وترجمة »خطط المقريزي« بالاشتراك مع أ. بوريان )باريس 1893 – 1920(.

]]]-  Alphonse Mingana كلداني عراقي، اسمه الحقيقي الأول هرمز، وولد في 1878 بقرية شرانس التابعة لقضاء »زاخو« 

والعربيّة  بالسريانيّة  ملًّم  وكان  اللاهوت  درس  حيث  بالموصل،  الدومنيكان  للآباء  دير  في  شبابه  بعض  قضى  العراق،  شمال 

والفارسيّة والكرديةّ والعبريةّ واللاتينيّة والفرنسيّة، أصبح في 1902 كاهنًا بالدير الذي اشتغل فيه بالتدريس طوال 10 سنوات، 

وتوفّ عام 1937 في برمنجهام، هاجر إلى إنجلترا عام 1913 ودرسّ هناك اللاهوت واللغات. ارتبط اسمه بجمع مخطوطات قيّمة 

History of the Mingana Collection :من الشرق وإرسالها إلى برمنجهام، للمزيد: موقع جامعة برمنجهام تحت عنوان

[4]- THE TRANSMISSION OF THE KORAN, in: The Muslim World, 1917 Vol. 7.



47

ي الدراسات القرآنيّة
اقيّة الألمانيّة �ف المدرسة الاست�ش

المصادر الإسلاميّة. ويصل إلى نتيجة مؤدّاها عدم وجود إشارات في روايات تلك المصادر 

عند حديثها عن المسلمين تدلّ على وجود كتاب مقدّس للمسلمين في القرن الأوّل الهجري 

)القرن السابع الميلادي(. وأقدم تلك الإشارات تعود إلى نهاية الربع الأوّل من القرن الثامن 

الميلادي، وعليه لا يوجد نصّ رسميّ للقرآن قبل القرن السابع الميلادي]]].

صحّة  على  الاعتماد  إمكانيّة  حول  الجدل  أثار  من  أوّل  سيناي]]]:  نيكولاي  ويقول 

هذه الرواية التاريخيّة هما باول كازانوا وألفونس مينگنا. وكتبا عام 1911، 1916-1915 

بأنَّ جمع القرآن جاء بمبادرة من عبد الملك بن مروان، وأمير العراق آنذاك الحجّاج بن 

يوسف الثقفي]]]. وفي المقابل ذهب شوالي في تنقيحه لكتاب نلُدكه إلى اعتبار الرواية 

التاريخيّة التي ترجع جمع القرآن الكريم إلى زمن عثمان بن عفان، وبقيت هذه النظرة 

هي الحاكمة على الساحة العلميّة حتىّ عام 1977 إذ تمّ التشكيك بهذه الرؤية من قبل 

الأمريكيّة الدانماركيّة الأصل باتريشا كرون]]] والبريطاني مايكل كوك]]]. إذ ذهبا إلى أنَّ 

القرآن جمع في فترة متأخرة تعود إلى القرن الثامن]]].

4- القرآن لم يجمع قبل نهاية القرن الثاني الهجري

بعد انتشار نزعة الشكّ تجاه الروايات الإسلاميّة والتي تأسّست على يد جولدتسيهر 

وشاخت، ونضجت على يد باتريشا كرون ومايك كوك، بدأت نظرياّت وتحليلات متعددة 

تبدو في أفق الدراسات القرآنيّة في الغرب، ومن أشهر تلك الآراء وأكثرها تطرفّاً ما ذهب 

إليه جون وانزبرو]]] من أنَّ القرآن لم يكن مجموعًا قبل نهاية القرن الثاني الهجري، ويرى 

[1]- See: Alphonse Mingana, THE TRANSMISSION OF THE KORAN. TRANSMISSION OF THE 

KUR’AN ACCORDING TO CHRISTIAN WRITERS part 2: in: The Muslim World, 1917 Vol. 7.

[2]- Nicolai Sinai.

[3]- Nicolai Sinai, when did the consonantal skeleton of the Quran reach closure, in: Bulletin of the 

School of Oriental and African Studies 2014/ 06 Vol. 77, Part I.p.2.

[4]- Patricia Crone.

[5]- Michael Cook.

[6]- Nicolai Sinai, when did the consonantal skeleton of the Quran reach closure, in: Bulletin of the 

School of Oriental and African Studies 2014/ 06 Vol. 77, Part I.p.2.

]]]- John Edward Wansbrough جون إدوارد وانسبرو )1928–2002( مؤرّخ أمريكي درسّ في جامعة لندن، كلية الدراسات 

الشرقيّة والأفريقيّة. ركّز وانسبرو على نقد الروايات التقليديةّ للإسلام.



48

الفعلي نتيجة روايات مختلفة، والحذف والتكرار فيه بحد لا يمكن  القرآن بشكله  أنَّ 

أن نقول بأنَّ هذا الكتاب تمّ تأليفه بصورة منظمّة ودقيقة من قبل مؤلفّ أو جماعة 

منظمّة، بل إنَّه حاصل تطوّر روايات مستقلةّ عن بعضها عبر مدّة طويلة]]].

وقد وصف الباحث الألماني نيكولاي سيناي كلام وانزبرو بأنَّه مغالطة يسهل ردّها، 

والتاريخ الذي فرضه وانزبرو واهٍ يتعذّر الدفاع عنه]]].

ثالثًا: تمحيص المدرسة الألمانية للآراء في جمع القرآن

بعد هذه الجولة في الآراء والمناقشات في هذا الموضوع، تبيّ لنا أنَّ المدرسة الألمانيّة 

ركّزت على الرأي المشهور بين المسلمين، واتفّقت معه أو اقتربت منه في الغالب، لكن 

ربيبها جولدتسيهر -حيث درس وتعلمّ في ألمانيا- وابنها شاخت بنيا أسُسًا لعبت دوراً 

محوريًّا في تكوّن آراء وتصوّرات مغايرة فيما يرتبط بمسألة جمع القرآن والروايات 

المتعلقّة به. وبما أنَّ ترجيح رأي على آخر يتطلبّ أوّلً إبطال الرأي المخالف وتقوية 

الرأي المختار، قدّم المستشرقون الألمان انتقادات عدّة لآراء مستشرقين آخرين على 

مستوى المناهج والآليّات، الأمر الذي يهمّنا التركيز عليه في هذا المقال.

نبدأ من نقد المدرسة الألمانيّة لنفسها، وهي نقطة مركزيةّ في باب التطوّرات 

النقد  ممارسة  في  مهًّم  دورًا  لعبت  إنَّها  إذ  الألمانيّة،  المدرسة  على  حدثت  التي 

الداخلي للاستشراق، فقد جوبهت رؤية شوالي بانتقادات عدّة من قبل باحثين ألمان 

بارزين في الدّراسات القرآنيّة.

غريغور شولر وجّه لهذه الرؤية انتقادًا بقوله: بعد شوالي ادّعى الباحثون الغربيّون بأنَّ 

الأخبار المرتبطة بالجمع الأوّل فيها مبالغة وميول إلى تأكيد الجانب الإعجازي للقرآن. والحال 

أنَّ مجموعة من الروايات تؤكّد هذا الجانب وتدلّ بوضوح على وجود بعض الصفحات، 

[1]- J. wansbrough, Quranic syudies, p.47.

[2]- Nicolai Sinai, when did the consonantal skeleton of the Quran reach closure, in: Bulletin of the 

School of Oriental and African Studies 2014/ 06 Vol. 77, Part I.p.2.



49

ي الدراسات القرآنيّة
اقيّة الألمانيّة �ف المدرسة الاست�ش

والتي تدلّ على الكتابة المستمرةّ للسورة الطوليّة، وهذه الأخبار لم يطلّع عليها شوالي]]].

ويضيف شولر: لا يوجد مبّرر لعدم الاعتماد على تلك الروايات، بل من الطبيعي أن 

نذهب إلى كون الظاهرة الخارقة للعادة، وهي القرآن الذي هو أوّل كتاب فعلّي عربّي 

مرتبط بالنبي، وتمّ جمعه في حياة النبي، بخاصّة إذا أخذنا بعين الاعتبار وجود أشخاص 

كانوا يكتبون الوحي آنذاك]]].

 وفي مجال الحديث عن تاريخ تلك النّصوص وتأثير نزعة جولدتسيهر الشكيّة بشكل 

عام، يمكننا القول بأنَّها نقُدت من باحثين ألمان عدّة، ويهمّنا هنا المرور بعجالة على رأي 

غريغور شولر في مسألة تاريخ كتابة المدوّنات والتراث الروائي، فيرى أنَّ تلك النّصوص لا 

تعود إلى القرن الثاني، ولا يمكننا اعتبار هذا التاريخ تاريخ ولادتها، بل لها أساس شفاهيّ 

وكتابّي. فتلك النّصوص وصلت إلى هذه الفترة الزمنيّة من خلال النقل الشفهي والكتابي 

لها، وذلك مع الأخذ بعين الاعتبار طرق التعليم والدراسة في العصور الإسلاميّة الأولى. 

وهنا جمع شولر بين أنصار القائلين بالأساس الكتابي للنصوص، والقائلين بالنقل الشفهي 

لها، حيث ذهب إلى عدم الفصل بين الأمرين، وأنَّ التقليد آنذاك كان قائماً عليهما]]].

وفي هذا المجال تناول موتسكي تحليل ونقد الآراء التي طرُحت في مسألة جمع القرآن، 

ويرى: أنَّ نظرية نلُدكه -الموافقة للبحث الإسلامي- ورأي شوالي استمراّ في السيطرة على 

الساحة الغربيّة حتى جاء شاخت فتغيّ الأمر]]]. إذ ذهب إلى أنَّ الروايات ذات الطابع 

الفقهي المنسوبة إلى النبي والصحابة هي في واقعها موضوعة، ووضعت في القرن الثاني 

فما بعد، مقارنة باستنتاجات المسلمين الفقهيّة. وبعد نشر هذا الكتاب أصبحت نزعة 

الشكّ في الروايات الإسلاميّة هي السائدة في الساحة الغربيّة.

]]]- شولر، گریگور، شفاهي ومكتوب، ص163.

]]]- شولر، گریگور، شفاهي ومكتوب، ص163.

بالفارسية: گریگور شولر، شفاهي ومكتوب در نخستين سدهاي إسلامي،  انظر  الشكّ  ]]]- للتفصيل نظريتّه ونقده للاتجاه 

ترجمه نصرت نيل ساز.

[4]- The collection of the Quran a Reconsideration of western Views in Light of Recent Methodological 

Developments, p.10.



50

من جهته صّرح برتون بأنَّ الباحثين الغربييّن أعادوا اعتبار الرواية الإسلاميّة في التاريخ 

من خلال اعتمادهم على كتاب تاريخ القرآن لنولدكه]]].

ويرى موتسكي أنّ تحليل شوالي رغم أنَّه قائم على تحليل الروايات ومحاولة فرزها 

بينها،  الأوّل متناقضة فيما  الجمع  أنَّ روايات  بانتقائيّة، فمثلً يرى شوالي  لكنَّه تعامل 

فذهب إلى رفضها وقبول أنَّ مصحف حفصة -الذي شكّل الأساس لمصحف عثمان- ثابت 

تاريخيّة رغم تناقض رواياته، فلماذا يتمّ رفض روايات جمع أبي بكر ويتمّ  من ناحية 

الروايات في كلّ واحد من الجمعين متضاربة من  أنَّ  قبول روايات جمع عثمان، رغم 

وجهة نظر شوالي؟]]].

وينتقد برتون أيضًا، ويرى أنَّه لم يذكر فيما إذا كان هناك مصادر تدلّ على مدّعاه 

لإثبات مسألة تكامل الروايات في القرن الثالث، ورجّح الاعتماد على مصادر متأخّرة مثل 

الإتقان في علوم القرآن]]].

كما أنَّه وجّه نقدًا لمينگنا أيضًا، إذ رأى أنَّه يعتمد على الدليل القائم على السكوت، 

فمثلاً يقول بما أنَّ المصادر المسيحيّة المتقدّمة لم تشر إلى قرآن المسلمين فإذًا لم يوجد 

آنذاك شيء اسمه قرآن. كما أنَّه يعتمد على رواية عبد المسيح الكندي التي ورد فيها أنَّ 

القرآن جمع في زمن عبد الملك بن مروان، إذ تشير الروايات إلى أنَّ المصحف الفعلي جمع 

بأمر الحجّاج وأنَّه حذف جزءاً أساسيًّا منه، ثمّ أمر بإرسال ست نسخ منه إلى الولايات. 

في حين يحتمل أن تكون هذه الرواية اختصارًا محرفّاً للرواية الإسلاميّة، كما أنَّ تحليله 

التاريخي للروايات غير صحيح]]].

من حيث تاريخ وجود الرواية في المصادر القديمة، يشير إلى أنَّها ليس كما هو مشهور 

[1]- EQ, Collection of the Qurān, Vol. 1. p.351.

[2]- The collection of the Quran a Reconsideration of western Views in Light of Recent Methodological 

Developments, p.14. 

[3]- Ibid. p.15.

[4]- Ibid. p.14.



51

ي الدراسات القرآنيّة
اقيّة الألمانيّة �ف المدرسة الاست�ش

في العالم الغربي من أنَّها متأخّرة، وأقدم مصدر لها هو البخاري المتوفّ 241، بل شهرة 

هذه الرواية تعود إلى ما قبل القرن الثاني الهجري]]].

وبهذا التحليل أسقط نظريةّ وانزبرو وبرتون؛ لأنهما يذهبان إلى أنَّ تلك الروايات لا 

يمكن أن تعود إلى ما قبل القرن الثاني الهجري. إلا أن يقال إنّ تلك الرّوايات وضعت على 

المتأخّرين ونسبوها إلى شخصيّات معروفة، وهذا ما أجاب به وانزبرو  التلامذة  أيدي 

بالفعل]]].

يصل موتسكي بعد التحليل السندي والنصّ لروايات جمع القرآن إلى نتيجة مؤدّاها 

أنَّ رواية الجمعين والتي تلقّاها علماء الإسلام بالقبول تعود إلى الزهري، ويمكن أن نحدّد 

النهاية  الزهري  الهجري، وعلى ذلك تكون وفاة  الثاني  القرن  بالربع الأوّل من  تاريخها 

الزمانيّة لهذه الرواية]]].

لكن هل هذا هو الكلام الفصل؟ يعود موتسكي من جديد ليقول إنَّه وفقًا لتحليل 

شاخت فإنَّ الحلقة المشتركة في الروايات]]] هو الزهري، وعليه يعتبر هو من جاء بها، 

أنَّه من الممكن أن يكون هو من أوائل المدوّنين للأحاديث بشكل  لكن موتسكي يرى 

منظمّ ومرتبّ، ولا يمكن رفض روايات لمجردّ وجود الحلقة المشتركة ما لم تقم قرائن على 

وجود أغراضٍ خاصّة تدعو للوضع]]].

ثم يقُيمّ بعض القرائن فيقول: لا يوجد دليل يدلّ على أنهّ لم يسمع الروايات من 

مالك.  بن  أنس  من  يسمع  لم  بدوره  وعبيد  سباق،  بن  عبيد  مثل  شهرة،  أقل  تابعين 

ويؤيد ذلك أيضًا أنَّ روايات الزهري الأخرى في باب جمع القرآن فيها إضافات وبعض 

[1]- Ibid. p.20.

[2]- Ibid. pp.20- 21.

[3]- Ibid. p.29.

]]]- يستخدم هذا المصطلح على لسان بعض الباحثين الغربيين في علوم الحديث، ويقصد به مدار الحديث، أي الرأي الذي 

تاريخ وتمدن  با اصطلاحات حديثي، مجله  آقايي، علي، حلقه مشترك وبيوند آن  انظر:  للمزيد:  الحديث.  إليه سلسلة  تعود 

إسلامي، سال8، ص59.

[5]- The collection of the Quran a Reconsideration of western Views in Light of Recent Methodological 

Developments, pp.29- 30.



52

الاختلافات أيضًا، وجاء في سندها بأنَّه روى تلك الروايات وأخذها عن رواة آخرين، مثل: 

خارجة بن زيد، وعبيد الله بن عبد الله بن عتبة، وسالم بن عبد الله بن عمر، وعلى هذا 

الأساس فالرواية انتقلت إليه من جيل سابق، وإذا اعتبرنا وفاة أنس الأساس التاريخي 

فإنَّ هذه الروايات لا بدّ أن يعود تاريخها إلى العقود الأخيرة من القرن الأوّل الهجري]]].

وهذه الرؤية تقترب من رأي شولر الذي يرى بأنَّ الرابط المشترك أو الحلقة المشتركة 

في السند لا تعني بالضرورة نشأة وضع الحديث أو الرواية منها]]].

للروايتين محل  التاريخي  أنَّ الأصل  الهولندي غوتير يوينبل]]] يرى  الباحث  أنَّ  غير 

خلاف من وجهة نظر الباحثين المحايدين]]].

رابعًا: كلمة أخيرة في روايات جمع القرآن

المسلمين  الباحثين  قبل  تلقّيها من  رغم  القرآن  روايات جمع  أنَّ  يوينبل  غوتير  يرى 

بإيجابيّة، إلا أنَّهم بشكل عامّ لم يخضعوها لبحث دقيق، يقول في هذا المجال: تمّ الاعتماد 

على روايات جمع القرآن في عهد أبي بكر وعثمان بلا نقد جاد، وأخُذت أخذ المسلمّات]]]. 

لكنَّ الحقَّ أنَّ هذه الكلمة فيها مسامحة؛ لأنَّ جملة من علماء الإسلام وقفوا عند 

هذه الروايات وقفة متأمّل، فالسيدّ الخوئي -مثلً- وتلميذه الشهيد الصدر وقفا موقف 

الناقد لها، وانتهيا إلى عدم ثبوتها من الناحية العلميّة كما تقدّمت الإشارة إلى ذلك في 

بداية البحث]]]. وهذا يعني عدم اطلّاع الباحثين الغربييّن على التراث الشيعي بشكل 

عامّ، وما قدّمه الشيعة في التراث القرآني بشكل خاصّ. الأمر الذي يشكّل نقطة فراغ في 

أعمال المستشرقين العلميّة. 

[1]- Ibid. pp.30- 31.

]]]- انُظر بالفارسية: گریگور شولر، شفاهي ومكتوب در نخستين سدهاي إسلامي، ترجمه نصرت نيل ساز.

[3]- G.H.A. Juynboll.

[4]- EQ, Collection of the Qurān, Vol. 1.p.354.

[5]- Ibid. p.459.

]]]- لا ينبغي أن نغفل عن النقد الذي وجهه الشيخ معرفة لأستاذه السيّد الخوئي وبما أنّ تناول ذلك يخرجنا عن دائرة البحث 

أعرضنا عنه. لمعرفة التفاصيل راجع: معرفة، محمد هادي، التمهيد ج1، ص288.



53

ي الدراسات القرآنيّة
اقيّة الألمانيّة �ف المدرسة الاست�ش

هذه  انتهاء  مسألة  هي  عموماً  والغربي  الألماني  البحث  إليها  انتهى  التي  والنقطة 

الروايات إلى فرد واحد وهو الزهري، لذا لا بدّ من التأمّل في هذه الروايات، ويمكن أن 

نختصر تلك التأمّلات فيما يلي: 

- إنَّ حدثاً مهمًّ كجمع القرآن لا يعقل أن يرويه راوٍ واحد في طبقة معيّنة، بل لا بدّ 

من أن يكون مشهورًا أو على الأقل عدم انحصاره في شخص واحد.

الروايات، فمحمّد بن مسلم  الخاصّ في هذه  الغرض  - لا يمكن أن ينعدم احتمال 

الأمويين  من  وقربه  بعلاقته  معروف  الزهري  شهاب  بن  الله  عبد  بن  الله  عبيد  بن 

وارتباطه بهم]]]، وعليه يمكن أن يدّعي أنَّه وضع ما قيل في جمع القرآن ليثبت بذلك 

منقبة للخلفاء الثلاثة، وبخاصّة أنَّ الجهاز الحاكم آنذاك كانت سياسته قائمة على حشد 

الفضائل في ذلك الاتجّاه. وممّ يؤكّد هذا التشكيك أنَّ السلسلة تصل إلى الزهري وهو 

الراوي الوحيد للحادثة. وأما ما ذكره موتسكي من قرائن فلا يمكن الاستناد إليها؛ لأنَّه لم 

يحل مشكلة الزهري.

- لو فرضنا أنَّه لم يكن السند ولا المتن موضوعين، فلا يمكن إثبات قضيّة تاريخيّة بهذا 

الحجم من خلال طريق كهذا، وبخاصّة إذا عرفنا أنَّ الزهري روى روايات أخرى بتفردّ، 

ولم ترو عن طريق غيره]]]. 

القرآن  أنَّ جمع  الصدر من  الشهيد  والسيّد  الخوئي  السيّد  رأي  إلى  نصل  وبذلك   -

الكريم تمّ في زمن النبي الأعظم. وهذا لا يعني التشكيك أو رفض التراث الروائي في 

هذا المجال، بل التعامل مع الروايات والنصوص القرآنيّة تعاملً علميًّا كما هو المعمول 

به في أبواب علميّة أخُرى، وترجيح الروايات والنّصوص التاريخيّة الدالةّ على إكمال جمع 

السيّد  التحية والثناء. يصّرح  البشرية عليه وآله آلاف  الكريم قبل رحيل منقذ  القرآن 

الخوئي بقوله: وإنَّ المتصفّح لأحوال الصحابة، وأحوال النبي يحصل له العلم اليقين 

بأنَّ القرآن كان مجموعًا على عهد رسول الله وأنَّ عدد الجامعين له لا يستهان به]]].

]]]- للمزيد عنه انظر: الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج5، ترجمة: الزهري؛ وانظر: الحوثي، بدر الدين، الزهري أحاديثه وسيرته، 

مجلةّ علوم الحديث، العدد 5، ص49 فما بعد.

]]]- انظر: الحوثي، بدر الدين، الزهري أحاديثه وسيرته، مجلةّ علوم الحديث، العدد 5، ص49 فما بعد.

]]]- الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، ص250.



54

 :خامسًا: جمعُ الإمام علّي بن أبي طالب

الروايات  المستشرقين ذكر  وكذلك غاب بشكلٍ كاملٍ عن دراسات  الجمع:  واقع  أ. 

لجمْع  تصدّى  مَن  أوَّل   كان إذ  للقرآن،   الإمام علي تتحدّث عن جمع  التي 

القرآن بعد رحيل النبي مباشرة وبوصيّةٍ منه، حيث جلس في بيته مشتغلً بجمْع 

الآيات،  من  مبهمة  لمواضع  وتفاسير  شروحات  إضافة  مع  نزوله،  وفق  وترتيبه  القرآن 

وبيان أسباب النزول ومواقع النزول والمحكم والمتشابه والناسخ والمنسوخ...، فقد ورد 

عن الإمام الصادق:  قال رسول الله لعلّي: يا علّي، القرآن خلف فِراشي في 

الصحُف والحرير والقراطيس، فخُذوه واجمَعوه ولا تضيِّعوه، كما ضيّعت اليهود التوراة، 

فانطلق علي)ع(، فجمعه في ثوب أصفر، ثمّ ختم عليه في بيته، وقال: لا أرتدي حتى 

أجمعه، فإنهّ كان الرجل ليأتيه فيخرج إليه بغير رداء؛ حتىّ جمعه. قال: وقال رسول الله: 

لو أنّ الناس قرأوا القرآن كما أنزل الله ما اختلف اثنان]]].

وعن الإمام الباقر: »ما من أحد من الناس يقول إنَّه جَمع القرآن كلَّه كما أنزلَ 

الله إلاّ كذّاب، وما جمَعه وما حَفظه كما أنزل الله إلاّ علّي بن أبي طالب]]]«.

د بن سيرين عن عكرمة، قال: لماّ كان بدْء خلافة أبي بكر، قعَد علّي بن  وروى محمَّ

أبي طالب في بيته يجمع القرآن، قال: قلت لعكرمة: هل كان تأليف غيره كما أنُزل الأوَّل 

فالأوَّل؟ قال: لو اجتمعت الإنس والجنُّ على أن يؤلِّفوه هذا التأليف ما استطاعوا. قال 

ابن سيرين: تطلَّبت ذلك الكتاب وكتبت فيه إلى المدينة، فلم أقدر عليه]]].

وقال ابن جزي: كان القرآن على عهد رسول الله مفرَّقاً في الصّحُف وفي صدور 

الرجال، فلمّ توفّ جَمَعه علّي بن أبي طالب على ترتيب نزوله، ولو وجِد مصحفه لكان 

فيه عِلم كبير، ولكنَّه لم يوجد]]].

سائر  عن   الإمام علي الذي جمعه  المصحف  يمتاز  الجمع:  ب. خصائص 

]]]- القمي، تفسير القمي، م.س، ج2، تفسير سورة الناس، ص451.

]]]- الكليني، الكافي، م.س، ج1، كتاب الحجّة، باب أنهّ لم يجمع القرآن كلهّ إلا الأئّمة )عله(...، ح1، ص228.

]]]- انظر: السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص162-161.

]]]- انظر: ابن جزي، التسهيل لعلوم التنزيل، م.س، ج1، ص12.



55

ي الدراسات القرآنيّة
اقيّة الألمانيّة �ف المدرسة الاست�ش

المصاحف التي جمعها الصحابة بمميّزات عدّة، أبرزها:

- ترتيب سوره على أساس ترتيب نزول القرآن.

- إثبات النصّ القرآني من دون نقص أو زيادة.

.إثبات قراءته وفق قراءة الرسول الأكرم -

- اشتماله على شروحات وتوضيحات جانبيّة على هامش النصّ القرآني، تعرضّ 

مَنْ  فيهم، وفي  نزلت  مَنْ  النزول، ومصاديق  ومكان  النزول،  مناسَبات  لبيان  فيها 

تجري، وعلى مَنْ تنطبق، وبيان المحكم والمتشابه من الآيات، وناسخها ومنسوخها، 

وظاهرها وباطنها، وتنزيلها وتأويلها...

عن الأصبغ بن نباتة، قال: قدَِم أمير المؤمنين الكوفة، صلَّ بهم أربعين صباحًا 

يقرأ بهم سبّح اسم ربّكِ اعلىلأ]]]، فقال المنافقون: لا والله ما يحُسن ابن أبي طالب 

بنا غير هذه السورة! قال: فبلغَ ذلك  القرآن لقرأ  القرآن، ولو أحسن أن يقرأ  أن يقرأ 

ناسِخه من منسوخه، ومحكَمه من متشابهه،  إنّ لأعرفُِ  لهم،  عليًّا فقال: »ويلٌ 

إلاّ   د محمَّ على  نزل  حرفٍ  من  ما  والله  معانيه،  من  وحروفه  فِصاله،  من  وفصْله 

أنّ أعرف في مَنْ أنُزل، وفي أيِّ يوم وفي أيِّ موضع، ويلٌ لهم أما يقرأون: إنَِّ هَذَا لَفِ 

 ،؟ والله عندي، ورثتهما من رسول الله[[[َولَ صُحُفِ إبِرَْاهيِمَ وَمُوس
ُ
حُفِ الأ الصُّ

وقد أنهى رسول الله من إبراهيم وموسى )عليهما(. ويلٌ لهم، والله أنا الذي أنزلَ 

ذُنٌ وَاعِيَةٌ]]]، فإنَّا كنّا عند رسول الله، فيخُبرنا بالوحي، فأعيَه 
ُ
الله فيَّ: وَتعَِيَهَا أ

أنا ومَن يعيَه، فإذا خرجنا قالوا: ماذا قال آنفًا]]]؟«. 

وعن سليم بن قيس الهلالي: سمعت أمير المؤمنين يقول: »ما نزلت آية على 

وتفسيرها،  تأويلها  وعلَّمني  بخطيّ،  فأكتبها   ، عليَّ وأمْلاها  أقرأنَيها  إلّ   الله رسول 

وناسخها ومنسوخها، ومُحكَمها ومتشابهها، ودعا الله لي أن يعلِّمني فهْمها وحِفظها، فما 

]]]- سورة الأعلى، الآية 1.

]]]- سورة الأعلى، الآيتان 19-18.

]]]- سورة الحاقةّ، الآية 12.

]]]- انظر: العيّاشي، تفسير العيّاشي، م.س، ج1، باب في علم الأئّمة )عله( بالتأويل، ح2، ص14.



56

نسيت آية من كتاب الله، ولا عِلمً أملاه علّي فكتبته منذ دعا لي ما دعا، فما نسيت آية 

من كتاب الله ولا علم أملاه علّي فكتبته منذ دعا لي بما دعا، وما ترك شيئاً علمّه الله من 

حلال ولا حرام ولا أمر ولا نهى كان أو لا يكون من طاعة أو معصية إلا علمنيه وحفظته، 

فلم أنس منه حرفاً واحدًا، ثمّ وضع يده على صدري ودعا الله أن يملأ قلبي علماً وفهماً 

وحكمة ونورًا لم أنس شيئاً، ولم يفتني شيء لم أكتبه«]]].

ج. مصير الجمع:

 روى سُليم بن قيس الهلالي عن سلمان الفارسي )رض(، قال: لماّ رأى أمير المؤمنين

الناس به لزمِ بيته، وأقبل على القرآن يؤلِّفه ويجمعه، فلم يخرج من بيته حتىّ  غَدْر 

ليبايع،  إليه  القوم  وبعثَ  والرقاع  والأسيار]]]،  والشظاظ]]]،  الصحُف،  في  وكان  جمَعَه، 

فاعتذر باشتغاله بجمْع القرآن، فسكتوا عنه أياّمًا حتىّ جمعه في ثوب واحد وختمَه، ثمَّ 

خرج إلى الناس -وروى بعضهم أنهّ أتى به يحمله على جمل]]]- وهم مجتمعون حول في 

المسجد، وخاطبهم قائلً: »إنّ لم أزل منذ قبُِضَ رسول الله مشغولً بغُسله وتجهيزه، ثمَّ 

بالقرآن حتىّ جمَعته كلَّه في هذا الثوب الواحد، ولم ينُزلِ الله على نبيِّه آية من القرآن إلاّ 

وقد جمعتها، وليس منه آية إلاّ وقد أقرأنيها رسول الله وعلَّمني تأويلها؛ لئلاّ تقولوا 

غدًا: إنَِّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَفلِيَِن!« فقام إليه رجُل من كِبار القوم، فقال: يا علّي، اردُده 

فلا حاجة لنا فيه، ما أغنانا بما معَنا من القرآن عمّ تدعونا إليه، فدخل علّي بيته]]].

وعن الإمام الصادق: »أخرجه علي ]أي القرآن[ إلى الناس حين فرغ منه 

وكتبه، فقال لهم: هذا كتاب الله عزّ وجلّ كما أنزله ]الله[ على محمّد، وقد جمعته 

من اللوحين، فقالوا: هو ذا عندنا مصحف جامع فيه القرآن لا حاجة لنا فيه، فقال: أما 

والله ما ترونه بعد يومكم هذا أبدًا، إنّا كان علي أن أخبركم حين جمعته لتقرؤوه]]]«.

]]]- انظر: العيّاشي، تفسير العيّاشي، م.س، ج1، باب في علم الأئّمة )عله( بالتأويل، ح2، ص14.

]]]- بمعنى العيدان المتفرقّة.

]]]- الأسيار جمع السير؛ وهو قدّة من الجلد مستطيلة.

]]]- انظر، اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، م.س، ج2، ص135.

]]]- انظر: الهلالي، كتاب سليم بن قيس، م.س، ص147-146.

]]]- الكليني، الكافي، م.س، ج2، كتاب فضل القرآن، باب النوادر، ح23، ص633.



57

ي الدراسات القرآنيّة
اقيّة الألمانيّة �ف المدرسة الاست�ش

خاتمة

أبدت المدرسة الألمانيّة في الدّراسات القرآنيّة جهدًا واضحًا في نقد الاستشراق من 

الداخل، وتعُتبر هذه النقطة -النقد الداخلي للاستشراق- نافذةً للدراسات الجادّة 

للنظرياّت والآراء التي سادت في الدراسات الاستشراقيّة. ويمكن تطوير حركة النّقد 

العلمي هذه إلى مناهج وأسس علميّة من خلال تقويم عملية النقد وإرجاعها إلى 

حوار مشترك. فلا توجد ضرورة في دراسة آراء الباحثين الغربييّن تفرض نقد آرائهم 

من منطلقاتنا ومناهجنا التي اعتدنا عليها في البحث الداخلي الإسلامي، بل يمكن 

ومناهج  أسُسًا  تنتهج  ولكن  رصينةٍ،  نتائج  إلى  تؤدّي  علميّةٍ  أسسٍ  من  الانطلاق 

أخرى. وهذا ما تحتاجه الساحة العلميّة في الحركة الفكريةّ المعاصرة.

النبي،  زمن  بعد  جمعه  تمّ  القرآن  بأنَّ  الألمانيّة  الاستشراقيّة  المدرسة  تؤمن 

وتعتمد في ذلك النظريةّ المشهورة بين المسلمين بأنَّ القرآن جمع في زمن الخلفاء 

الثلاثة، وناقشت الآراء التي ترى بأنَّ القرآن الكريم تمّ جمعه في فترةٍ متأخّرةٍ عن 

ذلك. هي صاحبة قدم السّبق في مجال تأريخ القرآن، إذ اهتمّ كلّ من فايل ونلُدكه 

وشوالي وموتسكي ونويفرت بهذا الجانب. 

بإهمال  القرآن  تاريخ  مجال  في  الألماني  البحث  في  نقطة ضعف  أهمّ  تتلخّص 

الاهتمام الشيعي في دراسة روايات جمع القرآن، وعدم الوقوف عند مسألة جمع 

القرآن في زمن النبي بشكل جديّ.

.دلتّ مجموعة من الأدلةّ على أنَّ القرآن قد جمع في حياة النبي

الإمام علي لم  أنَّ  الروايات من مصادر متعدّدة على  تؤكّد مجموعة من 

يخرج من بيته بعد وفاة النبي حتىّ جمع القرآن الكريم.



58

لائحة المصادر والمراجع

أوّلً: المصادر والمراجع العربيّة

11 لاط، . الخالدي،  الله  عبد  تحقيق:  التنزيل،  لعلوم  التسهيل  أحمد:  بن  محمد  جزي،  ابن 

بيروت، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم، لات.

22 الزركشي، بدر الدين: البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط1، لام، .

دار إحياء الكتب العربيّة؛ عيسى البابي الحلبي وشركاؤه، 1376هـ.ق/ 1957م.

33 الرسولي . هاشم  وتعليق:  وتصحيح  تحقيق  العياّشي،  تفسير  مسعود:  بن  محمد  العيّاشي، 

المحلاتي، لاط، طهران، المكتبة العلميّة الإسلاميّة، لات.

44 الكليني، محمد بن يعقوب: الكافي، تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري، ط4، طهران، دار .

الكتب الإسلاميّة؛ مطبعة حيدري، 1365هـ.ش.

55 الهلالي، سليم بن قيس: كتاب سليم بن قيس، تحقيق: محمد باقر الأنصاري الزنجاني، ط1، .

إيران، نشر دليل ما؛ مطبعة نگارش، 1422هـ.ق/ 1380هـ.ش.

66 اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب: تاريخ اليعقوبي، لاط، بيروت، دار صادر، لات..

77 معرفة، محمد هادي: التمهيد في علوم القرآن، ط3، قم المقدّسة، مؤسّسة التمهيد؛ مطبعة .

ستاره، 1432هـ.ق/ 2011م.

88 الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، .

بيروت.

99 الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، أنوار الهدى، قم المقدّسة..

1010 الحكيم، محمد باقر، علوم القرآن، مجمع الفكر الإسلامي، قم المقدّسة، 1417.

1111 العاملي، جعفر مرتضى، حقائق هامّة حول القرآن الكريم، دار الصفوة، لبنان، 1992.

1212 مجلةّ علوم الحديث، العدد 5، السنة الثالثة، 1420.



59

ي الدراسات القرآنيّة
اقيّة الألمانيّة �ف المدرسة الاست�ش

ثانيًا: المراجع الفارسيّة

11 مجله تاريخ وتمدن إسلامي، دوره 8، شماره 1 )پیاپی 15 بهار وتابستان 1391(..

22 گریگور شولر، شفاهي ومكتوب در نخستين سدهاي إسلامي، ترجمه نصرت نيل ساز..

ثالثًا: المراجع الإنجليزيةّ والألمانيّة

1.	 Burton, John, The Collection of The Quran, COMbridge 

University Press, 1979.

2.	 Encyclopaediaof the Qurān General Editor Jane Dammen 

McAuliffe, Georgetown University, Washington DC. Leiden 

2001.

3.	 Harald Motzki, The collection of the Quran a Reconsideration 

of western Views in Light of Recent Methodological 

Developments, in: Der Islam 78 (2001).

4.	 Nicolai Sinai,when did the consonantal skeleton of the Quran 

reach closure, in: Bulletin of the School of Oriental and 

African Studies 2014 / Vol. 06.

5.	 Grundriß der arabischen Philologie. Literaturwissenschaft. 

Hg. Helmut Gätje. Wiesbaden: Reichert, 1987.

6.	 J. wansbrough, Quranic Studies, Foreword, Translations, 

and Expanded Notes by ANDREW RlPPIN, Prometheus, 

Prometheus Books, 2004.

7.	 Neuwirth, Angelika: Der Koran als Text der Spätantike. Ein 

europäischer Zugang. Berlin: Verlag der Weltreligionen, 2010.



60

8.	 Nöldek, Theodor, Geschichte des Qorâns. Göttingen,Verlag 

der Dieterichschen Buchhandlung, 1860.

9.	 Weil,Gotthold, Festschrift Eduard Sachau; zum siebzigsten 

Geburtstage gewidmet von Freunden und Schülern, Berlin 

1915.

10.	The Muslim World, 1917, Vol. 7.



61

ي الدراسات القرآنيّة
اقيّة الألمانيّة �ف المدرسة الاست�ش

ةٌ حول دراسة الاستشراق الألمانيِّ ةٌ تاريخيَّ قراءةٌ نقديَّ
د. فاطمة عبُّود]]]

ملخَّص البحث

ق وعلومه،  هت نحو حضارات الشَّ ظهرت في الغرب حركاتٌ فكريةٌ وفلسفيَّةٌ توجَّ

ة  وكان الهدف من ورائها دراسة تلك الحضارات والبحث فيما طرحته من علومٍ، وخاصَّ

دراسة الأديان والتعرُّف على العلوم الدينيَّة والإسلاميَّة، ومهما حاولت حركات الاستشراق 

مه المستشرقون من نتاجٍ عبر  ن فيما قدَّ أن تظهر بمظهرٍ إيجابيٍّ فاعلٍ، فإنَّ النَّاظر المتمعِّ

ق  يطرة على هذا الشَّ سنواتٍ طويلةٍ يؤكِّد حقيقةً واحدةً، وهي الرَّغبة الجامحة في السَّ

يبة في نفوس المسلمين  ك وزرع الرَّ بكلِّ ما فيه، وبأيِّ وسيلةٍ كانت، بل ومحاولة بثِّ الشَّ

ين والعقيدة الإسلاميَّة. من خلال إثارة قضايا إشكاليَّة تمسُّ الدِّ

للتعرُّف  التي سعت  امتدادًا لغيره من مدارس الاستشراق  ويعدُّ الاستشراق الألمانيَّ 

على حضارات المشرق ومقارنتها بالحضارة الغربيَّة؛ إذ أسهمت بشكلٍ واضحٍ بالانفتاح 

بدعم  بداياتها  في  الحركة  هذه  وقد حظيت  والغرب،  ق  الشَّ بين  الذي حدث  المعرفيِّ 

للمستشرقين  الماديَّ والمعنويَّ  عم  الدَّ التي وفَّرت  بالكنيسة  المتمثِّلة  ياسيَّة  السِّ لطة  السُّ

التي  العربيَّة،  اللُّغة  لدراسة  ومعاهدها  جامعاتها  في  فروعٍ  بافتتاح  فقامت  ألمانيا،  في 

من  وغيرها  وعلومه  القرآن  لدراسة  المستشرقون  منها  ينفذ  التي  الرئيسة  البوابة  تعدُّ 

تسلُّل  من  الغرب وحمايته  نهضة  في  المساهمة  قادرةٌ على  أنَّها  وجدوا  التي  المعارف، 

ين الإسلاميِّ إلى عقول أبنائه وأفئدتهم. الدِّ

]]]-  أكاديمية سوريةٌ، حاصلة على الدكتوراه في اللُّغة العربيَّة وآدابها، اختصاص نقد حديث. 



المستشرقون  وضعها  التي  الوحيدة  الغاية  هي  واللغويَّة  ينيّة  الدِّ العلوم  تكن  ولم 

م الوقت سعى المستشرقون إلى توسيع نشاطاتهم، فقاموا  الألمان نصب أعينهم، فمع تقدُّ

وتاريخه  ق  الشَّ جغرافيا  بدراسة  وا  واهتمُّ وفهرستها،  وتحقيقها  المخطوطات  بجمع 

يطرة المعرفيَّة على المنطقة بأكملها. ياسيِّ والاجتماعيِّ لاستكمال السَّ وواقعه السِّ

توطئة حول مفهوم الاستشراق الألمانيِّ

الألمانيِّ،  للمجتمع  ة  العامَّ الذهنيَّة  أثَّر في  فكريًّا  انعكاسًا  الصليبيَّة  الحروب  شكَّلت 

ق، وفتحت البوابة التي نبَّهت على  فقد لفتت تلك الحروب أنظار الألمان إلى أهميَّة الشَّ

ق والغرب،  ، وعلى ضرورة دراسته، إذ كانت صلة الوصل بين الشَّ أهميَّة العالم الإسلاميِّ

أو بين الإسلام  والمسيحيَّة. 

باّق في هذا المجال؛ إذ كانت فرنسا وإنكلترا السبَّاقتين  ولم يكن الاستشراق الألمانيُّ السَّ

يطرة  في سبر أغوار هذا العالم، والاهتمام به، وقد ترجموا هذا الاهتمام من خلال السَّ

ق علاقتها الوثيقة، ذات  على هذا العالم والهيمنة عليه، وممَّ زاد في اهتمام ألمانيا بالشَّ

الإمبراطورية الإسلاميَّة في  تعدُّ  العثمانيَّة، والتي كانت  ولة  الدَّ ، مع  الطَّابع الاستراتيجيِّ

ذلك الوقت.

ين  ترجمت ألمانيا اهتمامها بالعالم الإسلاميِّ عبر افتتاح أقسامٍ في جامعاتها لدراسة الدِّ

ق  العربيَّة والتعمُّ اللُّغة  المختلفة، كما عملت على دراسة  ، ومذاهبه وتياّراته  الإسلاميِّ

ق  بالشَّ اهتمامها  خلالها  من  أظهرت  للأبحاث  مراكز  من  أنشأته  ما  إلى  إضافةً  فيها، 

كانت  ا  إنَّ البحتة،  بالموضوعيَّة  تتحلَّ  الاستشراقيَّة  راسات  الدِّ تلك  تكن  ولم   ، الإسلاميِّ

في  خللٍ  إحداث  إلى  وتسعى  والمسلمين،  الإسلام  تستهدف  أيديولوجيَّةً  غاياتٍ  تخفي 

ة العقائد ودقَّتها. فالاستشراق في عمقه »أسلوبٌ  ، وإلى التشكيك في صحَّ الموروث الدينيِّ

لطة  السُّ ق وإعادة صياغته وتشكيله فكريًّا وسياسيًّا وممارسة  الشَّ للهيمنة على  غربيٌّ 

عليه«]]]، سواءٌ بشكلٍ مباشٍر أو غير مباشر.

]]]- أمجد يونس الجنابي، آثار الاستشراق الألماني في الدراسات القرآنية، مركز تفسير للدراسات القرآنية، ط2، الرياض، 2015م، 

ص20.



63

ّ ي
اق الألما�ن  حول دراسة الاست�ش

ٌ
 تاريخيّة

ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

، بما أتُيح له من فرصٍ، وتعرَّف على حضارته ودينه  أطلَّ الغرب على العالم الإسلاميِّ

ياسيّة وتحوُّلاته  ق لدراسته بكامل ظروفه السِّ (، فكان لا بدَّ من التَّوجه نحو الشَّ )الإسلاميِّ

ين الإسلاميِّ بشكله  يكولوجيَّة للمسلمين، بهدف فهم الدِّ الاجتماعيّة ودراسة البنية السِّ

ين، وإقناع أتباعه بالتَّخلي عنه، ولا يكون ذلك  حيح ليتمكّنوا من التَّهجم على هذا الدِّ الصَّ

ين، والتي كانت لغة  ين وللغة العربيَّة التي انتشر بها هذا الدِّ حيح للدِّ إلَّ بالفهم الصَّ

العلم والحضارة آنذاك. 

أثراً  يتركوا  أن  وغنيٍّ  ضخمٍ  نتاجٍ  من  موه  قدَّ بما  الألمان  المستشرقون  استطاع  وقد 

وء عليه لمعرفة الاستراتيجيّة التي انتهجتها الذهنيَّة الألمانيَّة عبر  لا بدَّ من تسليط الضَّ

الإسلاميَّة،  للثقافة  اعم  الدَّ بمظهر  تظهر  آثار  من  خلَّفوه  بما  تجلَّت  والتي  مستشرقيها 

وتخفي في باطنها العداء للإسلام والمسلمين، كلُّ ذلك يمهَّد للانتقال لدراسة الاستشراق 

وء على أهمِّ روَّاده وما خلَّفوه من آثار، ومناقشة  الألمانيِّ من حيث دوافعه وتسليط الضَّ

النتاج الاستشراقيِّ الألمانيِّ بالنَّقد الموضوعيِّ الممنهج.

لً: دوافع الاستشراق الألمانيِّ وخصائصه أوَّ

التَّوجهات  تلك  لتتحوَّل  هه  وتوجِّ الاستشراق  تحرَّك  كثيرةٌ  دوافع  ثمَّة  أنَّ  شكَّ  لا 

وافع إلَّ  ين الإسلاميَّ والمسلمين، وقد تنوَّعت تلك الدَّ لنشاطاتٍ معظمها يستهدف الدِّ

راسة لأهمِّ تلك  أنَّها في النَّهاية جميعها تصبُّ في بوتقةٍ واحدةٍ، وسنتعرَّض في هذه الدِّ

وافع، ومعرفة الغايات التي يستهدفها الاستشراق الألمانيُّ من ورائها. الدَّ

، والاستشراق  ينيُّ المحرِّك الأساسيَّ للاستشراق بشكلٍ عامٍّ افع الدِّ الدافع الديني: يمثِّل الدَّ

عوب  ليبيَّة في نفسيَّة الشُّ ، فالآثار النّفسيَّة التي تركتها الحروب الصَّ الألمانّي بشكلٍ خاصٍّ

ق الإسلاميِّ قاد إلى قيام حركة إصلاحٍ دينيٍّ  الأوروبيَّة التي كانت ترسل مقاتليها إلى الشَّ

ين الإسلاميِّ ولغة القرآن العربيَّة،  في الديانة المسيحيَّة ما لبثت أن اتَّسعت لتصل إلى الدِّ

آنذاك  أوروبا  في  والسياسيَّة  ينيَّة  الدِّ لطة  السُّ تمثِّل  كانت  التي  الكنائس  شجَّعت  وقد 

إلى توسيع حركة الاستشراق مستغلةًّ هيمنتها على الحياة السياسيَّة والدينيَّة وتوجيهها 

راسات  لطة لدعم الأبحاث والدِّ للحياة الفكريَّة الثقافيَّة، فقد استغلَّت الكنيسة هذه السُّ



64

الاستشراقيَّة، بهدف تشويه الإسلام، وطمس معالمه الدينيَّة الحقيقيَّة، إذ كان هدفهم أن 

»يطعنوا في الإسلام، ويشوِّهوا محاسنه، ويحرِّفوا حقائقه، ليثبتوا لجماهيرهم التي تخضع 

لزعامتهم أنَّ الإسلام دينٌ لا يستحقُّ الانتشار، وأنَّ المسلمين قومٌ همجٌ لصوصٌ وسافكو 

 ،[[[» ات الجسديَّة ويبعدهم عن كلِّ سموٍّ روحيٍّ وخلقيٍّ دماء، يحثُّهم دينهم على الملذَّ

ين الإسلاميِّ في أوروبا واعتناق المسيحيين الأوربيين له،  فقد كانوا يخشون من انتشار الدِّ

ق العربيِّ )الحروب الصليبيَّة( من جهةٍ،  لا سيَّما أنَّهم باتوا على تماسٍ مع المسلمين في الشَّ

والحضارة الإسلاميَّة في الأندلس من جهةٍ أخرى، الأمر الذي دفع البابا شخصيًّا إلى تمويل 

مدارس الاستشراق التي تسعى إلى تشويه صورة الإسلام. 

لتنفيذ  خلالها  من  سعت  أخرى  دوافع  للاستشراق  أنَّ  كما  العقائدي:  الدافع 

 ، افع العقائديَّ وافع الدَّ مخططّاتها التي لم تكن عفو الخاطر، ونذكر من هذه الدَّ

ق  الشَّ وبين  )المسيحيَّة(  الكنسيَّة  أوروبا  بين  ائدة  السَّ الحالة  أنَّ  المعلوم  فمن 

( هي حالة صراعٍ عقائديٍّ مستمرٍّ له أسسه التاريخيَّة منذ عهد  العربيِّ )الإسلاميِّ

لأنَّ  وذلك  الاستشراقيَّة؛  الحركات  تشجيع  إلى  دفع  ممَّ  البيزنطيَّة،  الإمبراطوريَّة 

الأيديولوجيات الفكريَّة تنبثق في أصلها من العقائد، والفكر لا يُكن أن يجُابه أو 

يحُارب إلَّ بالفكر، والاستشراق فكرٌ أيديولوجيٌّ يحتوي على منهجيَّةٍ علميَّةٍ -إلى 

حدٍّ ما- ولذلك فإنَّه أصبح أداةً يستخدمها الاستشراق الألمانيُّ لمحاربة الفكر الدينيِّ 

اع  الِّص الإسلاميِّ من خلال  ين  الدِّ الألمانيِّ لمحاربة  الاستشراق  توجه  إنَّ   . الإسلاميِّ

، كان أسلوباً مغايراً لأسلوب المواجهة العسكريَّة المباشرة، لذلك  الفكريِّ العقائديِّ

كان تأثير هذا الاستشراق أشدُّ عمقاً وفاعليَّة، إذ إنَّ محاولة خلخلة البنية العميقة 

ين أكثر قدرةً على بثِّ الشكِّ في العقيدة، وهذا دليلٌ على خطورة ما يواجهه  للدِّ

الإسلام من حربٍ خفيةٍ ذات منطلقاتٍ فكريَّةٍ أيديولوجيَّةٍ.

اث والحضارة الإسلاميَّة  عمل الاستشراق بمدارسه المنتشرة في ألمانيا لنقل ماهيَّة التُّ

الغربيَّة  الثقافة  د  ةٌ معرفيَّةٌ ذات بعدٍ استراتيجيٍّ تزوِّ الغرب، فهو بهذا المعنى »قوَّ إلى 

د سبل  ، ممَّ يسهِّل احتواءه، ويحدِّ قيِّ ياسيَّة برصيدٍ معرفيٍّ عن الآخر الشَّ سات السِّ والمؤسَّ

]]]- مصطفى السباعي، الاستشراق والمستشرقون، ما لهم وما عليهم، دار الوراق للنشر والتوزيع، سورية، 1999، ص20.



65

ّ ي
اق الألما�ن  حول دراسة الاست�ش

ٌ
 تاريخيّة

ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

التَّعامل معه حاضًرا ومستقبلً، سلبًا وإيجاباً«]]]، أي إنَّه يهدف إلى التَّفوق على المسلمين 

يطرة عليهم، علميًّا لا عسكريًّا، فيكون الاستشراق بمدارسه المختلفة  بعد احتوائهم والسَّ

اث الإسلاميِّ والرُّقي بالعالم  التُّ والمدرسة الألمانيَّة على وجه الخصوص محاولةً لدراسة 

( ليتفوَّق على الإسلام وتراثه وحضارته. الأوروبيِّ )المسيحيِّ

قويَّةً  علاقةً  الاستعماريَّة  التَّاريخيَّة  للأسباب  أنَّ  كما  الشرق:  على  السيطرة 

يطرة  ( مليء بمحاولات السَّ بدوافع الاستشراق الألماني، فالتَّاريخ الأوروبيُّ )المسيحيُّ

ليبيَّة إلى الهجمات  ( فمن الحروب البيزنطيَّة إلى الحروب الصَّ ق )الإسلاميِّ على الشَّ

بشكلٍ  تظُهر  المحاولات  تلك  كلُّ  الحديث،  العصر  في  الأوروبيَّة  الاستعماريَّة 

المدرسة  حرَّضت  وقد  الإسلاميَّة،  العربيَّة  البلاد  في  الغربيَّة-الألمانيَّة  الأطماع  جليٍّ 

ق بغية إضعاف مقاومتها الرُّوحيَّة والمعنويَّة،  الاستشراقيَّة الألمانيَّة لدراسة بلاد الشَّ

عليهم،  يطرة  السَّ بهدف  وثقافتهم  بتراثهم  التَّشكيك  إلى  ق  الشَّ شعوب  وإيصال 

قد  التي  وفلسفتها  وعلومها،   ، الفكريِّ وتراثها  الإسلاميَّة،  الحضارة  من  والانتقام 

العلوم  إنَّ هذه  للقول  بل ذهب  بذلك،  يعترف  أن  دون  ذاته،  الغرب  منها  أخذ 

نقلتها الحضارة الإسلاميَّة عن اليونانيين أو عن الحضارة اليونانيَّة لئلّ يذكروا فضلً 

للمسلمين.

افع الذي يعدُّ دافعًا جوهريًّا للاستشراق، ويرتبط  الدافع الاقتصادي: ويبقى الدَّ

دافعٌ مضمرٌ  ، وهو  الاقتصاديُّ افع  الدَّ الأخرى هو  وافع  الدَّ كافَّة  بشكلٍ وثيقٍ مع 

تارةً وجليٌّ تارةٌ أخرى، فالعالم الإسلاميُّ يملك ثرواتٍ طبيعيَّةً هائلةً بحكم موقعه 

الجغرافيِّ وطبيعته المناخيَّة التي جعلت منه محطَّ أطماع عبر التَّاريخ، لذلك فكان 

ق سوقاً استهلاكيًّا لها،  الاستعمار قديماً وحديثاً يهدف إلى ترويج بضائعه، وجعل الشَّ

ناعة الأوروبيَّة،  مقابل سرقة خيراته، والاستيلاء على المواد الأوليَّة التي تحتاجها الصِّ

يطرة عليه والتَّحكم به أيديولوجيًّا،  ق اقتصاديًّا سيقود إلى تسهيل السَّ فإضعاف الشَّ

ممَّ يجعل الفكر الاستشراقيَّ فكراً مقبولاً في العالم الإسلاميِّ وبين المسلمين.

]]]- فارس عزيز المدرس، التطور التاريخي والوظيفي للاستشراق، دار الخليج للنشر والتوزيع، ط1، الأردن-عمان، 2021م، ص35.



66

وتكريسها  جهوده  لبذل  الألمانيِّ  بالاستشراق  حَدَت  التي  وافع  الدَّ معرفة  إنَّ 

ق، حضارةً ودينًا ولغةً، جعلتنا نستشفُّ بعض الخصائص التي ميَّزت  لدراسة الشَّ

ألمانيا  حاولت  لقد  الغربيَّة،  الاستشراقيَّة  المدارس  من  غيره  عن  الاستشراق  هذا 

ق، ولم تترك في سبيل ذلك وسيلةً إلا ولجأت إليها، فشاركت  قديمًا الوصول إلى الشَّ

ل فيها، ولكنَّها لم تحقِّق  ليبية، لعلَّها تروي ظمأها الاستعماريَّ المتأصِّ بالحروب الصَّ

ولة  ما تصبو إليه من غايات، لذلك لجأت إلى العلاقة الاستراتيجيَّة التي تربطها بالدَّ

ق الغنيِّ من حيث الحضارة والموقع  العثمانيَّة رغبةً منها في تحقيق أطماعها في الشَّ

والثروات التي يمتلكها، فكانت تظُهر الودَّ في علاقاتها تلك، ولكنَّها في الوقت ذاته 

عددٍ  إنشاء  يفِّس  ما  وهذا  التَّنصيريَّة،  برغبتها  المتمثِّلة  الحقيقيَّة  أهدافها  تخفي 

من المعاهد الاستشراقيَّة التي تظهر بشكلها العلميِّ وتعمل بشكلٍ خفيٍّ على نشر 

ق، وذلك عندما سنحت لها الفرصة في الوصول إليه. لقد  رسالتها التبشيريَّة في الشَّ

د مجالاته واتِّساعها،  امتاز الاستشراق الألمانيُّ عن غيره من مدارس الاستشراق بتعدُّ

أسس  في  البحث  إلى  ووصل  والتطبيقيَّة،  الإنسانيَّة  العلوم  أبحاثه  في  تناول  فقد 

راسات الاجتماعيَّة والاقتصاديَّة التي تؤكِّد عدم صفاء نواياه تجاه  عقائده، وأعدَّ الدِّ

ين الإسلاميِّ والمسلمين. ة الدِّ ق وخاصَّ الشَّ

ثانيًا: أهمُّ المستشرقين الألمان ونقد إنجازاتهم

ق، ودراسة العالم  يقف خلف الاستشراق الألمانيِّ الذي تميَّز باندفاعه نحو الشَّ

ين والقرآن، ووصولً إلى دراسة الحضارات  ، بدءاً من اللُّغة، ومرورًا بعلوم الدِّ الإسلاميِّ

الذين  المشرقيَّة والعلوم الاجتماعيَّة والاقتصاديَّة، مجموعةٌ كبيرةٌ من المستشرقين 

برزت أسماؤهم مصاحبةً لما بذلوه من جهودٍ كانت لها غاياتٌ مختلفةٌ، كلٌّ حسب 

موه  هه وانتمائه، ونذكر أبرزهم على سبيل المثال لا الحصر، لنقف على ما قدَّ توجُّ

ق بعلومه الإسلاميَّة وبنيته الاجتماعيَّة، ونتحرَّى غايات  من نتاجٍ فكريٍّ طال الشَّ

ة استمرَّت حتَّى عصرنا الحاضر. هذا النتاج الذي استغرق قروناً عدَّ

قد  )1505م-1567م(   )Germanus( جرمانوس  دومينكوس  الألمانيَّ  الرَّاهب  ولعلَّ 



67

ّ ي
اق الألما�ن  حول دراسة الاست�ش

ٌ
 تاريخيّة

ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

فر إلى  قيَّة، ولا سيَّما العبريَّة والعربيَّة، »فقد تكبَّد عناء السَّ أبدع في تعلُّم اللُّغات الشَّ

فلسطين لتعلُّم اللغة العربية ومن ثمَّ قام بتدريسها لطلاب الكليَّة التبشريَّة في روما، 

بعد  فيه  توسّع  ثمَّ  ومن  العاميَّة،  باللهجة  العربية  اللُّغة  نحو  في  كتاب  بتأليف  وقام 

إيطاليًّا، وقد وُصف هذا المعجم بكونه رديئاً   - سنوات ليصبح معجمً عربيًّا - لاتينيًّا 

القرن  منتصف  حتَّى  ين  المبِّش قبل  من  مستخدَمًا  بقي  ذلك  من  الرَّغم  وعلى  علميًّا، 

التَّاسع عشر. وبعد ذلك أصدر كتاباً بعنوان )نقائض الإيمان( دافع فيه عن المسيحيَّة، 

ودعا إلى اعتناقها، وقد فوضه فيليب الرَّابع ملك إسبانيا ليكون مبعوثاً إلى الأوسكوريال 

ين والرُّهبان، ولتأليف كتبٍ تبشيريَّةٍ تهاجم  في مدريد، وليدرِّس اللُّغة العربيَّة لرجال الدِّ

الإسلام والمسلمين«]]]، إنَّ الطَّابع العامَّ للاستشراق في بداياته »كان يحمل روحًا عدائيَّةً 

للإسلام، فكان يدرس الإسلام، لغةً، وعقيدةً، وشريعةً، وقرآناً، وسنَّةً، وحضارةً، وتاريخًا، 

سات الاستشراقيَّة تعمل لحساب الكنيسة وليس لحساب  للهجوم عليه، كما كانت المؤسَّ

العلم والبحث عن الحقيقة المجرَّدة عن الهوى، الخالصة من الغرض«]]]، وبذلك نجد 

الذي  الثقافيِّ  الانفتاح  من  الرَّغم  وعلى   ، المسيحيِّ ين  للدِّ بًا  متعصِّ كان  جرمانوس  أنَّ 

قيَّة، إلَّ أنَّه لم يخرج من ثياب الرَّهبنة  قه، وسعيه الحثيث لامتلاك ناصية العلوم الشَّ حقَّ

والتَّطرف الدينيِّ الذي يحمل بعُدًا عدائيًّا للإسلام والمسلمين.

ا المستشرق اليهوديُّ أبراهام غايغر )Geiger( )1810م-1874م( فقد تعلَّم العلوم  أمَّ

ينيَّة اليهوديَّة، لذلك فإنَّه كان يجيد اللُّغة العبريَّة بشكلٍ كبيرٍ، واكتسب نتيجة ذلك  الدِّ

ثقافةً دينيَّةً واسعةً جعلت منه حبراً يهوديًّا، ثمَّ انتقل لتعلُّم اللُّغة العربيَّة التي مكَّنته 

يانة  الدِّ في  الإصلاح  رائد  وكان  الكريم،  القرآن  وعلى  الإسلاميِّ  ين  الدِّ على  الاطِّلاع  من 

أخذ  )ماذا  هير  الشَّ كتابه  بتأليف  قام  فإنَّه  لذلك  متطوِّرةً،  ديانةً  ها  عدَّ التي  اليهوديَّة 

عبارةٌ  الكريم  القرآن  أنَّ  يبيَّ  أن  فيه  حاول  وقد  1833م  سنة  اليهوديَّة؟(  من  د  محمَّ

يانة اليهوديَّة التي هي المصدر الأوَّل له، وقام بالمقارنة بين بعض  عن مقتبساتٍ من الدِّ

]]]- عبد الرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط4، بيروت، 2003م، ص180 )بتصرف(.

]]]- محمد عبد الله شرقاوي، الاستشراق وتشكيل نظرة الغرب للإسلام، دار البشير للثقافة والعلوم، القاهرة، 2015م، ص13 

)بتصرف(.



68

بأنَّه   النبي على  تهمه  يرمي  وراح  اليهوديَّة،  النصوص  بعض  وبين  القرآنيَّة  الآيات 

حاول الاستفادة من وجود اليهود ومركز قوَّتهم، فيقول غايغر: »لا يزال من الواضح أنَّ 

ة بما يكفيه لأن  ة التي أحرزها اليهود في شبه الجزيرة العربيَّة، من جهةٍ، كانت مهمَّ القوَّ

ينتمي أن يجعل منهم أتباعًا له، ومن جهةٍ أخرى، فقد كان اليهود، على الرَّغم من أنَّهم 

ينية الأخرى في تلك المعرفة  مين على غيرهم من الهيئات الدِّ كانوا جهلةً، فقد كانوا متقدِّ

، كما أحبَّ في الواقع أن يؤكِّد كلَّ علومه.  اها عبر الوحي الإلهيِّ التي أعلن محمد أنَّه تلقَّ

البارعة والمثيرة  بتعليقاتهم  المتاعب  الكثير من  له  اليهود  علاوةً على ذلك، فقد سبَّب 

للحيرة، حيث إنّ الرَّغبة في استعطافهم لا بدَّ أنَّها نشأت بالتَّأكيد في داخله«]]].

لقد حاول غايغر أن يثبت أنَّ القرآن امتدادٌ للديانة اليهوديَّة، فراح يبحث فيه عن 

ت جذورها من ميله  ة قوله، وبهذا فإنَّه وصل إلى نتيجةٍ استمدَّ أيةّ آيةٍ قرآنيَّةٍ تثبت صحَّ

، ثمَّ راح يبحث عن البراهين المناسبة لها والتي تتفق مع هواه  به لدينه اليهوديَّ وتعصُّ

ابقة  ماويَّة السَّ ائع السَّ لًِّ للشَّ وتفكيره، ولم يأخذ بعين الاعتبار أنَّ القرآن الكريم جاء مكم

التي اعتراها التحريف والتبديل من قِبلَ أتباعها الذين شوَّهوا دينهم لغاياتٍ إنسانيَّةٍ 

بحتةٍ، ثمَّ إنَّ ما ادَّعاه من محاولة الرسول لاستعطاف اليهود لم يكن بدافع الخوف 

التي  الإسلام  رسالة  من  ةً  مستمدَّ  الرسول أخلاق  إنَّ  بل  وبراهينهم،  من حججهم 

رًا  لام مع البشريَّة جمعاء، وبذلك لا تكون الرسالة الإسلاميَّة تطوُّ تدعو إلى التسامح والسَّ

عي حين سلك في كتابه منهجًا  وامتدادًا لأيِّ رسالةٍ سماويَّة أخرى كما حاول غايغر أن يدَّ

عي فيه الإسلام ظهر نتيجة حاجةٍ تاريخيَّةٍ مؤقتةٍ، بل هي رسالة تستكمل ما  تاريخيًّا يدَّ

ماويَّة للبشرية جمعاء، يقول  جاء قبلها من ديانات وتختتمها بوصفها آخر الرسائل السَّ

تْمَمْتُ عَلَيكُْمْ نعِْمَتِ 
َ
كْمَلتُْ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأ

َ
الله عزَّ وجلَّ في محكم آياته الَْومَْ أ

.[[[وَرضَِيتُ لَكُمُ الِْسْلَمَ دِينًا
أبرز  أحد  )1836م-1930م(   )Noldeke( نولدكه  تيودور  الألمانّي  المستشرق  ويعدُّ 

قيَّة التوغُّل في عمق  المستشرقين الألمان الذين استطاعوا من خلال دراسة اللغات الشَّ

]]]-  أبراهام غايغر، اليهودية والإسلام، ترجمة: نبيل فياض، دار الرافدين، ط1، بغداد، 2018م، ص46-45.

]]]- سورة المائدة، الآية 3.



69

ّ ي
اق الألما�ن  حول دراسة الاست�ش

ٌ
 تاريخيّة

ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

، فدرس القرآن وعلومه، كما درس اللُّغة العربيَّة وفقهها، فكان بالنَّسبة  اث الإسلاميِّ التُّ

للمستشرقين الذين جاؤوا من بعده »مصدرًا مهًّم في دراسة القرآن دون النَّظر إلى غيره 

الموضوعيَّة  عنهم  ينفي  ذاته  بحدِّ  وهذا  والقديمة«]]]،  الحديثة  الإسلاميَّة  المصادر  من 

ارس أن يستقي معلوماته من مظانِّها، وألَّ يسلِّم  ، إذ يجب على الدَّ في البحث العلميِّ

كان »معروفاً  نولدكه  وأنَّ  تها، لا سيَّما  منها ومن صحَّ التثبُّت  الآخرين من دون  لآراء 

بعدائه للإسلام«]]] والمسلمين، وهذا يؤكِّد النزعة العنصريَّة والعدائيَّة التي يحملها أغلب 

المستشرقين، فينتج عنهم معارف مشوَّهةٌ، سرعان ما تنتشر في بلدانهم، فتعكس صورةً 

، وبالتَّالي فإنَّ ذلك يخلق حالةً من العداء الفجِّ تجاه الإسلام  ين الإسلاميِّ سلبيَّةً عن الدِّ

والمسلمين.

ألَّف نولدكه كتاب )تاريخ القرآن( عام 1858م، وضمَّ هذا الكتاب بين دفَّتيه الكثير 

من الادّعاءات الزائفة التي تطعن في صحّة القرآن الكريم، فقد ادَّعى نولدكه أنَّ القرآن 

غ لمن جاء  د وبذلك الاتِّهام سوَّ بصيغته الحاليَّة لا يضمُّ جميع ما نزُِّل على النَّبي محمَّ

بعده من مستشرقين وغير مستشرقين ليتجرَّؤوا على الخوض في المسلَّمات، هذا بالإضافة 

أعلن عن سورٍ،  دًا  كتابه: »إنَّ محمَّ يقول في  بالوحي نفسه حيث  نولدكه  إلى تشكيك 

وكأنَّها وحيٌ  ومثبتةٍ،  غريبةٍ  استخدام قصصٍ من مصادر  وبواسطة  واعٍ  بتفكير  ها  أعدَّ

بالأمراض  ويتَّهمه  النفسيَّة،   النبي يشكِّك في صحّة  كان  فقد  الله«]]]،  حقيقيٌ من 

اكتسبه هذا  ممَّ  الرَّغم  مرسلً، وعلى  نبيًّا  كونه  مع  تجتمع  أن  يصحُّ  لا  التي  النفسيَّة 

الكتاب من شهرةٍ، إلَّ أنَّه كان محاولةً من صاحبه للطَّعن في الإسلام والتشكيك فيه.

راسات القرآنيَّة ثالثًا: آثار المستشرقين الألمان في الدِّ

ة الإسلاميَّة في عصر كان  كان ديدن الغرب الأوروبيِّ معرفة الأسباب التي نهضت بالأمَّ

الغرب يغرق في غياهب الجهل والتَّخلُّف، فكان القرآن الكريم هو البوابة التي يستطيع 

من خلالها المستشرقون معرفة الحضارة الإسلاميَّة ومصدر قوَّة المسلمين، فانصبَّ اهتمام 

]]]- عادل عباس النصراوي، إشكالية فهم النص القرآني عند المستشرقين، دار الرافدين، ط1، بيروت، 2016م، ص53.

]]]- محمد البهي، المبشرون والمستشرقون في موقفهم من الإسلام، مطبعة الأزهر، القاهرة، ص18.

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ترجمة: جورج تامر، مؤسسة كونراد- أدناور، ط1، برلين، 2004م، ص6.



70

عوامل  عن  فيه  يبحثون  وأخذوا  الكتاب،  هذا  على  ةً  خاصَّ والألمان  ةً  عامَّ المستشرقين 

ة النَّفسية والرَّوح المعنويَّة العالية التي قادت دولة الإسلام لبناء حضارتهم لقرونٍ  القوَّ

ولـة تعـود  طويلةٍ؛ إذ »لم تكن التَّصورات الغربيَّة الأولى عـن علاقـة الـِّدين الاسلاميِّ بالدَّ

ق، كما  الفلاسفة ودعمها المستشرقون عن الشَّ مها  التي قدَّ في أساسها إلى الإرهاصات 

يمكن أن يتصوَّر البعض، بل إنَّ هذه الكتابات لم تكن إلا خلايا ولدّتها نظرة الكنيسة 

ولة  ةً وأنَّ الغرب كان قد أثقله التَّسلُّط الكنسيُّ على شؤون الدَّ المسيحيَّة إلى الإسلام، خاصَّ

لطة السياسيَّة الكبرى في أوربا قبل  ين المسيحيِّ عنوانـاً للسُّ الدِّ السياسيَّة؛ وكان رجال 

عصر النَّهضة وأغرقت أوروبا في عصر وُسِمَ يومًا بعصر الظَّلام، فجاءت ادعاءات الكنيسة 

المعادية للإسلام والمسلمين«]]]، لذلك فإنَّ الكنيسة قامت بدعم حركة الاستشراق بكلِّ 

جمة، وكانت غايتها من وراء ذلك  ما أوتيت من مقدرةٍ، فأنشأت المطابع وشجَّعت التَّ

كانت  لمشكلةٍ  ا  حدًّ ولتضع  بالمسلمين،  لتتحكَّم  الإسلاميّ  ين  الدِّ داخل  ثغرات  تشكيل 

ين الإسلاميِّ في أوروبا وألمانيا. تخشى أن تتفاقم وهي انتشار الدِّ

ل للمستشرقين الألمان أنَّهم ساهموا في طباعة القرآن، فكانت أولى طبعاته  وممَّ يسجَّ

، وتوفُّر القدرة على الطِّباعة،  في ألمانيا؛ وذلك لسببٍ تقنيٍّ ظاهرٍ، وهو التَّقدم التكنولوجيُّ

بب الحقيقيَّ هو دراسة الإسلام، ومعرفة القرآن معرفة تسمح للكنيسة بالرَّد  ولكنَّ السَّ

كل الذي لا يسمح بانتشاره. ولعلَّ أشهر طبعات القرآن الكريم طبعة  عليه ودراسته بالشَّ

هامبورغ في ألمانيا هذه الطَّبعة كانت الأولى في أوروبا وخارج بلاد المسلمين، وقد كان 

البابا الكسندر قد حرَّم طباعة القرآن لا سيّما بعد توتُّر علاقته مع ملك بريطانيا هنري 

الثاني، وتهديد الأخير له باعتناق الإسلام، فخشي البابا إذا ما تمَّت طباعة القرآن أن ينتشر 

ين الإسلاميُّ في أوروبا، وحينها لا يمكن مجابهة هذا الأمر بسهولةٍ، لذلك كانت هذه  الدِّ

م هذه الطَّبعة الرَّاهب والمستشرق  الطبع بعد رحيل البابا الكسندر سنة 1694م، وقد قدَّ

الألمانيُّ أبراهام هنكلمان )Henkelman(، صدرت هذه الطَّبعة باللُّغة العربيَّة من دون 

وري التَّعرف على القرآن بدقَّةٍ  متها أنَّ من الضَّ شروحاتٍ لها »وزعم هنكلمان في مقدِّ

ق، وهذا ليس غريباً في تلك  بيل لانتشار المسيحيَّة في الشَّ في سبيل مكافحته وتمهيد السَّ

]]]- زاهدة محمد الشيخ طه المزوري، صورة الشرق بين الفلسفة الغربية والاستشراق، دار المنهل، عمان، 2016م، ص60.



71

ّ ي
اق الألما�ن  حول دراسة الاست�ش

ٌ
 تاريخيّة

ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

المرحلة الأولى من الاستشراق، فهنكلمان راهبٌ ومدعومٌ من قِبَل الكنيسة، وكلُّ ما يؤدِّيه 

في هذا المجال محسوبٌ ومخطَّطٌ له من قبل المؤسّسات الكنسيَّة في ذلك الوقت«]]].

عب؛ إذ لم تكن الغاية من طباعتها انتشار  ة الشَّ مةً لعامَّ ولم تكن هذه الطَّبعة مقدَّ

ب اللُّغة العربيَّة في ألمانيا، وقد ادَّعى  صةً لطلَّ ة النَّاس، بل كانت مخصَّ النُّسخة بين عامَّ

في  تعارضٍ  من  القرآن  في  ما  بسبب  النسخة  تلك  على  بالتَّعليق  يقم  لم  أنَّه  هنكلمان 

ا الطَّبعة الثَّانية فكانت في هولندا على يد المستشرق الألمانيِّ لودفيك ماراتشي  نصوصه. أمَّ

القرآن  آيات  لتفسير  لغويًّا  بسيطةٍ  بشروحاتٍ  زودها  وقد  1698م،  عام   )Marracci(

الكريم، كما ألحقها بترجمةٍ لاتينيةٍ ]]].

ة الوحيدة التي قام بها المستشرقون الألمان فقط،  ولم تكن طباعة القرآن هي المهمَّ

إنمَّا قاموا بجهودٍ كبيرةٍ لترجمته، وقد واجهتهم صعوباتٌ في نقله؛ ذلك لأنَّ القرآن معجزةٌ 

وأثبت  وبلاغتهم،  العرب  فصاحة  بها  الله  ى  تحدَّ وقد  بالعرب،  ةٌ  خاصَّ عربيةٌ  لغويةٌ 

 ِ توُا بسُِورَةٍ مِثلْهِِ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّ
ْ
عجزهم عن الإتيان بمثله قُلْ فَأ

إنِْ كُنتُْمْ صَادِقيَِن]]]، ولذلك فإنَّ ترجمته بشكلٍ حرفيٍّ أمرٌ مستحيلٌ، وذلك لصعوبة 
، لما يحتويه القرآن على بلاغة  النَّقل من لغةٍ إلى أخرى مع المحافظة على المعنى الأصليِّ

جمة  لا يمكن لغير العربية الإيفاء بالتَّعبير عنها، لذلك تمَّ الاتجاه لدى المستشرقين إلى التَّ

جمة بالمعنى، ولا تتطلَّب الوقوف عند كلِّ مفردةٍ بحدِّ ذاتها،  التفسيريَّة حيث تكون التَّ

وفي كلا الحالتين لا يمكن لأيِّ لغةٍ ـ لا سيَّما الألمانيَّة ـ أن تستوعب معاني القرآن وبلاغته، 

ممَّ يجعل الالتباس وارداً في فهم بعض الآيات التي تحتمل أكثر من تفسيرٍ.

جمات التي ترُجمت للألمانية ترجمة المستشرق الألمانيِّ سالمون اشفجر  ومن أهمَّ التَّ

ة، وأقام فيها  )Schwiegger( سنة 1616م، وقد زار اشفجر بلداناً إسلاميَّة وعربيَّة عدَّ

للموضوعيَّة،  يفتقد  فجٍّ  بشكلٍ  وهاجمه  الإسلام،  مته  بمقدَّ انتقد  وقد  الزَّمن،  من  فترةً 

]]]- أمجد يونس الجنابي، آثار الاستشراق الألماني في الدراسات القرآنية، ص138.

]]]- المرجع السابق، ص139 )بتصرف(.

]]]- سورة يونس، الآية 38.



72

جمة الإيطاليَّة المأخوذة  ولأبسط أسس العلميَّة، لا سيَّما أنَّ ترجمته قد أخذها عن التَّ

جمة اللاتينيّة]]]. أصلً عن التَّ

ا ترجمة ديفيد فردرش ميجرلين )Megerlin( سنة 1772م، فتعدُّ أوَّل ترجمةٍ قام  أمَّ

بها مستشرقٌ ألمانيٌّ من اللُّغة العربيَّة مباشرةً، وميجرلين كاهنٌ بروتستانتي اشتهر بدعوة 

سًا للقوميَّة التركيَّة، داعياً بذلك  اليهود لاعتناق المسيحيَّة، ترجم القرآن بوصفه كتاباً مقدَّ

ل ميجرلين معرفة الأتراك المسلمين -وهم أعداء  إلى نقد القرآن بدلً من حرقه، فقد فضَّ

ميجرلين- عبر القرآن ومحاربتهم به، وهو يقول بضرورة طرد المسلمين من أوروبا، والحفاظ 

ين المسيحيِّ لئلا يندفع أحدٌ من المسيحيين إلى اعتناق الإسلام، إنَّ معرفة القرآن  على الدِّ

ومعرفة ما فيه من أخطاء -حسب زعمه- مفيدةٌ لتقوية الديانة المسيحيَّة وللتخلُّص من 

المسلمين ودينهم]]]، لقد كان ميجرلين أوَّل من نبَّه الألمانيَّ غوته إلى دراسة الشرق الإسلامي 

ـديد بـالقرآن الكـريـم  والتعرف عليه عبر الاطلاع على دينه »وقد أبدى غوته إعجابـه الشَّ

طـوال حياتـه، وعـلى وجـه التَّحديد في العقدين الأخيرين منها، إذ اتَّجه اتجاهًا واضحًا 

نحوه، يقول في ذلك الكاتب عبـد الـرحمن صـدقي: وقـد ظـلَّ غوتـه طويلً يمعن في دراسة 

ه لأوَّل قراءتـه، ولكنَّـه يعود  القرآن إمعان الباحثين، وهو يقول: إنَّ القارئ الأجنبيَّ قـد يملّـَ

فينجذب إليه، وفي النِّهاية يروعه ويلزمه الإكبار والتعظيم«]]].

جمات الحديثة فنجد أنَّ ترجمة باريت )Paret( عام 1966م، هي الترجمة  ا من التَّ أمَّ

التي حازت على شهرةٍ واسعةٍ، وقد قام باريت بالاعتماد على شروحات القرآن الكريم 

ر بها، وكان حريصًا على أداء المعنى المراد من الآية القرآنيّة كما وردت،  وتفاسيره وتبحَّ

ة، وقد  وقد ترجم القرآن في مجلدٍ، وأتبعه بمجلدٍ آخر يحتوي على تعليقاته وآرائه الخاصَّ

أدرك باريت ما يحتويه القرآن من بلاغةٍ وإيجازٍ، فأشار إلى ضرورة الإلمام باللُّغة العربية 

ي  لفهم معاني القرآن، ولئلا يقع القارئ بسوء فهمٍ لتلك المعاني، لذلك فإنَّ باريت يضحِّ

بالجانب الجماليِّ إذا لزم الأمر لصالح المعنى.

]]]- أمجد يونس الجنابي، آثار الاستشراق الألماني في الدراسات القرآنية، ص144 )بتصرف(.

]]]- م.ن، ص152 )بتصرف(.

]]]- محمد فلاح الزعبي، الاستشراق والإسلام: دراسة في أدب غوته، دار مجدلاوي للنشر والتوزيع، ط1، عمان، 2009م، ص119.



73

ّ ي
اق الألما�ن  حول دراسة الاست�ش

ٌ
 تاريخيّة

ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

ة التي تناولت القرآن دراسةً وتمحيصًا كتاب تيودور نولدكه )تاريخ  ومن الكتب المهمَّ

القرآن( الذي صدر سنة 1865م، هذا الكتاب يكاد يشمل جميع جوانب القرآن، ففي 

ث نولدكه عن الوحي ومصادره، إذ يدعي أنَّ الوحي ما هو إلا عبارة  القسم الأوَّل يتحدَّ

عن حالةٍ نفسيةٍ انفعاليةٍ تنتاب الرسول وبذلك ينكر الوحي، ويرى أنَّ مصدر القرآن 

ث في القسم  جاء من البيئة التي عاش فيها الرسول، ولا سيَّما من اليهود، ثم تحدَّ

الثالث  القسم  وفي  سة،  المقدَّ بالكتب  القرآن  وعلاقة  وحفظه،  القرآن  جمع  عن  الثاني 

ث عن رسم القرآن والقراءات المختلفة للقرآن. تحدَّ

وهناك دراساتٌ كثيرةٌ تناولت لغة القرآن من جوانبه المختلفة، منها ما درس ما ورد 

في القرآن من كلماتٍ غير عربيةٍ، وبحث في أصولها مثل كتاب المستشرق الألمانيِّ فرانكيل 

)Fraenkel( )الكلمات الأجنبيَّة في القرآن(، ومنها ما درس الأساليب البلاغيَّة فيه، ومنها 

الدينيَّة  وبيئته  )القرآن  كتاب  مثل  القرآن  بها  نزل  التي  البيئة  دراسة  اقتصر على  من 

.)Nagel( للمستشرق الألمانيِّ تلمان ناجل )والثقافيَّة

رابعًا: آثار المستشرقين الألمان في العلوم الإسلاميَّة

لها من عميق  لما  العلوم الإسلاميِّة أهميةً كبيرةً  الألمان  لقد أولى المستشرقون 

صلةٍ وارتباطٍ بالقرآن الكريم، الذي هو أساس العلوم الإسلاميَّة، ومصدرٌ للتشريع، 

وسببٌ رئيسٌ لنهضة الحضارة الإسلاميَّة -كما أسلفنا- فقد انتهج الغرب نهجًا يسمح 

ق لهيمنة الغرب وسيادته والتَّحكم به، وسوف نتناول جانبًا من  له بإخضاع الشَّ

ها سيرة  العلوم الإسلاميَّة التي انصبَّت جهود المستشرقين الألمان عليها، ولعلَّ أهمَّ

اللغة  علوم  على  سنتكلَّم  ثمَّ  ومن  وتحقيقًا،  تصنيفًا  تناولها  تمَّ  حيث    النبيِّ

امتلكها  التي  نيويَّة  والدُّ الدينيَّة  العلوم  لكافَّة  الرئيس  المدخل  تعدُّ  التي  العربيَّة 

دول  ترفده  حضاري  إشعاعٍ  مركز  بسببها  دولتهم  وكانت  يومًا  المسلمون  العرب 

العالم بأسرها.

)النبي  كتابه  في  1844م   )Weil( فايل  غوستاف  مه  قدَّ ما  الجهود  هذه  من  نذكر 

، فينفي عنه اسمه،  محمد: حياته ومذهبه( وقد تطرَّق فيه إلى شخصيَّة النبيِّ



74

وبذلك فإنَّ كل الآيات القرآنيَّة التي يرد فيها اسم النبي قد وضعت بعد وفاته، وأنّ 

أبا بكر هو الذي وضعها، كما ينفي عن القرآن الآية الأولى من سورة الإسراء سُبحَْانَ 

ِي باَرَكْنَا حَوْلَُ  قصَْ الَّ
َ
ىٰ بعَِبدِْهِ لَلًْ مِّنَ المَْسْجِدِ الَْرَامِ إلَِ المَْسْجِدِ الْ سَْ

َ
ِي أ الَّ

 ،عي أنَّها وضعت بعد وفاة الرسول مِيعُ الَْصِيُر]]] ويدَّ لنُِِيَهُ مِنْ آياَتنَِا إنَِّهُ هُوَ السَّ
ت إلى القرآن في عهد أبي بكر، مستدًّل بأنَّه لا يمكن أن يكـون مـحـمـَّد  »ويرجّح أنَّها ضُمَّ

د على أنَّه  قد ادَّعى لنفسه )الاختطاف العجائبي( إلى بيت المقدس، وهو لا يفتأ يشدِّ

ن أنكروا  واعظٌ ومنذرٌ وحسب وليس )مجترح عجائب(«]]]، إذ لم يكن فايل وغيره ممَّ

حادثة الإسراء قادرين على تفسير تلك المعجزة تفسيراً عقليًّا؛ وذلك لأنَّها من الخوارق 

من  وها  وعدُّ أصلً  حدوثها  أنكروا  فإنَّهم  لذلك   ، البشريِّ العقل  لمنطق  تخضع  لا  التي 

اعر،  الأساطير، ولم يخرج فايل عن سياق باقي المستشرقين الذين نعتوا النبي  بالشَّ

ا من ابتكار النبي بسبب تأثره  وأنَّ ما جاء به من القرآن لم يكن وحياً يوحى به، إنَّ

ببيئته ذات اللُّغة الفصيحة.

عوب الإسلامية(  ا كارل بروكلمان )Brockelmann( في كتابه الموسوم بـ )تاريخ الشُّ أمَّ

، وإعادة قراءته وفقًا وما يتناسب مع وجهة  سنة 1939م، فقد اهتمَّ بالتَّاريخ الإسلاميِّ

يرة  السِّ عن  للحديث  مهًّم  جزءًا  بروكلمان  أفرد  الكتاب  هذا  وفي  الاستشراقيَّة،  نظره 

 نه افتراءات تطعن بشخص النبي د الرَّسول( حيث ضمَّ النبويَّة تحت عنوان )محمَّ

ورسالته ولا غرابة في ذلك إذا عرفنا أنَّه أحد تلامذة المستشرق الألماني تيودور نولدكه 

باليهود   النَّبي بتأثُّر  الافتراءات قوله  تلك  بعدائه للإسلام والمسلمين، ومن  المشهور 

واتصاله بهم قبل الدعوة وبعدها، فيقول: »وتذهب الرِّوايات إلى أنَّه اتَّصل في رحلاته 

ا في مكَّة نفسها فلعلَّه اتَّصل بجماعاتٍ من النَّصارى كانت  ببعض اليهود والنَّصارى، أمَّ

معرفتهم بالتَّوراة والإنجيل هزيلةً إلى حدٍّ بعيدٍ«]]]، ثم يزعم أنَّ الرسول سعى إلى 

استقطاب اليهود وجذبهم إلى دينه الجديد من خلال محاولته تقريب شعائر الإسلام من 

]]]- سورة الإسراء، الآية 1.

]]]- أمجد يونس الجنابي، آثار الاستشراق الألماني في الدراسات القرآنية، ص214.

]]]- كارل بروكلمان، تاريخ الشعوب الإسلامية، ترجمة: نبيه أمين فارس، منير بعلبكي، دار العلم للملايين، ط5، بيروت، 1968م، ص34.



75

ّ ي
اق الألما�ن  حول دراسة الاست�ش

ٌ
 تاريخيّة

ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

ت العزَّة ومناة( فقال:  ، كما اتَّهمه بأنَّه اعترف بالآلهة الثلاث )اللَّ ين اليهوديِّ شعائر الدِّ

نوات الأولى من بعثته بآلهة الكعبة الثَّلاث اللواتي  »ولكنَّه على ما يظهر اعترف في السَّ

كان مواطنوه يعتبرونها بنات الله. ولقد أشار إليهنَّ في إحدى الآيات الموحاة إليه بقوله: 

)تلك الغرانيق العلى وإن شفاعتهن ترتضى(«]]]، ثمَّ ادَّعى أنَّ الوحي كان حاجةً نفسيَّةً 

له في الغار، فظنَّ أنَّه أوحي إليه شأنه شأن سائر  شعر بها الرَّسول نتيجة طول تأمُّ

الأنبياء، وبذلك ينكر بروكلمان الوحي الإلهي ويتَّهم النَّبي بأنَّه قد اختلق الوحي 

 جع وبين ما جاء به النبي الكريم عر والسَّ ة به، كما قارن بين الشِّ لأسباب نفسيّةٍ خاصَّ

جع النثريَّة وبين ما في القرآن من فواصل وترتيل، ووجد أنَّهما  فقد ربط ما بين قوافي السَّ

شيءٌ واحدٌ، وفي هذا اختلاقٌ عجيبٌ ما برح منذ نزول الوحي، ويصف بروكلمان حادثة 

ك  الإسراء والمعراج بأنَّها أساطير شعريَّةٌ، وغايته من وراء تلك الادّعاءات الباطلة زرع الشَّ

.يبة في نفوس المسلمين من عقيدة الإسلام ونبيها محمد والرَّ

فك  يوهان  الألمانيِّ  المستشرق  دراسة  فنذكر  ودراستها،  العربيَّة  اللُّغة  مجال  ا في  أمَّ

الموسومة بـ )العربية، دراسات في اللُّغة واللَّهجات والأساليب(؛ إذ وجد فك أنَّ أهميَّة 

اللغة العربيَّة جاءت منذ نزول الوحي على نبي الله محمد، يقول فك: »لم يحدث 

حدثٌ في تاريخ اللُّغة العربيَّة أبعد أثراً في تقرير مصيرها من ظهور الإسلام، ففي ذلك 

العهد -قبل أكثر من 1300 عام- عندما رتَّل محمد القرآن على بني وطنه بلسانٍ 

دلالةٍ عظيمة  ذات  كانت  الجديد،  ين  والدِّ لغته  بين  وثيقة  رابطة  تأكَّدت  مبيٍن،  عربيٍّ 

المكانيِّ، بل  اللُّغة مرتبطةً بحيّزها  اللغة«]]]، فلم تعد أهميَّة  النتائج في مستقبل هذه 

اتَّسعت لتشمل العالم بأسره. يتناول فك بالتفصيل تطوُّر أساليب اللُّغة العربيَّة ولهجاتها 

والعوامل التي أثَّرت في هذا التَّطور بدءًا من العصر الإسلاميِّ إلى العصر الحديث، وقد 

واهد التي تدعِّم بحثه وتثريه. رجع إلى العديد من المصادر الغنيَّة بالشَّ

كما نشط المستشرقون الألمان في مجال تحقيق المخطوطات ونشرها؛ إذ تملك المكتبة 

]]]- كارل بروكلمان، تاريخ الشعوب الإسلامية، ترجمة: نبيه أمين فارس، منير بعلبكي، دار العلم للملايين، ط5، بيروت، 1968م، ص34.

]]]- يوهان فك، العربية، دراسة في اللغة واللهجات والأساليب، ترجمة: عبد الحليم النجار، المركز القومي للترجمة، القاهرة، 

2014م، ص1. 



76

العربيَّة الإسلاميَّة كًّم لا يستهان به من المخطوطات التي تشمل العلوم الإسلاميَّة وغيرها، 

المخطوطات  تحقيق  في  الطولى  اليد  لهم  كانت  الذين  الألمان  المستشرقين  أشهر  ومن 

براجشتراسر )Bergsträßer( وتلميذه بريتزل )pretzl(، وقد حقّقا كتاب )معاني القرآن( 

القراءات  )تعليل  وكتاب  الأنباري،  لابن  والابتداء(  الوقف  في  )الإيضاح  وكتاب  للفرَّاء، 

 )Sprenger( للإمام الشيرازي، وغيرها الكثير، كما حقَّق المستشرق الألماني شبرنجر )السبع

يوطي. إنَّ تلك الحركة دفعت الكثير من المستشرقين  كتاب )الإتقان في علوم القرآن( للسُّ

الغرب  متاحف  لتصبح  الحروب،  أثناء  عليها  الاستيلاء  أو  المخطوطات  نفائس  لسرقة 

مليئةً بكتبٍ تعِّب عن حضارتنا وتراثنا المستلب، والذي لا يزال محطَّ أطماع الغرب في 

كلِّ زمانٍ ومكانٍ.



77

ّ ي
اق الألما�ن  حول دراسة الاست�ش

ٌ
 تاريخيّة

ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

 الخاتمة

ليبيَّة التي شارك بها الألمان نظر الكنيسة إلى إعادة تمكين  لفتت الحروب الصَّ

الديانة المسيحيَّة، لا  دعائم ديانتها المسيحيَّة، والقيام بإصلاحات من شأنها دعم 

سيَّما وأنَّ أبناء ألمانيا الذين شاركوا في تلك الحروب استطاعوا الاطلاع على حضارة 

فراحت  الكنسيّة  لطة  السُّ أرعب  قويَّةً متماسكةً، ممَّ  دولةً  فيها  ق، ووجدوا  الشَّ

لت إلى أنَّ  س للحضارة العربيَّة ودعَّم ركائزها، فتوصَّ بب الذي أسَّ تبحث عن السَّ

بعُث  منذ  الإسلاميّة  ولة  الدَّ عليه  قامت  الذي  المتين  الأساس  الإسلاميَّ هو  ين  الدِّ

ين يجب أن يحارب وتدكُّ حصونه  الدِّ أنَّ هذا  النبي محمد رسولً، فأدركت 

الكنيسة  كانت  إذ  المسحييّن،  جلدتهم  أبناء  على  يشكِّل خطراً  لأنَّه  ذلك  المنيعة؛ 

ين  ، فكان القضاء الممنهج على هذا الدِّ تخشى على أبنائها من دخول الدين الإسلاميِّ

هو الطَّريق الوحيد للقضاء على هذه الحضارة بأسرها.

ةً، وهي أنَّ الفكر لا يمكن أن يجابه إلَّ بمثيله،  لقد أدركت الكنيسة حقيقةً مهمَّ

قوا  ليتعمَّ ارسين  الدَّ وإرسال  بتمويلها،  وقامت  الاستشراق  حركة  بتشجيع  فقامت 

بدراسة القرآن الكريم والعلوم الإسلاميَّة المتعلَّقة به، ودراسة اللغة العربيَّة، ليعود 

العربيَّة لأبنائهم في فروع الجامعات  المستشرقون بعد ذلك إلى بلدانهم فيدرِّسوا 

أن  تستطيع  لن  أنَّها  ألمانيا  أيقنت  فقد  الغرض،  لهذا  افتتاحها  تمَّ  التي  والمعاهد 

ة العسكريَّة أياً من تلك الغايات التي حقَّقت فعلاً نتائج أكثر  تحقِّق من خلال القوَّ

اليَّةً.  عمقاً وفعَّ

وتدقيقٍ في  دون تمحيصٍ  البعض  بعضهم  عن  يأخذون  المستشرقون  كان  وقد 

مة،  المقدَّ بالحقائق  يسلِّمون  بذلك  وهم  وبحوثٍ،  دراساتٍ  من  الأوائل  مه  قدَّ ما 

العلميِّ  البحث  البعد عن  كلَّ  بعيدٌ  منها، وهذا  التثبُّت  دون  تها  بصحَّ ويجزمون 

وأخلاقه الذي يجب أن يتحلَّ به الباحث، وفي ذلك دليلٌ بيٌّ على ما ينفذونه من 

ين وتشويه العقيدة الإسلامية. خطَّةٍ أيديولوجيَّةٍ تمَّ رسمها للتمكُّن من الدِّ

راسة  والدِّ البحث  من  طويلةٍ  سنواتٍ  خلال  الألمان  المستشرقون  ل  توصَّ وقد 



78

إذ  له،  خطَّطوا  ما  وفق  مذهلةٍ  نتائج  إلى  واللغويِّ  الدينيِّ  اث  التُّ في  والتنقيب 

استطاعوا من خلال الازداوجيَّة في التَّعامل مع الفكر الإسلاميِّ أن يؤثِّروا ويشكِّكوا 

سم -كما تقول العرب- وذلك لأنَّ  وا سمومهم في الدَّ في أصل العقيدة الإسلاميَّة، فدسُّ

ين الإسلاميِّ وللمسلمين، ممَّ  أكثر هؤلاء المستشرقين يضمرون العداء والبغض للدِّ

دفعهم إلى الطَّعن في كتاب الله الذي حماه الله من كل زورٍ وتزويرٍ، فأوَّلوا آياته 

النبيَّ  المتشابهة، وهاجموا  آياته  يتَّفق مع هواهم ومذاهبهم، وشكَّكوا في  تأويلاً 

الكريم محمد واتَّهموه بالكذب والتَّلفيق، ونسبوا إليه من القصص والأحاديث 

ما  وهذا  والغربيِّ،  الإسلاميِّ  العالم  أمام  تشويه شخصه  من خلاله  يستطيعون  ما 

ق ودينه الإسلاميِّ  نلمس نتائجه حتَّى يومنا هذا، إذ إنَّ العالم الغربّي يمتلك عن الشَّ

معارف متناقضةً ومنقوصةً، تظُهر الدين على غير ما هو عليه في حقيقته، وذلك هو 

جلُّ ما سعى إليه المستشرقون الألمان وغيرهم على مرِّ العصور.



79

ّ ي
اق الألما�ن  حول دراسة الاست�ش

ٌ
 تاريخيّة

ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

لائحة المصادر والمراجع

1- القرآن الكريم.

بغداد،  ط1،  الرافدين،  دار  فياض،  نبيل  ترجمة:  والإسلام،  اليهودية  غايغر،  أبراهام   -2

2018م.

3- أمجد يونس الجنابي، آثار الاستشراق الألماني في الدراسات القرآنية، مركز تفسير للدراسات 

القرآنية، ط2، الرياض، 2015م. 

4- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ترجمة: جورج تامر، مؤسسة كونراد- أدناور، ط1، برلين، 

2004م.

5- زاهدة محمد الشيخ طه المزوري، صورة الشرق بين الفلسفة الغربية والاستشراق، دار 

المنهل، عمان، 2016م.

6- عادل عباس النصراوي، إشكالية فهم النص القرآني عند المستشرقين، دار الرافدين، ط1، 

بيروت، 2016م.

7- عبد الرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط4، 

بيروت، 2003م.

للنشر  الخليج  دار  للاستشراق،  والوظيفي  التاريخي  التطور  المدرس،  عزيز  فارس   -8

والتوزيع، ط1، الأردن-عمان، 2021م.

9- كارل بروكلمان، تاريخ الشعوب الإسلامية، ترجمة: نبيه أمين فارس، منير بعلبكي، دار 

العلم للملايين، ط5، بيروت، 1968م.

10- محمد البهي، المبشرون والمستشرقون في موقفهم من الإسلام، مطبعة الأزهر، القاهرة، 

بلا تا.

11- محمد عبد الله شرقاوي، الاستشراق وتشكيل نظرة الغرب للإسلام، دار البشير للثقافة 

والعلوم، القاهرة، 2015م.



80

12- محمد فلاح الزعبي، الاستشراق والإسلام: دراسة في أدب غوته، دار مجدلاوي للنشر 

والتوزيع، ط1، عمان، 2009م.

13- مصطفى السباعي، الاستشراق والمستشرقون ، ما لهم وما عليهم، دار الوراق للنشر 

والتوزيع، سورية، 1999م.

14- يوهان فك، العربية، دراسة في اللغة واللهجات والأساليب، ترجمة: عبد الحليم النجار، 

المركز القومي للترجمة، القاهرة، 2014م.



81

ّ ي
اق الألما�ن  حول دراسة الاست�ش

ٌ
 تاريخيّة

ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

الاستشراق الألماني ودوره في الدّراسات الشرقيّة
تاريخ الاستشراق الألماني وملامح من أسسه المنهجيّة

م.م. محمد سعدون المطوري]]]

المقدمة

الباحث  يحتاجها  آثارًا علميّةً  لتركه  الألماني  بالاستشراق  الاهتمام  الجدوى من  تنبع 

لذلك  والإسلاميّة.  الشّقيّة  الدّراسات  مجال  والغربّي على حدّ سواء في  والمسلم  العربّي 

الإسلاميّ  العالمين  في  والدّراسات  البحوث  من  مجموعةٌ  الألمانّي  الاستشراق  عن  كُتب 

والغربّي، وقد شهد الطرفان بقدرة الاستشراق الألماني الموضوعيّة والعلميّة، ففي المؤتمر 

8/ 12/ 2002 وضمّ  مايتر في  مدينة  عُقد في  الذي  أوسطيّة  الشّق  للدراسات  العالمي 

18 بلدًا أوروبيًّا، قدّم ادوارد سعيد ثناءاً استثنائياً للتراث التفّسيريّ للبحث الفيلولوجيّ 

والنّقد  الفهم  من  لكلّ  ا  هامًّ مصدرًا  وعدّه  أعماله،  في  القويّ  أثره  أوضح  كما  الألماني، 

أن  بعد  الألمان  المستشرقين  سيرة  على  المنجد  الدين  أثنى صلاح  وقد  العولمة،  عالم  في 

عاشرهم لمدّة ثلاثين عامًا معتبراً إياهم الأكثر نزاهةً في التوّجّه العلميّ وجديةّ في فهم 

التّاث والتاّريخ الإسلامي. كما أشادت أوساط علميّة في أوروبا وأمريكا بالمنهجيّة العلميّة 

وهناك  الغربيّة،  الجامعات  بعض  في  منهجيتّهم  آثار  بقاء  وإلى  الألمان،  للمستشرقين 

إشاراتٌ من شخصيّاتٍ بارزةٍ في الولايات المتحّدة... إلى عدم استقلال العِلم الأمريكي عن 

العلم الألماني، ومن بين ما قيل في ذلك: يجب على المرء أن يدرس اللغّات الشرقيّة في 

ألمانيا، وعلى وجه التحّديد على يد تيودور نولدكه.

الغربيّة،  البلدان  في  الاستشراق  لدى  تتوافر  لا  قد  بميزاتٍ  الألماني  الاستشراق  ينفرد 

]]]- باحث عراقي.



82

معهم  تستمر  ولم  سياسيّة،  مآرب  عليهم  تسيطر  لم  الأغلب  على  الألمان  فالمستشرقون 

أهداف التبّشير طوال مسيرتهم في دراسة الشّق، ولم يتصّفوا بروحٍ عدائيّةٍ ضدّ الإسلام 

والحضارة الإسلاميّة العربيّة، بل اتصّفوا بحماسهم وحبهّم للغّة العربيّة]]]، وتعلقّ قسمٌ 

منهم بالأدب العربي والتراث الوسيط كقصص ألف ليلة وليلة وكليلة ودمنة.

اللغوي  التحليل  مناهج  إرث  إلى  الألمانّي  الاستشراق  ركون  المتابعين  بعض  وعدّ 

تطرفّاً  أقلّ  خطابه  جعل  إلى  والتأّويل  التفّسير  وعقلانيّة   ،)Philologie( الفيلولوجي  

مقارنةً بخطابات استشراقيّةٍ أوروبيّةٍ أخرى وخصوصًا فيما يتعلقّ بقضايا التراث والفكر 

ويتداول  يطرحها  والتي  بالإسلام،  الغرب  علاقة  على  ذلك  وانعكس  الإسلامي،  العربي 

شأنها بعض علماء المشرقيات الألمان والمتخصّصين بقضايا العرب والإسلام طرحًا مختلفًا 

متجاوزين نسبيًّا الرؤية المركزيةّ في الاستشراق المتطرف )المسُيّس(]]].

أوّلً: الاستشراق الألماني )نظرة تاريخيّة(

الحملة  أيام  إلى  والمسلمين  وبالعرب  بالشّق  ألمانيا  لاتصّال  الأولى  الجذور  تعود 

الصليبية]]] الثانية )542-544هـ/ 1147-1149م(، فقد كان الألمان حينها من المشاركين 

في الحج]]] إلى الأراضي المقدّسة، حيث قدّموا وصفًا لتلك البلاد ونقلوا شيئاً من حضارتها 

بعد عودتهم إلى الديار، كما شاركوا الرهبان في الترجمة عن العربيّة في الأندلس]]].

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص7؛ جحا، الدراسات العربية والإسلامية في أوروبا، ص186.

]]]- رسول، محمد رسول، الغرب والإسلام قراءات في رؤى ما بعد الاستشراق، ط1، )المؤسسة العربية للدراسة والنشر، بيروت، 

2001(، ص58.

]]]- الصليبية: حركة مسيحيّة تمثلت بالحملات العسكرية التي قامت بها أوروبا إلى الشرق العربي الإسلامي عند نهاية العصور 

والزنكيين،  السلاجقة،  من  كل  بقيادة  المسلمون  العرب  لها  تصدى  عسكرية  حملات  بسبع  الحروب  هذه  تمثلت  الوسطى، 

والأيوبيين، والمماليك بالتتابع. الخطيب، مصطفى عبد الكريم، معجم المصطلحات والألقاب التاريخية، ط1، )الرسالة، بيروت، 

1996(، ص294.

]]]- المقصود بالحج هنا هو حج المسيحيين إلى القدس )أورشليم(، تعد هذه الممارسة عند المسيحيين رافدًا مهمً في صياغة 

الخلفية الفكرية للحروب الصليبية، وتعززت فكرت الحج برغبة المسيحيين في التعرف على الأماكن التي شهدت تجسد المسيح 

عليه السلام وعذابه، وما ورثته المسيحية من اليهودية من احترام خاص لمدينة القدس )أورشليم(، وفي الوقت نفسه شاع الاعتقاد 

بين مسيحيي الغرب اللاتيني بأن الذخائر المقدسة، ورفات القديسين لها القدرة على محو الذنوب، وبمرور الزمن تعين على 

الكنيسة الغربية أن تعترف بقيمة الحج إلى المزارات المقدسة، مما جعل منه اعتقادًا سائدًا في الوسط المسيحي. قاسم، عبده 

قاسم، الخلفية الأيديولجيّة للحروب الصليبيّة، ط2، )ذات السلاسل، د. م، 1988(، ص31-30.

]]]- العقيقي، نجيب، المستشرقون موسوعة في تراث العرب مع تراجم المستشرقين ودراساتهم عنه منذ ألف عام حتى اليوم، 

ط 5، )دار المعارف، القاهرة، 2006( ج2، ص340.



83

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

كراسي  إنشاء  على  النيّة  انعقدت  للميلاد  عشر  والخامس  عشر  الرابع  القرنين  وفي 

لدراسة اللغات الشرقيّة في ألمانيا، كانت تلك النيّة متزامنةً مع إنشاء الجامعات الألمانيّة 

التي تأخّر تأسيسها في ألمانيا عن بقيّة بلدان أوروبا]]]. إلّ أنّ القرن السادس عشر الميلادي 

يعدّ مرحلةً في تاريخ الاستشراق الألماني؛ إذ يمكن فيها تشخيص سماتٍ واضحةٍ للاستشراق 

القرن من  الشّقيّة في وقتها لاقت اهتمامًا واضحًا خلال هذا  الدّراسات  في ألمانيا؛ لأنّ 

لتلك  تأسيسيٌّ  دورٌ  لها  كان  ألمانيّة  بها شخصيّات  قامت  التي  العلميّة  المساعي  خلال 

الدّراسات، وعُرفت تلك الشخصيّات باسم: أساتذة اللغات الشّقيّة. ابتداءً، عمل هؤلاء 

الأساتذة بتعليم اللغة العبريةّ لدارسي اللّهوت مع إعطاء محاضراتٍ في تفسير التوراة، 

إضافة إلى تعليم العربيّة والسريانيّة وغيرها من اللغات السّامية]]].

كان الاستشراق الألمانيّ في البداية كغيره انطلق ضمن إطار الرغّبة في تحقيق مصالح سياسيّة 

واقتصاديةّ إضافة إلى دوافع الردّّ على الإسلام وتنشيط المذاهب المسيحيّة في العالم الشّقيّ 

تحت مظلة التبشير]]]، وتمثلّت خطواته الأولى في هذا القرن بجمع المخطوطات الشقّيّة، 

وتخصيص كراسي لتدريس اللغات السّامية في جامعات ألمانيا، إلّ أنّ قيام الإصلاح الديني 

)Reformation(]]] على يد مارتين لوثر )928هـ/ 1521م( كان له أثرٌ في تغيير تلك التوجهات، 

التي تحدّدت بتركها العالم الديني والثقّافيّ للكاثوليكيّة، وإزالتها لظواهر الطابع الثقافي المتصّل 

بالتوراة وبقراءته وبترجمته وبتفسيره في تشريعها الديني الخاص]]]. ممّ يعني تحرّر المنظومة 

العلميّة في ألمانيا نوعًا ما من توجيهات الكنيسة والحكام في وقت مبكر.

]]]- الشاذلي، عبد الله يوسف، الاستشراق مفاهيم صلات جهود، ط1، )د.م، د. ت(، ص435.

]]]- الأيوبي، هاشم إسماعيل، أبحاث عربية في الكتاب ألتكريمي للمستشرق الألماني فولفد يتريش فيشر، ط1، )د. م، 1994(، 

ص11.

السابع  العدد  القومي، سوريا(،  الثقافة والإرشاد  المعرفة، )وزارة  ألمانية، مجلة  ]]]- كرال، غونترال، تطور علم الاستشراق في 

والخمسون، السنة الخامسة، 1966، ص12 .

]]]- من ألمانيا بدأت البروتستانتية، أو حركة الإصلاح الديني، وتحديدًا من ويتنبرغ في مقاطعة ساكس، وعلى يد الراهب مارتن 

لوثر)888-953هـ/ 1483-1546م( عندما أقدم على تعليق مبادئه الـ 95 على باب الكنيسة، ثم اخذ يتبعها بعدة مؤلفات ينتقد 

فيها الكنيسة الكاثوليكية وممارسات أساقفتها، فاندلعت حروب الإصلاح الديني في ألمانيا وخارجها. الخوند، مسعود، الموسوعة 

التأريخية الجغرافية، )دار رواد النهضة، بيروت، د. ت(، ج3، ص18.

]]]- عبد السلام، أحمد حسن، تاريخ الاستشراق الألماني، مجلة الفكر العربي، العدد: 31، السنة: 5، )معهد الإنماء العربي، بيروت، 

1983(، ص190.



84

على  متكّئاً  القرن  هذا  في  الشّق  لدراسة  العملي  الألمان  المستشرقين  تحركّ  كان 

مخطوطات مكتبة بوستل]]] في مدينة )فالس(، والتي أصبحت أساسًا مهمًّ بنيت عليه 

منهم:  المستشرقين  من  عددٌ  الوقت  هذا  في  ولمع  ألمانيا]]]،  في  الشّقيّة  اللغات  دراسة 

في  المكتبة  تلك  من  أفاد  الذي  1554-1613م(  )962-1022هـ/  كريستمان  يعقوب 

تأليف كتاب لتعليم حروف اللغة العربية، وأعدّ مطبعة بحروف من الخشب لطباعة 

هذا الكتاب، وعمل على إنشاء كرسي للعربيّة في جامعة هايدلبرغ، واستطاع أن يدُرك 

مقدار الصّلة الوثيقة بين العربية كلغةٍ وبين العلوم الأخرى كالطب والنجوم، لذا ترجم 

كتاب الفلك للفرغاني )ت: 347هـ/ 861م( لا عن العربيّة مباشرة، بل عن النّصّ العبري 

ولا إلى الألمانيّة بل إلى اللّتينيّة«]]]. وعمانوئيل ترميليوس]]] الذي حاول دراسة الشّق 

1579م(،  )987هـ/  والسريانيّة  الكلدانيّة  اللغتين  قواعد  عن  لكتاب  وضعه  من خلال 

وترجمته للإنجيل من السّيانيّة عن مخطوطة )لبوستل( إلى اللاتينيّة في السنة نفسها]]]، 

وانصرف منذ سنة )969هـ/ 1561م( إلى إعداد ترجمةٍ حرفيّةٍ للعهد القديم )التوراة( 

إلى اللاتينيّة وبمؤازرة من تلميذه وزوج ابنته فاي يوليوس )Fai yulus(]]]، ولقد صادف 

إقدام يوليوس الذي نال نصيباً من علوم العربيّة على ترجمة الكتاب المقدس، الذي وجد 

المجلدّ منه بين رسائل بولس وتاريخ الرسل التي تركها )بوستل( بين مستنداته تطابقًا 

]]]- ولد بوستل )Guillaume Postel( في وسط متواضع بالنورماندي سنة )916هـ/ 1510م(، درس في باريس وعني بدراسة 

لشراء  الشرق  إلى  بعثة  في  فرنسا  ملك  الأول  شارل  أرسله  والاسبانية،  والايطالية  البرتغالية  وتعلم  والعبرية،  اليونانية  اللغتين 

المخطوطات الشرقية سنة )941هـ/ 1534م(، وقد لقي ترحابا في تركيا من السفير الفرنسي هناك، وسرعان ما تعلم اللغة التركية، 

وأيضًا تعلم اللغة العربية من خلال معرفته باللغة العبرية، من كتبه قواعد اللغة العربية، وجمهورية الترك، توفي سنة )989هـ/ 

1581م(. فوك، يوهان، تاريخ حركة الاستشراق الدراسات العربيّة والإسلاميّة في أوروبا حتى بداية القرن العشرين، ترجمة: عمر 

لطفي العالم، ط2، )دار المدار الإسلامي، بيروت، 2001(، ص48ـ50.

]]]- المنجد، صلاح الدين، المستشرقون الألمان تراجمهم وما أسهموا به في الدراسات العربية، ط1، )دار الكتاب الجديد، بيروت، 

1978(، ج1، ص15.

]]]- الشاذلي، الاستشراق، ص437.

]]]- عمانئويل ترميليوس )916-988هـ/ 1510- 1580م(: يهودي من فيرار كان قد تكثلك ثم انتمى إلى البروتستانتية. عبد 

السلام، تاريخ الاستشراق الألماني، ص191.

]]]- العقيقي، المستشرقون، ج2، ص340.

]]]- فاي يوليوس )952-1011هـ/ 1545-1602(: وهو تلميذ لترميليوس وخلف له. كان مهتمًّ بالعربيّة بطريقة ظرفيّة عبر 

قيامه بأبحاث لأستاذه المكلفّ بترجمة التوراة العبري من قبل الأمير المنتخب فردريك الثالث. عبد السلام، تاريخ الاستشراق 

الألماني، ص191.



85

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

اللوثري]]]، ووضع  المنحى الإصلاحي  الربّ ضمن  بكلمة  المعنيّة  الأوساط  توجّهات  مع 

كريستمان فهرسًا للمخطوطات الشّقيّة لبوستل، فوجدت العبريةّ والكلدانيّة والعربيّة 

والسريانيّة طريقها إلى الجامعات الألمانيّة]]].

في القرن السابع عشر برزت شخصياّت استشراقيّة في ألمانيا، كالراهب الألماني جرمانوس]]] 

)P.D. Germanus( )997-1081هـ/ 1588-1670م( الذي وضع معجمً عربيًّا - لاتينيًّا - 

إيطاليًّا بعنوان: )fabrica lginguae arabicae, roma(، ومع أنّ هذا المعجم كان رديئاً 

وضئيل القيمة إلّ أنهّ بقي مستعملً في أوساط المبشرين حتى منتصف القرن التاسع عشر 

للميلاد، كما ترجم جرمانوس القرآن الكريم إلى اللاتينيّة، واشترك في الترجمة العربيّة للكتاب 

للفاتيكان )1082هـ/ 1671م(]]]، وعمل  التابعة  الدّعوة والتبشير  المقدّس، نشرتها هيئة 

اللّهوتي الإصلاحي جوهان هوتنغر )1030-1078هـ/ 1620- 1667م( فهرسًا للمخطوطات 

الشرقيّة، ونشره سنة )1069هـ/ 1658م( في هايدلبرغ، بعد أن قام برحلةٍ إلى هولندا لكي 

يتمرنّ على العربيّة عند فاي يوليوس، كما قام بمحاولة وضع حياة السيد المسيح بالعربيّة، 

مع ترجمة لاتينيّة تجمع مقاطع من القرآن الكريم ومقاطع من التوراة، وكتابه، )المكتبة 

الرّباعيّة الأجزاء( قد حوى مجموعة من منتخبات المخطوطات والكتاّب العرب. ولكن كلّ 

عمله لم يصل إلى التحرّر من ثقل التأويل الديني، ويقول جوهان عن كتابه: »إنهّ يساهم 

بتفسير اسم الله في العهد القديم«]]].

وفي القرن نفسه، دُشّنت أوّل طبعة للقرآن الكريم بحروف عربيّة، وما تزال توجد منها 

]]]- فوك، يوهان، تاريخ حركة الاستشراق الدراسات العربيّة والإسلاميّة في أوروبا حتى بداية القرن العشرين، ترجمة: عمر لطفر 

العالم، ط2، )دار الكتب الوطنية، بنغازي، 2001(، ص55.

]]]- العقيقي، المستشرقون، ج2، ص340ـ341.

]]]- جرمانوس: راهب مبشر فرنشسكاني ألماني، ولد في سيليزيا بألمانيا )997هـ/ 1588م(، وانخرط في سلك الرهبنة، ثم تعلم 

اللغات الشرقية، وخصوصًا اللغة العربية في الكلية التبشيرية المنسوبة إلى اسم القديس بطرس في روما، ثم سار إلى فلسطين 

للتمكن من اللغة العربية، وألفّ كتاباً في اللغة العربية ثم توسع فيه وعمل منه معجمً )عربيًّا  - لاتينيًا -  إيطاليًّا(، وله كتاب 

بعنوان )نقائض الإيمان(، وكذلك اشترك بالترجمة العربية للكتاب المقدس، توفي سنة )1071هـ/ 1660م( في الأسكوريال. بدوي، 

موسوعة المستشرقين، ط3، )دار العلم للملايين، بيروت، 1993(، ص180.

]]]- بدوي، موسوعة المستشرقين، ص180

]]]- عبد السلام، تاريخ الاستشراق الألماني، ص192.



86

 Abraham( [[[نسخ في الوقت الحاضر، كان القائم على تلك الترجمة أبراهام هنكلمان

Schultzio). مطبعة  في  طباعتها  وتمّ  بألمانيا،  هامبورج  مدينة  في   ،)Hinckelman

نشُرت  برلين  »وفي  560 صفحة]]]،  في  وتقع  1694م(  )1106هـ/  سنة   )Schillelriana

)1114هـ/  سنة  واللاتينيّة  والتركيّة  والفارسيّة  بالعربيّة  الكريم  القرآن  من  مختارات 

وأستاذ  اللاهوتي   ،)Anderia Acouthos( أكلولوثوس]]]  أندريا  بنشرها  قام  1702م( 

اللغات الشرقية في براتسلافا وتقع في 57 صفحة من قطع الورق وعنوانها باللاتينيةّ:

Alcoranca, sive specimen Alcorani quadriling uis Arabici, persici, 

Turcici. Latini[4].

بحلول القرن الثامن عشر الميلادي تعلم قسم من المستشرقين الألمان اللغات الشرقيّة 

في هولندا، ولما رجعوا إلى ألمانيا علمّوها في جامعاتها، وأخرجوها من نطاق التوراة الذي 

ضرب حولها ردحًا من الزمن إلى ميدان الثقّافة العامّة، وعندما اتصّلت ألمانيا بالشّق 

اتصال سياسة وتجارة أنشأت مدرسة للغات الشرقيّة في برلين سنة )1305هـ/ 1887م( 

على غرار المدرسة الفرنسيّة والنمساويةّ]]].

 gohann( ميخائيليس]]]  جوهان  القرن  هذا  في  المستشرقين  من  برز  وممن 

]]]- هنكلمان )1063-1107هـ/ 1652-1695م(: راهب من مدينة هامبورج الألمانية، وقد دافع هنكلمان عن طبعته في مقدمة 

الترجمة، التي لا تقدم سوى النص ضد الاعتراضات بقوله: إن هذا العمل شأنه شأن كل الاهتمامات بالعربية، غير ذي جدوى 

ا. فوك، المرجع السابق، ص97. كبيرة، ولا تناسب رجال الدين إلّ بقدر طفيف جدًّ

]]]- بدوي، موسوعة المستشرقين، ص438.

]]]- اندريا اكلولوثوس )1065-1116هـ/ 1654-1704م(: من سيليزيا، تعلم العبريةّ والكلدانيّة والعربيّة والفارسيّة والحبشيّة 

والمغربيّة والقبطيّة والتركيّة، وفي حروب بولونيا مع الأتراك اقتنى نسخة من القرآن الكريم بترجمتين تركيّة وفارسيّة فترجمها 

ولكنه لم يوفق إلى نشرها، فاكتفى بنماذج منها مرفقًا كل نص عربي بترجمة فارسيّة وتركيّة ولاتينيّة، بعنوان: نصوص من القرآن 

مترجمة بأربع لغات )برلين1113هـ/ 1701م(. مراد، يحيى، معجم أسماء المستشرقين، ط1، )دار كتب عربية، د. م، د. ت(، 

ص152.

]]]- بدوي، موسوعة المستشرقين، ص439.

]]]- العقيقي، المستشرقون، ج2، ص341.

]]]- جوهان ميخائيليس )1130-1205هـ/ 1717-1790م(: مستشرق ألماني، تعلم العربية وأتقنها مع غيرها من اللغات السامية 

في جامعة جوتنجن، وعلمها في موسكو، واقترح على ملك الدنمارك إرسال بعثة إلى جنوبي الجزيرة العربية )1206هـ/ 1761م( من 

آثاره: كتب مدرسية في قواعد اللغة العربية، وآداب اللغة السريانية، وآداب اللغة العبرية. العقيقي، المستشرقون، ص355 ـ 356.



87

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

michaaelis( وهو لاهوتي وذا نزعةٍ عقليّةٍ في فهم الدين والنّظر إلى الكتاب المقدّس، 

من خلال أبحاثه الواسعة، في ألفاظ اللغة العبريةّ، ونقده لأسفار العهد القديم، ومعرفته 

النّقدي  المنهج  أساس  اعتمد  وقد  والعربيّة،  السريانيّة   )Philologie( بالفلولوجيا]]] 

 )Johann Jakob Reiske( ريسكه]]]  ويعد  المقدس]]].  الكتاب  معالجة  في  التاّريخيّ 

أنموذجًا بارزاً -في هذا القرن- حيث قام بجولةٍ في هولندا، لمراجعة المخطوطات العربيّة 

أنّ  فأثبت  العربي،  الشّعر  ذا رغبةٍ بدراسة  ليدن )1151هـ/ 1738م(، وكان  في جامعة 

لغةٍ  مجردّ  بأنهّا  المستشرقين  بعض  يراها  لما  خلافاً  التاّريخ  في  مستقلةّ  العربيّة  اللغّة 

إضافيّةٍ من أجل دراسة العبريةّ، وأنهّا تحمل قيمً أخرى غير القيم اللغوية]]]، كما نقل في 

سنة )1152/ 1739م( أشعار جرير، واهتمّ بشكلٍ خاصٍّ بقصائد العرب الشّهيرة في عصر 

ما قبل الإسلام، وبالمعلقّات التي عكف على دراستها مع شروح يحيى بن علي التبريزي، 

ومحمد بن إبراهيم المعروف بابن النحاس، ووقع اختياره أخيراً على أطولها وهي معلقة 

)طرفة ابن العبد(]]].

في  والتقّدّم  بالتنّوّع  حفل  قد  الألمانّي  الاستشراق  فإنّ  عشر،  التاسع  القرن  في  أمّا 

النّصوص ثم دراسة جغرافيا  اللغّات إلى جمع وتحقيق  دراساته الشرقيّة، فمن دراسة 

البلدان الشرقيّة، والاهتمام بتاريخها وواقعها السياسي والاجتماعي ودور الأديان فيها، 

إلى الاهتمام بالقديم والتركيز على التراث العربي، فضلً عن استحداث المزيد من كراسي 

اللغات الشرقية في الجامعات الألمانيّة.

]]]- الفلولوجيا: طرق تستهدف انجاز نص، وتسهيل قراءته ونقده، بضمان شرعيته اللغوية، وقد لعبت الفلولوجيا في القرن 

معجم  سعيد،  علوش،  بها.  خاص  عنوان  في  لها  تفصيل  وسيأتي  والمقارنة.  التاريخيّة  الوجهتين:  من  ا  خاصًّ دورًا  عشر  التاسع 

المصطلحات الأدبيّة المعاصرة، ط1، )دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1985(، ص171.

]]]- بدوي، موسوعة المستشرقين، ص580.

]]]- جوهان جاكوب ريسكه )1129-1188هـ/ 1716-1774م(: مستشرق ألماني، توفي والده وهو صغير، فأودع في ملجأ للأيتام 

في مدينة هلة، أتقن اللاتينيّة واليونانيّة وهو في المدارس الابتدائيّة، كان على خلاف علمي مع أستاذه اسخولتنز، الذي نصح 

ريسكه بدراسة اللغات السامية لفهم اللغة العربية، ولم يصنع ريسكة صنيع أستاذه الذي يتهرب من الصعوبات في النصوص 

العربية، تحول ريسكه من دراسة العربية إلى الطب، بعد أن أقنعه أستاذه الذي كان يريد إعداد ابنه ليخلفه في منصبه أستاذًا 

للغة العربية في جامعة ليدن. بدوي، موسعة المستشرقين، ص298ـ299ـ300 .

]]]- عبد السلام، تاريخ الاستشراق الألماني، ص194.

]]]- فوك، تاريخ حركة الاستشراق، ص112.



88

يرى هارتموت بوبتسين]]] أنّ كرسي اللغات المشرقيّة في كلية الآداب مستحدثٌ، وقد 

صدرت وثيقة في جامعة بايرويت )Bayreuth( )1155هـ/ 1742م( تؤكّد على أنّ أستاذ 

شغل  حول  المستقبليّة  النّزاعات  كانت  وبهذا  لاهوت،  أستاذ  يكون  أن  يجب  الكرسي 

المراكز مبرمجةً سابقًا، غير أنهّا انفجرت في وقتٍ معيٍّ عندما بدأ الاستشراق يفُهم على 

أنهّ نظامٌ مستقلٌّ بذاته]]]، ففي هذه الفترة بدأ الاستشراق يتبلور ويأخذ أبعادًا مهمّةً في 

الجامعات الألمانيّة، على أثر معطياته العلميّة، وتعدّد الموضوعات التي يدرسها، حيث 

كانت محاولات الخروج من ضغوط رجال اللّهوت على أشدّها في ذلك الوقت، بعد 

ألمانيا على حساب  الأكاديميّة حيّزاً كبيراً في جامعات  العلميّة  الاختصاصات  أن أخذت 

الدّراسات اللّهوتيّة، وكان لقسم من المستشرقين محاولاتٌ لإظهار قدراتٍ علميّةٍ أكثر 

شموليّةً كما هو الحال مع المستشرق فيدهايم]]] الذي أبدى اهتمامات شملت إلى جانب 

السّهلة،  العربيّة  بتعليم  البدء  إلى  ... دعا  أيضًا، وفي مقال  الإنكليزيةّ  اللغة  الاستشراق 

بدلً من العبريةّ الصّعبة، ويعُدّ أوّل من ألقى محاضرات حول القرآن في أرلانجن، وإلى 

جانب الدّراسات العبريةّ عالج فيدهايم في المقالات العديدة التي نشرها موضوعات في 

الفلسفة والعقيدة المسيحيّة وعلم الطبيعة«]]].

هذه  وكانت  الشّقيّة،  الدّراسات  تطوير  في  كبيراً  دورًا  الألمانيّة  المكتبات  أدّت  كما 

المكتبات على قسمين: الأوّل ألُحق بالبلديات، وتبلغ سبعة الآف مكتبة، أما القسم الآخر 

الوطنيّة،  برلين  مكتبة  وعُدّت  مكتبة،  ألف  عشر  إحدى  وبلغت  للكنائس  تابعًا  فكان 

متعددة،  علمية  نشاطات  له  ألماني،  مستشرق  برلين،  في  1946م(  )1366هـ/  سنة  ولد  بوبتسين،  هارتموت  البروفسور   -[[[

ومشاركات في الندوات والمؤتمرات التي تعقد في ألمانيا والدول العربية، وهو يشغل كرسي العلوم الإسلاميّة في جامعة إرلنغن 

- نورنبرغ، ومعروف باطلاعه الواسع على التراث العربي وبدراساته الرصينة التي كتبها حول القرآن الكريم والعلوم الإسلامية، 

وإلمامه الواسع بتاريخ الاستشراق في أوربا. الاستشراق الألماني إلى اين، حوار اجراه ظافر يوسف مع المستشرق الألماني هارتموت 

بوبتسين، مجلة التراث العربي، العدد 68، السنة السابعة عشر، )اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 1997(، ص133 ـ 142.

]]]- الأيوبي، أبحاث عربية، ص12.

]]]- فيدهايم E. Fiedhaim 1269( - 1339هـ/ 1852 - 1928م(: أستاذ العلوم الطبيعية في جامعة إرلنجن، وقد وقف نشاطه 

العلوم  تاريخ  المساهمة في درس  آثاره:  من  والطبيعة،  والكيمياء  الرياضيات  علوم  العرب ومخطوطاتهم في  كتب  على جمع 

الطبيعية )إرلنجن 1902-1928(، ورسالة الكندي في المد والجزر )حولية الطبيعة 1922( وغيرها. العقيقي، المستشرقون، ج2، 

ص396.

]]]- الأيوبي، أبحاث عربية، ص12 ـ 13.



89

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

بالمخطوطات  المكتبات  أغنى  من  ومانيس،  وهايدلبرغ،  جامعات: جوتنجين،  ومكتبات 

مثيلاتها  وإنشاء  توسيعها  الألماني  العلوم  مجلس  قرّر  وقد  العربية.  سيمّا  ولا  الشّقيّة 

للمعاهد، والتنسيق فيما بينها للحيلولة دون تكرارها، كما أقُيم متحف للفن الإسلامي في 

برلين )1322هـ/ 1904م( احتوى على مصحف نادر من القرن السابع الهجري )السادس 

عشر الميلادي( مكتوب بالخط الفارسي]]]. وربما كان لتوافر الإمكانيّات المذكورة سابقًا، 

مضافاً إليها قيام الوحدة الألمانيّة عام )1287هـ/ 1870م( هي عوامل مساعدة في تقدّم 

الذي  للميلاد،  التاسع عشر  القرن  ألمانيا خلال  الشّقيّة في  للدراسات  العلمي  المستوى 

شهد بروز نخبة من المستشرقين الكبار من أمثال: فريدريش روكرت وأوكست ديلمان 

وجاكوب بارت وفلايشر وهنريخ أوالد وغيرهم.

فكان فريدريش روكرت]]] )Ruckert, Fr(، الذي عُيّ أستاذًا أصيلً لكرسي اللغات 

)1242هـ/  سنة  السريانيّة  في  مبرمجة  محاضرات  بإعطاء  باشر  أرلانجن،  في  الشّقيّة 

1826م(، ودرس إضافة إلى ذلك اللغة الفارسيّة واللغة التركيّة في الجامعة نفسها، وقد 

كان اهتمامه متركّزاً على ملحمة الشاهنامه للشاعر الفردوسي]]]، وفيما يتعلقّ بالفارسيّة 

خاصّة، ولم يكن روكرت مترجمً فحسب، بل كان شاعراً مقلدًا أيضًا، وضع كتاباً في قواعد 

الشعر والبلاغة عند الفرس، ومن أعماله: القيام بوصف المخطوطات الشّقيّة الموجودة 

في مكتبة أرلانجن وصفًا دقيقًا]]]، وقد جمع روكرت بين فنون الشعر وعلوم اللغة، وعمل 

سنوات عدّة مُكبًّا على نسخ ما جاءه من الكتب والمخطوطات الشّقيّة والاقتباس عنها، 

]]]- العقيقي، المستشرقون، ج2، ص343.

]]]- روكرت فردريش مستشرق ألماني وشاعر تلقى علومه في جامعتي فورزبورج وهايدلبرغ، والتحق بمعظم أقسامها الشرقية، 

ونال لقب أستاذ برسالة إلى جامعة فيينا )1226هـ/ 1811م(، درس في جامعة أرلانجن ومن ثم في جامعة برلين ثمان سنوات 

ترك بعدها التدريس وارتحل إلى إحدى المقاطعات الهادئة في كوربورج حيث مات، له اهتمامات باللغة العربية. العقيقي، 

المستشرقون، ص359 ـ 360.

]]]- فردوسي: شاعر إيراني، عاش في القرن الخامس الهجري، له: قصة يوسف وزليخا، وملحمته الشاهنامه مشهورة، اهتم بها 

الأوروبيون وجعلوها معروفة في أوروبا، وقد كتب نولدكه عن الفردوسي وملحمته مقالً بعنوان: الملحمة القوميّة الإيرانيّة، وتقع 

الشاهنامه في نحو ستين ألف بيت، أتمها الفردوسي عام )401هـ/ 1010م( للسلطان محمود الغزنوي، مصورًا فيها تاريخ الفرس 

منذ العصور الأسطورية حتى منتصف القرن السابع للميلاد. براون، إدوارد جرانفيل، تاريخ الأدب في إيران من الفردوسي إلى 

سعدي، ترجمة: إبراهيم أمين الشواربي، )مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، 2004(، ص154 ـ 155؛ إمام عبد الفتاح إمام، معجم 

ديانات وأساطير العالم، )مكتبة مدبولي، القاهرة، د ت(، ج3، ص240.

]]]- الأيوبي، أبحاث عربية، ص15 ـ 17 ـ 18 ـ 19 .



90

وأضاف على المتون ملاحظاته الشخصيّة، وصحّح أخطائها كما ترجم ما استحسنه من كلّ 

المتون التي قرأها وصاغ بقلمه أشعارًا على نمط أسلوب الشاعر المتصوّف جلال الدين 
الرومي]]].]]]

أما أوكست ديلمان]]] )A. Dillmann( فيعدُّ مؤسّسًا لفقه اللغة الحبشيّة الجديد، 

وتعدّ أعماله عن الأحباش مصدرًا لا ينضب؛ إذ عمل على تعميق معرفته بذلك البلد 

البعيد عن طريق الاستقصاء للمعلومات لدى المندوبين الأوروبيين في الشرق، وبعد أن 

أنهى فترة تلمذته في جوتنجن ارتحل إلى كلّ من باريس وأكسفورد ولندن وكوبنهاكن 

الخبرة  لدراسة المخطوطات الأثيوبيّة، وعمل فهرسًا لوصف هذه المخطوطات، وبهذه 

استطاع من تحقيق أجزاء ترجمة العهد القديم باللغة الأثيوبية]]].

وتفسير  العبريةّ  اللغة  بتدريس   )  JACOB BART( بارت]]]  جاكوب  وتخصّص 

الكتاب المقدّس والفلسفة اليهوديةّ في العهد الرباني، وله مؤلفّات في اللغات السامية، 

في  الضمائر  وتكوين  1894م(،  )1312هـ/  السامية  اللغات  في  الأسماء  تكوين  أبرزها: 

اللغات السامية )1337هـ/ 1918م(، ودراسات سامية من أجل معجمٍ سامٍ )1320هـ/ 

القطامي]]] وعرف  الفصيح، وديوان  العربيّة: كتاب  الدّراسات  1902م(، وله في ميدان 

]]]- جلال الدين الرومي )604 - 672هـ/ 1207 - 1273م(: شاعر فارسي متصوف، وهو أحد شعراء الحب الإلهي، له طريقة 

خاصة بالتصوف عرفت بالطريقة المولويه، أشهر آثاره: ديوان مثنوي. البعلبكي، منير، معجم أعلام المورد موسعة تراجم لأشهر 

أعلام العرب والأجانب القدامى والمحدثين مستقاة من موسوعة المورد، ط1، ) دار العلم للملايين، بيروت، 1992(، ص158-157.

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص56.

]]]- أوكست ديلمان: مستشرق وعالم لاهوتي بروتستانتي. ولد في ولاية فرتنبرج بألمانيا في )1239هـ/ 1823م(، وتوفي في برلين 

)1312هـ/ 1894م(، عُين عام )1271هـ/ 1854م( أستاذًا في كيل، وعام )1881هـ/ 1864م( في غيسن، وعام )1286هـ/ 1869م( 

في برلين. برز في أبحاثه في اللغة الأثيوبية، كما ألف عدة شروح لكتب العهد القديم. البعلبكي، معجم أعلام المورد ، ص122.

]]]- هويدي، الاستشراق الألماني تأريخه وواقعه وتوجهاته المستقبلية، ط1، )المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة، 2000(، 

ص32.

]]]- جاكوب بارت: ولد في فلنجر )1268هـ/ 1851م(، تعلم العربية على يد فلايشر ونولدكة، وتخصص في فقه اللغة العربية 

ومقارنتها باللغات السامية، ثم انتدب استاذًا لها في الكلية الدينية العبرية، ثم في جامعة برلين، من اثاره شرح الكتاب المقدس، 

)1333هـ/  سنة  توفي  الألمانية،  الشرقية  المجلة  في  أبحاث  وله  الجاهلي،  الشعر  في  وأبحاث  والعبرية،  العربية  الآداب  وكتاب 

1914م(. العقيقي، المستشرقون، ج2، ص393؛ فوك، تاريخ حركة الاستشراق، ص254.

]]]- عمير بن شييم القطامي: توفي في أوائل القرن الثاني للهجرة )القرن الثامن للميلاد(، شاعر عربي، من شعراء الطبقة الثانية 

الإسلاميين. البعلبكي، معجم أعلام المورد، ص349.



91

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

عنه تطرفّه في تصحيح النصوص العربية، على حين كان يتجنب أي تصحيح في نصوص 

الكتاب المقدس]]].

الملكية(  )المكتبة  في  عديدةً  أبحاثاً  باريس  في   )Fleischer, H.L( فليشر]]]  وأجرى 

الذين  الشباب  المصريين  الطلّب  -بداية-  عاشر  أن  بعد  الشرقيّة،  بالمخطوطات  الغنيّة 

أوفدهم محمد علي إلى باريس للتزود بالثقافة الأوروبيّة، كما اجتهد في عمله كأستاذ 

التخّصّص، وجعل من  منه في  العلمي، رغبة  فليشر مجاله  الشّقيّة، وقد حدّد  للغات 

السّنوات الأولى في تدريسه لبعض الكتب حول التوراة، واكتفى فيما بعد بتدريس اللغات 

العربيّة والفارسيّة والتركيّة، ويحتلّ فليشر المكانة الأولى بين المستعربين الأوروبيين]]].

كما اهتم هنريخ أوالد]]] )hainres ewalld( -وهو لاهوتي بتكوينه- بفقه اللغة، 

مع  غوتنغن  مدرسة  صراع  في  القديم،  العهد  لترجمة  مكرسّةً  الأولى  أعماله  وكانت 

اللغات  إعادة  إلى  يطمح  وكان  والرؤيا،  البروتستنتي  اللّهوت  توبنغن، حول  مدرسة 

والتركية،  والأرمنية،  الفارسية،  اللغة  وأظهر تمكنًا من  العقلانيّة،  القواعد  إلى  السامية 

كما يوحي كتابه )Grammatica Critica Linguae Arabicae( ومن طلابه تيودور 

]]]- بدوي، موسوعة المستشرقين، ص61.

]]]- فليشر أو فلايشر )1216-1306هـ/ 1801-1888م(: ولد في شاندوا وتعلم في بوتزن، وتخرج من جامعة ليبزيج، كان له 

إلمام في الشرق لدراسته اللاهوت تعرف على دي ساسي والتحق بمدرسته، وتعلم في باريس العربية الفصحى والفارسية والتركية، 

وعندما عاد إلى ألمانيا )1242هـ/ 1826م(، عين استاذًا للغات الشرقية في جامعة درسدن، وأسس الجمعية الشرقية الألمانية في 

هالة، من مؤلفاته مائة حكمة ومثل بالعربية والفارسية. العقيقي، المستشرقون، ج2، ص362 ـ  363. 

]]]- ديغا، غوستاف، تاريخ الاستشراق الأوروبي، مراجعة: علي جابر، مجلة الفكر العربية، العدد 31، السنة الخامسة، )معهد 

الإنماء العربي، بيروت، 1983(، ص171.

]]]- هنيريخ أوالد )1218 ـ 1292هـ/ 1803 ـ 1875م(: مستشرق ولاهوتي بروتستانتي ولد في غوتنغن وتوفي فيها، عمل منذ عام 

)1247هـ/ 1831م( إلى عام )1253هـ/ 1837م( أستاذًا للغات الشرقية في غوتنغن، عزل عن منصبه لأسباب سياسية ثم انتقل 

عام )1254هـ/ 1838م( إلى جامعة توبنغن في قسم الفلسفة. وبعد خلافات فكرية عاد إلى غوتنغن عام )1264هـ/ 1848م(. 

واشترك عام )1280هـ/ 1863م( في تأسيس الاتحاد البروتستانتي. عزل عام )1284هـ/ 1867م( من قسم الفلسفة بسبب نشاطه 

المعدي للحكومة الروسية، لقد كان أوالد أحد الممثلين الرئيسيين لعلم اللغات السامية وخاصة العبرية في القرن التاسع عشر. 

المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص104.



92

اللذان   ،)Julus Wwllhausen( وفلهوزن]]]   ،  )Theodoor. Noldeke( نولدكه]]] 

أبديا اعترافهما به]]].

كرسي  أستاذ   )Willhelm Geiger( جايجر]]]  فلهالم  عين  الجامعي  الصّعيد  وعلى 

للدراسات الهندو-جرمانية )1309هـ/ 1891م(، في جامعة أرلانجن، بعد القرار المبدئي 

الأمر  استمر  الهندو-جرمانية(.  والدراسات  السامية  )الدراسات  الكرسيين  بين  بالفصل 

الأستاذ  إلى  وتسليمها  السامية،  للدراسات  كرسي  تأسيس  لغاية  سنوات،  ثلاث  بعدها 

والذي  برلين،  في   )Ludwing Able( آبل  لودفينغ  دكتور  والآشورية  للعربية  المساعد 

درسّ بارلانجن ما بين )1312-1318هـ/ 1894-1900م(]]]، كانت تلك التعيينات تجري 

في أجواء من الجدل بين كلية الآداب وكلية اللاهوت، في مسألة اختيار أستاذ الدراسات 

باللغات  معرفته  من  بدّ  لا  الشرقية  الدراسات  أستاذ  أنّ  الأخيرة  ترى  حيث  الشرقيّة، 

اللغات،  بهذه  )آبل(  لإلمام  وكان  والعبريةّ(،  والسريانيّة  )العربيّة  الكلاسيكية  السامية 

إضافة إلى معرفته بأبحاث الخط المسماري القديم، قد حسم له منصب أستاذ الدّراسات 

الشّقيّة في أرلانجن]]]، ولم يبقَ )آبل( بهذا المنصب طويلً، فبعد رحيله »المبكر اقترحت 

]]]- تيودور نولدكه: مستشرق ألماني، ولد سنة )1252هـ/ 1836م( في مدينة هاربورج الألمانية، كان ذا اطلّاع واسع على الآداب 

اليونانية، دخل الجامعة تحت إشراف أبيه، كانت رغبته التخصص في الآداب اليونانية واللاتينية، بدلً من السامية التي يأسف 

على التخصص فيها، التحق بجامعة جيتنجن في )1270هـ/ 1853م(، حصل على الدكتوراه الأولى في )1273هـ/ 1856م( في سن 

العشرين، بعدها ارتحل إلى فيينا، ومن ثم إلى ليدن، وكانت له أواصر قوية مع المستشرقين في ذلك الوقت، عيّ معيدًا في جامعة 

جيتنجن سنة )1278هـ/1861م(، وأستاذًا للغات السامية في جامعة كيل في )1281هـ/ 1864م( توفي سنة )1349هـ/ 1930م(. 

بدوي، موسوعة المستشرقين، ص595 ـ 596 ـ 597 ـ 598.

]]]- فلهوزن )1260-1337هـ/ 1844-1918م(: من أشهر المستشرقين الألمان، اهتم بدراسة اللاهوت لنقد التوراة، تخرج على 

ايفالد باللغات الشرقية، له كتابات عن اليهود، والسيرة النبوية، ودراسات عن الدين الإسلامي وأديان عرب الجاهلية، وفتوح 

إيران، فضلً عن اهتمامه بالفرق الإسلامية. العقيقي، المستشرقون، ج2، ص386 ـ 387.

]]]- عبد السلام، تاريخ الاستشراق الألماني، ص197 ـ 198.

]]]- فلهلم جايجر )1273 - 1363هـ/ 1856 - 1943م(: مستشرق ألماني متخصص بالإيرانيات والهنديات، رسالته الأولى للدكتوراه 

)1294هـ/ 1877م( كانت عن الترجمة الفهلوية للفصل الأول من و)نديديد( وهو كتاب صلوات زرادشتيه، وفي عام )1300هـ/ 

1882م( أصدر أهم كتبه وأكبرها حجما بعنوان: حضارة شرقي إيران في العصر القديم، وله دراسات في العصر الهندي القديم، 

والديانة البوذية، وجزيرة سيلان، تتناول تلك الدراسات مشاكل لغوية وحضارية. بدوي، موسوعة المستشرقين، ص224 ـ 225.

]]]- الأيوبي، أبحاث عربيّة، ص20.

]]]- الأيوبي، أبحاث عربيّة، ص21.



93

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

كلية الآداب ...كارل بروكلمان]]] )Carl Brockelmann( الذي له الأفضليّة الأولى على 

غيره ... وقبل أن يصبح معروفاً أن بروكلمان لن يأتي إلى أرلانجن، نشب نزاع عنيف مع 

كلية اللاهوت التي شعرت أنه قد تم تجاوزها أثناء ملء المركز سنة 1894«]]]، ولم ينتهِ 

النّزاع بين كلية اللّهوت وكلية الآداب، بل هدأت الأمُور بعد أن تصدّى يوسف هل]]] 

)Joseph Hell ( لأستاذية كرسي اللغات السامية، الذي تمتع بنجاح في حقل التعليم، 

وسمعة جيّدة في أوساط الجامعة، سرعان ما اكتسبها بعد تعيينه، إذ لم تعد المواجهات 

الحادة بين هذه الكليات ذات أهميّة]]].

كثرة  بسبب  عشر،  التاسع  القرن  في  واضحٍ  بشكلٍ  الفهارس  أعمال  نشطت  وقد 

 )Pertsch, W. 1248( بيرتش  وضع  جوتنجن  مكتبة  ففي  عناوينها،  وتنوّع  المكتبات 

)1317هـ/ 1832-1899م( -الذي يعدّ من علماء المخطوطات وكبار مفهرسيها- فهرس 

لمخطوطاتها سنة )1295هـ/ 1878م(، وصنف فيها 2891 مخطوطاً، وفي مكتبة مدينة 

برسلاو وضع بروكلمان فهرس لمخطوطاتها من العربيّة والعبريةّ والفارسيّة والتركيّة سنة 

)1318هـ/ 1900م(، ومكتبة جامعة بون وضع فهرس مخطوطاتها جيلدمايستر]]] سنة 

]]]- ولد بروكلمان )1285 - 1379هـ/ 1868 - 1959م( في مدينة روستوك الألمانية، وكان والده تاجراً في سلع المستعمرات، 

وكانت أمه من شجعه على دراسة الأدب الألماني، ظهرت ميوله إلى الدراسات الشرقية وهو في المدرسة الثانوية، درس عند نولدكة 

الشرقيات وعند هوبشمن اللغة السنسكريتية والأرمنية، حصل على الدكتوراه من جامعة اشتراسبورج، وعيّ مدرسًّا في المدرسة 

البروتستنتية، واصل دراسته للعربية، غادر إلى برسلاو )1310هـ/ 1892م( وحصل على الدكتوراه التأهيل للتدريس في دير هابل 

الدراسات الشرقية في برلين )1340هـ/ 1921م( تقاعد في عام )1354هـ/ 1935م( وواصل  )1311هـ/ 1893م(، استلم كرسي 

العمل في كتابه تاريخ الأدب العربي. بدوي، موسوعة المستشرقين، ص98 ـ 101 ـ 102 ـ 103.

]]]- الأيوبي، المرجع السابق، ص22.

]]]- يوسف أو جوزيف هل )1292-1370هـ/ 1875-1950م(: مستشرق ألماني، درس على فرتس هومل، عني بالشعر العربي في 

الجاهلية وصدر الإسلام، عثر )هل( في دار الكتب الخديوية، على مخطوطة لكتاب )طبقات الشعراء( لابن سلام الجمحي، وكذلك 

اطلع على عدد من الدواوين للشعراء الهذليين لم تكن معروفة من قبل، فاقبل على نشرها. بدوي، موسوعة المستشرقين، ص611.

]]]- الأيوبي، أبحاث عربية، ص24ـ25 .

]]]- جيلدمايستر j. Gildemeiser )1227-1308هـ/ 1812-1890م(، تخرج بالعربية على فرايتاغ في بون وخلفه عليها، كان 

يتقن لغات كثيرة، من آثاره: كتاب مروج الذهب ومعادن الجوهر، والهند في الكتب العربية، وفهرس المخطوطات الشرقية في 

مكتبة جامعة بون، وأجزاء من أحسن التقاسيم للمقدسي. العقيقي، المستشرقون، ص708ـ709.



94

)1281هـ/1864(]]]، ووضع فلهلم ألفرد]]] فهارس مكتبة الدولة ببرلين في عشرة أجزاء]]]، 

وفي محاولة استهدفت تسجيل كلّ الكتب الصّادرة، أو التي لا تزال تحت الطبع، العربية 

والفارسية والتركية، قام تيودور زنكر]]] بوضع معجم )للشخصيّات العربيّة والتركيّة( في 

مجلدين عام )1293هـ/ 1876م(]]].

الشّقية،  للدراسات  الألمانيّة  الجمعيّة  1884م(  )1302هـ/  عام  في  »تأسّست  كما 

الرسمي )Die Deutsche Morgenlandische Gesellschaft(، وقد سبقتها  واسمها 

في الواقع جمعيات مشابهة خاصّة في انكلترا وفرنسا. وأصبحت مجلةّ الجمعيّة الألمانيّة 

للدراسات الشرقيّة تمثلّ حجر أساس... في مجال الدّراسات الشّقيّة الألمانيّة، بل إنّ العلماء 

الأجانب قد أسهموا في إمدادها بدراسات علميّة قيّمة ومتعدّدة«]]]، وإلى جانب هذه 

المجلةّ ظهرت بعدها بحوالي ثلاثين عامًا مجلةّ الجمعيّة الألمانيّة-الفلسطينيّة، وتأسّست 

نهاية القرن التاسع عشر أيضًا جمعيّة الشّق الأدنى، وتوسّعت فيما بعد لتصبح جمعيّة 

دراسات الشّق الأدنى ومصر، وتصدر في نشراتها العلميّة أعمالً هامّة عديدة حول الآثار 

القديمة، والتاريخ، والآداب، والدراسات اللغوية لشعوب الشرق الأدنى]]].

وكان لظهور نولدكة وبروكلمان في نهاية التاّسع عشر الميلادي دور في نقل مستوى 

الدّراسات الشّقيّة إلى مرحلةٍ مهمّةٍ، بما تركاه من أعمالٍ بقيت معتمدة إلى هذا اليوم، 

]]]- العقيقي، المستشرقون، ص344 ـ 345.

]]]- فلهلم الفرد  )Wilhelm Ahwardt -1327/ 1239هـ/ 1828-1909م(، وهو مستشرق ألماني، كان يسمّي نفسه بالعربيّة: 

وليم بن الفرد البروسي، مولده ووفاته في جريفسفالد )Greihsald( بألمانيا، قضى حياته في درس )الشرقيات(، ولا سيما العربية، 

ومما نشره بالعربية وعلق عليه: العقد الثمين ودواويين الشعراء الجاهليين، وديوان ابي نواس، ومجموعة اشعار العرب. الزركلي، 

خير الدين، الإعلام قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، ط5، )دار العلم للملايين، بيروت، 

1980(، ج5، ص156.

]]]- السيد، المستشرقون الألمان، ص16ـ17.

]]]- تيودور زنكر  )Theodor zenker(: مستشرق ألماني عاش في ليبتسك عيشة خاصة أي لم يعمل في الدولة، وتوفي في تون 

بنواحي تسفاكو )1302هـ/ 1884م(، من أعماله: ترجمة كتاب المقولات لارسطو، ووضع قاموس تركي -  عربي ـ  فارسي. بدوي، 

موسوعة المستشرقين، ص330.

]]]- فوك، تاريخ حركة الاستشراق، ص256.

]]]- هويدي، الاستشراق الألماني، ص50.

]]]- هويدي، الاستشراق الألماني، ص50ـ51.



95

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

وقد استمرّ نشاطهما إلى أواسط القرن العشرين الميلادي، لذا كان تأثيرهما على الدّراسات 

الشّقيّة كبيراً، فأعمال نولدكه التي استمرّ بها من بعده تلامذته، قد تركت أثراً في مسيرة 

الدّراسات الشّقيّة، وتركت صبغتها على مدرسة الاستشراق الألمانيّة. وكانت أهم هذه 

الأعمال: )أصل وتركيب سور القرآن الكريم(، وهي رسالته التي نال عليها جائزة مجمع 

الكتابات والآداب في باريس )1275هـ/ 1858م(، وترجمها إلى الألمانية ونشرها بعنوان: 

)تاريخ النص القرآني(، وله أعمال أخرى منها: في سبيل فهم الشعر الجاهلي )1281هـ/ 

كتابه  عالج في  )1292هـ/ 1875م(]]]، وقد  الآرامية  اللهجات  إحدى  وقواعد  1864م(، 

اللغات السامية -في دائرة المعارف البريطانية أوّلً، طبعة 9، ظهرت باللغة الإنكليزية، 

وباللغة الألمانية سنة )1305هـ/ 1887م(- مسألة السامية القديمة مع المرادف المعروض، 

ورفع صوته في شيخوخته محذرًا من التأمّلات الجوفاء والاشتقاق التعسفي]]].

والعمق،  بالموضوعيّة،  بعضهم  التي وصفها  أعماله  بكثرة  امتاز  فقد  بروكلمان،  أمّا 

والشمول، والجدة، وتعدّ أطروحته الدكتوراه العلاقة بين كتاب الكامل في التاريخ لابن 

للمصنّفين  مرجعًا  922م(  )ت310هـ/  للطبري  والملوك  الرسل  أخبار  كتاب  وبين  الأثير 

يتوكأ  أو  إليه  يستند  لم  من  منهم  قلّ  إذ  العربي،  والأدب  الإسلامي  العربي  التاريخ  في 

عليه]]]. وهو الآخر نال مكانةً بارزةً في الدّراسات الاستشراقيّة، فمعظم الباحثين في تاريخ 

الشّق الإسلامي، لا يمكنهم الاستغناء عن كتاب بروكلمان )تاريخ الأدب العربي( بأجزائه 

وجودها]]]،  وأماكن  العربيّة  بالمخطوطات  يتعلقّ  ما  كل  في  المرجع  يعدُّ  الذي  الستةّ، 

ترجمة  كلّ  وذيلّ  الإسلامية،  العصور  والأدباء، في  العلماء  تراجم  كتابه  فقد »عرض في 

بمصادرها، ووصف الكتب وميزاتها، وتاريخ طبعها، ومكانها في الشرق والغرب، وأحصى 

المخطوطات في مكتبات أوروبا وفي غيرها...، وكان من أعضاء المجمع العلمي العربي في 

دمشق، ومجامع علميّة أخرى كثيرة، وقد حرّر مواد كثيرة في دائرة المعارف الإسلاميّة، 

]]]- العقيقي، المستشرقون، ج2، ص379ـ380.

]]]- فوك، تاريخ حركة الاستشراق، ص227.

]]]- العقيقي، المستشرقون، ج2، ص425.

]]]- حسين، محسن محمد، الاستشراق برؤية شرقية، ط1، )دار الوراق، بغداد، 2012(، ص270.



96

ودراسته وبحوثه في التاريخ واللغة والأدب، واللغات السامية، غزيرة ووفيرة«]]].

من  نصيبٌ  الألمانيّة  الاستشراقيّة  للدراسات  كان  الميلادي،  العشرين  القرن  وفي 

التخّصّص والمعاصرة بالنّظر إلى طبيعة الموضوعات التي تناولتها قياسًا بالقرون الماضية، 

وعلى يد إعلام هذا القرن من المستشرقين، الذين عملوا على دراسة الموضوعات المرتبطة 

بالعصر الحاضر، ففي هذا الصدد يشير المستشرق الألماني أودو شتاينباخ في دراسة عن 

)مؤسّسات البحث والمعلومات عن الشرق المرتبط بالعصر الحاضر في ألمانيا الاتحادية 

وبرلين الغربيّة( إلى بداية جديدة في علم الشرق المرتبط بالحاضر بعد عام )1365هـ/ 

1945م( خاصّة في الجامعة الحرة في برلين الغربية]]].

من أعلام المستشرقين في هذا القرن هلموت ريتر]]] )Ritter, Hellmut(، الذي يعَُدّ من 

كبار المستعربين الألمان، فهو لا يقل عن نولدكه وبروكلمان شأناً؛ إذ امتاز بتعدّد نشاطاته 

وسعة علمه وتطرقّه إلى موضوعاتٍ استشراقيةٍ عديدةٍ، منها: الفتوة، وترجمة كتاب كيمياء 

السعادة، وإصداره مع بيكر مجلة الإسلام سنة )1339هـ/ 1920م(]]]، وغيرها، و»لو تأمّلنا 

الآثار العلميّة التي خلفّها ريتر، لتبينّا اتسّاع رقعتها وضخامة مكانتها، خاصّة وإنها تعالج 

قدراً هائلً من موضوعات الحضارات الإسلاميّة، كما أنهّا تربط مختلف ميادين الاستشراق 

بعضها بالبعض الآخر، فريتر هو الذي حقّق أثناء إقامته في تركيا نصوص تمثيليات القراقوز 

وترجمها إلى الألمانيّة بمهارة فائقة، حتى انهّ استطاع في هذه الترجمات أن يوجِد مضاهيات 

ألمانيّة شعبيّة لكلّ لعب لفظي وارد في الأصول الشرقية«]]].

]]]- الطناحي، محمد محمود، مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ط1، )مكبتة الخانجي، القاهرة، 1984(، ص260.

]]]- هويدي، الاستشراق الألماني، ص16 ـ 17.

]]]- هلموت ريتر )1310-1391هـ/ 1892- 1971م(: مستشرق ألماني، وهو من الأعلام الذين عنوا بالثقافة الإسلامية، وقد أشرف 

المكتبة الإسلاميّة )1337هـ/ 1918م( اختير سنة )1369هـ/  له  أنشأ  استانبول طوال ثلاثين عاما،  الآثار الألماني في  على معهد 

1919م(  )1338هـ/  والفرات  دجلة  الإسلام:  مجلة  في  أعماله:  ومن  فرانكفورت،  جامعة  في  الآداب  لكلية  عميدا  1949م( 

والفتوة )1339هـ/ 1920م( أذربيجان )1343هـ/ 1924م(... ومن دراساته: البيروني في مجلة الشرق )1376هـ/ 1956م(، وهل 

للأرثوذكسية يد في الانحطاط )ازدهار الثقافة وانحطاطها في التاريخ الإسلامي 1957(، وكارل بيكر في مجلة الإسلام )1383هـ/ 

1963م(. العقيقي، المستشرقون، ج2، ص460ـ461ـ462.

]]]- جحا، ميشال، مستعربان ألمانيان بارزان: هلموت ريتر ورودي بارت، مجلة الفكر العربي، العدد 31، السنة الخامسة، 1983، 

ص338 ـ 339 ـ 340.

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1 ، ص185.



97

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

 )  Julius Ferdivavd Ruska( روسكا]]]  جوليوس  عمل  القرن  هذا  مطلع  وفي 

ففي  العلميّة.  الأدلةّ  مستخدمًا  القديمة،  المؤلفّات  في  التوّاريخ  بعض  تصحيح  على 

أرسطوطاليس]]]  إلى  المنسوب  الكتاب  أنّ  أثبت  1911م(  )1329هـ/  الدكتوراه  رسالته 

Arsitotale( 284-322ق.م(، إنّا تمّ تأليفه على يد أحد المشتغلين بالدّراسات الطبّيّة في 

الوسط السرياني الفارسي في منطقة الرها، وفي العام التالي )1331هـ/ 1912م( نشر النّصّ 

العربّي لهذا الكتاب، ثم كتب دراستين في مجلةّ )Der Islam( )ج4، ص236-66-14-

عربيّة  تحريرات  أربعة  أنّ هناك  فيهما  بين  القزويني(]]]  )دراسات عن  بعنوان:   )262

مختلفة لكتاب عجائب المخلوقات، أفضلها مخطوط قديم موجود في ميونخ]]].

وفي وقتٍ معاصٍر لروسكا استطاع اينو لتمان]]] )Enno Lttmann( قراءة النّقوش، 

النبطية، والتدمرية، والثمودية، والصفوية من خلال حلّ رموزها، ووضع لكلّ لغة مؤلفًا 

باسمها، وبرع في ميدان الدّراسات الحبشيّة، فاهتمّ بالحبشيّة القديمة المعروفة باسم: 

والهررية،  والجامو،  الامهرية،  المختلفة:  بفروعها  الحديثة  بالحبشيّة  عني  كما  جعز، 

والتجرينية، والتجرية، وصنف قاموسا )تجري-ألماني-إنكليزي(، واهتم بالأدب الشعبي 

]]]- روسكا )1284-1369هـ/1867-1949م(: مستشرق ألماني بدأ حياته معلمً في المدارس الثانوية، ثم تلقى تعليمه في اللغات 

الشرقية على مجموعة من المستشرقين الألمان، فانصرف عن التدريس، وعكف على دراسة المخطوطات الشرقية، وعليها اخذ 

رسالة الأستاذية، واهتم بالعلوم العربية، منها: الكيمياء، والرياضيات، والجغرافية، اشترك مع بعض المستشرقين لانجاز الكثير من 

الأعمال. العقيقي، المرجع السابق، ص421 ـ 422.

]]]- أرسطوطاليس: أشهر فلاسفة اليونان، أسس بأثينا مذهبًا يسمى أتباعه بالمشاءين، ويلقب بالمعلم الأول لأنه أول من جمع 

علم المنطق ورتبه واخترع فيه. ا. س. رابوبرت، مبادئ الفلسفة، ترجمة: أحمد أمين، ط1، )دار الكتب العلمية، بيروت، 2005(، 

ص120.

]]]- القزويني أبو يوسف عبد السلام بن محمد بن يوسف: علامة بارع، وهو شيخ المعتزلة وفاضلهم، قدم من مصر إلى بغداد، 

وكان يفتخر بالاعتزال، ولم يكن محققًا إلّ في التفسير، جمع كتاباً بلغ خمسمائة مجلد فيه العجائب، ملك من الكتب ما لم يملكه 

أحد، وقيل أنه ابتاعها من مصر بالخبز في وقت القحط، توفي سنة )488هـ/ 1095م(. الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد، 

نزهة الفضلاء في تهذيب سير أعلام النبلاء، ط1، )دار الأندلس، جدة، 1998(، ج3، ص1449-1448.

]]]- بدوي، موسوعة المستشرقين، ص289.

]]]- اينو لتمان )1292-1378هـ/ 1875-1958م(: أستاذ اللغات الشرقية في جامعة توبنغن، وفي الجامعة المصرية بعد إنشائها، 

ثم في جامعات ألمانيا، والولايات المتحدة، شارك في بعثات التنقيب إلى سوريا، والحبشة، وفلسطين، وفي مؤتمرات المستشرقين، 

وحلقات الدراسات الشرقية، انتخب عضوًا في المجمع اللغوي في مصر، آثاره تربو على 550 بين مصنف ومحقق ومترجم وفهارس 

ودراسات تناولت العلاقة بين الشرق والغرب. العقيقي، المستشرقون، ج2، ص438.



98

واحدًا من  ليتمان  وكان  دينية]]]،  وأناشيد  وأمثال ومواويل،  العرب، من حكايات  عند 

كان  فقد  استكشافيّة،  لأغراض  الشرق  في  برحلات  قاموا  الذين  المستشرقين  من  عديد 

المشرف على البعثة الألمانيّة إلى أكسوم]]] عام )1324هـ/ 1906م(، واكتشف في رحلته 

قاد حروباً  الذي  الحبشي  الملك  بأنّ  التأكيد  أمكن  تكن معروفة، وبهذا  مخطوطات لم 

كبرى وتقدّم حتى وصل إلى النيل، قد تبنى المسيحيّة حوالي منتصف القرن الرابع، وصدر 

عمل ليتمان عن اكسوم عام )1332هـ/ 1913م(]]]، وعندما كان يحاضر في تركيا، عمل 

على حلّ النّقوش )الليدية( التي وجدت في )ساردس(]]]، واهتم بمعالجة مسائل الوزن 

اتجاهه  وكان  أنواعها  اختلاف  الحديثة على  أثيوبيا  وأوضاع  الأثيوبي،  والأدب  الشّعري 

الاختصاصي في ضمن حقل الاستشراق الواسع نتيجة موهبة لغويةّ فرديةّ هُذبت منذ 

الصّغر وتأثير متواصل عميق الأثر من أساتذته المستشرقين وعلى رأسهم نولدكه]]].

وبعد سهولة الاتصّالات بين ألمانيا والشرق، ووجود مصالح مشتركة بين الطرفين، حيث 

أصبح الطرفان في جيئة وذهاب على حدّ قول فيشر]]] )Fiescher(، أنتجت جهود عدد 

الذين تولوّا مناصب في الشرق، إقامة مؤسّسات استشراقيّة ببلدانهم،  من المستشرقين 

]]]- بدوي، موسوعة المستشرقين، ص512 ـ 513.

القبطية، وهو مذهب  الديانة  ]]]- أكسوم: مدينة في شرق إقليم تغراي بإثيوبيا، كانت مقر الكنيسة الحبشية، وكانت على 

الديانة المصرية. وبقيت هذه المدينة محافظة على ديانتها المسيحية حتى بعد أن امتد الإسلام في المنطقة لوقوعها في منطقة 

جبلية. مؤنس، حسين، أطلس تاريخ الإسلام، ط1، )الزهراء للاعلام العربي، القاهرة، 1987(، ص379.

]]]- هويدي، الاستشراق الألماني، ص43.

]]]- كانت ساردس هي العاصمة للملكة التاريخية القديمة مملكة ليديا، وهي إحدى المدن المهمة في الامبراطورية الفارسية، 

ثم مركز القنصل الروماني تحت الإمبراطورية الرومانية، المدينة الكبرى في إقليم ليديا في العصر الروماني والبيزنطي اللاحق. ان 

أقدم النصوص التي ورد اسم سارد فيها هي في مسرحية الفرس للكاتب المسرحي إسخيلوس في عام 472 ق.م، وفي الإلياذة ورد 

اسم هايد كمدينة لرؤساء الليديون، فقيل لاحقًا أن هايد هو الاسم القديم لسارد أو اسم للمعقل الذي تحتويه بداخلها، لكن 

الأرجح أن سارد لم تكن العاصمة الأولى لليديين، لكنها أصبحت كذلك في خضم الأحداث التي أفضت إلى صعود الامبراطورية 

الليدية في القرن الثامن ق.م . Wikipedia الموسوعة الحرة.

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص177.

اللغات  ألماني، ولد في هالة وتخرج في  ]]]- فيشر، أوجيست Fiescher, Augst )1282-1369هـ/ 1865-1949م(: مستشرق 

الشرقية على توربكه، وقد نحا نحو فلايشر في العناية بفقه اللغة بوصفها أساسًا لدراسة النصوص وتحقيقها، وبرع في فن المعاجم 

ولهجات الشعوب، وانشأ مجلة الدراسات السامية في ليبزيج )1351هـ/ 1932م(، وانتخب عضوًا في المجمع العلمي العربي في 

دمشق، والمجمع اللغوي في مصر، من مؤلفاته: كتاب الأوائل لأبي هلال العسكري، وألف ليلة وليلة. العقيقي، المستشرقون، 

ج1، ص415.



99

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

العلمي،  الاستشراق  نهضة  جاءت  ذلك  إثر  وعلى  واسطنبول،  والقاهرة  بيروت  في  كما 

ومن أصحاب هذه الجهود كارل هاينريش بيكر]]]، فإليه يرجع الفضل في تثبيت الوضع 

العلمي للاستشراق الألماني خلال القرن العشرين]]].

ويشير المنجد إلى أنّ الرحلات التي قام بها الأوروبيون في بلاد الشرق، كان لها أثرٌ بارزٌ 

في تاريخ الاستشراق، ودورٌ لا يسُتهان به في إيقاظ الرغبة في مشاهدة تلك البلاد ودراسة 

ما يتعلق بتاريخها وحضاراتها، مع تأكيده على نصيب الألمان من تلك الرحلات، وعرضه 

العربية،  البلاد  فيها  الشرق بما  إلى  قاموا برحلات  الألمان ممن  المستشرقين  لنماذج من 

ومن أشهرهم: كارستن نيبور]]]، وأولريش زيتسن]]]، ويوهان لدفيج بوكهارت]]]، فقد كان 

لهؤلاء مساهمة في تحسين وضع الاستشراق في أوروبا وجعله موضوعًا دراسيًّا خاضعًا 

للبحث العلمي بدلً من التعصب والخرافة]]].

ويرى بعضهم أنّ الاستشراق في ألمانيا بقي محافظاً على مستوى لائقٍ من الموضوعيّة، 

أمثال فرتز شبات وجوزيف فإن  ألمان كبار من  أبداه مستشرقون  ويدلّ على ذلك ما 

]]]- كارل بيكر: مستشرق ألماني وسياسي، ولد سنة )1293هـ/ 1876م( من أسرة تنتسب إلى الطبقة البرجوازية، قضى دراسته 

الثانوية في فرنكفورت، وبعدها دخل جامعة لوزان، ثم درس في جامعة هيدلبرج وبرلين، اخذ الدكتوراه الأولى في سنة )1317هـ/ 

1899م(، كان ولعًا بعلم اللاهوت منذ النشأة، تأثر بمؤلفات أساتذته الدينية والفلسفية، ومهم ماكس فيبر الفيلسوف الاجتماعي 

المشهور، من نتاجاته دراسات إسلامية، وله كتابات في تاريخ الحضارات المقارن. بدوي، موسوعة المستشرقين، ص113 ـ 114.

]]]- الشاذلي، الاستشراق مفاهيم صلات جهود، ص491.

]]]- كارستن نيبور Garsten Niebuhr )1146-1231هـ/ 1733-1815م(: مستشرق ورحالة دنمركي الأصل، ألماني المولد والمنشأ، 

أرسلته الحكومة الدنمركية في بعثة إلى مصر، وقد مات أفراد البعثة وبقي منفردًا، صنف في الألمانية كتاباً في وصف بلاد العرب، 

وله كتاب رحلة إلى بلاد العرب وما جاورها في مجلدين. الزركلي، الأعلام، ج5، ص211.

]]]- زيتسن Ulrich Seetzen 1181( -1226هـ/ 1767-1811م(: مستشرق ورحالة ألماني، أقام في مصر لمدة عامين، حيث جمع 

مخطوطات عربية وآثارًا مصرية قديمة، وسافر للحج، وكان يرتدي الزِي الإسلامي. وفي )1226هـ/ 1811م( سافر إلى اليمن حيث 

توفي فيها، أهم مؤلفاته: أشعار سوريا وفلسطين وبلاد ما وراء الأردن وبلاد العرب ومصر السفلى. بدوي، موسوعة المستشرقين، 

ص331.

]]]- بوركهارت: من أصل سويسري، كشف عن البتراء )1226هـ/ 1811م( وشمالي السودان، فنقل عن مكة أوفى المعلومات، 

إنجليزية وشرحا،  متنا وترجمة  العربية،  الأمثال  العربية )1245هـ/ 1829م(، ومجموعة من  الجزيرة  إلى  فيها: رحلة  وصنف 

وقد ترجمت إلى لغات أخرى منها الألمانية، وكتاب الرحلات النوبية، وهو من أوائل الكتاب الأوروبيين الذين كتبوا عن العرب 

القاطنين في شمال السودان وفي مملكة سنمار، العقيقي، المستشرقون، ج3، ص344.

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص79 ـ 92.



100

اس]]] ويوهانسن من الارتياح إلى إهمال هتلر والنظام النازي لهم، وعدم استعمالهم في 

حروبه]]]، وهو ما يؤكّد حياديةّ المستشرقين الألمان في اختيار الموضوعات التي يدرسونها.

وعلى الرغم من العوامل المادية الكثيرة في الوقت الحاضر التي تثبط همم الأكاديميين 

الجامعات  في  مناصب  وجود  عدم  إلى  إضافة  الاستشراق،  ميدان  في  للتخصّص  الألمان، 

اليوم ماضٍ في  فإنّ الاستشراق الألماني  الرّغم من ذلك  الجدد، على  لجميع المستشرقين 

سيره، فمعظم الجامعات الألمانيّة تحتوي على قسم لتدريس اللغة العربيّة والإسلامياّت، 

وأحوال العالم العربي المعاصر، كما اختصت كل جامعة بنوع من الدراسة حسب الأستاذ 

المشرف على القسم]]]. ومن أهم التخصّصات التي يعنى بها الاستشراق الألماني اليوم: 

أوسطية،  الشرق  والدراسات  الدين،  وعلم  والسوسيولوجيا،  والأنثروبولوجيا  »التاريخ، 

بالجامعات  تزال  وما  الثمانينات.  في  ينتجون  بدأوا  الذين  الكهول،  جيل  عمل  وهذا 

الألمانية عشرون كرسيًّا تقريباً تعُنى بالدراسات الإسلاميّة والعربية، وفي الكرسي أستاذٌ 

العلميّة  المجلّت  تزال  أو مشاركين عدة... وما  أستاذان، وأساتذة مساعدين  أو  رئيسيٌّ 

السّالفة تعمل باستثناء مجلة الشرق التي أصدرها هلموت ريتر، ويصدر ...عن الإسلام 

القديم والحديث حوالي ثلاثين كتاباً في العام، وأكثر من مئة مقالة«]]].

 Volks wagen( فولكسفاغن  وصندوق  الألماني  البحث  صندوق  قام  وقد 

نحوٍ  وعلى  والإسلاميّة،  الشّقية  الدّراسات  في  البحث  مشاريع  تمويل  في   )stiftung

الجديدة والتركيّة  السّامية والإيرانيّة  الدّراسات  البحث الألماني  منظمٍّ جمع صندوق 

كان  وقد  والشرقية،  القديمة  الثقافات  منطقة  موضوع  ضمن  في  معًا  والإسلاميّة 

مقارنة  منظورات  تطوير  في  دورٌ  الإسلاميّة  الدّراسات  باحثي  من  الشاب  للجيل 

]]]- جوزيف فإن اس: مستشرق ألماني، ولد عام )1353هـ/ 1934م(، مجالات اهتمامه تشمل: الدين الإسلامي والفقه وتاريخ 

الفكر الإسلامي. أهم مؤلفاته: العالم الفكري عند الحارث المحاسبي، ونظرية المعرفة عند عضد الدين الآيجي في كتابه المواقف، 

وأول بدع المعتزلة، وكتاب النكت للنظاّم، وكتاب الصفدي الوافي بالوفيات، وبين علم الحديث وعلم الكلام، وبدايات علم الكلام 

في الإسلام. جحا، ميشال، الدراسات العربية والإسلامية في أوروبا، مراجعة: يحيى حمود، مجلة الفكر العربي، العدد 32، السنة 

5، 1983، ص188.

]]]- السيد، المستشرقون الألمان، ص35.

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص13.

]]]- السيد، المستشرقون الألمان، ص80.



101

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

أوسع، قد أغنت في فهم التصّوّف وحركات الإصلاح الإسلامي في الوقت الراهن]]].

ثانيًا: ملامح من الأسس الأكاديميّة والمنهجيّة لدى المستشرقين الألمان

إداريّ في  لعمل  السفر  الألمان لإمكانيّة  المستشرقين  فقدان  أنّ  الباحثين  بعض  يرى 

الشرق، وميولهم إزاء البحث العلمي والابتعاد عن السياسات الاستعمارية -خلافاً لما هو 

الحال بالنسبة لكثير من المستشرقين في البلدان الغربيّة كفرنسا وبريطانيا وغيرهما]]]- 

من  ممكنٍ  قدرٍ  أكبر  على  فحافظوا  السياسيّة  المصالح  دائرة  من  تحرّرهم  في  ساعد 

الموضوعيّة العلميّة]]]. لذا فإنّ عدم مشاركة الألمان للفرنسيين والبريطانيين في الاحتلال 

العسكري للشرق، جعلهم يتجّهون إلى احتلاله فكريًّا]]].

المستشرقين  بين  التنسيق  على ضعف  تدلّ  التي  التاريخيّة  الشّواهد  بعض  وتوجد 

الألمان وحكوماتهم، منها: ما قام به سباي]]] في وضعه لفكرة تهدف إلى عمليّة تبشيريةّ 

من خلال إنشاء مطبعةٍ عربيّةٍ لطبع الكتاب المقدّس باللغة العربيّة، وإرسال تلك النّسخ 

إلى الشرق، ليصدّق النّاس هناك بنور الإنجيل الصادق، وعندما أراد دعمً ماديًّا لم تلقَ 

محاولته آذاناً صاغيةً من الأمراء الألمان]]]، ومعاناة رايسكه في شرائه الكتب العربية في 

أوروبا بسبب فقره المدقع]]]، والمشاكل التي عانى منها بروكلمان مع الناشرين عند طباعة 

نفقاتهم،  لتغطية  بسيطة  أعمال  مزاولة  إلى  الألمان  المستشرقين  وتوجه معظم  كتبه]]]، 

وخصوصًا الذين غادروا إلى بلدان أخرى طلبا للعلم]]]، فربما كانت هذه الظروف قد 

]]]- كرباج، يوسف، تأملات في الشرق تقاليد الاستشراق الفرنسي والألماني وحاضره، ط1، )قدمس، بيروت، 2006(، ص98ـ99.

]]]- السيد، المستشرقون الألمان، ص29.

]]]- الأيوبي، أبحاث عربية، ص369.

]]]- النملة، علي بن إبراهيم، مصادر المعلومات عن الاستشراق والمستشرقين: استقراء للمواقف، )مكتبة الملك فهد، الرياض 

1993(، ص7.

]]]- روثر سباي: راهب ورجل لاهوت عاش في القرن العاشر الهجري )السادس عشر الميلادي(، كان يعمل في ضاحية شوناو من 

محيط هايدلبرغ، كان ينظم الكتب التلمودية لمكتبة هايدلبرغ بتكليف من أمير المقاطعة. فوك، تاريخ حركة الاستشراق، ص57.

]]]- فوك، تاريخ حركة الاستشراق، ص57.

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص16.

]]]- بدوي، موسوعة المستشرقين، ص102ـ103ـ104.

]]]- السيد، المستشرقون الألمان، ص30.



102

ساعدت المستشرقين في التخّلص من نمط الدّراسات الموجّه، ومن ثم إحراز تقدّم ملحوظ 

على صعيد المنهجياّت العلميّة، وإدخال التاريخ الإسلامي في منهج الدراسات التاريخيّة 

العامّة السّائد في أوروبا، ومحاولة النّظر إلى هذا التاريخ بروحٍ من الاعتدال والموضوعيةّ.

كما أنّ ابتعاد المستشرقين الألمان عن الدّراسات الموجّهة جعلهم على صلةٍ بالواقع 

التي ظهرت  العلميّة  بالنظريات  البحث في أوروبا، وعمّق معرفتهم  العلمي ومناهج 

في أوروبا. حيث ترى معظم الدّراسات أنّ القرنين الثامن عشر والتاسع عشر الميلاديين 

التنوير  الفلسفة والتاريخ، ففي عصر  النقديةّ في  النظريات  قد شهدا ظهور كثيرٍ من 

عرفت أوروبا ما يسمّى )بالفلسفة التجريبيّة(]]]، و)الفلسفة العقليّة(]]] المتحرّرة من 

الكنيسة في  للنزعة الإنسانيّة كردّ فعلٍ إزاء أساليب  الدين والميتافيزيقيا، مع سيطرة 

العصور الوسطى في قتلها لروح الاجتهاد، واعتقادها بعجز العقل البشري]]] وضعف 

المناهج  تحرير  صعيد  على  مهمً  دورًا  لعبت  النظريات  هذه  الإنسانيّة]]].  الإرادة 

التاريخيّة في أوروبا من فعل العامل الديني المتعصّب الذي شهد التاريخ بأثره الفاعل 

أيام الحروب الصليبيّة.

ويحُتمل أنّ تأثيرات تلك المواقف من قبل روّاد الحركة العلميّة في أوروبا إزاء سياسة 

]]]- التجريبية: مشتقة من الكلمة اليونانية )Empiria( وتعني استخدام المناهج التي تقوم على التجربة العملية بدلً من 

أن تقوم على مجموعة من المبادئ النظرية المسلم بها، وقد قام بتنمية التجريبية مجموعة متعاقبة من الفلاسفة البريطانيين 

بصفة خاصة، أبرزهم: جون لوك )1042-1116هـ/ 1632-1704م(، وباركلي، وهيوم )1123-1190هـ/ 1711-1776م(، وجون 

ميل ستورات )1221-1290هـ/ 1806-1873م(، ولم تكن التجريبية متمكنة من أوروبا إلّ أن بعض الفلاسفة الفرنسيين استلهموا 

منها بعض الأفكار، بينما في بريطانيا كانت هي التقليد السائد منذ القرن السابع عشر. الموسوعة الفلسفية المختصرة، ترجمة 

فؤاد كامل، )دار القلم، بيروت، د. ت(، ص149ـ150.

]]]- يزعم أصحاب هذا المذهب أن الاستدلال العقلي الخالص، يغني عن الرجوع إلى مقدمات تجريبية، في الوصول إلى معرفة 

جوهرية عن طبيعة العالم، يرى الفيلسوف الألماني ليبنتز )1056-1129هـ/ 1646-1716م( أن التجربة ليست إلّ بديلً للعقل 

أدنى منه مرتبة، وأن جميع القضايا الصادقة يمكن من حيث المبدأ معرفتها بوساطة الاستدلال العقلي، وإضافة إلى ليبنتز عدّ كل 

من ديكارت وسبينوزا على أنهم أمثلة كلاسيكية للمذهب العقلي. الموسوعة الفلسفية المختصرة، ترجمة: فؤاد كامل، ص418.

النظرية  تعُلِمُهُ  كما  البشرية،  الطبيعة  بفساد  القائل  المبدأ  1712-1779م(  )1124-1193هـ/  روسو  جاك  جان  عارض   -[[[

المسيحية حول التاريخ، وأكّد أنّ الإنسان يولد طيبًا بطبعه، ودعا إلى ضمان المساواة المدنية بين الجميع. آلبان. ج. ويدجري، 

التاريخ وكيف يفسرونه من كونفوشيوس إلى توينبي، ترجمة: عبد العزيز توفيق جاويد، )الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1996(، 

ج2، ص35. 

]]]- أبو السعود، عطيات، فلسفة التاريخ عند فيكو، )منشأة المعارف، الإسكندرية، 1997(، ص25.



103

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

الكنيسة قد تسّربت إلى ذهنيّة المستشرقين]]]، فالاستشراق في أوروبا كان جزءًا من تياّرات 

العلوم التي ولدتها نظريةّ المعرفة »الوضعية« التي سادت في القرن التاسع عشر، كما أنهّ 

خضع لتأثيراتها المنهجيّة جنبًا إلى جنب مع مناهج الدّراسات التاريخيّة والفيلولوجيّة 

التي حاولت تمثل المنهج الفيزيائي والبيولوجي. والمتابع يعلم أن فكرة التطورية والتقدّم 

المطرّد وفقًا لنسقٍ مركزيّ عالميّ )أوروبي( كانت الفكرة - المرجع أو المثال في ذلك الإنتاج 

المعرفي الغربي الضخم الذي كان الاستشراق جزءاً منه، وفي ذلك يرى بعضهم أنّ المناهج 

العلميّة لدراسة التاريخ لم يبتدعها المستشرقون، وإنما كانت شائعةً في الغرب، وقد طبقها 

هؤلاء المستشرقون على العلوم والآداب والفنون الإسلاميّة تطبيقًا صحيحًا]]]. وإذا كان 

والدينيّة  السياسيّة  الإرادة  تحت  عملوا  عام  بشكلٍ  الأوروبيّة  البلدان  في  المستشرقون 

لبلدانهم، فإنّ المستشرقين الألمان كانوا على صلةٍ بمناهج أوروبا وتطوّرها أكثر من صلتهم 

ودراساتهم  بحوثهم  طبيعة  في  واضحًا  الفرق  كان  لذا  لبلدهم،  الاستعمارية  بالسياسة 

حول الشرق والإسلام.

والاسشراق بشكل عام مرّ بمراحل من التطوّر كما هو الحال بالنسبة لواقع مناهج 

البحث التاريخيّة في أوروبا، يقول رودي بارت: »لم يتبع تطور الاستشراق -من مرحلة 

يتم  ولم  مستقيمً،  مباشًرا  طريقًا  التاريخي-  النّقد  على  قائم  علم  إلى  النهائي  التحوّل 

الاشتغال بالشرق وبمحمد وبالدين الذي نشره التحرّر من طريقة البحث اللاهوتيّة 

المبنيّة على الدفع والمشاحنة إلّ في العصر الحديث وتدريجياً«]]].

الإسلامي، هي:  التاريخ  دراسة  الألمان في  المستشرقون  اتبّعها  التي  الأسُس  أهم  إنّ 

التاريخاني، وهي مناهج معروفة عند المدارس الأوروبية  المنهج الفيلولوجي والمذهب 

لدراسة التاريخ والعلوم الإنسانيّة.

]]]- كوثراني، وجيه، الذاكرة والتاريخ في القرن العشرين الطويل دراسة في البحث والبحث التاريخي، ط1، )دار الطليعة، بيروت، 

2000(، ص108.

]]]- العقيقي، المستشرقون، ج3، ص598.

]]]- الفيومي، محمد إبراهيم، الاستشراق في ميزان الفكر الإسلامي، سلسلة قضايا إسلامية، العدد 3، )المجلس الأعلى للشؤون 

الإسلامية، القاهرة، 1994(، ص27.



104

)Philologie( 1- المنهج الفيلولوجي

يعرف المنهج الفيلولوجي بـ )بفقه اللغة(]]]. وتبدو أهمّيته في أوروبا كبيرة بالنسبة 

للدراسات والبحوث التاريخيّة، ففي القرن التاسع عشر الميلادي كان هذا المنهج مرتكزاً 

التقّدّم  التاريخيّة للغات الأوروبيّة، والتي تم فيها معظم  الدراسات  إلى حدّ كبيرٍ على 

والتطوير في المنهج والنظريةّ، وكانت هذه المدّة محفوظةً تقريبًا للعلم الألماني، حيث 

قدَِم كثيرون من أقطار أخرى إلى ألمانيا لدراسة هذا العلم فيها؛ لأنهّم وجدوا أنّ الألمان 

قد تعاملوا بمنهجيّةٍ دقيقةٍ مع علم اللغّة، فقد كان شليجل]]] يؤكّد على دراسة التركيبات 

القواعد المقارنة  أنهّ وضع  الوراثيّة، ويبدو  الداخليّة للغات لإلقاء الضوء على علاقاتها 

اللغات  إنّ  إذ  التطوّر والارتقاء،  نظريةّ  المقارن]]]. وقد ركز شليجل على  اللغات  لعلم 

إلى  ارتقت  ثم  إلصاقيّة،  وأصبحت  تطوّرت  ثم  وانفراد،  عزلة  في  نشأت  قد  الإنسانيّة 

التحليليّة، وعلى هذا الأساس قسّم اللغات الإنسانيّة إلى ثلاث فصائل: اللغات العازلة 

وهي غير متصرفّة ولا تلُصق بأصولها حروف زائدة، وليس بين أجزائها ترابط وصلات 

كاللغة الصينيّة، والثانية اللغات الإلصاقيّة وتمتاز بالسوابق واللواحق التي ترتبط بالأصل 

وتغير المعنى ومنها: اليابانية والتركية، أمّا الثالثة فهي اللغات التحليليّة التي تتغيّ أبنيتها 

بتغير المعاني ومنها: السامية-العربية]]].

وقد اهتم علماء أوروبا بدراسة الصّلات والوشائج بين اللغات القديمة، وما بينها وبين 

الجامعة  اللغة في  الظن أن المستشرق الايطالي جويدي )1260-1354هـ/ 1844-1935م( عندما كان يدرس فقه  ]]]- يغلب 

المصرية سنة )1345هـ/ 1926م(، هو أول من تنبه إلى ما يثيره مصطلح فقه اللغة من مشكلات يتداخل بها هذا المصطلح مع 

مصطلحات أخرى كعلم اللغة والفيلولوجيا التي هي دراسة اللغة عن طريق النصوص القديمة والوثائق المكتوبة(، وإن مصطلح 

فقه اللغة قد اختلط في دلالته الاصطلاحية مع دلالات أخرى لعلوم نشأة فقه اللغة في العصر الحديث كبديل لعلم اللغة. 

عواد، عبد الحسين مهدي، فقه اللغة العربية فصول في نشأته ومباحث في تأصيلات معارفه، ط1، )مؤسسة العارف للمطبوعات، 

بيروت، 2008(، ص34.

]]]- فريدريش شليجل Friedrich Schlegel 1186(-1245هـ/ 1772-1829م(: فيلسوف وشاعر وناقد ألماني، له إسهام ملحوظ 

في وضع الأساس الفلسفي للحركة الرومانتيكية الألمانية، من أهم أعماله تاريخ الأدب القديم وأدب الحديث. البعلبكي، معجم 

أعلام المورد، ص161.

]]]- ر . هـ . روبنز، موجز تاريخ علم اللغة في )الغرب(، ترجمة: أحمد عوض، )سلسلة عالم المعرفة 227، الكويت، 1997(، 

ص246.

]]]- عواد، فقه اللغة العربية، ص40.



105

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

الثالث عشر الهجري )التاسع عشر الميلادي(  القرن  اللغات الحديثة، وساد بينهم منذ 

تندرج تحت ثلاث مجموعات رئيسيّة،  القديم  العالم  لغات  بأنّ  اتجاهًا معروفاً يؤمن 

كل منها مستقلّ عن الآخر تمام الاستقلال، وتلك اللغات هي: مجموعة اللغات السامية 

)Semmitic(، والمجموعة الثانية الحامية )Hamitic(، والمجموعة الثالثة الهندو-أوروبية 

)Indo-European(، وكان العلّمة الألمانّي ماكس موللر]]] من أنصار هذا المذهب]]].

كما أنّ مسألة اختلاف اللغات قد أثارت لدى علماء الغرب الاستعانة بفروعٍ علميّة 

أخرى، لتمييز الأقوام المختلفين في اللغة. فاستعانوا بعلم الأنثروبولوجيا أي علم الأجناس، 

العظام  وقياس  وحديثها  قديمها  الجماجم  عن  بحوث  فظهرت  البشرية،  الجغرافيا  أو 

والأنوف وطبيعة الشعر ونسبة تجلط الدم إلى آخره، في محاولة تبويب أجناس البشر 

على أساسٍ علميٍّ إلى جانب الأساس اللغوي، ما أدّى إلى تقسم البشر إلى ثلاثة أجناس 

المذهب  هذا  أكتاف  وعلى  الحامي،  والجنس  السامي،  والجنس  الآري،  الجنس  هي: 

شمخت القوميّة الأوروبية، لا سيّما في ألمانيا مهد أكثر هذه النظريات، التي تؤمن بتفوّق 

عرق على آخر]]].

اختلاف  إلى  يستند  الذي  )الأنثروبولوجيا(  الأجناس  علم  مع  الفيلولوجيا  وبتداخل 

الذي  )الفونطيقا(،  الصوتيات  علم  دراسة  الفيلولوجيا  على  استلزم  البشرية.  الأجناس 

وأنّ  بها،  بنطقٍ خاصٍ  كلّ سلالة  البشريةّ، لاختصاص  السلالات  تمييز  يمكن من خلاله 

اختلاف اللهجات داخل الشّعب الواحد ما هو إلّ مؤشّ على تراكب السلالات المختلفة 

فيه عبر تاريخه، الذي ينتج في الغالب بسبب الهجرات والتزاوج والغزوات، وأدّت تلك 

التداخلات في وظائف هذه العلوم الثلاثة إلى الاستعانة بعلم الأنثروبولوجيا الاجتماعيّة 

والعادات  والنظم  والفولكلور  المقارنة  والأساطير  المقارنة  الأديان  فتشمل  تمتد  التي 

]]]- ماكس موللر Max Muller )1239-1318هـ/ 1823-1900م(: مستشرق ألماني، تجنس بالجنسية الإنكليزية، أحسن العربية 

والسنسكريتية والعبرية، انصرف إلى دراسة علم اللغات والمقارنة بين الأديان، من آثاره بحث في )أصل اللغة العربيّة وكيف 

تفرعت عنها لغتا أفريقيا والحبشة(، وآخر في )أصل الحاء والغين في العربية(، له اهتمام بالهند، وكان أول ما ترجمه من كتبها: 

)الهيتوباديسا(. الزركلي، الأعلام، ج5، ص145.

]]]- عوض، لويس، مقدمة في فقه اللغة العربية، ط1، )رؤية للنشر والتوزيع، القاهرة ، 2006(، ص117ـ118.

]]]- عوض، مقدمة في فقه اللغة، ص119.



106

العلوم  بمختلف  ارتباطات  لها  أصبح  الفيلولوجيا  فإنّ  وبالنتيجة  المقارنة]]].  والتقاليد 

التي تهتم بالتاريخ الإنساني، وتتحدّد سماتها العامّة في الاعتماد على الدّراسات الشّاملة، 

المحيطة  بالظروف  الإلمام  خلال  من  التاريخيّة،  بالظواهر  للإحاطة  المقارنة  وأساليب 

بالنّصوص التاريخيّة وقت كتابتها، وبيئة كاتبيها.

وفي مدرسة الاستشراق الألمانيّة برز جيل من الفلولوجيين، لا يمكن المرور على أعمالهم 

كان فلايشر  فقد  الشرقيّة،  الدراسات  التأثير على  أبعادٍ واسعة  عابراً؛ لأنهّا ذات  مرورًا 

جماعات  ]حوله[  ألمانيةّ...واجتمع  في  العربية  الدراسات  تأسيس  »أعاد   )Fleisher(

عديدة من الألمان والأجانب ليكتسبوا منه الدّقةّ الفيلولوجيّة والنّقد الفيلولوجي للغة 

العربية«]]].

النّصوص  على  الفيلولوجي  المنهج  طبُقّ  الميلادي،  عشر  التاّسع  القرن  أوائل  ومنذ 

الإسلاميّة من قبل المستشرقين الألمان، في تحقيق مصادر السيرة والمغازي وعلوم القرآن، 

وأسباب  القرآنيّة  القراءات  في  والخوض  له،  ترجمات  ووضع  المصحف  تاريخ  ودراسة 

تاريخيّة  )مقدمة  بعنوان  بالألمانيّة  كتاباً  فايل  غوستاف  وضع  المنهج  وبهذا  النّزول]]]، 

من  الوحي  ومحتوى  معروفة،  تاريخيّة  أحداث  مقاييس  وفق  الكريم(،  للقرآن  نقديةّ 

مجال  في  بعده  جاء  ومن  نولدكه  منهجه  على  وسار  النص،  وأسلوب  أغراضه،  حيث 

الدّراسات القرآنية]]].

بموضوعيّةٍ  نظر  قد  له،  عمليةً  قدوةً  فلايشر  من  اتخذ  الذي  فيشر  أوغست  وكان 

وتحليلٍ إلى فقه اللغة العربيّة، كأساس لا غنى عنه للتعامل العلمي مع كلّ النّصوص 

العربيّة، وأنّ حدسه القوي للاحتمالات النحويةّ في مصطلحات اللغة، وتمكنه من الثروة 

]]]- عوض، مقدمة في فقه اللغة، ص137ـ140.

]]]- هويدي، الاستشراق الألماني، ص29.

]]]- فيما يخصّ أسباب النزول كان المستشرقين الألمان كغيرهم قد طبقوا المنهج الوضعي في دراستها، وكان الاعتقاد السائد في 

أوروبا بتفوق العقل الغربي، مؤسس النهضة الأوروبية الحديثة، وتتمثل أهم أطروحات المستشرقين الذين طبقوا هذا المنهج: 

بنفي نبوة الرسول الكريم وبشرية القرآن الكريم. الجمل، بسام، أسباب النزول، ط1، )المركز الثقافي العربي، بيروت، 2005(، 

ص36ـ37.

]]]- الجمل، أسباب النزول، ص39ـ40ـ41.



107

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

اللفظية، والاستعمال اللغوي للعربية بدءًا بأقدمها وانتهاءً بلهجاتها الحاضرة، ومعرفته 

خلف  يختفي  ما  كلّ  في  مجدّدًا  الحياة  يبعث  لأن  أهلته  العرب،  بالنحويين  الوطيدة 

اللغوي  العجز  اكتشف  القرآن  العربي، وفي دراسته لترجمات  النص  الميتة من  الحروف 

اللفظ  القرآنيّة من جهة  الإيحاءات  تخيّم على  التي  الشائعة، والضبابيّة  الصياغات  في 

والأسلوب، والقراءات]]].

وقد كان رايسكة على بيّنةٍ من خصوصيّة قواعد اللغّة العربيّة واستقلاليتها، لذلك 

رفع من منزلة فقه اللغة العربيّة إلى مصاف علم مستقل، فقد تحرّرت منهجيّته لتدرك 

ما لم يدركه أصحاب اللغة المقدّسة )رجال اللاهوت( التي كانت سائدةً في ذلك الوقت، 

التاريخيّة.  لبحوثه  لتكون منطلقًا  العربية  اللغة  فقه  يهدف من دراسة  رايسكه  وكان 

العربية  نصوصه  يقرأ  فلم  الأوروبي،  للتاريخ  بالنسبة  الإسلام  لأهميّة  لإدراكه  وبالنّظر 

كعلم لغة يكتفي منها فقط بفهم القصد الذي يرمي إليه المؤلف، بل كمؤرخ يصنّف 

التاريخ الإسلامي في إطار التاريخ البشري العام، ويتخّذ منها )النصوص( موقف المفسّ 

لنوايا الشخصياّت ودوافعهم]]].

للمستشرق  العربي(  )النحو  كتاب  على  تعليقاته  في  فلايشر  ملاحظات  إلى  وبالنظر 

الفرنسي دي ساسي]]]، يظهر أنهّ استعان بالمنهج المقارن في تأصيل بعض الظواهر اللغويةّ 

بإرجاعها إلى أصولها اليونانيّة والآراميّة أو العبريةّ، كما هو الحال في: جبروت وملكوت 

رضوان  فهو حسب وصف  نولدكه  أما  حَوْيا]]]،  الآرامية  في  حُوية وهي  وأصلها  وحيّة 

السيد: فيلولوجيّ تاريخانّي جاف، كان يعرف عددًا كبيراً من اللغات السامية والهندو-

أوروبيّة، وبحوثه ذات منحى لغويٍّ في أكثرها، وقد اعتمد لغة المصادر وأخبارها، وتعدّ 

]]]- فوك، تاريخ حركة الاستشراق، ص325.

]]]- فوك، تاريخ حركة الاستشراق، ص122ـ123.

]]]- سلفستر دي ساسي Silvestre De sacy )1172 - 1254هـ/ 1758 - 1838م(: مستشرق فرنسي، كان واسع الاطلاع على 

اللغات الشرقية فضلً عن العربية، أصبح أستاذ العربية في مدرسة اللغات الشرقية في باريس )1210هـ/ 1795م(، وهو أحد 

الذين عملوا على إسقاط نابليون الأول سنة )1230هـ/ 1814م(، ومما نشر بالعربية: كليلة ودمنة، ومقامات الحريري، وألف 

ليلة وليلة بالفرنسية، والتحفة السنية في علم العربية. الزركلي، الأعلام، ج2، ص26.

]]]- عمايرة، بحوث في الاستشراق واللغة، ص314.



108

أعماله في تاريخ القرآن الكريم بأجزائه الثلاث عملً خالصًا له، عدا أخذه برأي غوستاف 

فايل في تقسيم السور المكية، وقد بقي عمله حوالي قرن عمدةً للدارسين من دون أن 

يجرؤ أحد على ترجمته عن الألمانيّة إلى لغة أخرى لدقتّه وعُسره ونزوعه الفيلولوجي]]]. 

فيشر:  يتريش  فولفد  يقول   ، تاريخيٍّ كمنهجٍ  الفيلولوجيا  بروكلمان وجدت  أعمال  وفي 

»من المعلوم أنّ المنهج اللغوي هو منهج تاريخيّ، ولذلك ألفّ بروكلمان، في تاريخ الأدب 

هذا  منه  ربما  وأخذنا  السامية،  للغات  المقارن  النّحو  أساس  أيضًا  مؤلفّ  وهو  العربي، 

المنهج. ولذلك على كلّ طالب يدرس اللغات السامية أن يدرس إحدى اللغات السامية 

كلمات  من  كثيراً  الآراميّة  في  نرى  فنحن  الأقل،  على  العربيّة  اللغة  جانب  إلى  الأخرى 

وأصوات نجدها في اللهجات العربية أيضًا«]]]. مما يعني أنّ المنهج الفيلولوجي يستعين 

في البحوث التاريخيّة لمعرفة التأثيرات المتبادلة بين لغة وأخرى، كما أنّ الباحث التاريخيّ 

يستعين بالمنهج الفيلولوجي لنقد النّصوص التاريخيّة.

وفيما بعد لم تعد الفيلولوجيا مجردّ قواميس ومعاجم، بل أصبحت جزءًا أساسيًّا من 

المنهج السائد باعتبارها عمدة التاّريخانيّة منذ أواخر القرن الثاني عشر الهجري )الثامن 

بيكر،  إلى  فلهوزن  )من  بعنوان:  دراسة  اس في  فان  نبهّنا جوزف  وقد  الميلادي(،  عشر 

ظهور اتجاه التاريخ الثقافي في الدراسات الإسلاميّة( إلى الإنجاز الحقيقيّ لفلهاوزن وبيكر 

الهجري  عشر  الرابع  القرن  من  الأوّل  الربع  في  وغيرهم  وكاله]]]  وشاخت  وهارتمان]]] 

)العشرين الميلادي(، في أنهّم انتقلوا بالتخّصّص بالتدّريج من التاريخانيّة إلى سوسيولجيا 

]]]- السيد، المستشرقون الألمان، ص25ـ26.

]]]- الأيوبي، أبحاث عربية، ص382.

]]]- ريشارد هارتمان Reichard Hhartman: مستشرق ألماني ولد عام )1299هـ/ 1881م(، عمل أستاذًا في لايبزيغ، وكونجزبيرج، 

المستشرقون  المنجد،  عمومًا.  والإسلام  التصوّف  حول  مؤلفات  وكتب  الإسلاميات،  حول  ببحوثه  اشتهر  وغوتنغن،  وهايدلبرغ، 

الألمان، ج1، ص175.

]]]- بأول كاله Paul Kahle 1292( - 1384هـ/ 1875 - 1964م(: مستشرق ألماني، اختص بتحقيق النص العبري للكتاب المقدس، 

دخل جامعة ماربورج في الفصل الدراسي الثاني سنة )1312هـ/ 1894م(، للتخصص في اللاهوت المسيحي، وفي الوقت نفسه بدا 

تعلم اللغة العربية، حصل على الدكتوراه الأولى عام )1316هـ/ 1898م( برسالة عنوانها: ملاحظات تتعلق بنقد النصوص وألفاظ 

اللغة في الترجوم السامري لأسفار موسى الخمسة، من أعماله دراسة كتاب الجماهر في معرفة الجواهر للبيروني، وانصرف في 

أيامه الأخيرة إلى مخطوطات البحر الميت، ومن ثمار ذلك ما ادخله من تعديلات في الطبعة الثانية من كتابه جنيزة القاهرة في 

)1379هـ/ 1959م(. بدوي، موسوعة المستشرقين، ص452 ـ 453 ـ 454.



109

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

الإسلام]]]، كما أنّ أعلام الدّراسات السامية والاستشراقيّة )العربيّة والفارسيّة( إناّ استندوا 

في نشراتهم للمصادر العربيّة والفارسيّة إلى ما بلغه علم نقد النّصوص لدى التاريخانيين 

الذين كانوا يكتبون التواريخ الشاملة استنادًا إلى نشراتٍ نقديةٍّ جديدةٍ لأعمال المؤرخين 

والفلاسفة اليونان والرومان]]].

)HISTORICISME( [[[2- التّاريخانيّة

التاريخانيّة مذهبٌ يهتمّ بدراسة التاّريخ، عرفته أوروبا عمومًا، إلّ أنهّ راج في ألمانيا في 

بداية القرن العشرين الميلادي]]]، فقد انصرفت ألمانيا أكثر من أيّ بلدٍ أوروبيٍّ في وقتها إلى 

الاهتمام بالتاريخ، وضمّت مدرستها أكثر مؤرخي أوروبا، ما جعلها مختبراً واسعًا للأعمال 

التاريخيّة]]]، ويذهب بعضهم إلى أنّ »أواخر القرن التاسع عشر وبدايات القرن العشرين، 

اجتاح الجامعة الألمانيّة صراعٌ حادٌ أطلق عليه صراع المناهج دار حول السؤال الآتي: هل 

يجب على العلوم الاجتماعيّة )مثل علم التاريخ( أن تقلدّ في منهجها علوم الطبيعة؟ أم 

عليها أن تستنبط منهجًا خاصًا بالإنسان يتماشى وطبيعته الإنسانيّة الخاصّة جدًا؟ وما هي 

خصوصيّة المؤرّخ: هل تكمن في المادة التي يمارسها؟ أم في المنهج الذي يستخدمه؟«]]].

]]]- السيد، المستشرقون الألمان، ص37.

]]]- م.ن، ص19.

]]]- التاريخانيّة هي نظريةّ أو رؤية تعتبر أنّ التغيير الاجتماعي أو التطور التاريخي يخضع لقوانين التعاقب غير المشروطة 

التي تعطي التاريخ وجهة أو اتجاها، وفي معنى أوسع تتطابق التاريخانية مع مجموعة النظريات التي تريد أن يخضع التغيير 

الاجتماعي إمّا إلى قوانين تطورية وإمّا إلى قوانين دورية، وعلى وفق هذه الرؤية فإن القيم الثقافية تتغير تبعا لمفهوم الحقبة 

الطويلة من الجمود المتبوعة بحقبة قصيرة من الأزمة، ويفهم التغير الثقافي على أنه خاضع لإيقاع ثلاثي الأدوار: دور تمثيلي 

يتميز بأهمية القيم ما فوق الحسية، ودور مثالي يتميز بأهمية المفاهيم المجردة، ودور حسّوي يتميز بالمبدأ القائل إن الواقع 

الحقيقي هو من النوع الحسي، تعتبر التاريخانية إذًا ميزة لجميع النظريات التي تطمح إلى كشف قوانين التغير الاجتماعي أو 

الضوابط ذات المدى العالمي تقريباً في التغير الاجتماعي. بوريكو، ر. بودون وف، المعجم النقدي لعلم الاجتماع، ترجمة: سليم 

حداد، ط2، )ديوان المطبوعات الجامعية، بيروت، 2007(، ص131. 

)1355هـ/  عام  توفي  ريكارت  )1329هـ/ 1911م(، وهنري  عام  توفي  دلتاي  ولهالم  ألمانيا:  المذهب هم من  أقطاب هذا   -[[[

)1372هـ/ 1952م(، ومن  عام  توفي  بينديتيو كروتشي  إيطاليا:  )1339هـ/ 1920م(، ومن  عام  توفي  1936م(، وجورج سيمال 

)1362هـ/  عام  توفي  كولينجوود  روبين جورج  بريطانيا  )1375هـ/ 1955م(، ومن  عام  توفي  أورتيقا  قاسي  إي  أسبانيا: جوزي 

1943م(، ومن فرنسا: ريمون آرون توفي عام )1404هـ/ 1983م(، وهنري إيريني مارو توفي عام )1398هـ/ 1977م(، وبول فاين. 

التيمومي، الهادي، مفهوم التاريخ وتاريخ المفهوم، ط1، ) دار محمد علي، تونس، 2003(، ص59.

]]]- يزبك، قاسم، التاريخ ومنهج البحث التاريخي، ط1، )دار الفكر اللبناني، بيروت، د. ت(، ص30.

]]]- التيمومي، مفهوم التاريخ، ص60.



110

في  سبباً  أوروبا  في  التاريخ  بدراسة  المختصّة  والمذاهب  المدارس  لظهور  كان  ربما 

الفرنسية  الحوليات  مـدرسـة  كظهـور  المنافسـة،  لـدخول  التاريخاني  المذهب  اندفاع 

الفـرنسيّة]]]  الحــوليات  مجلـّـة  خـلال  من  أعمالها  ابتدأت  التي   ،)Les Annales( 

)Les Annale]]](. والمذهب الوضعي]]] الذي وجد فيه التاريخانيون العجز عن الإحاطة 

بصمة  واختفاء  المكتوبة،  الوثائق  على  واعتماده  التاريخيّة.  الحوادث  نشأة  بظروف 

المؤرخ بما في ذلك بصمته اللغوية، وحرصه على البقاء في أجواء الأرشيفيات، وسقوطه 

المدارس  تلك  مثل  لوجود  كان  فربما  الموضوعيّة]]]،  ادّعائه  رغم  الشوفينيّة  القوميّة  في 

والمذاهب في أوروبا دورٌ في نشاط التاريخانيين لدخول المنافسة، ومحاولة تصحيح بعض 

مسارات معالجة الظواهر التاريخيّة ومناهجها.

بالواقعة  الإحاطة  إلى  يقود  أنهّ  يرى  بعضهم  فإنّ  المذهب،  هذا  طبيعة  عن  أمّا 

التاريخيّة وظروف تكوّنها أكثر من المشاركين فيها، فالارتباطات المنطقيّة بين الأحداث 

تنتقل مباشرة من لا وعي المشاركين إلى وعي المؤرّخ المعاصر. أمّا الارتباطات كما رآها 

الرجال  لأنّ  اليوم]]]؛  تاريخ  بنظر  بواقعيّة،  فليست  ضوئها،  على  وعملوا  المشاركون 

يصنعون التاريخ، ولكنّهم لا يعلمون أنهّم يصنعونه]]].

]]]- التيمومي، مفهوم التاريخ، ص97ـ98ـ99.

]]]- في عام )1348هـ/ 1929م( أسس مارك بلوخ )1293-1364هـ/ 1886-1944م( ولويسيان فافر مجلة الحوليات الفرنسية 

العمل  الوضعية نظرة كادت أن تحصر  الفلسفة  بتأثير  التاريخ وإغناء منهجه، بعد أن سادت  في فرنسا بهدف تجديد حقل 

التاريخي في حقول التاريخ السياسي والدبلوماسي والعسكري، وتحبسه في قوالب من الطرائق التقنية في تجميع الوثائق ونقدها 

واستخدامها، اعتقادًا منها أن التاريخ هو سرد لما سمي بـ )بالوقائع الموضوعية( في الماضي. وكانت أعمال مارك بلوخ على قلتها 

بسبب إعدامه على يد النازيين عام )1364هـ/ 1944م(، شديدة التأثير في توجهات المجلة التي انطلقت مع لويسيان فافر ثم 

فردناند برودويل، لتصير مدرسة ذات قيمة علمية وثقافية محورية في فرنسا وخارجها. كوثراني، الذاكرة والتاريخ، ص163.

]]]- المذهب الوضعي: أسسه الفيلسوف الفرنسي أوكست كونت )1213-1274هـ/ 1798-1857م(، والوضعية بالمعنى الأوسع 

هي الرأي القائل بأنه ما دامت المعرفة الحقيقية كلها مؤسسة على الخبرة الحسية، ولا يمكن أن تتقدم إلّ بوساطة الملاحظة 

والتجربة، فإن المحاولات التأملية أو الميتافيزيقية لاكتساب المعرفة عن طريق العقل غير المحدود بالخبرة، لابد أن يتخلى عنها 

لصالح مناهج العلوم الخاصة، ويعتقد الوضعيون أن عمل الفلسفة هو فهم المناهج التي تتقدم العلوم بوساطتها، وفي ذلك يشير 

فرنسيس بيكون )969-1036هـ/ 1561-1626م( إلى أنه على الفلاسفة أن لا يحاولوا الطرق فيما وراء حدود الطبيعة الأولية، 

ويرى أن هناك حقائق أولية يجب قبولها بدون أي تصور سابق. الموسوعة الفلسفية المختصرة، ص430.

]]]- التيمومي، مفهوم التاريخ، ص53 ـ 55.

]]]- العروي، العرب والفكر التاريخي، ط5، المركز الثقافي العربي، بيروت، 2006، ص78.

]]]- بوريكو، المعجم النقدي لعلم الاجتماع، ص134.



111

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

يهدف أنصار المذهب التاريخانّي إلى التحّرّر من كلّ القيود )الدينيّة، أو القوميّة، أو 

الواقعة  الصّحيح حول  الحكم  إصدار  من  المؤرّخ  تعيق  التي  العاطفيّة(  أو  العنصريةّ، 

التاريخيّة، فالتاريخانيّة وفق ذلك هي رؤيةٌ ماديةٌّ جامدةٌ لا تؤمن إلّ بالحس. لذا فهي 

الدينيّة  بالحقائق  بالتاريخ-  المهتمّة  الغربيّة  الماديةّ  النظريات  كثير من  -مثل  تصطدم 

وخصوصًا الوحي.

وقد نجد معارضةً من داخل الاستشراق الألماني لطبيعة تعامل المذهب التاريخانّي مع 

الظاهرة التاريخيّة، فالمستشرق الألماني فرتز شبات يرى أنّ هذا المذهب كلاسيكّي، وبسبب 

عليه]]].  يحملون  والأمريكيين  الأوروبيين  من  الجدد  المراجعين  جعل  وثباته  صموده 

وهي إشارة إلى وصول المذهب التاريخاني إلى حالةٍ من الجمود، ربما بسبب تعامله مع 

كثير من الظواهر التاّريخيّة بماديةّ مفرطة، وإقصائه للاعتبارات الروحيّة والمعنويةّ من 

حساباته، يقول الفيلسوف والمؤرخ الفرنسي هنري كوربان: »إنّ الدّراسة التاريخيّة تغُرق 

الحدث الدّيني في حيّز التاّريخ والأخبار الاعتياديةّ، فتفرض عليه زماناً غير زمانه ومحيطاً 

غير محيطه، ]و[ لا يمكن أن نحشر ضمن التاّريخ الاعتياديّ خوارق مثل الحلول والرؤيا.. 

التي تحرّرنا وتنقذنا في الواقع من قبضة الزمان ومن سجن التاريخ«]]]، وقريب من هذا 

الرأي يرى بعضهم »أنهّ لا بدّ من البحث حول الأبعاد الروحيّة قبل البحث عن القضايا 

والمسائل التاريخيّة«]]].

في أوروبا عارض أنصار المذهب التاريخانّي المناهج الانتقائيّة، وأحدثوا ثورةً ضدّ آراء 

فلاسفة مشهورين كتبوا في التاريخ بسبب انتقائيتهم. كمعارضتهم لفولتير]]] الذي أصدر 

أنّ من  بنظام آخر؛ لأنهّم وجدوا  وإبداله  نظام  بهدم  حكمً مسبقًا كفيلسوفٍ مصلحٍ 

يقول بلا عقلانيّة أو بلا أخلاقيّة هذا النّظام أو ذاك، يقول بالضرورة إنّ التاريخ مُتقطع 

]]]- السيد، المستشرقون الألمان، ص6.

]]]- العروي، مفهوم التاريخ، ج2، ص383.

]]]- نادر بورنقشبند، المنهج الاستشراقي في دراسات السيرة النبوية الشريفة، ترجمة: محمد حسن زقراط، مجلة الحياة الطبية، 

العدد 21ـ22، السنة 7، )المؤسسة العالمية للمعاهد الإسلاميّة العالمية، بيروت، 2007(، ص136.

]]]- فرانسوا أماري فولتير )1106-1192هـ/ 1694-1778م(: فيلسوف وشاعر مشهور من باريس، له: بروتوس 1730م، والرسائل 

الفلسفية، وزائير )1145هـ/ 1732م(. طرابيشي، معجم الفلاسفة. ص471ـ472.



112

ومُمَزق، إذ يؤمن أنهّ يستطيع محوه بجرة قلم وبأغلبيّة صوت، ومضمون عبارة رانكه]]] 

الشهيرة: »كل حقبة من التاريخ هي في جوار الله، قيمتها في ذاتها وليس في ما ترتبّ 

عنها«]]]، فيه تحذير من تحميل الحادثة التاريخيّة بأكثر مما تتحمّله.

إلى  به  أدّى  المنهجي،  بالجانب  المفرط  التاريخاني  المذهب  تقيّد  أن  المحتمل  ومن 

رفض العديد من الكتابات التاريخيّة. فهي بنظره سطحيّة تركّز على المفاهيم، وواقعة 

هذه  التاريخانيون  عدّ  لذا  الماضي،  لوقائع  الدّعاية  لإغراض  توظفها  فلسفات  إطار  في 

الكتابات منافية للفكر التاريخي المتقيّد بإدراك خصوصيّة كلّ حقبة، يقول رانكه وهو 

أحد أقطاب المذهب التاريخاني: »إنّ عملي يرمي فقط إلى وصف حوادث الماضي كما 

حدثت فعلً«]]]، كما يرى بعضهم أن أفكار النّاس متأثرّة بالظرف التاريخي الذي يجدون 

معناه من  إدراك  يقتضي  بل  الخارج،  من  التاريخ  تحليل  لا يمكن  لذلك  فيه،  أنفسهم 

الداخل، وبذلك يصبح التاريخ والكشف عن معنى التاريخ عمليتين شديدتي الاقتران]]].

وفي منتصف القرن العشرين الميلادي، تعرضّت التاّريخانيّة لنقدٍ حادٍ من قبل كارل 

بوبر]]]؛ بسبب محاولات التاريخانيّين تطبيق مناهج العلوم الطبيعيّة على علم الاجتماع، 

على وفق رؤية أنصار )المذهب الطبيعي( التاريخي، بهدف معرفة مستقبل المجتمعات 

البشريةّ ورصد الثوّرات الاجتماعيّة قبل حدوثها. وبحسب بوبر، فإنّ التنبّؤ في الحوادث 

]]]- لويبولد فون رانكة: مؤرخ ألماني عاش بين )1210هـ/ 1795م و1304هـ/ 1886م(، وكان مذهب رانكة قد دفع المؤرخين 

إلى الانصراف عن التصورات المثالية والتخيلية للماضي، والبحث عن الحقيقة كيفما كانت، وهو القائل: )إننا لا نعرف كيف 

كان الماضي بالفعل حتى نحكم إذا كان المؤرخ قد وفق إلى تصويره تصويراً دقيقًا(. المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص176؛ 

مؤنس، حسين، التاريخ والمؤرخون دراسة في علم التاريخ ماهيته وموضوعاته ومذاهبه ومدارسه عند أهل الغرب، )دار المعارف، 

القاهرة، 1984(، ص79.

]]]- العروي، مفهوم التاريخ، ج2، ص352ـ353.

]]]- العروي، مفهوم التاريخ، ج2، ص354.

]]]- بوريكو، المعجم النقدي لعلم الاجتماع، ص136. 

نيوزيلندا من عام  للفلسفة بجامعة  أول  فيها، وعمل محاضًرا  فيينا وتعلم  بوبر، ولد عام )1320هـ/ 1902م( في  ]]]- كارل 

)1356هـ/ 1937م( إلى عام )1365هـ/ 1945م(، ثم أستاذًا للمنطق ومنهج العلم بمدرسة لندن لعلم الاقتصاد، كتابه الأول صدر 

عام )1353هـ/ 1934م(، بعنوان: منطق الاستكشاف، انتقد فيه نظرة بيكون إلى المنهج العلمي ويسميه بالاستقرائية الكاذبة، له 

كتاب اشتهر به بعنوان المجتمع المفتوح وأعداؤه صدر عام )1364هـ/ 1944م(، وهو نقد صارم للفلسفات الاجتماعية )أفلاطون، 

هيجل، ماركس( التي تقلل من جهد الفرد الإنساني، وتشارك في الإيمان بالقوانين الحتمية للتطور التاريخي. الموسوعة الفلسفية 

المختصرة، ص132ـ133.



113

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

العلوم  مع  يحصل  مثلما  الاجتماع  علم  لدى  أدواته  تجتمع  أن  يمكن  لا  الاجتماعية 

الطبيعيّة الأخرى، كعلم الحياة، وعلم النفس )Psychology(، ويؤكّد بوبر أنّ العلوم 

الاجتماعيّة إزاء تفاعلٍ شاملٍ معقّدٍ، ومن المحتمل أن يكون لوعينا بوجود الاتجاهات 

في  نفسه  هو  يؤثرّ  قد  التنبّؤ  أنّ  وإدراكنا  معيّنًا،  حادثاً  المستقبل  في  تسببّ  قد  التي 

الحوادث المتنبّأ بها، فقد يكون من شأن هذه الآثار أن تخلّ بموضوعيّة التنّبؤّات وغيرها 

الاتجاهات  تحديد  إمكانيّة  ينكر  لا  وبوبر  الاجتماعيّة]]]،  العلوم  في  البحث  نتائج  من 

والميول الاجتماعيّة، إلّ أنهّ ليس بالإمكان وضع قوانين لها كما في العلوم الطبيعيّة، فلا 

المذهب  أصحاب  اعتبر  ذلك  ومع  التطّوّر،  لقوانين  وجود  ولا  التعّاقب  لقوانين  وجود 

التاريخيّة من حيث حدوثها في  الحوادث  تعين سلسلة  التعّاقب  قوانين  أنّ  التاريخاني 

الواقع في محاولةٍ تستعين على اكتشاف قانون التقدّم بدراسة الوقائع التاريخيّة العامّة 

وتحليلها وإذا ما اكتشفنا هذا القانون أصبح باستطاعتنا التنبّؤ بالحوادث المستقبليّة]]]، 

لذا عُدّت )الحتمية(]]] التاريخيّة -التي ادّعت التاريخانيّة إمكانيّة التوّصّل إليها- هي 

الأشد رفضًا من بين تطبيقاتها؛ »لأنّ سلوك الإنسان لا يفُسّ ولا يمكن ردّه إلى مبادئ 

عامّة أو قوانين تحكمه، وكل حدث في التاريخ فريد من نوعه، والمؤرخ قادر على فهم 

كثير من نوايا إنسان آخر في الماضي، رغم أنهّ يقرأ تلك النوايا من خلال الحاضر الذي 

يطرح  عصر  كل  في  لأنّ  ونهائيٌّ  كاملٌ  إنهّ  نقول  أن  يمكن  تاريخ  هناك  وليس  يعيشه، 

المؤرخون أسئلةً جديدةً على نفس الماضي«]]].

الألمان في  المستشرقين  مناهج  التاريخاني على  المذهب  أثر  نلمس  أن  أردنا  ما  وإذا 

المعارف،  الحميد صبره، )منشأة  العلوم الاجتماعية، ترجمة: عبد  التاريخي دراسة في مناهج  ]]]- بوبر، كارل، عقم المذهب 

الإسكندرية، 1959(، ص25.

]]]- بوبر، عقم المذهب التاريخي، ص146.

]]]- تعتمد الحتمية على وجه الإجمال أن كل حادثة أيًّا ما كانت ليست إلّ حالة جزئية من حالات ينطبق عليها أحد قوانين 

الطبيعة، ويعود هذا الافتراض إلى أساس العلوم الطبيعية، فالعلم يفترض مبدأ الحتمية، وإذا كان هذا المبدأ غير قابل للإثبات، 

فإن العلم يقوم إذًا على الافتراضات، وإلى )هيوم( ترجع الصياغة الكلاسيكية لهذه المشكلة التي لم يجد لها الفلاسفة قط حلًّ 

متفقًا عليه، كما أطلق مصطلح الحتميين على الفلاسفة الذين يؤمنون بأن الإنسان لا يملك حرية الاختيار، وهم بخلاف دعاة 

مذهب الإرادة الحرة، بالمقابل تم الاعتراض على الاثنين من قبل كثير من الفلاسفة، الذين يرون أن التعارض القائم بين الحتمية 

والحرية ما هو إلّ تعارض ظاهري فحسب. الموسوعة الفلسفية المختصرة، ص181ـ182ـ183.

]]]- التيمومي، مفهوم التاريخ، ص61.



114

دراستهم للتاريخ الإسلامي، فإننّا نجد هذا الأثر في تركيزهم الدّقيق على التاّريخ الشرقي 

لدى  التفّاصيل وإن بدت غير مهمّة حتى  أدقّ  يهملوا  إذ لم  بكلّ جزئياته،  والإسلامي 

المسلمين أنفسهم، من خلال نظرتهم إلى تلك التفاصيل والجزئيّات كونها متداخلة مع 

الظاهرة التاريخيّة، وهي نتاج لزمنها الخاص بها، وإهمالها يؤدّي إلى نقصٍ وعجزٍ يخلّ 

بنتائج البحث التاريخي. ففي حقل القصص الخرافيّة الشّقيّة ألفّ نولدكه عددًا كبيراً 

من المقالات والرسائل الكبيرة والصغيرة، وأسهم كذلك في إلقاء الضوء على تاريخ قصص 

ألف ليلة وليلة، أو بعض حكايات هذه المجموعة، كما خاض البحث في مجموعة قصص 

كليلة ودمنة، مقتفّيًا طريق انتقالها من الهند عبر إيران والشرق الأدنى إلى الغرب]]]، لم 

تتنبه كثير من الدّراسات إلى تلك الجزئيات وأشباهها في التاريخ الإسلامي، بل مرتّ عليها 

مرور الكرام عدا ما سُخّف منها واسُتهين به، إلّ أنّ التاّريخانيّة تفرض على الباحث الملتزم 

بها الإحاطة بدقائق الأمور، والاطمئنان إلى أنّ النتائج لم تأتِ مصادفة إذا ما كان البحث 

في إطار المنهج المتبع.

وصيرورةٍ،  كحركةٍ  المطلقة  الحقيقة  اعتبار  أساس  على  التاريخانيّة  النّزعة  وتعتمد 

فهي ترى أنّ على المؤرّخ عندما يصف حدثاً ما ويريد أن يعطيه وزناً وقوةً وتأثيراً يلزمه 

حتمً ألّ يكون مقتنعًا بقيمته أو بتفاهته مسبقًا، وإنّا يفترض أنّ مغزاه سيظهر تدريجيًّا 

يومًا بعد يوم وعملً بعد عمل، وحكمً بعد حكم، وكلّ حكم في التاريخ قابل للاستئناف 

للسبب نفسه]]].

التاريخيّة أو الدليل  إننّا نستطيع أن نطرح مجموعةً من الأسئلة على الوثيقة  أي: 

التاريخي نفسه أياً كان نوعه وطبيعته، ونستنتج وفق ذلك حقائق مختلفة عن الحقائق 

التي استنتجها مؤرخون سابقون قد تكون أسئلتهم لم تعِ حقيقة هذا الدّليل التاّريخي 

عن  البحث  في  الفتور  أو  الملل  تعرف  لا  محاولةٌ  فالتاّريخانيّة  إذًا،  المحيطة.  وظروفه 

الحقائق التاريخيّة، وعلى الرّغم من العيوب التي تحملها والرفّض التي لاقته من هنا 

وهناك إلّ أنهّا في الوقت نفسه قدّمت الكثير من الدّعم لمناهج البحث التاريخي وغيرت 

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص121.

]]]- العروي، العرب والفكر التاريخي، ص93.



115

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

مسارات عديدة في الرؤى والأحكام حول تلك المناهج.

تاريخنا  حول  التاريخاني  المذهب  أحكام  طبيعة  على  نتحفظ  كمسلمين  أننّا  ومع 

البحث  مناهج  المذهب في خدمة  توظيف هذا  أو  الإستفادة  أننّا يمكننا  إلّ  الإسلامي، 

التاريخي في بعض الموضوعات التاريخيّة البعيدة عن السيرة النبويةّ الشّيفة والقرآن 

الكريم، كدراسة الفرق والمذاهب الإسلاميّة، ودراسة المذاهب الكلاميّة التي طرأت على 

ما يمكن  وهو  المتراكم،  الإسلامي  التّاث  من  نعدّه  أن  ما يمكن  وكلّ  الإسلامي  التاريخ 

معالجته من دون المساس بأصل الدين الإسلامي وعقائده الثابتة.

النّبويةّ  والسّيرة  القرآنيّة  بالدّراسات  لافتاً  اهتمامًا  الألمان  المستشرقون  أبدى  وقد 

وبالفكر والأدب والعلوم والمخطوطات الإسلاميّة، وقد توزعّت جهود المستشرقين الألمان 

بعضهم  أنّ  نجد  إذ  والمتابعة،  والدرس  بالبحث  أشبعوها  حتى  الموضوعات،  تلك  بين 

تكون  قد  وهذه  معيّ،  موضوع  على  اهتمامه  مركزاً  عمره  من  طويلة  سنوات  أفنى 

ظاهرة بارزة لدى المستشرقين الألمان، فضلً عن وجود عددٍ منهم ممن كان موسوعيًّا 

الألماني نولدكه  ومتنوّعًا في اهتماماته، حيث شملت مختلف الموضوعات، كالمستشرق 

وبركلمان وغيرهم. ومن خلال تسليط الضوء على الحقول المعرفيّة التي اشتغل عليها 

هؤلاء المستشرقون نجد أنهّا متوزعّة إلى موضوعات عدّة، وهي: حقل اللغة، والدراسات 

الذي  الإسلامي  التاريخ  ودراسة  والتشريع،  الإدارة  ونظم  النبوية،  والسيرة  القرآنية، 

يتضمّن معرفة المجتمعات الإسلاميّة على اختلاف قوميّاتها، ودراسة التأثيرات الاقتصادية 

والسياسية والفكرية على الإسلام.

أ- حقل اللغة

القرن  في  العربية  اللغة  بحقل  الألمان  المستشرقين  لاهتمام  الأولى  البدايات  كانت 

العربيّة،  باللغة  عنايةٌ خاصّة  لجرمانوس  كان  الوقت  ففي هذا  الميلادي،  السابع عشر 

العربيّة  اللغة  قواعد  منها:  آثارًا  ذلك  في  أنجز  وقد  الشعبيّة،  اللهجات  حتى  شملت 

العامية، وقاموس للغة العربية الفصحى والعامية، ونصوص عربيّة سريانيّة، كما وضع 



116

قواعد اللغة العربيّة باللاتينيّة، ووضع أقوالً مأثورة بالعربية سميت الفوائد والقلائد]]]. 

من  اللغة  بحقل  اهتمامًا  أكثر  الميلادي  عشر  التاسع  القرن  مستشرقو  يعدّ  حين  على 

سابقيهم، حيث كانت لهم عناية خاصّة باللغة العربيّة؛ لأنهّا لغة القرآن الكريم، ولغة 

المصادر التي دُون بها التاريخ الإسلامي.

تضمّنت:  قد  الألمان  المستشرقون  عليها  اشتغل  التي  العربيّة  اللغة  موضوعات  إنّ 

قواعدها، وفقهها، وتاريخها، ومعاجمها، كما جرَّ معه الأدب بوصفه مصدرًا وأسلوباً لتلك 

اللغة]]]. وقد بذُلت جهودٌ كبيرةٌ من قبلهم في سبيل الإحاطة باللغة العربية وإتقانها، 

ولاقوا صعوباتٍ كثيرةً في سبيل ذلك، حتى سافر بعضهم إلى بلدان أخرى لغرض تعلمها، 

إليه... المستشرقون الألمان  البلدان فرنسا وعلى يد رجل واحد سعى  وكان أشهر هذه 

الأوائل في الربع الأول من القرن التاسع عشر هو سلفستر دي ساسي]]].

نهاية  الألمان  المستشرقين  لدى  الألمانية  إلى  العربية  اللغة  ترجمة  معرفة  تكن  لم 

الطموح، فقد أثبتت معالجات فلايشر]]] لشتى المعضلات النحوية، سواء للثروة اللفظية 

الإلمام  خلال  من  بعقلانيّة،  النّصوص  تحليل  على  قدرته  أثبتت  اللغة،  استعمال  أو 

الموضوعي والشامل بالوقائع، والمحافظة على الصيغة الظاهرية للغة، وكانت لفلايشر 

مقالات في الدوريات السنويةّ )حول إعادة تركيب الجمل( لأبي المحاسن، وتصحيحات 

لدى  العربيّة  قواعد  تناول  نشراته  بعض  وفي  المقريزي]]]،  تاريخ  في  للنصوص  شاملة 

]]]- العقيقي، نجيب، المستشرقون موسوعة في تراث العرب مع تراجم المستشرقين ودراساتهم عنه منذ ألف عام وحتى اليوم، 

ط5، )دار المعارف، القاهرة، 2006(، ج3، ص252.

]]]- الشاذلي، عبد الله يوسف، الاستشراق مفاهيم صلات جهود، ط1، )د.م، د. ت(، ص456ـ457.

]]]- السيد، رضوان، المستشرقون الألمان، ص14.

]]]- فليشر أو فلايشر )1216-1306هـ/ 1801-1888م(: ولد في شاندوا وتعلم في بوتزن، وتخرج من جامعة ليبزيج، كان له 

إلمام في الشرق لدراسته اللاهوت تعرف على دي ساسي والتحق بمدرسته، وتعلم في باريس العربية الفصحى والفارسية والتركية، 

وعندما عاد إلى ألمانيا )1242هـ/ 1826م(، عين استاذًا للغات الشرقية في جامعة درسدن، وأسس الجمعية الشرقية الألمانية في 

هالة، من مؤلفاته مائة حكمة ومثل بالعربية والفارسية. العقيقي، المستشرقون، ج2، ص362ـ363.

]]]- تقي الدين أحمد بن علي المقريزي )766-845هـ/ 1365-1441م(: مؤرخ عربي مصري، له المواعظ والاعتبار بذكر الخطط 

والآثار المعروف بخطط المقريزي، والسلوك لمعرفة دول الملوك. البعلبكي، منير، معجم أعلام المورد موسعة تراجم لأشهر أعلام 



117

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

المستشرق دي ساسي وهي سبر نقدي جذري، وقدّم دراسات حول ملاحق المستشرق 

تلميذ   )H. Thorbecke( توربيك]]]  العربية]]]، وكان هانيريش  اللغة  لقواميس  دوزي 

العربية  اللهجات  )قواعد  بعنوان  عملً  أصدر  فقد  العربية،  باللهجات  مهتمً  فلايشر 

الدارجة( في كل من مصر وسورية )1304هـ/ 1886م(، وترك بعد وفاته مدونات كثيرة: 

عربي  لمعجم  الورقيّة  الجذاذات  من  كبيرة  مجموعة  وبخاصة  لمخطوطات  منسوخات 

مستقبلي لم تجد من يوليّها العناية]]].

وقد قام بعض المستشرقين الألمان بترجمة قواعد اللغة العربية إلى لغاتٍ مختلفةٍ، 

كترجمتها من قبل روزن موللر إلى اللاتينيّة )1234هـ/ 1818م(، وإيفالد]]] إلى الألمانية 

في مجلدين )1247هـ/ 1831م(، وترجمها كاسباري]]] في مجلدين )1265هـ/ 1848م(، 

ثم أعيد طبعه أربعة مرات بالألمانية، وترجم إلى الفرنسية والإنجليزية، وما زال مهًّم 

حتى اليوم، كما وضع اوكست موللر]]] )Muller Augst( دراسة في أصل العربية وتفرع 

العرب والأجانب القدامى والمحدثين مستقاة من موسوعة المورد، ط1، )دار العلم للملايين، بيروت، 1992(، ص340.

]]]- فوك، يوهان، تاريخ حركة الاستشراق الدراسات العربية والإسلامية في أوروبا حتى بداية القرن العشرين، ترجمة: عمر 

لطفي العالم، ط2، )دار المدار الإسلامي، بيروت، 2001 (، ص171ـ172.

أستاذًا  منهايم، وتخرج على فلايشر، وعين  ولد في  ألماني،  )1253-1308هـ/ 1837-1890م(: مستشرق  توربيك  ]]]- هاينريش 

للعربية وآدابها في جامعتي هايدلبرغ وهالة، وقد أولى العربي ولهجاتها عناية خاصة، من آثاره: نشر كتاب النحو العربي السوري 

والمصري لميخائيل صباغ بعنوان الرسالة التامة في كلام العامة بشرح الشريشي، ودورة الغواص للحريري، وقصيدة الأعشى في مدح 

النبي، وعاون على نشر تاريخ الطبري، وله أعمال أخرى. العقيقي، المستشرقون، ج2، ص382.

]]]- فوك، تاريخ حركة الاستشراق، ص252.

في  ولد  برتستنتي،  ولاهوتي  ألماني،  مستشرق  1803-1875م(:  )1218-1292هـ/   Heinrich Ewhald ايفالد  هاينريش   -[[[

غوتنغن وتوفي فيها، عمل أستاذًا للغات الشرقية في غوتنغن )1247هـ/ 1831م-1253هـ/ 1837م(، وعزل من منصبه لأسباب 

سياسية، ثم انتقل عام )1254هـ/ 1838م( إلى قسم الفلسفة في جامعة توبنغن، وبعد خلافات فكرية عاد إلى جامعة غوتنغن 

)1265هـ/ 1848م(، واشترك عام )1280هـ/ 1863م( في تأسيس الاتحاد البروتستانتي. عزل عام )1284هـ/ 1867م( من قسم 

الفلسفة بسبب نشاطه المعادي للحكومة البروسية. كان أحد الممثلين الرئيسيين لعلم اللغات السامية في القرن التاسع عشر. 

المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص104.

]]]- كاسباري Gaspari, K.P. )1230-1310هـ/ 1814-1892م(: تخرج بالعربية على فلايشر، عيّ معيدًا للعربية في كريستيانا - 

أوسلو، من آثاره: )تعليم المتعلم للزرنوجي( بمقدمة فلايشر )ليبزيج 1254هـ/ 1838م(، والقواعد العربية باللاتينية في مجلدين 

الفرنسية والإنكليزية. العقيقي، المستشرقون، ط3، )دار المعارف، مصر، 1964(،  أعيد طبعه أربع مرات بالألمانية وترجم إلى 

ج2، ص709.

باللغات  الكبير فلهيلم موللر، ولد في ديساو، وتخرج  الشاعر  ابن  ]]]- اوكست موللر )1265-1310هـ/ 1848-1892م(: هو 

الشرقية على فلايشر في ليبزيج، علمّ اللغة العربية في جامعة فيينا، وتسمى بامرئ القيس بن الطحان، وانشأ دورية بعنوان: 

المكتبة الشرقية في برلين )للناشر رويتر وريتشرد 1887(، من آثاره: الفهرس العربي لابن القفطي 1865، ورسالة التوحيد والفلسفة 



118

لغتي أفريقيا والحبشة عنها، وأصل الحاء والغين في اللغة العربية )1280هـ/ 1863م(، 

العرب  النحاة  فلوجيل]]]  )1279هـ/ 1862م( درس  النحوية  العرب  كتابه مدارس  وفي 

حتى الجيل العاشر]]].

طابعًا  اتخذت  الثانية  العالميّة  الحرب  بعد  العربية  باللغة  الاهتمامات  أنّ  ويبدو 

فيشر يتريش  فولفد  يرى  ما  حسب  الكلاسيكيّة  العربيّة  اللغة  دراسة  إنّ  إذ   آخر، 

من  تمكّنهم  ولم  شفهيّة،  كلمة  فهم  على  القدرة  المستشرقين  تمنح  لم   [[[)W.Fischer(

قراءة الصحف العربية؛ لأنّ تراث تدريس اللغة العربية في ألمانيا جرى على هذا النحو، 

لتدريس  الكتب  تأليف  خلال  من  التدّريس  من  النّمط  هذا  لتغيير  السعي  تمّ  لذلك 

اللغة العربيّة بوصفها لغةً حيّةً معاصرةً]]]، وقد وصف فيشر اللغة العربية بأنهّا ذات 

مزايا وخاصياتٍ جعلتها متفوّقة على اللغات الشّقيّة الأخرى، كالتركيّة والفارسيّة؛ لبنائها 

اللغوي ونظامها النحوي، اللذين يعدّان من أوضح اللغات في العالم، ولأهميتها في نقل 

المعارف والعلوم إلى الحضارات الأخرى، وكان أوّل ما جذب فيشر لدراسة اللغة العربية 

هو الخطّ العربي بأشكاله الفنيّة المتنوّعة والجميلة على حدّ قوله]]].

في وقت متأخّر، شعر قسمٌ من المستشرقين الألمان أنّ درس اللغة العربية الكلاسيكي 

لابن رشد متنا وترجمة ألمانية )ميونخ 1875(، وغيرها. العقيقي، المستشرقون، ج2، ص393ـ394.

]]]- غوستاف فلوجل Gustav Fluegel )1217-1287هـ/ 1802-1870م(: مستشرق ألماني كبير، ولد في باوتس باقليم ساكس، 

من أسرة عريقة، تعلم في بلده، في عام )1237هـ/ 1821م( سافر إلى ليبتسك ودخل جامعتها، وتخصص في اللاهوت والفلسفة، في 

عام )1243هـ/ 1827م( غادر إلى فيينا، لدراسة المخطوطات الشرقية في المكتبة الإمبراطورية، في سنة )1245هـ/ 1829م( وصل 

إلى باريس لغرض دراسة اللغة العربية، من أعماله: حياة السيوطي ومؤلفاته، المقتنيات الجديدة لمخطوطات شرقية في مكتبة 

باريس، المقتنيات الجديدة لمخطوطات شرقية في مكتبة الإمبراطورية في فيينا، وغيرها. بدوي، موسوعة المستشرقين، ط3، )دار 

العلم للملايين، بيروت، 1993(، ص411ـ412.

]]]- العقيقي، المستشرقون، ج3، ص442.

]]]- فولفد يتريش فيشر: مستشرق معروف في ألمانيا والبلاد العربية، يدير معهد الدراسات الشرقية في جامعة أرلانجن - نورنبرغ 

 Hans بألمانيا، منذ حوالي ربع قرن، في مقابلة له مع المؤلف يتحدث فيشر عن نفسه قائلً: )بدأت دراستي عند الأستاذ هانز فير

Wehr سنة )1367هـ/ 1947م(، حيث درست اللغات السامية وبالدرجة الأولى اللغة العربية والسريانية، رسالتي الدكتوراه عن 

أسماء الإشارة في اللهجات العربية المعاصرة )1373هـ/ 1953م(، وبعد عام أصبحت أستاذًا مساعدًا عند هلموت ريتر في جامعة 

فرانكفورت(. الأيوبي، أبحاث عربية في الكتاب التكريمي للمستشرق الألماني فولفد يتريش فيشر، ط1، 1994، ص367ـ368.

]]]- الأيوبي، أبحاث عربية، ص393.

]]]- الأيوبي، أبحاث عربية، ص396ـ397.



119

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

الذي عرفه قسم من المستشرقين المتقدّمين لا يغني في فهم اللغة العربية كما ينبغي، 

اللغة، لذا كان فولفد  وأنّ هناك قصورًا في إدراك كثير من المعاني التي تتضمّنها هذه 

فيشر يرغب بالتخّلصّ من آثار الدرس اللغوي العربي الذي كان سائدًا عند الجيل الأوّل 

س على  من المستشرقين الألمان، من أمثال فلايشر، وكاسباري، وجعل الدرس اللغوي يؤُسَّ

وفق النظريةّ الغربيّة ذات الأصل اليوناني، وقد ظهرت بوادر هذا التغيير في وقت سوسين 

)Socin(]]] وبروكلمان، ومع ذلك فإنّ فيشر يعترض على أسلوب بروكلمان لكثرة ما ورد 

من مصطلحات عربيّة في أعماله، كونه اعتمد الطريقة الغربيّة الوصفيّة في دراسة اللغة 

العربية]]]، وقد ابتدأ فيشر كتابه )نحو العربية الفصحى( بقواعد الكتابة، فتحدّث في 

المربوطة،  والتاء  والتنوين،  والطويلة،  القصيرة  والصوائت  والخط،  الحروف،  عن  ذلك 

الصوتيّة،  الوصل... ثم تحدّث عن بعض الأساسيّات  والهمزة، والمدّة، والشدة، وهمزة 

المقاطع،  وبناء  والإدغام  الهمزة،  وتسهيل  والتنغيم،  والنبر  العربيّة،  الأصوات  ووصف 

وحذف المقاطع، ثم تناول بعدئذ المباحث الصرفية]]].

كما اهتمّ المستشرقون الألمان بالخطّ العربّي من ناحية أصله وتطوّره إلى شكله الحالي، 

والذي تشكّلت ملامحه الأساسيّة بحسب فيشر حوالي نهاية القرن الثاني الهجري )السابع 

الميلادي( من رصيد من الحروف الأبجديةّ، مكوّن من ثمانية وعشرين حرفاً، التي تمثلّ 

الحروف الصامتة للغة العربية، وقد دوّنت في كتابٍ يجمع بين الحروف والنظام الصوتي 

حسب ترتيبها التقليدي]]].

]]]- سوسين )Socin, A 1260.-1317هـ/ 1844-1899م(: تخرج بالعربية على فلايشر في ليبزيج، وأحرز لقب دكتوراه بأطروحة 

عن ديوان علقمة الفحل مع نبذة في سيرته بالألمانية والعربية )1284هـ/ 1867م(، ثم رحل إلى مصر وفلسطين وسوريا والعراق 

)1868 - 1870 - 1873م(، وعُين أستاذًا للعربية في جامعة بال، ثم في جامعة توبنغين )1873م(، وخلفًا لفلايشر على كرسي 

ليبزيج )1890م(، وتخصص في جغرافية فلسطين، وكان من مؤسسي الجمعية الألمانية الفلسطينية. العقيقي، المستشرقون، ج3، 

ص12.

]]]- عمايرة، إسماعيل أحمد، بحوث في الاستشراق واللغة، ط1، )مؤسسة الرسالة، بيروت، 1996(، ص295ـ322.

]]]- عمايرة، بحوث في الاستشراق واللغة، ص323.

]]]- فوفلد يتريش فيشر، الأساس في فقه اللغة العربية، ترجمة: سعيد حسن بحيري، ط1، )مؤسسة المختار للنشر والتوزيع، 

القاهرة، 2002(، ص76.



120

ب- الدّراسات القرآنيّة

نواحي:  في  الصحابة،  وعصر  النّبوي  العصر  في  الكريم  القرآن  تاريخ  موضوع  لقي 

تثبيته، وعدد سوره، وقراءاته، وتاريخ المصحف، اهتمامًا من قبل المستشرقين، ربما لم 

يلقه موضوع آخر من الموضوعات الإسلاميّة التي اهتمّت بها الدّراسات الاستشراقيّة، 

ولعلّ هذا الاهتمام يعود إلى اعتبار القرآن الكريم المصدر الرئيس للعقيدة والتشريع 

الإسلامي. كما تقُرّ معظم الدّراسات الاستشراقيّة بثبات النّصّ القرآنّي وأصالته.

فما  العلميّة،  الأوساط  بشهادة  الأوسع  الحقل هي  هذا  نولدكه في  دراسات  وتعُدّ 

قدّمه نولدكه في توجّهه إلى بحث أسلوب القرآن الكريم وذلك من خلال مؤلفه )تاريخ 

القرآن 1277هـ/ 1860م(]]] قد دلّ على طريق البحث العلمي الصّحيح في الدّراسات 

تألفّ  الكتاب]]]، وقد  ثابتة في هذا  أبحاثه على وفق قواعد متينة  القرآنيّة، كما وضع 

كتابه من أبحاثٍ تاريخيّةٍ-أدبيّة تسعى إلى أن تؤرّخ النّصّ القرآنّي، أي أن تعُالجه بوصفه 

وثيقةً من وثائق التاريخ الإنساني، رابطةً إياّه بموقعه في الحياة، لتتابع بعد ذلك عمليّة 

القرآن  أصل  حول  تدور  رئيسةٌ  محاورٌ  نولكه  لكتاب  وكان  قراءاته]]].  وتعدّد  جمعه 

القرآني، وكان كلّ محور من تلك المحاور جزءًا منفردًا  النّصّ  الكريم، وجمعه، وتاريخ 

يتضمّن مجموعةً من الموضوعات التي تخصّ القرآن الكريم]]]. وقد اقتنع نولدكه »منذ 

البداية بضرورة ترتيب القرآن ترتيبًا زمنياً مخالفًا للطريقة الإسلامية. فسلك منهجًا آخر 

طبقًا  الترتيب  هذا  استحالة  مُفادها  علميّةٍ  نتيجةٍ  إلى  وصل  أنهّ  إلّ  الترتيب،  هذا  في 

للمعطيات المبثوثة في الروايات والأسانيد وصولً إلى نتيجة علمية سائغة. ولكنّه استطاع 

ترتيب القرآن ترتيباً متوالياً طبقًا لمراحل متوالية. فيكون هذا الترتيب منصبًّا أحياناً حول 

السياسيّة والدينيّة منها،  القرآن وخاصّة  التي عالجها  الأسلوب، وأحياناً حول المواضيع 

]]]- هويدي، الاستشراق الألماني تأريخه وواقعه وتوجهاته المستقبلية، ط1، )المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة، 2000(، 

ص79.

]]]- المنجد، صلاح الدين، المستشرقون الألمان تراجمهم وما أسهموا به في الدراسات العربية، ط1، )دار الكتاب الجديد، بيروت، 

1978(، ج1، ص116ـ117.

.xviنولدكه، تيودور، تاريخ القرآن، ترجمة: جورج تامر، ط1، )مؤسسة كونراد ادناور، بيروت، 2004(، مقدمة المترجم، ص -[[[

]]]- نولدكه، تاريخ القرآن، ص1، 233، 435.



121

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

ومن هنا كانت محاولته التي انصبّت على ترتيب القرآن ترتيباً موضوعيًّا«]]].

من  نادرة  مجموعة   [[[)Pretzal( وبرتسل   ،[[[)Bergstrasser( برجستراسر  ونشر 

النّصوص القرآنيّة، ورعيا معهد أبحاث القرآن في جامعة ميونخ، ومن النّصوص المهمّة 

الأمصار،  أهل  مصاحف  رسم  في  والمقنع  السبع،  القراءات  في  التيسير  نشراها:  التي 

ومختصر الشواذ للحسين بن أحمد بن خالويه، والمحتسب لابن جني]]]، وطبقات القراّء 

لابن الجوزي، ومعاني القرآن للفرَّاء، وكتاب الإيضاح للقاسم بن محمد الأنباري]]]، كما 

لدى  وسعى  الكريم،  القرآن  لنص  نقدي  جهاز  لعمل  كبيراً  برجستراسر مشروعًا  صمم 

الأكاديميّة البافارية لإنشاء مركز للقيام بهذا العمل وقدّم مخططّاً للمشروع )نشُر ضمن 

محاضر جلسات الأكاديمية البافارية في منشن سنة 1349هـ/ 1930م(، وكان له معرفة 

التي قام  واسعة بالكتب العربيّة المؤلفة في قراءات القرآن الكريم، ومن هذه الكتب 

بنشرها: القراءات الشاذة في القرآن الكريم لابن خالويه، ولابن الجزري كتاب طبقات 

القرآء]]]، ويهدف برجستراسر من مشروع الجهاز النّقدي إلى وضع حواشٍ للقرآن الكريم 

في المصحف الشريف تضم القراءات المختلفة لا على أساس كتب القراءات فحسب، بل 

المدار  الدراسات الإسلامية، ج1، ط1، دار  الظاهرة الاستشراقية وأثرها في  الخطاب الاستشراقي  الحاج، ساسي سالم، نقد   -[[[

الإسلامي، بيروت، 2002، ص344ـ345.

بلاون  مدرسة  دروسه في  بدأ  ألماني،  1886-1933م(: مستشرق  1304(-1352هـ/   Gotthelf Bergstrasser برجستراسر   -[[[

من أعمال زكسن بألمانيا، ثم التحق بجامعة ليبزيج )1322هـ/ 1904م( حيث تلقى الفلسفة واللغات السامية، له رحلات إلى 

استانبول، فلسطين، وقدم إلى مصر أستاذا زائراً وألقى في جامعاتها )1350-1351هـ/ 1931-1932م( سلسلة محاضرات في تطور 

النحو في اللغة العربية، من آثاره: نصوص باللهجة الآرامية الحديثة )1334هـ/ 1915م(، والكتابة الكوفية )1338هـ/ 1919م(، 

واللهجة الدمشقية بنصوصها النثرية )هانوفر 1343هـ/ 1924م(، وغيرها. العقيقي، المستشرقون، ص451-450.

]]]- أوتو برتسل Otto Pretzl: مستشرق ألماني ولد في ميونخ )1311هـ/ 1893م(، تتلمذ على فون همّل فدرس معه معظم 

اللغات السامية: من الاكدية إلى الحبشية مرورًا بالعربيّة والعبرية والسريانية. كانت أطروحته للدكتوراه عن المشاكل الناجمة 

عن الترجمة اليونانية للتوراة، ولكنه انصرف فيما بعد إلى الاهتمام باللغة العربية ولهجاتها، وقراءات القرآن الكريم بخاصة، 

وبعد وفاة برجستراسر كُلف برتسل لمواصلة مشروع قراءات القرآن الكريم، ومن أعماله: )صفات الله عند المتكلمين الأوائل(، 

ونشره النص الفارسي لكتاب )الرد على الإباحية( لأبي حامد الغزالي. بدوي، موسوعة المستشرقين، ص82ـ83.

]]]- ابن جني أبو الفتح عثمان )329-392هـ/ 941-1002م(: لغوي عربي، من آثاره كتاب الخصائص وهو في اللغة، وكتاب سر 

الصناعة وهو في اللغة أيضًا، وشرح ديوان المتنبي. البعلبكي، منير، معجم أعلام المورد موسعة تراجم لأشهر أعلام العرب والأجانب 

القدامى والمحدثين مستقاة من موسوعة المورد، ط1، )دار العلم للملايين، بيروت، 1992(، ص20.

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص9.

]]]- بدوي، موسوعة المستشرقين، ص86ـ87.



122

على أساس أقدم المخطوطات القرآنيّة، وقصد بذلك تقديم عرضٍ وافٍ للقراءات المأثورة 

اعتمادًا على المراجع العربيّة، وأراد عرض ما يسمى بشواذ القراءات التي قرأ بها بعض 

الحواشي على  أن تشتمل  وأراد كذلك  السائدة،  القراءات  تعد من  والعلماء ولم  القراء 

بالخط  المكتوبة  القديمة  للمصاحف  الأخص  للقرآن وعلى  عربيّة  دراسات لمخطوطات 

الكوفي]]].

مرحلةٍ  في  القرآنيّة  الدّراسات  بحقل   )Rudi Paret( بارت]]]  رودي  اهتمام  ويأتي 

متأخّرةٍ من حياته، وهو يقول عن ذلك: لم أتفرّغ للبحث في القرآن الكريم إلّ بعد أن 

عكفت طويلً على دراسة وضع المرأة في العالم العربي الإسلامي، مستخلصًا من القرآن كلّ 

ما يتعلقّ بهذا الموضوع من نصوص، وتوصّلت إلى نتيجةٍ مفادها وجود اختلاف لبعض 

التفصيلات في النص، وفي ترجمات كثيرة للقرآن إلى اللغات الأوروبية، ودعا إلى وجهة 

نظرٍ أبعد وهي أنّ الإنسان عند محاولته الشّح لا بدّ من أن يستجمع كلّ المعلومات 

الموضوعيّة، والصّيغ اللغويةّ الواردة في موضوعاتٍ أخرى من القرآن الكريم، وأن ينظمّها 

ويراعيها عند التفسير، فوضع لذلك خطةّ بعنوان: خطة لترجمة القرآن ترجمةً جديدةً 

علميّةً فيها بعض الشروح]]]، وفي هذا الصدد يرى بارت بأن المرء يجد نفسه أمام أسئلةٍ 

كثيرةٍ بمجردّ أن يحاول استيعاب كلّ سورة على أنهّا وحدةٌ أدبيّةٌ إذا ما حاول فهم بنائها 

الدّاخلي. وعلى المرء منذ البداية أن يفرقّ بين السّور القصيرة والسّور الطويلة، فالأولى 

يرجع معظمها إلى فجر النبوّة، وهي بفضل قصرها تعطي انطباعًا على أنهّا مترابطةٌ، إلّ 

أنهّا أحياناً تبدو كأنهّا موادٌ متنوّعةٌ، أمّا السّور الطويلة فحتى المفسّون المسلمون قرّروا 

]]]- المنيع، ناصر محمد بن عثمان، المستشرق الألماني برجستراسر وآثاره في الدراسات القرآنية ومنهجه فيها، مجلة جامعة الملك 

سعود، العدد 22، )النشر العلمي والمطابع، الرياض، 2010(، ص133ـ134.

]]]- رودي بارت -Paret Rudi1400 )1318هـ/ 1900-1982م( وهو من كبار المستعربين الألمان، درس في جامعة توبنجن، 

جامعة  إلى  انتقل  ليتمان،  اينو  المستشرق  على  وتخرج  والتركية،  الفارسية  عن  فضلً  خاصة،  منها  والعربية  السامية  اللغات 

هايلدبرغ سنة )1248هـ/ 1939م(، عمل مترجم أثناء الحرب العالمية الثانية، في حملة المارشال رومل، وبعد انتهائها عاد إلى 

التدريس سنة )1371هـ/ 1951م( في جامعة توبنجن، ثم درس في جامعة بون خلفا لأستاذه لتمان حتى تقاعده سنة )1388هـ/ 

1968م(. جحا، مستعربان ألمانيان بارزان: هلموت ريتر ورودي بارت، مجلة الفكر العربي، العدد 31، السنة الخامسة، 1983، 

ص343ـ344.

]]]- جحا، مستعربان ألمانيان بارزان، ص345.



123

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

أنّ السور المكّيّة تشتمل على بعض الآيات المدنيّة والعكس بالعكس، وكثيراً ما تعطي 

.[[[ السّور الطويلة انطباعًا بأنهّا جُمعت من فقراتٍ مختلفةٍ ذات طابعٍ مستقلٍّ

ت- السيرة النّبويّة

فقد  الألمان،  المستشرقين  عند  الأولوياّت  من  الشّيفة  النّبويةّ  السّيرة  دراسة  تبدو 

ونقديةٍّ  تحليليّةٍ  بأساليب  وتناولوها  والدّراسات،  البحوث  من  مجموعةً  لها  خصّصوا 

الدّراسات  ألفّوا في حقل  تابعةٍ لثقافتهم ورؤيتهم، ولعلّ قسمً من المستشرقين الذين 

القرآنيّة والتاّريخ الإسلامي قد أفردوا أيضًا فصولً عن السيرة النبويةّ الشّيفة.

الشريفة  النبوية  السيرة  عن  المستشرقين  مؤلفّات  طبيعة  أنّ  الدّارسين  بعض  يرى 

ابتعدت عن أساليب كتابات القرون الوسطى -عن حياة الرسول وسيرته- المعروفة 

والتي  الكنيسة]]]  انشقّ عن  بأنهّ مطران   الرسول والتي تصف  والضّعف  بالتلفيق 

باعتبارها  وساذرن،  واط،  مونتغمري  أمثال  من  المستشرقين  بعض  قبل  من  فنّدت 

مرحلة  حتى  التنوير  عصر  بعد  الدراسات  أنّ  إلّ  الصليبي،  الجندي  لتحفيز  وضعت 

العرب  الأكاديميين  لدى  بالقبول  الأخرى  هي  تحظَ  لم   )Renaissance( النهضة  عصر 

أفلح في  لكنّه  مسيحيّ  غير  علمانياً  مصلحًا  مثلً:   الرسول تصف  فهي  والإسلاميين، 

 محمد بعنوان:  وهي  جريم]]]  هيوبرت  دراسة  ففي  وتحريرهم]]].  أتباعه  قيادة 

]]]- جحا، مستعربان المانيان بارزان، ص346.

]]]- إن المؤلفين الغربيين ورثوا معلومات قليلة عن البيزنطيين، فحوى تلك المعلومات: محمد رجل مسيحي الأصل، تزوج 

امرأة ثرية، وتحدد هدفه بسحق المسيحية عن طريق اشتراع حرية جنسية واسعة، وعلى هذه المعلومات القليلة والمظللة بنا 

الغربيون في القرن السادس الهجري )الثاني عشر الميلادي( بناءً ضخمً من الحكايات، وقد اعتاد المؤلفون اللاتينيون أن يطرحوا 

على أنفسهم أسئلة عن محمد الإنسان، وعن أسباب انتشار دعوته، ثم يجيبون عليها بأنه كان ساحراً استطاع بسحره وسعة 

حيلته أن يقضي على الكنيسة في أفريقيا والشرق. سوذرن، ريتشارد، صورة الإسلام في أوروبا في القرون الوسطى، ترجمة: رضوان 

السيد، ط2، )دار المدار الإسلامي، بيروت، 2006(، ص67.

]]]- ناجي، عبد الجبار، التشيع والاستشراق عرض نقدي مقارن لدراسات المستشرقين عن العقيدة الشيعية وأئمتها، ط1، )دار 

الجمل، بيروت، 2011(، ص139ـ140.

]]]- جريم )1263-1361هـ/ 1846-1942(: مستشرق ألماني، عمل أستاذًا للغات الشرقية في منستر، له ترجمة للقرآن الكريم 

السامية )المجلة الآشورية 1907 و1912، والمجلة الشرقية  اللغات  الشام قبل الإسلام 1923، ومن دراساته:  1923، وله عرب 

1910وغيرها.  واليهودية  والإسلام   ،)1906 لنولدكة  الشرقية  )الدراسات  الكلام  وعلماء   )1923 الشرقي  والعالم   ،1914 الألمانية 

العقيقي، المستشرقون، ج2، ص414.



124

التي  الاجتماعيّة  الإنجازات  على  فيها  يركّز  أنهّ  يبدو  1892م(،  )1310هـ/  عام  نشرت 

قام بها الرسّول، فالإسلام بنظره ليس رسالةً دينيّةً فحسب، إنّا هو رسالة اجتماعيّة 

في أصولها وطبيعتها، وكان التبّشير بالدّعوة الإسلاميّة ردَّ فعلٍ واقعيّ للحقد والسّخط 

الكبيرين على فقدان العدالة في توزيع الثروات التي سادت في علاقة قريش مع الفقراء 

والمستضعفين، وعليه فإنّ نجاح الإسلام في ثورته جاء على أثر الرّغبة المتأجّجة في نفوس 

الفقراء]]]، و»أن النبي لم يكن في بداية أمره يبشر بدين جديد، ولكنّه تأثرّ بما يعانيه 

مجتمعه من فوارق طبقيّة، فنشر دعوته الإصلاحيّــة ، وفـرض الزكـاة لإعادة تقسيم 

الثروة بين أفــراد مجتمعه«]]].

تناولها  في  الإطار  هذا  عن  تخرج  لا  الاستشراقيّة  الدّراسات  معظم  تكون  وتكاد 

النبويةّ، وإن كان الحال يبدو أخف كلمّا اقتربنا إلى المراحل المتأخّرة في تاريخ  للسيرة 

بعض  العشرين  القرن  وبدايات  التاسع عشر  القرن  فترة  فقد شهدت  الدّراسات،  تلك 

الدّراسات المعتدلة، تضمّنت مستوياتٍ مقبولةً من الإنصاف للتاريخ الإسلامي والسيرة 

النبويةّ الشّيفة.

وربّا يعود التغير الحاصل في دراسات المستشرقين الألمان إزاء السيرة النبويةّ إلى توافر 

مادة غنيّة بالمصادر التاريخيّة التي ألفّها المؤرخّون العرب والمسلمون لدى المستشرقين، 

 ،الكريم والرسول  الإسلاميّة  الدّعوة  عن  جديدةً  وتفسيراتٍ  نظرةً  أوجد  مما 

فالمستشرق الألماني ألويس شبرنجر]]] )Aloys Spreenger( تأثر بمقدمة ابن خلدون )ت 

808هـ/ 1405م( تاريخ العبر، وألفّ كتاباً بعنوان )حياة محمد ]ص[ وتعاليمه( ونشره 

في ستينيات القرن التاسع عشر. وفسّ الدّعوة الإسلاميّة تفسيراً عقلياً بأنهّا نتاجُ روح ذلك 

]]]- ناجي، التشيع والاستشراق، ص150.

]]]- الحاج، نقد الخطاب الاستشراقي، ص306.

]]]- سبرنجر )1228-1311هـ/ 1813-1893م(، ولد في التيرول، وتعلم في إنسبورك وفيينا وباريس، ورحل إلى لندن، وتجنس 

بالجنسية البريطانية )1301هـ/ 1883م( ونال الدكتوراه في الطب من ليدن )1360هـ/ 1941م(، من آثاره أصول الطب العربي 

على عهد الخلفاء وهي رسالته في الدكتوراه )بتافيا،1257هـ/ 1841م(، واصطلاحات الصوفية لعبد الرزاق السمرقندي )كلكتا 

1262هـ/ 1845م(، والإتقان في علوم القرآن الكريم للسيوطي، وله سيرة محمد مع ترجمة لبعض آيات القرآن الكريم في 

ثلاث أجزاء أعانه عليه نولدكه. العقيقي، المستشرقون ج2، ص278-277.



125

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

العصر]]]، »واعتبر كثيرون كتاب لويس شبرنجر ...ذا المجلدات الثلاثة عن حياة محمد 

]ص[ ورسالته استنادًا لمصادر لم تستخدم من قبل ردًّا على دراسات غوستاف فايل]]]. 

.[[[»ولكنّه في الحقيقة كان استجابةً غاضبةً على سيرة )وليم موير(]]] البريطاني للنبي

كما أنّ هناك تقويمًا من لدن المستشرقين أنفسهم لبعض الدّراسات الاستشراقيّة التي 

تناولت السيرة النبويةّ، كما هو الحال عند رودي بارت الذي أبدى اهتمامًا كبيراً بدراسة 

غوساتف فايل )Gustav Wwil( عن النبي محمد وحياته وتعاليمه، وعدّها ذات 

كتابة سيرة  في  فايل  استند  وقد  الإسلام،  النّقديةّ بمؤسّس  المعرفة  تطوير  في  مهمٍّ  دورٍ 

النبي إلى مخطوطة لسيرة ابن هشام]]] )ت213هـ/ 828م(، وتاريخ الخميس لحسين 

بن محمد الديار بكري]]]، وإلى السيرة الحلبية]]].

وتكاد معظم الدّراسات الاستشراقيّة التي اهتمّت بالتاّريخ الإسلامي لا تخلو من ذكر 

الرسول  القرآن( عن حياة  )تاريخ  كتابه  من  فنولدكه خصّص جزءاً   ،الرسول لسيرة 

الكريم، كما توجد دراسات لمستشرقين ألمان عن السّيرة النّبويةّ لم تترجم إلى الآن، 

]]]- ناجي، التشيع والاستشراق، ص144ـ145.

]]]- غوستاف فايل: مستشرق ألماني ولد في سنة )1223هـ/ 1808م( في زولتسبورج في جنوب ألمانيا تعلم العبرية والفرنسية 

على يد معلم خصوصي في منزله، وفي سن الثانية عشر غادر إلى )الالزاس( حيث أقام عند جده الذي ادخله مدرسة تلمودية في 

هذه المدينة، ثم عاد إلى ألمانيا ليهتم بدراسة التاريخ الفيلولوجي، ومبادئ اللغة العربية، من آثاره: أطواق الذهب للزمخشري، 

موسوعة  بدوي،  أخرى.  ومؤلفات  لابن هشام،  السيرة  وترجمة  وليلة،  ليلة  ألف  كتاب  وترجم  العرب،  عند  الشعري  والأدب 

المستشرقين، ص390ـ391.

]]]- وليم موير sir William muir )1235-1323هـ/ 1819-1905م(: مستشرق بريطاني. اسكتلندي الأصل، أمضى حياته في 

خدمة الحكومة البريطانية بالهند، دخل البنغال سنة )1253هـ/ 1837م( وعمل في الاستخبارات، وتعلم الحقوق في جامعتي 

جلاجسكو وايدنبرغ، تقلد مناصب سياسية في الهند، ثم أصبح مديراً لجامعة ايدنبرج، له: شهادة القرآن لكتب أنبياء الرحمن، 

وصنف بالانكليزية كتباً في السيرة النبوية، وتاريخ الخلافة الإسلامية، وغيرها. الزركلي، الأعلام، ج8، ص124.

]]]- السيد، المستشرقون الألمان، ص22.

]]]- ابن هشام أبو محمد عبدالملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري، شرح سيرة رسول الله، وقد جمعها من المغازي 

والسير لابن إسحاق وهذبها ولخصها، كان متقدمًا في علم النسب والنحو، له كتاب في أنساب حمير وأهلها، توفي في مصر سنة 

)دار صادر،  الزمان، تحقيق: إحسان عباس،  أبناء  وأنباء  الأعيان  الدين أحمد بن محمد، وفيات  ابن خلكان، شمس  213هـ، 

بيروت، 1994(، ص177.

الديار بكري: مؤرخ نسبته إلى ديار بكر، ولي قضاء مكة وتوفي فيها، له تاريخ الخميس  ]]]- الحسين بن محمد بن الحسن 

مجلدان أجمل به السيرة النبوية وتاريخ الخلفاء والملوك، توفي )966هـ/ 1559م(. الزركلي، الأعلام، ج2، ص256.

]]]- السيد، المستشرقون الألمان، ص20.



126

منها: بحث لجوزيف شاخت عن الرسول لم يترجم، وألف المستشرق الألماني غوستاف 

فايل كتاباً عن حياة محمّد لم يترجم]]].

وكان لفلهوزن )Julus Wwllhausen ( كتاب مشهور عن سيرة الرسول بعنوان: 

محمّد في المدينة، بترجمة ألمانيا مختصرة )1300هـ/ 1882م(، وكان ليوهان فوك 

أعمال في هذا المجال: أصالة النبي محمّد )1355هـ/ 1936م( ومحمّد شخصيّته 

ودينه )1372هـ/ 1952م(، ولفستنفلد]]] )Heinrich Wuestenfeld( سيرة ابن هشام 

تعليقات بالألمانية، في ثلاثة أجزاء )1899-1860-1858(]]].

ث- التاريخ الإسلامي

لقد نالت دراسة التاريخ الإسلامي حظاً وافراً من لدن المستشرقين الألمان، من خلال 

الشّق  واستقطاب جميع خطوط صورة  التاّريخ،  تفاصيل هذا  بكلّ  للإلمام  محاولتهم 

لتكوين  محدّدةٍ  مساحةٍ  في  وتركيزها  الغربيّة،  العقليّة  في  المتناثرة  وتفاصيلها  وألوانها 

صورة شرقيّة تامّة]]]. وقد اتخّذت دراسات هؤلاء المستشرقين في تناولها للتاريخ الإسلامي 

طابعًا شموليًا خاصّة في مطلع القرن العشرين الميلادي، فنظرة المستشرقين إلى الشعوب 

الشّقيّة -من غير العرب- المختلفة الثقافات في إطار العالم الإسلامي تطلبّت معرفة مدى 

تأثرّ تلك الشّعوب بالدين الإسلامي وبالعكس، بوصفها تحمل خصوصيات مختلفة في 

، ودراسة العوامل  نظرهم. وهذا الأمر استدعى دراسة العلوم الاجتماعيّة في إطارٍ تاريخيٍّ

المؤثرّة على البيئة الاجتماعيّة]]] للشعوب المتنوّعة التي اعتنقت الإسلام.

]]]- فرانشيسكو كبرييلي، محمد والفتوحات الإسلامية، ترجمة: عبد الجبار ناجي، ط1، )منشورات الجمل، بيروت، 2011(، 

ص49.

]]]- هنريش فستنفلد  Heinrich Wuestenfeld )1223-1317هـ/ 1808-1899م(: مستشرق ألماني كبير، ولد في موندن بمقاطعة 

هانوفر، وتعلم في مدارس بلده، في سنة )1243هـ/ 1827م(، دخل جامعة جوتنجن، وحضر دروس ايفالد، وخصوصًا دروس العبرية 

ا، منها: )اللوحات الجغرافية( لأبي الفداء )1251هـ/ 1835م(، و)لب الأنساب( لأبي سعد السمعاني،  والسريانية، له أعمال وفيرة جدًّ

و)وفيات الأعيان لابن خلكان(، و)أكاديميات العرب وأساتذتها(، وغيرها. بدوي، موسوعة المستشرقين، ص399.

]]]- العقيقي، المستشرقون، ج3، ص543.

]]]- العطية، جليل، منهج المستشرقين في كتابة التاريخ، مجلة المعهد، العدد 1، السنة 1، )معهد الدراسات العربية والإسلامية، 

لندن، 1999(، ص107.

]]]- المرجع نفسه، ص112.



127

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

التاّريخ الإسلامي: رايسكه، وله  ومن أبرز المستشرقين الألمان الذين اتجّهوا لدراسة 

في هذا الشأن كتاب بعنوان: )المدخل إلى التاريخ الإسلامي(، الذي استند فيه كثيراً على 

)تاريخ البشر( لأبي الفداء، أوضح رايسكه في كتابه هذا أنّ تاريخ الشّق من حيث غنى 

والدّراسات  المقالات  من  مجموعةً  أنجز  كما  الغرب،  تاريخ  عن  متأخّراً  ليس  المحتوى 

للبحث في  العربيّة  باللغّة  أنهّ استعمل معارفه  في هذا الموضوع، ويتضّح من مؤلفاته 

التاريخ، ولهذا عرف بأنهّ أوّل من أعطى التاريخ الإسلامي مكانه اللّئق في ألمانيا]]]. وقد 

أشار رايسكه في رسالة عن التاريخ الإسلامي نشرها تلميذ له سنة )1180هـ/ 1766م(، 

إلى وجود خمسة عناصر كان لها دورٌ في تاريخ الإسلام وهي مكوّنة من: العرب، والفُرس، 

والأتراك، والمغول والتتار، والبربر، وبين موجز السلالات التي أخرجتها كل أمّة، والممالك 

أن  ما يجب  إلى  والجبال، مشيراً  والأنهار  البحور  المهمّة، وبحث عن  الإسلاميّة ومدنها 

يلم به من المعلومات لكل من مدرسي الجغرافيا والتاريخ]]]. واعتبر رايسكه أن دراسة 

تاريخ  التاريخي، كما أن دراسة  التواتر  إنسان لأجل  التاريخ الإسلامي واجبٌ على كل 

إلى  أحياناً  الرغبة  وتدعوه  مثقف،  رجل  كل  على  واجب  القديمين  والرومانيين  اليونان 

التشبيه بين التطور التاريخي في ممالك الإسلام وبين أوروبا لكي يثبت لقرائه انه قد وقع 

على مسرح الشرق من المشاهد السامية المهذبة مثلما جرى في الغرب]]].

التاّريخ  بدراسة  مختصّة  التاّريخيّة  الدّراسات  حقل  في  مؤلفّاتٌ  لبروكلمان  وكان 

الإسلامية(]]]،  الشعوب  )تاريخ  كتابه  أشهرها  من  والإسلام،  للعرب  والحضاريّ  الثقّافّي 

والذي يقول في مقدّمته: إنهّ حاول أن يقدّم »بالإضافة إلى التاريخ السياسي، لمحةً عن 

السابع  العدد  القومي، سوريا(،  الثقافة والإرشاد  المعرفة، )وزارة  ألمانية، مجلة  ]]]- كرال، غونترال، تطور علم الاستشراق في 

والخمسون، السنة الخامسة، 1966، ص14ـ15.

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص19.

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص20.

لتاريخ الشعوب الإسلاميّة كلها منذ بداية الإسلام حتى )1358هـ/ 1939م( من دون  الكتاب يعطي صورة شاملة  ]]]- هذا 

يتعلق بصدر الإسلام والدولة  يوليوس فلهوزن وكيتاني، فيما  التاريخ، معتمدًا على  بهذا  المتصلة  العديدة  للمشاكل  مناقشات 

علم  وبدون  1943م(  )1363هـ/  عام  طبعه  أعيد  وقد  الوسطى،  آسيا  بتاريخ  يتصل  فيما  ومينورسكي  بارتولد  وعلى  الأموية، 

بروكلمان، وترجم الكتاب سنة )1367هـ/ 1947م( إلى الإنكليزية، ونشر في السنة نفسها مع فصل عن الحوادث كتبه يهودي 

يدعى بيرلمان، وفيه آراء مخالفة لرأي بروكلمان. بدوي، موسوعة المستشرقين، ص104.



128

الحياة الثقافيّة والفكريةّ بقدر ما تسمح به هذه الصفحات المحدودة«]]]، وقد جعل 

معتبراً  الإسلامي،  التاّريخ  إلى  مدخلً  الإسلام،  قبل  العرب  تاريخ  دراسة  من  بروكلمان 

أنّ تأثير الثقّافة العربيّة استمرّ بعد الإسلام، على طول مسيرته، ويبدو ذلك من خلال 

تسميته للباب الأول من كتابه: العرب والإمبراطوريةّ العربيّة وينتظم تاريخ العرب منذ 

أقدم العصور حتى سقوط الدولة الأمويةّ، كما تطرقّ في الباب الثاني إلى الإمبراطورية 

الإسلاميّة في العصر العباسي، وأسباب انحلالها، ونشوء الدويلات المستقلةّ، والإسلام في 

الثالث  الباب  ليعرج في  الصليبيّة ودولة المماليك،  أفريقيا، والحروب  الأندلس، وشمال 

الرابع  الباب  وجاء  التاسع عشر،  القرن  مطلع  العثمانيّة، حتى  الإمبراطوريةّ  تاريخ  إلى 

أفريقيا  شمال  وأحوال  الفكريةّ،  الحياة  ويتضمّن  عشر  التاسع  القرن  في  الإسلام  حول 

الحرب  بعد  الإسلاميّة  الدولة  أوضاع  تضمّن  الخامس  والباب  وأفغانستان،  والسودان، 

العالميّة الثانية]]]. وسعى بروكلمان في هذا الكتاب إلى الإلمام بكلّ ما يخصّ تاريخ المنطقة 

العربيّة، مع دراسة تاريخيّة وجغرافيّة لدور الإسلام وتأثيراته على الأقاليم الشّقيّة وما 

التاريخيّة  الدّراسات  مجال  إنجازاته في  ومن  غربيّة حديثة.  مصادر  معتمدًا  يجاورها، 

أيضًا: كتاب )تاريخ الأدب العربي(، الذي سجل فيه »جميع الخطوط العربية المعروفة 

حتى الآن، وعدد كل المخطوطات العربية الموجودة في جميع مكاتب العالم ودوّن عدد 

طبعاتها وأعطى لمحاتٍ عن حياة مؤلفيها«]]].

الاقتصاديةّ  العوامل  أثر  على  بيكر  كارل هنرش  ركّز  الإسلامي  للتاريخ  دراسته  وفي 

وعني  الإسلاميّة،  الحضارة  في  والنّصرانيّة  الإغريقيّة  والعناصر  التاّريخيّة،  والتفّاصيل 

بتاريخ مصر الإسلامي، وقدّم دراساتٍ تاريخيةً عن النّصرانيّة والإسلام )توبنجن 1325هـ/ 

بالألمانيّة )1335هـ/ 1916م(، والطولونيون في  1907م( ومجموعة بحوث عن الإسلام 

سبيل فهم الشرق، والإسلام في إطار تاريخ الحضارة )المجلة الشرقية الألمانية 1341هـ/ 

بيروت،  للملايين،  العلم  )دار  البعلبكي، ط5،  ومنير  فارس  أمين  نبيه  ترجمة:  الإسلامية،  الشعوب  تاريخ  بروكلمان،  كارل   -[[[

1968(، ص8.

]]]- كارل بروكلمان، تاريخ الشعوب الإسلامية، ترجمة: نبيه أمين فارس ومنير البعلبكي، ط5، )دار العلم للملايين، بيروت، 1968( ص5ـ6.

]]]- كرال، تطور علم الاستشراق في ألمانيا، ص21.



129

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

1922م(]]]. وبينما كان بيكر يركز على التأثيرات الغربيّة على الحضارة الإسلامية، تناول 

جيورج ياكوب]]] )Georg Jacob( مسألة تأثير الشرق على الغرب، وخاصّة خلال العصر 

الكتاب  هذا  وعلى  الغرب(،  في  الشرقيّة  الثقافيّة  )العناصر  بعنوان:  كتاب  في  الوسيط، 

التي تعالج موضوع تأثيرات  التالية  تستند في كثير أو قليل جميع الأبحاث والمؤلفات 

الشرق الحضارية على الغرب]]].

الدينيّة في صدر  السياسيّة  المعارضة  ألفّ فلهوزن كتاب )أحزاب  الحقل نفسه،  في 

الإسلام(، يتضمّن دراسة عن الفرق الإسلاميّة، التي انشقّت عن الدّولة الأمويةّ]]]، وألفّ 

كتاب )الدولة العربية وسقوطها( ويقصد بها: الدولة الأمويةّ، وقد اعتمد في كتابه الأوّل 

على روايات أبي مخنف يحيى بن لوط )ت 157هـ/ 773م(؛ لأنهّ من الكوفة، وهي مركز 

الحزب المعارض للدولة الأموية، وإنّ ابا مخنف كان يتحدّث خصوصًا عن ذلك، بينما 

اعتمد في كتابه الثاني على الروايات المدنيّة، فهي أهم الرّوايات القديمة، وهي من حيث 

أصولها أقدم من الروايات الكوفيّة، وأهم حَمَلةَ هذه الروايات المدنيّة هم: ابن اسحاق 

)المدينة قبل  كتابه:  )ت151هـ/ 768م(، والواقدي )ت 207هـ/ 822م(]]]، وتعرضّ في 

استفاد من  المنورة، وقد  المدينة  للجماعة الإسلاميّة في   الرسول تنظيم  الإسلام( إلى 

تاريخ الطبري )ت 310هـ/ 922م( في دراسته لتاريخ صدر الإسلام]]]، واختار الروايات 

المباشرة المشتملة على الوثائق التي تظهر كيف توصل الرسول إلى إحلال السلام في 

]]]- العقيقي، المستشرقون، ج2، ص418ـ419.

]]]- ياكوب جيورج )1279 - 1356هـ/ 1862 - 1937م(: مستشرق ألماني ولد في مدينة كينجزبرج، اختص باللاهوت والاستشراق 

في بداية دراسته، ثم اقتصر على الدراسات الشرقية. درس في ليبتسك، وستراسبورغ وبرلين، أبرز أساتذته نولدكة، وفليشر، وقد 

وجهه فليشر إلى الاهتمام بلغات الإسلام الثلاث الرئيسية وهي: العربية، الفارسية، والتركية، وبعد حصوله على الدكتوراه عين 

موظفًا في المكتبة الملكية في برلين، من آثاره: الأساطير والحلم، مع عناية خاصة بالشرق، وتاريخ خيال الظل في الشرق والغرب 

وغيرها. بدوي، موسوعة المستشرقين، ص627 ـ 692 ـ 630.

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص126.

بدوي،  الرحمن  ترجمة: عبد  الشيعة،   - الخوارج  الإسلام  الدينية في صدر  السياسية  المعارضة  أحزاب  فلهوزن،  يوليوس،   -[[[

)مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، 1958(، ينظر، مقدم الكتاب.

]]]- يوليوس، فلهوزن، تاريخ الدولة العربية من ظهور الإسلام إلى الدولة الأموية، ترجمة: محمد عبد الهادي أبو ريدة، ط2، 

)لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، 1968(، ص ت ـ  ث.

]]]- بدوي، موسوعة المستشرقين، ص409.



130

البلاد بتوجيه طاقات الشّعب الفتية إلى الخارج بدلً من التناحر الداخلي، وبين في دراسته 

لتاريخ الدولة الأمويةّ وجود توترّ بينها وبين الدين، في سياسة الحكم التي ولدتها الدولة 

والثيوقراطيّة التي يعدّها الدين حتميّة، وأشار إلى التنّاقضات بين عرب الجزيرة ذوي 

المراس الصعب وبني جلدتهم في الشام والعراق، إن وجود تلك الأقطاب في مملكة العالم 

الإسلامي -حسب رأيه- أدّى إلى انهيار العروبة الأصيلة على أيدي العباسيين الخاضعين 

إلى التأثير الفارسي]]]، وكان هدف فلهوزن في بحثه للتاريخ الإسلامي متركزاً على »خطوط 

التطوّر الكبيرة والرئيسة، واكتشاف العوامل والقوى الرئيسة للتحول والتطّوّر التاريخيين، 

التاريخي«]]]،  للحدث  الداخلية  القوى  تضارب  وعرض  إدراك  إلى  بنجاح  يسعى  وكان 

وقد نبّه بيرتولد سبولر إلى ضرورة إعادة النّظر في تفسير فلهوزن لثورة العباسيين بأنهّا 

قامت على أكتاف الفرس؛ لأنّ سبولر يرى أنّ العرب أنفسهم كانوا منقسمين في خراسان 

ومتذمرين من سياسة الأمويين الماليّة، وأنهّم شاركوا الموالي في خيبة الأمل من سياسات 

دمشق، وأبدوا تأييدهم لإصلاحات بعض الخلفاء الأمويين، ويعَُدّ وسبولر هذا من روّاد 

المدرسة الألمانيّة الحديثة، له مؤلف مشهور بعنوان: )إيران في القرون الإسلاميّة الأولى 

بين الفتح العربي والفتح السلجوقي(]]].

وأعطى اوكست موللر )Muller Augst( جمهور القراء عرضًا عامًا مفهومًا، وأصوليًّا 

علميًّا عن تاريخ الإسلام السياسي، وذلك في كتابه )الإسلام في أوروبا والبلاد الإسلامية( 

المؤلف من مجلدين ضخمين، والذي صدر بين سنتي )1303-1305هـ/ 1885- 1887م(، 

وهو عرض تاريخي متفرق]]].

ويبدو أنّ قسمً من أحداث التاريخ الإسلامي، وكذلك جغرافية العالم الإسلامي قد 

فقد  والشموليّة،  الدقةّ  ناحية  من  الألمان  الرحالة  بعض  دراسات  في  أوفر  حظًّا  نالت 

تضمّنت هذه الدّراسات العوامل المؤثرّة في الأوضاع الاقتصاديةّ والسياسيّة في المجتمعات 

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص110.

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص112.

]]]- فوزي، فاروق عمر، الاستشراق والتاريخ الإسلامي )القرون الإسلاميّة الأولى( دراسة مقارنة بين وجهة النظر الإسلاميّة ووجهة 

النظر الأوروبيّة، ط1، )الأهلية للنشر والتوزيع، عمان، 1998(، ص236ـ242ـ243.

]]]- فوك، تاريخ حركة الاستشراق، ص249.



131

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

الإسلاميّة، من خلال عمليّة الوصف من قبل هؤلاء الرحّالة التي كانت كثيراً ما يختلط 

معها الوصف الجغرافي الميداني، واعتمادها مصادر المؤرخين والجغرافيين العرب. فالرحالة 

هاينريش بارت]]] )H.Barth( كان يحاول اكتشاف جذور المجتمعات الإسلاميّة الأولى في 

مخالطته للمجتمعات الإسلاميّة في أفريقيا في القرن الثالث عشر الهجري )التاسع عشر 

الميلادي(، فركز اهتمامه على تراث المرابطين في من بقي من خلفهم، واصفًا ممارساتهم 

وطباعهم وتأثيراتهم على البلاد، وبحث أيضًا التاريخ المتحرك للمالك القديمة في السودان 

أوّل  من  الغربي  السودان  في  التاريخيّة  الأحداث  فيها  أدرجت  إجمالية  وأثبت جداول 

أخبار المصادر التاريخيّة حتى العصر الحاضر بشكلٍ واضحٍ وشاملٍ، وقد استعان بارت 

بمؤلفات رحّالي القرن الثامن الهجري )الرابع عشر الميلادي( وجعلها مصادر له، إلّ أنهّ 

لا يذكر المؤلفين ولا عناوين الكتب]]]، بوجه عام تمكن هاينريش بارت من تحديد موعد 

انتشار الإسلام في السودان ومكانه على وجه الدقة، فمنذ القرن الثالث الهجري )التاسع 

يتوقفّ حتى بعد  السودان ولم  أنّ الإسلام قد تغلغل في بعض مناطق  الميلادي( ثبت 

العقائديةّ،  بالحروب  الحافل  المنطقة  تاريخ  عن  وكشف  التاريخ،  هذا  من  عام  ألف 

الثوّرات  وكان شاهدًا على  الدّيني،  التعصّب  تشتعل بشرارة  كانت  التي  والاضطرابات 

الدينيّة المعاصرة. وحسب ما يقول هاينريش، فإنّ الطرق التي انتشر فيها الإسلام هناك 

لم تكن بالنار والسيف، بل إنّ الناس رأوا منافع في اعتناق هذا الدين، أهمها: التحرّر 

من العبوديةّ، والحصول على مستوى معيشي رفيع]]]، وأفادت اهتمامات هاينريش بارت 

قارة  إلى  الشرق  حدود  من  نقلها  في  الاستشراقية،  الدراسات  أفريقيا  إلى  رحلته  خلال 

جديدة، هي بحاجة إلى مزيد من التقصي والاستكشاف، وبالأخص اهتمامه بالسودان 

الذي ظلّ فترةً طويلةً على هامش الدراسات والأبحاث الاستشراقية]]]. وكانت المناطق 

التي استكشفها الرحالة الألماني يوهان بوركهارت Burckhrdt) Guohan( في الحجاز 

]]]- هاينريش بارت )1237-1282هـ/ 1821-1865م(: ولد في هامبورغ، وتوفي في برلين. وكان رحالة وجغرافياً، يعود الفضل اليه 

في العثور على أهم المراجع العربية القديمة في تاريخ غربي أفريقيا. ودراسة الصحراء بين طرابلس وتشاد والسودان، وقد طبعت 

مصنفاته )جوتنجن 1875 ـ 1859(. العقيقي، المستشرقون، ج2، ص373.

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص43.

]]]- م.ن، ج1، ص45 ـ 46.

]]]- م.ن، ج1، ص49.



132

من الأسرار، ولم تكن علاقتها بالتجارة بمقدار ارتباطها بتعاليم دين غريب عن الأوروبيين 

ومعه  الحجاز  بوركهارت  غادر  فقد  وهكذا  وثباته.  بقوته  لدهشتهم  مثير  ومراسيمه، 

أدق التفاصيل التي سجلت عن الكعبة ومراسيم الحج وتجارة الحجاز وسكانها، وكانت 

دراسته متركزة عن العرب، بدوهم وحضرهم، وتحليل مجتمعهم وطبائعهم وتعاليمهم 

الدينية]]].

ج- النظم والتشريعات الإسلاميّة

لم يغفل المستشرقون الألمان عن أهميّة النظم والتشريعات الإسلاميّة ودورها وتأثيرها 

على حياة المسلمين، وكالعادة كان المستشرقون كثيراً ما يعتمدون دراسات من سبقهم. 

فمثلً يشير رضوان السيد إلى إفادة آدم متز]]] من مؤلفات أستاذه كريمر]]] في دراسة النظم 

الإسلامية، في تأليف كتابه الذي سمّه نهضة الإسلام -وقد ترجمه إلى العربيّة محمد عبد 

الهادي أبو ريدة تحت عنوان )الحضارة الإسلاميّة في القرن الرابع الهجري(- إلّ أن متز كان 

أكثر رجوعًا للمصادر من أستاذه، وأكثر اهتمامًا بالمناحي الأدبيّة والفنيّة فضلً عن عنايته 

القوية بفكرة المؤسّسة ومسألتها]]]. كما ألف تيودور فيلهلم جوينبول )1283-1366هـ/ 

1866-1946م( -الذي درس القانون وعمل في حقول الحديث والفقه بخاصة- كتاباً بعنوان: 

سنوك  للمستشرق  التمهيديةّ  الأعمال  على  اعتمد  وقد  الإسلاميّة(،  التشريعات  )مرجع 

هورجرونيه]]] )Hurgronge Snouc( في تقديم عرض نقدي لنظرية المراجع القانونيّة، 

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص91.

]]]- آدم متز Adam Mez 1286(-1336هـ/ 1869-1917م(: مستشرق ألماني، ولد في فرايبورج، استقر في بازل بسويسرة، اهتم 

بالأدب العربي في القرن الرابع الهجري، وكتابه )نهضة الإسلام( بحسب بدوي عرض ممتاز للحضارة الإسلاميّة في القرن الرابع 

الهجري، تناول فيه مرافق المدنية: من إدارة، ومالية، ونظام للحكم وحياة اجتماعية لعامة الناس، وقد انتقد بدوي ترجمة أبو 

ريدة لهذا الكتاب بشدة، ويرى أن المترجم في معظم الموضوعات لا يترجم كلام المؤلف، بل ينقل النص العربي الذي إنما يشير 

إليه المؤلف من دون أن يترجمه، ولهذا ضاع عمل المؤلف الأصلي،. بدوي، موسوعة المستشرقين، ص544.

]]]- البارون فون كريمر Kremer Alfred, Von 1244(-1307هـ/ 1828-1889م( ولد في فيينا، وتخرج من جامعاتها، فأرسلته 

دولته قنصلً لها في مصر، ثم إلى بيروت 1870، عرف بنشاطه السياسي ونشاطه الاستشراقي حتى وفاته، من آثاره: نشر الاستبصار 

والأحكام  برلين 1888(،  ـ 1856،  )كلكتا 1855  إنجليزية  للواقدي بمقدمة وشروح  والمغازي  فيينا 1852،  الأمصار  في عجائب 

السلطانية للماوردي، وغيرها. العقيقي، المستشرقون، ج2، ص278ـ279.

]]]- السيد، المستشرقون الألمان، ص65.

]]]- هرجرونيه )1274-1355هـ/ 1857-1936م( مستشرق هولندي، ولد في إقليم برانت الشمالي في هولندا، تعلم اللاتينية 



133

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

ومن ثم الأجزاء المهمّة عمليًّا للتشريعات الإيجابيّة مثل أهم الشعائر، والميراث، والمعاملات، 

وقواعد استنباط الأحكام، والحدود )العقوبات(، وأخيراً رأي الإسلام في السياسة]]].

وكانت لدى جوزيف شاخت اهتماماتٌ بالشّيعة الإسلاميّة، وبيان نشأتها وتطوّرها 

وأثرها وتأثرّها، وممّ له في ذلك: نشره كتاب الحيل والمخارج للخصاف، بمقدمة وحواش 

بمقدّمة  ألمانيّة،  وترجمةً  متنًا  للقزويني،  الفقه  في  الحيل  وكتاب  1923م(،  )1342هـ/ 

كتاب  من  المحاربين  وأحكام  والجزية  الجهد  وكتاب  1924م(،  )1343هـ/  وتعليقات 

متنًا  الماتريدي،  للإمام  التوحيد  وكتاب  )1352هـ/1933م(،  للطبري  الفقهاء  اختلاف 

وترجمة إنجليزية]]].

 -1329( الإسلام  في  الحكم  أسس  منها:  الإسلاميّة،  النّظم  عن  أعمال  لبيرتش  وكان 

1358هـ/ 1911-1939م(، وتنفيذ الأحكام )1364هـ/ 1944م(، والشرع الإسلامي )1373-

1374هـ/ 1953-1954م(، ولبرجستراسر أعمال حول الفقه والتشريعات الإسلاميّة منها: 

ابتكارات وخلق وتفكير للفقه الإسلامي، وأساليب البحوث الفقهيّة، والفقه الإسلامي، 

وأحكام الشريعة الإسلاميّة على المذهب الحنفي]]].

ح- دراسة العلوم عند العرب والمسلمين

الألمانية،  الجامعات  أكاديميًّا من قبل  اهتمامًا  العرب والمسلمين  العلوم عند  لقيت 

القرن العشرين، فقد قامت  التاسع عشر وبداية  القرن  واتسع هذا الاهتمام في نهاية 

جامعة توبنغن بتخصيص قسم للبحث في تاريخ العلوم العربيّة والإسلاميّة، وفي سلسلة 

بينما  الإسلام،  في  الطب  منها  الأول  المجلد  تناول  الشرقيّة(  الدراسات  )مرجع  بعنوان 

لأكثر  فهرست  على  ويحتوي  والتنجيم،  والسحر  الطبيعية،  بالعلوم  الثاني  المجلد  اهتم 

واليونانية على يد معلم خصوصي، وفي خريف 1874م سجل نفسه طالبًا للاهوت في جامعة ليدن، ثم قرر التفرغ للفلولوجيا، 

عنوان أطروحته للدكتوراه )موسم الحج في مكة(، عمل في خدمة إدارة المستعمرات الهولندية في اندونيسيا، ومستشارا للحكومة 

الهولندية للشؤون الإسلاميّة بهذه البلاد، من آثاره: كتابه عن مدينة مكة ويشتمل جزأين، وكتابه أهل آتية، ومحاضرات عن 

الإسلام، ألقاها في أمريكا. بدوي، المرجع السابق، ص353ـ354.

]]]- فوك، تاريخ حركة الاستشراق، ص344ـ345.

]]]- العقيقي، المستشرقون، ج3، ص417.

]]]- العقيقي، المستشرقون، ج3، ص565.



134

من تسعمئة بحث عربّي وفارسّي عن الحيوان والنبات والكيمياء والزراعة وغيرها، وكان 

المجلد الثالث قد خصّص للرياضيات]]].

وللمستشرق الألماني روسكا اهتمامٌ بدراسة العلوم عند العرب والمسلمين، وكانت له 

أعمالٌ كثيرةٌ ومتنوّعةٌ عنها، وقد عبّ عن أهمّيّة تلك العلوم وأثرها على أوروبا بقوله: 

البدويةّ ولا الأدب الذي نشأ بعد ظهور الإسلام هو الذي جعل اسم  »ليست الأشعار 

العرب لامعًا في الغرب. إذا أردنا أن نفكّر بتأثير الحضارة الإسلاميّة في الغرب المسيحي، 

فيجب علينا أن نفكر في الرياضيات العربية والفلك والكيمياء والطب، تلك الفروع التي 

تعلمّ منها الغرب بجد ونشاط قرونا عديدة قبل اكتشاف العلوم اليونانية، ولا تزال كثير 

من التعابير العربية المتداولة تنبؤنا عن ازدهار العلوم تحت راية الإسلام«]]].

ومن أهم أعمال روسكا حول العلوم عند العرب والمسلمين: ترجمة كتاب الأحجار 

من عجائب المخلوقات للقزويني]]]، وأسس جديدة عن تاريخ الجغرافية العربية )مجلة 

الجغرافية 1918 ص77-81(، عن تاريخ الجبر العربي والحساب )الإسلام 1918 ص116 

- 118(، والمعادن في المصادر العربية )مجلة ايسز 1913 ص341 - 350(]]]، إلّ أنّ أكثر 

العلوم التي اجتذبت روسكا هي الكيمياء، وقد أشار روسكا إلى الصّعوبات التي واجهته 

الواحد،  للاسم  مستترة  عدّة  أسماء  ووجود  بالرموز،  لخفائها  القديمة  الكيمياء  فهم  في 

والملح  الخراساني،  والطير  العقاب،  منها:  اسم  أكثر من  عليه  يطلق  كان  مثلً  فالنشادر 

الطائر، وبصاق الأسد، وغير ذلك، والأمر ينطبق على الزئبق وغيره، وأثناء بحث روسكا 

في  معروفاً  كان  والذي  الزبرجدي،  اللوح  لكتاب  الأصلي  النص  وجد  النشادر،  بتاريخ 

ترجمته اللاتينيّة، وهو من أهم الكتب لدى الكيميائيين القدامى]]].

]]]- غرنوت روتر، الدراسات العربية بجامعة توبنغن، مراجعة حسين حجازي، مجلة الفكر العربي، العدد 32، السنة الخامس، 

1983، ص176.

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص148.

]]]- خليل بن القاري القزويني: فاضل إمامي )ت 1089هـ/ 1678م(، له شروح العدة في الأصول، وحاشية مجمع البيان، وغيرها. 

الزركلي، الأعلام، ج2، ص321.

والفنون،  الثقافة  )وزارة   ،4 العدد   ،6 المجلد  المورد،  العرب، مجلة  عند  والعلوم  يوليوس روسكا  الطعمة، عدنان جواد،   -[[[

العراق، 1977(، ص118ـ119ـ120ـ123.

]]]- المنجد، المرجع السابق، ص150.



135

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

 Fridrich( دتريصي]]]  فردريك  الألماني  المستشرق  قام  الفلسفة،  مجال  وفي 

Dieterici( الأستاذ بجامعة برلين، بنشر أهم مؤلف للفارابي )ت339هـ/ 950م( وهو 

)مطبعة  ليدن  1895م( في  )1313هـ/  عام  وذلك  الفاضلة(،  المدينة  آهل  )آراء  كتاب 

بريل بهولندا( مستندًا إلى المخطوط رقم 3/425 المحفوظ في المتحف البريطاني، واجتهد 

سنة  ليدن  في  مرة  لأول  دتريصي  ونشر  الأصلي،  النص  في  غمض  ما  بعض  توضيح  في 

)1308هـ/ 1890م( كتاب )الجمع بين رأي الحكيمين أفلاطون الإلهي وأرسطوطاليس( 

لأبي نصر الفارابي]]]، وعمل ماكس هيورتن]]] )Horten (M.. بحكم درايته بالفلسفة 

العقيدة المسلمين من ذهن  الفلسفة الإسلاميّة وعلماء  اللاهوتيّة، على تقريب قضايا 

القارئ الأوروبي، وعالج إلى جانب ذلك في مقالات جامعة قضايا فلسفية متفرقة، وأشار 

فلسفة  أقدم  إلى  إشارتهم  في  السابقون  السقراطيون  يستعمله  كان  الذي  المعنى  إلى 

إسلاميّة، وقدّم عرضًا موجزاً في كتابه )الفلسفة الإسلاميّة في علاقاتها مع الرؤى الفلسفية 

1198م(،  595هـ/  )ت  رشد  ابن  بفلسفة  موللر  اوكيست  واهتم  العربي(]]].  للمشرق 

ألمانية )1292هـ/  التوحيد والفلسفة لابن رشد متنًا وترجمةً  ومما له في ذلك: رسالة 

1875م(، وما وراء الطبيعة لابن رشد )1303هـ/ 1885م(، وله أيضًا الفلسفة اليونانيّة 

في الترجمات العربيّة )1294هـ/ 1872م(، ونشر ماكس هيورتن نصوص الحكم للفارابي 

)1324هـ/ 1906م(، وترجم لابن سينا]]] )ت 428هـ( كتاب الشفاء )1325هـ/1907م(، 

]]]- فريدريك دتريصي )1238-1321هـ/ 1821-1903م(: مستشرق الماني، ولد في برلين، وتعلم في جامعتي هلهّ وبرلين اللاهوت، 

كرس نفسه لدراسة اللغات الشرقية، سافر في سنة )1264هـ/ 1847م( إلى المشرق، وقد عني باللغة العربية وآدابها والفلسفة 

الإسلاميّة في المقام الأول، من آثاره: المتنبي وسيف الدولة )ليبستك 1264هـ/ 1847م(، ونشر مختارات من رسائل إخوان الصفا 

بدوي،  عثمانية.  ومختارات  شرقية،  قصة  وهي  و)مريم(  العرب،  عند  النفس  وعلم  والمنطق  1886هـ(،  1304هـ/  )ليبستك 

موسوعة المستشرقين، ص269ـ270.

]]]- نادر، البير نصري، اهتمام المستشرقين بالفكر العربي الإسلامي القديم، سلسلة كتب الثقافة المقارنة، )الاستشراق(، العدد1، 

)دار الشؤون الثقافية، بغداد، 1987(، ص112.

]]]- ماكس هيورتن )1291 - 1365هـ/1874 - 1945م(: مستشرق ألماني، كان مهتمً بدراسة الفلسفة الإسلامية، وساعده تضلعه 

اليسوعيون في بيروت، من آثاره : نشر  العربية، وقد حقق ما فاته منها الآباء  الفلسفة  بالفلسفة المسيحية في تفهم نصوص 

فصوص الحكم للفارابي )مونستر 1906( وترجمة الشفاء لابن سينا )ليبزيج 1907(، وما وراء الطبيعة لابن رشد )هاله 1912(، 

وله مباحث عن الفارابي، وعن الفلسفة الإسلاميّة وفي سبيل فهم الشرق وغيرها. العقيقي، المستشرقون، ج2، ص436.

]]]- فوك، تاريخ حركة الاستشراق، ص341.

]]]- ابن سينا أبو علي الحسين بن عبد الله ابن سينا: الحكيم المشهور، ولد في بخارى سنة )370هـ/ 980م(، اشتغل بالعلوم 

وحصّل الفنون، وأتقن علم القرآن وشيئاً من أصول الدين وبراعة في المنطق، له مصنفات كثيرة منها: كتاب في القانون، وله 

رسائل بديعة منها رسالة حي بن يقضان، ورسالة الطير، وهو احد الفلاسفة المسلمين، توفي بهمذان سنة )428هـ/ 1036م(. ابن 

خلكان، وفيات الأعيان، ج2، ص133ـ134ـ136ـ138.



136

وفلسفة الإسلام وعلاقتها بالأفكار الفلسفية في المشرق الإسلامي )1343هـ/ 1924(]]].

 Franz( ومن المستشرقين الألمان الذين اهتمّوا بدراسة العلوم العربية: فرانز فيبكه

Woepcke( )1242-1281هـ/ 1826-1864م(، الذي تعلمّ العربيّة على فلهلم فرايتاخ، 

وشجعه الأخير نحو الرياضيات، فانصرف فيبكه إلى بحثها وتحقيقها وترجمتها ونشرها، 

وصمّم على كتابة تاريخ الرياضيات عند العرب، وجعل من هذا المشروع مهمّته العلميّة 

أنّ  وبيّ  للخوارزمي،  والمقابلة  الجبر  هو:  المجال  كتاب نشره في هذا  وأوّل  الحياة،  في 

علماء الجبر العرب قد توصّلوا إلى البرهنة على معادلات الدرجة الثانية، وأنهم كانوا أوّل 

من طبقّ الجبر على الهندسة وبالعكس، ومن مؤلفّاته أيضًا: جبر عمر الخيام، وبحث في 

نظريةّ أضافها ثابت بن قرة]]] إلى الحساب النظري عند اليونان، وبحث في الترقيمات 

الجبريةّ المستخدمة عند العرب وغيرها في الحقل نفسه]]]، وكان لزاخاو كتاب بعنوان: 

الشطرنج والحساب عن ذروة الشمس في نظر البيروني )ت 440هـ/ 1048م(، كما اهتمّ 

زاخاو بأعمال البيروني بمعاونة فيستنفلد )Wuestenfeld(، وترجمت هذه الأعمال إلى 

الفرنسية والإنجليزية، فوقف الغرب على أكبر علماء العصور الوسطى من المسلمين]]].

أما علم الطب، فإنّ المستشرق الألماني ماكس مايرهوف]]] )Meyerhof Max( كان له 

اهتمام واضح به، حيث زاول مهنة الطب في مصر، واختص بطب العيون، فوجد في هذا 

المجال مواد غنيّة من كتب الأطباء العرب في القرون الوسطى، وعالج طب العيون عند 

حنين ابن اسحق، والطبيب محمد بن قسوم الغافقي، وقد وجد في أعمالهم مادّة غنيّة 

]]]- العقيقي، المستشرقون،ج3، ص570.

]]]- ثابت بن سنان بن قرة الصابي: طبيب ومؤرخ، )ت365هـ/ 975م(، له: كتاب التاريخ ابتدئه من أيام المقتدر، وكتاب مفرد 

في أخبار الشام ومصر. الحموي، ياقوت، معجم الأدباء إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، تحقيق: إحسان عباس، ط1، )دار الغرب، 

بيروت، 1993(، ج1، ص772ـ773. 

]]]- بدوي، موسوعة المستشرقين، ص421ـ422.

]]]- العقيقي، المستشرقون، ج3، ص483.

]]]- ماكس مايرهوف: طبيب ألماني، ولد في هليشتايم سنة )1291هـ/ 1874م(، تعلم الطب في هايلدبرغ وبرلين وستراسبوغ، 

ومارسه في المدن، ثم صحب قريبًا له إلى مصر سنة )1318هـ/ 1900م(، واستقر في عاصمتها وتعلم جميع اللغات التي تتخاطب 

آثاره: مراكب  العيون، من  العربي، وقد اختص بطب  الطب  له من وقت لدراسة  تبقى  بها، معالجًا فقراءها مجاناً، واقفا ما 

)1365هـ/ 1945م(.  سنة  القاهرة  في  توفي  اسحق،  ابن  لحنين  العين  في  مقالات  العشر  وكتاب  القاهرة،  في  والعطور  العقاقير 

العقيقي، المستشرقون، ط3، ص766.



137

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

الوسطى لعلاج المرضى،  القرون  العرب في  التي كان يستعملها الأطباء  العقاقير  تتناول 

وانتقل إلى دراسة علم العقار عند العرب، وقد تمتعّ بأسلوبٍ يستحقّ التأّمّل في التفّتيش 

عن المراجع والمتون الهامّة، وقد أشار لأوّل مرةّ إلى وصف الأدوية المفردة للعالم الشريف 

الإدريسي]]].

وهناك مجالات أخرى في التاريخ الإسلامي اهتمّ بها المستشرقون الألمان، مثل التصّوّف 

اشتهر  التصوّف  العصر الإسلامي. ففي مجال  الجاهلي، والشعر في  في الإسلام، والشعر 

هانز هاينريش شيدر، والذي كان الحسن البصري وحافظ شيرازي، كانا منطلقه في دراسة 

التصوف الإسلامي، والغنوصية )Gnosticism( الإسلامية، مبتدئاً بحركـة الباطنية، وقد 

 Louis( ماسنيون  لويس  ألفّهـا  التي  الدراسات  مـن  ودخلـه  الحقل  هذا  على  تعرفّ 

 ،)R. A. Nicholson( [[[ور.أ.نيكلسون ،)T. Andrae( [[[اندري Massignon(، وتور 

فوضع نصب عينيه مهمّة متابعة تطوّر فكرة شرقيّة قديمة مقتبسة من الحضارة الهيللينيّة 

حتى تشكّلها التأّملي الكلاسيكي في الغنوصيّة الإسلامية]]]، و»كان اهتمام ]هلموت[ ريتر 

 )Der ISLAM( الإسلام  مجلةّ  في  المنشورة  دراسته  وتدل  مبكراً.  الإسلامي  بالتصوّف 

الألمانيّة عام )1333هـ/ 1924م( عن الحسن البصري على منهجه في بحث هذه الظاهرة 

الدينيّة الثقافيّة، مثلما تدل عليه مقالته بالغة العمق عن أبي الفداء البسطامي، وهي 

التي نشرت في ضمن مجموعة الدراسات التي صدرت تحية وتكريمًا للأستاذ تشودي]]] 

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ج1، ص141 ـ 142 ـ 143.

]]]- تور اندري )1303 - 1367هـ/ 1885 - 1947م(: لاهوتي ومؤرخ أديان سويدي، عمل أستاذًا في ستوكهولم وأوبسالا، وأصبح 

أسقفًا في لينكوبينج عام )1355هـ/ 1936م(، يعدّ عالماً طليعيًّا في العلوم الإسلاميّة وله عدة مؤلفات عن الرسول، وأصل 

الإسلام والمسيحية. المنجد، المستشرقون الألمان، ص175.

]]]- نيكلسون )1285 - 1365هـ/ 1868 - 1945م(: مستشرق إنجليزي، عمل منذ عام )1348هـ/ 1929م( أستاذًا في كامبردج، 

من أهم أعماله: التاريخ الأدبي للعرب، ودراسات في التصوف الإسلامي. المنجد، المستشرقون الألمان، ص175.

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ص168.

]]]- رودولف تشودي )1302-1380هـ/ 1884-1960م(: ولد في جلاسر، وعين أستاذًا للغات الشرقية في هامبورغ، وزوريج ثم 

في بال )1922م(، وقد صنفت لتكريم مجموعة من باسمه )بال - فيس بادن 1954م(، من آثاره: أسهم في نشر المكتبة التركية، 

ومجلة الإسلام، وصنف كتبا عديدة في: الطرق الصوفية، وتطور الحكومة العثمانية القديمة، والإسلام والجهاد )هامبورج 1914م(، 

والإسلام والصليبية )1933م(، وغيرها. العقيقي، المستشرقون، ج3، ص19-18.



138

بالفضل  له  مدين  الأوروبّي  الاستشراق  وإنّ  1945م(.  )1365هـ/  عام  في   )Tsghudi(

الذكر من  المشتركون في حلقات  بها  يقوم  التي  الإيقاعية  للحركات  تقديمه وصفًا  على 

دراويش... استجابة لموسيقى السماع«]]].

وفي مجال الشعر الجاهلي، فإنّ أهم الدّراسات التي تناولته هي: دراسة نولدكه، التي 

أثارت مسألة الانتحال والشك في الشعر الجاهلي، وهي بعنوان: )في سبيل فهم الشعر 

الجاهلي(، وقد وقف نولدكه في بحثه هذا عند موضوعات كثيرة، تتناول تكوّن الشعر 

العباسي وحفظه، وقد لاحظ نولدكه  العصر  الجاهلي، وطبيعته، وبدايته، ووصوله إلى 

تكرار المعاني في الشعر الجاهلي، ووجود تشابه في صياغة بعض الأبيات الشعرية، وعدّ 

ذلك أمراً طبيعيًا لتشابه البيئات، وإنّ الصّعوبة التي يواجهها المستشرق تعود إلى سبب 

وصول تلك القصائد بشكل مقطعات وشذرات مضطربة الترتيب ومنتزعة من سياقها]]].

أمّا فردريش روكر، فقد كان شديد الولع بالشّعر العربي والفارسي، فقد قام بترجمة 

مجموعةٍ من الأعمال الشّعريةّ إلى اللغة الألمانيّة، كديوان الحماسة ومقامات الحريري]]] 

والروميات لجلال الدين الرومي وأشعار سعدي]]] وحافظ شيرازي، مع محاولته المحافظة 

على العروض الأصلي، وإدخال هذا الأدب الشرقي إلى الأدب الألماني]]].

خ- تحقيق النّصوص القديمة ونشرها

تعدّ جهود المستشرقين الألمان في مجال تحقيق النّصوص القديمة ونشرها، وصيانة 

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ص186.

]]]- الجبوري، يحيى، المستشرقون والشعر الجاهلي، سلسلة كتب الثقافة المقارنة، )الاستشراق(، العدد 1، ص77 ـ 78. 

]]]- أبو محمد القاسم بن علي الحريري )446-516هـ/ 1054-1122م(: كاتب عربي وضع خمسين مقامة حاكى بها مقامات 

بديع الزمان الهمذاني، وقد ترجمت مقاماته إلى الإنكليزية، ومن آثاره: دُرة الغواص في أوهام الخواص، البعلبكي، معجم أعلام 

المورد. ص170.

]]]- سعدي الشيرازي )611-691هـ/ 1213-1292م(: شاعر فارسي، يعدّ أحد أكبر شعراء الفرس شعبية، كان متصوفا، تتكشف 

البعلبكي،  آثاره عن وعي عميق لعبثية الوجود الإنساني، من آثاره: )بوستان( أي البستان، و)كليستان( وتعني حديقة الورد. 

معجم أعلام المورد، ص237.

]]]- الأيوبي، أبحاث عربية، ص374ـ375.



139

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

وحفظ الأصل منها على قدر كبير من الأهميّة، بعد أن كانت تلك النّصوص عرضةً للتلف 

والضّياع في زحمة ما تمرّ به الأمّة الإسلاميّة من شتىّ المحن والكوارث جعلت المسلمين 

في انشغال وذهول عن تراثهم وحفظه، وقد نالت تلك النّصوص حظهّا من الحفظ بعد 

رحيلها إلى مختبرات الصيانة والدرس التي أعدّها هؤلاء المستشرقون في بلدانهم.

بدأ هذا  وقد  القديمة،  الإسلاميّة  بالنّصوص  متميّزةٌ  عنايةٌ  الألمان  للمستشرقين  كان 

المشوار معهم على مستوى واسع منذ القرن الثامن عشر، وازداد هذا الاهتمام في القرن 

التاسع عشر، إذ تمّ نشر مئات من النّصوص القديمة، واختاروا منها نماذج أساسيّة وحيويةّ 

من التراث الإسلامي وقاموا بتحقيقها ونشرها. كانت موضوعات تلك النصوص متنوّعةً، 

منها عن الشعر الجاهلي القديم في الجاهلية والإسلام، ومنها عن اللغة والأدب، والتاريخ، 

والجغرافية، والفلسفة، والفرق، والحساب، والفلك.

كان أهم ما يميّز عمل المستشرقين الألمان في هذا المجال هو قيامهم بتحقيق عددٍ 

كبيرٍ من النّصوص القديمة مع مراعاة الدّقةّ في عملهم هذا، فقد قام فستنفلد بتحقيق ما 

يقُارب المئتين من النّصوص الإسلاميّة ونشرها، وهو ما يعجز عن نشره مجمع علمي، كان 

أبرز تلك النّصوص هي: معجم البلدان لياقوت الحموي، ووفيات الأعيان لابن خلكان، 

وطبقات الحفاظ للذهبي، وتهذيب الأسماء واللغات للنووي، وغيرها]]].

القديمة  النّصوص  تحقيق  مجال  في  اهتمام  لهم  الألمان  المستشرقين  معظم  وكان 

ونشرها كفرايتاغ، وروكرت، وفلوجل، وساخاو، وهلموت ريتر الذي عني بنشر المكتبة 

الإسلاميّة التابعة لجمعية المستشرقين الألمان في اسطنبول.

وقد أدرك المستشرقون الألمان منذ بداية مسيرتهم في دراسة التراث الإسلامي أنّ هذا 

التراث يمتلك أعدادًا هائلةً من النّصوص، سواء في مكتبات ألمانيا أو العالم، لذا كان لا بدّ 

لهم من حصرها في فهارس، وقد وضع كريستمان فهرسًا للمخطوطات العربية في عام 

]]]- المنجد، المستشرقون الألمان، ص8.



140

1613م، وفي مراحل لاحقة قام وليم الفرد، وزيبولد وبروكلمان وهلموت ريتر، بإنجاز 

فهارس للمخطوطات العربية، وقد تمّ التطّرقّ لأعمالهم في هذا المجال ضمن جهودهم 

التي مرّ ذكرها في موضوعات سابقة.

وقد كتب ريتر -الذي كان مرجعًا نادرًا في المخطوطات العربيّة- مقالاتٍ كثيرةً عن 

مخطوطات اسطنبول، منها: مخطوطات عربيّة في مكتبات اسطنبول لم تطبع بعد، وقد 

صدرت في كتاب بعنوان: ما ساهم به المؤرخون العرب )بيروت 1959(، والمخطوطات 

عام 1953،   )oricns( مجلة  تركيّة، صدرت في  مكتبات  أصحابها في  بخطوط  المكتوبة 

 ،1949 نفسها  المجلة  في  صدرت  والأناضول،  اسطنبول  في  العربية  والمخطوطات 

ومخطوطات التفسير التي صدرت في ايا صوفيا عام 1945.



141

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

لائحة المصادر والمراجع

1. ا. س. رابوبرت، مبادئ الفلسفة، ترجمة: أحمد أمين، ط1، )دار الكتب العلمية، بيروت، 2005(.

2. ابن خلكان، شمس الدين أحمد بن محمد، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: إحسان 
عباس، )دار صادر، بيروت، 1994(.

3. أبو السعود، عطيات، فلسفة التاريخ عند فيكو، )منشأة المعارف، الإسكندرية، 1997(.

4. الأيوبي، هاشم إسماعيل، أبحاث عربية في الكتاب ألتكريمي للمستشرق الألماني فولفد يتريش فيشر، 
ط1، )د. م، 1994(.

التاريخ وكيف يفسرونه من كونفوشيوس إلى توينبي، ترجمة: عبد العزيز  5. آلبان. ج. ويدجري، 
توفيق جاويد، )الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1996(، ج2.

6. البعلبكي، معجم أعلام المورد. 

7. التيمومي، الهادي، مفهوم التاريخ وتاريخ المفهوم، ط1، ) دار محمد علي، تونس، 2003(.

8. الجبوري، يحيى، المستشرقون والشعر الجاهلي، سلسلة كتب الثقافة المقارنة، )الاستشراق(، العدد 
.1

9. الجمل، بسام، أسباب النزول، ط1، )المركز الثقافي العربي، بيروت، 2005(.

10. الحاج، ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقي الظاهرة الاستشراقية وأثرها في الدراسات الإسلامية، 
ج1، ط1، دار المدار الإسلامي، بيروت، 2002.

11. الحموي، ياقوت، معجم الأدباء إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، تحقيق: إحسان عباس، ط1، 
)دار الغرب، بيروت، 1993(، ج1.

12. الخوند، مسعود، الموسوعة التأريخية الجغرافية، )دار رواد النهضة، بيروت، د. ت(.

13. الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد، نزهة الفضلاء في تهذيب سير أعلام النبلاء، ط1، )دار 
الأندلس، جدة، 1998(، ج3، ص1449-1448.

والمستعربين  العرب  من  والنساء  الرجال  لأشهر  تراجم  قاموس  الإعلام  الدين،  خير  الزركلي،   .14
والمستشرقين، ط5، )دار العلم للملايين، بيروت، 1980(.

15. السيد، رضوان، المستشرقون الألمان.

16. الشاذلي، عبد الله يوسف، الاستشراق مفاهيم صلات جهود، ط1، )د.م، د. ت(.

17. الطعمة، عدنان جواد، يوليوس روسكا والعلوم عند العرب، مجلة المورد، المجلد 6، العدد 4، 
)وزارة الثقافة والفنون، العراق، 1977(.



142

18. الطناحي، محمد محمود، مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ط1، )مكبتة الخانجي، القاهرة، 
.)1984

19. العروي، العرب والفكر التاريخي، ط5، المركز الثقافي العربي، بيروت، 2006.

)معهد   ،1 السنة   ،1 العدد  المعهد،  التاريخ، مجلة  كتابة  المستشرقين في  منهج  العطية، جليل،   .20
الدراسات العربية والإسلامية، لندن، 1999(.

21. العقيقي، نجيب، المستشرقون موسوعة في تراث العرب مع تراجم المستشرقين ودراساتهم عنه 
منذ ألف عام حتى اليوم، ط 5، )دار المعارف، القاهرة، 2006(.

22. الفيومي، محمد إبراهيم، الاستشراق في ميزان الفكر الإسلامي، سلسلة قضايا إسلامية، العدد 3، 
)المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة، 1994(.

23. المنجد، صلاح الدين، المستشرقون الألمان تراجمهم وما أسهموا به في الدراسات العربية، ط1، 
)دار الكتاب الجديد، بيروت، 1978(، ج1.

24. المنيع، ناصر محمد بن عثمان، المستشرق الألماني برجستراسر وآثاره في الدراسات القرآنية ومنهجه 
فيها، مجلة جامعة الملك سعود، العدد 22، )النشر العلمي والمطابع، الرياض، 2010(.

25. الموسوعة الفلسفية المختصرة، ترجمة فؤاد كامل، )دار القلم، بيروت، د. ت(.

للمواقف،  استقراء  والمستشرقين:  الاستشراق  عن  المعلومات  مصادر  إبراهيم،  بن  علي  النملة،   .26
)مكتبة الملك فهد، الرياض 1993(.

27. إمام عبد الفتاح إمام، معجم ديانات وأساطير العالم، )مكتبة مدبولي، القاهرة، د ت(، ج3.

28. بدوي، موسوعة المستشرقين، ص544.

29. بدوي، موسوعة المستشرقين، ط3، )دار العلم للملايين، بيروت، 1993(.

30. براون، إدوارد جرانفيل، تاريخ الأدب في إيران من الفردوسي إلى سعدي، ترجمة: إبراهيم أمين 
الشواربي، )مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، 2004(.

31. بوبر، كارل، عقم المذهب التاريخي دراسة في مناهج العلوم الاجتماعية، ترجمة: عبد الحميد 
صبره، )منشأة المعارف، الإسكندرية، 1959(.

)ديوان  ط2،  حداد،  سليم  ترجمة:  الاجتماع،  لعلم  النقدي  المعجم  وف،  بودون  ر.  بوريكو،   .32
المطبوعات الجامعية، بيروت، 2007(. 

33. جحا، ميشال، مستعربان ألمانيان بارزان: هلموت ريتر ورودي بارت، مجلة الفكر العربي، العدد 
31، السنة الخامسة، 1983.

34. حسين، محسن محمد، الاستشراق برؤية شرقية، ط1، )دار الوراق، بغداد، 2012(.



143

قيّة ي الدراسات ال�ش
ّ ودوره �ف ي

اق الألما�ن الاست�ش

35. ديغا، غوستاف، تاريخ الاستشراق الأوروبي، مراجعة: علي جابر، مجلة الفكر العربية، العدد 31، 
السنة الخامسة، )معهد الإنماء العربي، بيروت، 1983(.

36. ر . هـ . روبنز، موجز تاريخ علم اللغة في )الغرب(، ترجمة: أحمد عوض، )سلسلة عالم المعرفة 
227، الكويت، 1997(.

37. رسول، محمد رسول، الغرب والإسلام قراءات في رؤى ما بعد الاستشراق، ط1، )المؤسسة العربية 
للدراسة والنشر، بيروت، 2001(.

38. سوذرن، ريتشارد، صورة الإسلام في أوروبا في القرون الوسطى، ترجمة: رضوان السيد، ط2، )دار 
المدار الإسلامي، بيروت، 2006.

39. عبد السلام، أحمد حسن، تاريخ الاستشراق الألماني، مجلة الفكر العربي، العدد: 31، السنة: 5، 
)معهد الإنماء العربي، بيروت، 1983(.

40. عبده قاسم، الخلفية الأيديولجيّة للحروب الصليبيّة، ط2، )ذات السلاسل، د. م، 1988(.

41. علوش، سعيد، معجم المصطلحات الأدبيّة المعاصرة، ط1، )دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1985(، 
ص171.

42. عمايرة، إسماعيل أحمد، بحوث في الاستشراق واللغة، ط1، )مؤسسة الرسالة، بيروت، 1996(.

43. عواد، عبد الحسين مهدي، فقه اللغة العربية فصول في نشأته ومباحث في تأصيلات معارفه، ط1، 
)مؤسسة العارف للمطبوعات، بيروت، 2008(.

44. عوض، لويس، مقدمة في فقه اللغة العربية، ط1، )رؤية للنشر والتوزيع، القاهرة ، 2006(.

45. غرنوت روتر، الدراسات العربية بجامعة توبنغن، مراجعة حسين حجازي، مجلة الفكر العربي، 
العدد 32، السنة الخامس، 1983.

ط1،  ناجي،  الجبار  عبد  ترجمة:  الإسلامية،  والفتوحات  )ص(  محمد  كبرييلي،  فرانشيسكو   .46
)منشورات الجمل، بيروت، 2011(.

47. فوزي، فاروق عمر، الاستشراق والتاريخ الإسلامي )القرون الإسلاميّة الأولى( دراسة مقارنة بين 
وجهة النظر الإسلاميّة ووجهة النظر الأوروبيّة، ط1، )الأهلية للنشر والتوزيع، عمان، 1998(.

48. فوفلد يتريش فيشر، الأساس في فقه اللغة العربية، ترجمة: سعيد حسن بحيري، ط1، )مؤسسة 
المختار للنشر والتوزيع، القاهرة، 2002(.

49. فوك، يوهان، تاريخ حركة الاستشراق الدراسات العربيّة والإسلاميّة في أوروبا حتى بداية القرن 
العشرين، ترجمة: عمر لطفر العالم، ط2، )دار الكتب الوطنية، بنغازي، 2001(؛ )دار المدار الإسلامي، 

بيروت، 2001(.



144

50. كارل بروكلمان، تاريخ الشعوب الإسلامية، ترجمة: نبيه أمين فارس ومنير البعلبكي، ط5، )دار 
العلم للملايين، بيروت، 1968(.

51. كرال، غونترال، تطور علم الاستشراق في ألمانية، مجلة المعرفة، )وزارة الثقافة والإرشاد القومي، 
سوريا(، العدد السابع والخمسون، السنة الخامسة، 1966.

52. كرباج، يوسف، تأملات في الشرق تقاليد الاستشراق الفرنسي والألماني وحاضره، ط1، )قدمس، 
بيروت، 2006(.

53. كوثراني، وجيه، الذاكرة والتاريخ في القرن العشرين الطويل دراسة في البحث والبحث التاريخي، 
ط1، )دار الطليعة، بيروت، 2000(.

54. مراد، يحيى، معجم أسماء المستشرقين، ط1، )دار كتب عربية، د. م، د. ت(.

55. مصطفى عبد الكريم، معجم المصطلحات والألقاب التاريخية، ط1، )الرسالة، بيروت، 1996(.

56. مؤنس، حسين، أطلس تاريخ الإسلام، ط1، )الزهراء للاعلام العربي، القاهرة، 1987(.

57. مؤنس، حسين، التاريخ والمؤرخون دراسة في علم التاريخ ماهيته وموضوعاته ومذاهبه ومدارسه 
عند أهل الغرب، )دار المعارف، القاهرة، 1984(.

58. ناجي، عبد الجبار، التشيع والاستشراق عرض نقدي مقارن لدراسات المستشرقين عن العقيدة 
الشيعية وأئمتها، ط1، )دار الجمل، بيروت، 2011(.

59. نادر بورنقشبند، المنهج الاستشراقي في دراسات السيرة النبوية الشريفة، ترجمة: محمد حسن 
زقراط، مجلة الحياة الطبية، العدد 21ـ22، السنة 7، )المؤسسة العالمية للمعاهد الإسلاميّة العالمية، 

بيروت، 2007(.

الثقافة  كتب  سلسلة  القديم،  الإسلامي  العربي  بالفكر  المستشرقين  اهتمام  نصري،  البير  نادر،   .60
المقارنة، )الاستشراق(، العدد1، )دار الشؤون الثقافية، بغداد، 1987(.

61. نولدكه، تيودور، تاريخ القرآن، ترجمة: جورج تامر، ط1، )مؤسسة كونراد ادناور، بيروت، 2004(.

62. هارتموت بوبتسين، الاستشراق الألماني إلى اين، حوار اجراه ظافر يوسف مع المستشرق الألماني 
العرب،  الكتاب  )اتحاد  السابعة عشر،  السنة   ،68 العدد  العربي،  التراث  مجلة  بوبتسين،  هارتموت 

دمشق، 1997(.

63. هويدي، الاستشراق الألماني تأريخه وواقعه وتوجهاته المستقبلية، ط1، )المجلس الأعلى للشؤون 
الإسلامية، القاهرة، 2000(.



145

ي تيودور نولدكه ـ تعريف وتوصيف ـ
ق الألما�ن تاريــــخ القرآن للمست�ش

الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور


نقد أطروحة نودلكه في الوحي



مقدمة الفصل

من  يعدّ  الذي   ، الوحي موضوع  الفصل  هذا  ي 
�ف المدرجة  البحوث  تتناول 

، وجعلها  ن ق�ي ي لاقت أرضيّة خصبة عند عامّة المست�ش المواضيع الحسّاسة ال�ت
ي سماويّة القرآن الكريم ووحيانيّته؛ إذ 

ا للطعن �ف  أساسيًّ
ً

تيوردور نولدكه مدخل
ّ محمد ما زالت هذه الصورة  ي ي موضوع الوحي صورة نمطيّة حول الن�ب

كوّن �ف
ي محمد كان  ّ إلى يومنا هذا، وهي كون الن�ب ي مستوطنة العقل الفكريّ الغر�ب
، وهذا المرض هو ما جعله يتهيّأ أن ما أ�ت به نازل من  ٍّ ي من مرضٍ نفسي

يعا�ن
لمفهوم   

ً
نقديّة قراءةً  الأربعة  بحوثه  ي 

�ف الفصل  قدّم هذا  عليه،  وبناءً  السماء. 
قة بالوحي وما يرتبط 

ّ
الوحي الذي تبنّاه نولدكه؛ داحضًا لجميع مقولاته المتعل

  .ه حذف من القرآن وقد جاء به محمد
ّ
به، خاصّة ما يرى أن



بويِّ  ةٌ في مفهوم الوحي النَّ قراءةٌ نقديَّ
ا عند تيودور نولدكه بوصفه مرضًا نفسيًّ

حمدان العكله]]]

ملخص البحث

الوحي حقيقةٌ ثابتةٌ رافقت سيرورة الإنسانيَّة بمراحلها الدينيَّة المتعدّدة، وللوحي 

بالنبوّة كدلالةٍ على صدورها  الواقع، ويرتبط  أنواعٌ مختلفةٌ يتجلَّ من خلالها في 

، لذا فقد كان الوحي موضوعًا  موات إلى عالم الأرض والوجود البشريِّ من عالم السَّ

رئيسًا عند المستشرقين والمهتمّين بدراسة الحضارة الإسلاميَّة، ويعُدُّ تيودور نولدكه 

م رؤيةً مختلفةً حول الوحي وآليّة نزوله  )Theodor Noldeke( أحدهم، والذي قدَّ

على نبيّ الإسلام، ليصل إلى رفض نزول الوحي في أغلب أشكال تجليه في الواقع، 

ثمَّ ليعتبره ضرباً من ضروب الإلهام العرفانيِّ، وبذلك فقد ساوى بين الوحي المحمديِّ 

م  والإلهام أو الخطور النفسيِّ الذي يمتاز به بعض الصالحين والعرفاء، وبالتالي قدَّ

رؤيته على أساس المساواة بين النّبيّ وبين المصلحين الاجتماعيين عبر حركية التاريخ، 

عَ بانتزاع طابع القداسة عن الوحي النبويِّ ونزَّله منزلة الإصلاح، لا سيّما  وبذلك شََ

، ممَّ ينزع طابع القداسة عن  أنهّ ادَّعى إصابة الرسول الكريم بالمرض النفسيِّ

. الوحي النبويِّ

المقدمة

ةً، كما يعدُّ المستشرق الألمانّي  لا شكَّ أنَّ الاستشراق الألمانيَّ يعدُّ رائدًا في الاستشراق عامَّ

]]]- دكتور في الفلسفة العربيّة-الإسلاميّة من جامعة دمشق.



148

ةً؛ إذ عمد مبكّراً إلى نقل  ةً، والألمان خاصَّ تيودور نولدكه الأبرز من بين المستشرقين عامَّ

راسات الاستشراقيَّة، ولا سيَّما في دراسته حول  اث الإسلاميِّ إلى حيِّز الدِّ جزءٍ كبيرٍ من التُّ

.اه الرسول أصل سور القرآن الكريم وتركيبها، وحول ماهيَّة الوحي الذي تلقَّ

الرسول  تنتاب  مرضيَّةٌ  نفسيَّةٌ  حالةٌ  أنَّه  على  النبويِّ  للوحي  تفسيراً  نولدكه  م  يقدِّ

تها  الكريم، مستندًا إلى الأحاديث النبويَّة التي نقلها رواة الحديث على اختلاف صحَّ

وقوَّتها وضعفها، فهي أحاديثٌ تصف الحالة النَّفسية التي كانت تلازم الرسول أثناء 

بالوحي  ترتبط  تاريخيَّةٍ  دينيَّةٍ  مسائل  في  الاستشراقيَّ  رأيه  بذلك  مبدياً  الوحي،  نزول 

لام، مثل رؤيا النبيِّ إبراهيم وتكليم الله لموسى  وحالات تجلِّيه عند الأنبياء عليهم السَّ

لام، وغيرها من تجليَّات الوحي وصورها المختلفة؛ إذ أيَّد بعضَ التَّفسيرات  عليهما السَّ

ا  إنَّ الوحي  نزول  أثناء   النبي يعتري  كان  ما  بأنَّ  تزعم  والتي   ، النفسيِّ المنشأ  ذات 

هو حالةٌ نفسيَّة تصل إلى التَّهيج حتَّى الصرع وما يصاحبها من غيابٍ تامٍّ عن الوعي، 

ةٍ   من أقاويل لا تستند إلى حجَّ وهو بذلك يعود أدراجه إلى ما كان يتعرَّض له النبيُّ

منطقيَّةٍ في زمن النبوَّة، وبذلك فهو لم يستند إلى ما ينتمي إليه من مدرسةٍ نقديَّةٍ تدعو 

إلى البحث دون التَّسليم بما جاء به الآخرون من اتهاماتٍ باطلةٍ، بمعنى أنَّه سلَّم في بعض 

ع كانت تتساوى في ذلك  الأحيان بما لا ينبغي التَّسليم به مباشرةً، ولا سيَّما أنَّ حالة الصَّ

ل إليه علم النفس آنذاك، وهذا ما لا يتناسب  الزَّمن مع الجنون حسب ما كان قد توصَّ

مع نبيٍّ يحمل رسالةً عالميَّة للبشر، إذ إنَّ ما كان ينتاب الرسول لا يتشابه مع ما 

يحدث في حالات المرض النَّفسيِّ العاديَّة كما يؤكِّده علم النَّفس اليوم.

ما  ونقد  مناقشة  التَّالي من خلال  الإشكاليِّ  ؤال  السُّ عن  يجيب  أن  البحث  يحاول 

قدّمه المستشرق الألماني تيودور نولدكه: 

ما هي حقيقة مزاعم المستشرق الألماني نولدكه حول تفسير الوحي النبويِّ على أنَّه 

؟ ؟ وما تأثير تفسيراته النَّفسيَّة في الفكر الإسلاميِّ مرضٌ نفسيٌّ



149

 عند تيودور نولدكه
ً
 نفسيا

ً
بويّ بوصفه مرضا ي مفهوم الوحي النَّ

 �ف
ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

 أوّلً: مناقشة الوحي النبويِّ وتداعياته النَّفسيَّة عند النبيِّ

، ومدى مصداقيّته، فيقول في  يذهب نولدكه إلى البحث في حقيقية الوحي النبويِّ

عوب عرفت ما يشبه النبوّة«]]]، فيربط  بداية كتابه: »لا يسعنا الإنكار أنَّ كثيراً من الشُّ

النبوّة لا بدَّ  إنّ رسالة  للنبوّة؛ إذ  الوحي والنبوّة، فالوحي ضرورةٌ منطقيّةٌ  نولدكه بين 

الأمر  تطلَّب  لذا  سةً،  مقدَّ رسالةً  بوصفها  منقوصةٍ،  غير  جمعاء  البشريةّ  إلى  تصل  أن 

الذي نزل على الأنبياء والمرسلين،  الوحي؛ إذ »إنَّ الوحي  المرُسَل بقوّة  النبيّ أو  تعزيز 

د للإنسان الطريق الذي عليه أن يسلكه ليصل إلى ما ينفعه  هو )الكاتالوج( الذي يحدِّ

ويجتنب ما يضره، ويبِّي له كيف يستثمر طاقاته ومواهبه«]]]، إلا أنَّ الوحي مختلفٌ 

ة حول معناه وأنواعه، وتجلياته،  من وجهة نظر المستشرقين، فلكلٍّ منهم رؤيته الخاصَّ

وسنتطرَّق لذلك بشكل مفصلٍ.

1- حقيقة الوحي المثبتة ونقد منكريه

عالم  وبين  العلويِّ  العالم  بين  والأنبياء،  الخالق  بين  الاتصال  وسيلة  الوحي  يُثِّل 

رسالةٍ  تبليغ  بهدف  والرسل،  للأنبياء  ودليلً  مرشدًا  ته  مهمَّ تكون  حيث  الموجودات، 

سماويةٍ يريد من خلالها الخالق إرساءها بين البشر، وبذلك فالوحي قد رافق كلَّ الأديان 

ع الإلهيِّ وتتنوّع طرقهُ، وزمانه،  ماوية لنشر رسالةٍ تهدف إلى إعلام الشَّ والرسالات السَّ

ومكانه، في حين أنَّ مصدره واحدٌ، وهو الله تعالى.

وخصوصيتها،  ماوية  السَّ الرِّسالة  ضرورة  تفرضها  وعقليةٌ  منطقيةٌ  ضرورةٌ  وللوحي 

بوصفها رسالةً مقدّسةً لا يجوز التَّغيير فيها، ويتطلَّب من الوحي إيصالها بشكلٍ لا يشوبه 

أيُّ سوء فهمٍ، وهي الوسيلة المميَّزة للمرسلين عن بقيّة أقرانهم من بني البشر، فكان لا 

ةٍ غير بشريةٍ،  بدَّ أن تحمل هذه الرِّسالة سمة القوَّة والإعجاز، كدليلٍ على صدورها من قوَّ

ة الغيبيّة، واستشعاره لعظمتها عبر هذه الرِّسالة تجعله  فإيمان الإنسان بوجود هذه القوَّ

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ترجمة: جورج تامر، مؤسسة كونراد-  أدناور، ط1، برلين، 2004م، ص3.

المركز  نولدكه، سلسلة منشورات  ثيودور  للمستشرق  القرآن(  )تاريخ  نقدية في  الهاشمي، قراءة  ]]]- حسن علي حسن مطر 

الإسلامي للدراسات الاستراتيجية العتبة العباسية المقدسة، دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 2014م، ص130.



150

ادرة عنها عبر الوحي، فتدل الأدلَّة والبراهين العقليّة على  يؤمن بوجودها وبرسالتها الصَّ

لت عبر استدلالها إلى وجود  ةٍ ومتحكِّمةٍ بالكون، وغالبيّة الفلسفات توصَّ وجود قوّةٍ مسِّي

ماوية لإثبات هذه  محرِّكٍ أساسٍي يتحكَّم بهذا الكون، وقد جاءت جميع الرِّسالات السَّ

الحقيقة، فالعقل سمةٌ إنسانيّةٌ ميَّز بها الخالقُ الإنسانَ عن غيره من الموجودات، وأيَّده 

ل  بالوحي المرُسل ليكون العقل والوحي بوصلةً ترشد الإنسان نحو الحقيقة، حيث يتكفَّ

العقل بمعرفة أصل الوجود والخالق والنُّبوة بوصفه أساس التكليف، ثم يضيف الوحي 

لهذه المعرفة آلية ممارسة الشعائر الدينيّة وطرقها]]]، إي إنَّ العلاقة بين العقل والوحي 

علاقةٌ تفاعليةٌ تكامليّةٌ.

والأحاديث  القرآنيّة  الآيات  من  كبيرٍ  عددٍ  عبر  مثبتٌ  فهو  دينياً  الوحي  إثبات  ا  أمَّ

النبويةّ لمن هم يؤمنون بالقرآن الكريم، حيث يقول تعالى: 

إبِرَْاهيِمَ  إلَِٰ  وحَْينَْا 
َ
وَأ  ۚ بَعْدِهِ  مِنْ  وَالنَّبيِّيَِن  نوُحٍ  إلَِٰ  وحَْينَْا 

َ
أ كَمَا  إلَِكَْ  وحَْينَْا 

َ
أ إنَِّا 

وَهَارُونَ وسَُلَيمَْانَ  وَيُونسَُ  يُّوبَ 
َ
وَأ سْبَاطِ وعَِيسَٰ 

َ
وَالْ وَيَعْقُوبَ  وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ 

نْ يكَُلّمَِهُ اللَُّ إلَِّ 
َ
ۚ وَآتيَنَْا دَاوُودَ زَبُورًا]]]، وكذلك قول الله تعالى: وَمَا كنََ لبِشٍََ أ

 ،[[[ٌحَكِيم ٌّ وْ يرُسِْلَ رسَُولً فَيُوحَِ بإِذِنْهِِ مَا يشََاءُ ۚ إنَِّهُ عَِ
َ
وْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أ

َ
وحَْيًا أ

وغيرها من الآيات التي تشير إلى إرسال الله  الوحي لتبليغ رسالته إلى البشر.

لقد شكَّل الوحي موضوعًا إشكاليًّا منذ بداياته، فقد عانى النبي في تبليغ الناس 

برسالته المنزَّلة عليه، على الرغم من معرفة الناس لهُ بصدقهِ وأمانته؛ فقد شكَّل موضوع 

الوحي  نكران  باتت مسألةً مفروضةً، وأن  به  الإيمان  الوحي مفترق طرقٍ؛ لأنَّ مسألة 

ماوية، والدين الجديد. وقد ذهب بعض منكري الوحي إلى نقد  يعني رفض الرِّسالة السَّ

م، ولم يكن هناك أيُّ شيءٍ من هذا  النبي، ورفض تصديقه، واتِّهامه بأنَّه كان يتوهَّ

الوحي الذي كان يتنزَّل عليه، فتصديق الوحي يعني القبول بالدين الجديد وبقدسيّته 

]]]- للتوسع: راجع نظريةّ روح المعاني، وهي نظريةّ قال بها ابن عربي، ثم ملّ صدرا صاحب الأسفار، والسيد محمد حسين 

الطباطبائي، حيث تذهب هذه النظريةّ إلى أنهّ للفظ عدّة معاني، وليس معنى واحد.

]]]- سورة النساء، الآية 163.

]]]- سورة الشورى، الآية 51.‏



151

 عند تيودور نولدكه
ً
 نفسيا

ً
بويّ بوصفه مرضا ي مفهوم الوحي النَّ

 �ف
ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

لً في منظومة الحياة  المرتبطة بالوحي، وبالتَّالي سيواجهون تغييراً في سيرورة التاريخ، وتبدُّ

ه لها، لذا كان لا بدَّ من رفض هذه الرِّسالة  التي سوف يصبح الدين هو المسِّي والموجِّ

عبر إنكار الوحي وتشويه صورة الرسول، حيث توالت التُّهم المختلفة والمتنوّعة التي 

حر أو المرض أو غيرها  تنُكر هذا الوحي، مثل اتهّام النبيّ عليه السلام بالجنون أو السِّ

من التُّهم، وهنا سنكتفي بالحديث عن تهمةٍ واحدةٍ، هي تهمة كون النبي مصاباً 

 ، ع والمرض النفسيِّ المرافق له، وبالتَّالي يصبح الوحي حالةً من حالات المرض النفسيِّ بالصَّ

وحالةً من الوهم التي تصيب النبيّ في أثناء تعرُّضه للصرع، فالوحي بادِّعائهم ذو 

، وليس مصدره الخارج أو عالم الغيب، وبأنَّ النبي لا يدرك سوى عالم  منشأ نفسيٍّ

يفيض  كان  إلهامٌ  ا هو  إنَّ به محمد  أخبر  الذي  »الوحي  إنَّ هذا  أي  والطبيعة،  المادة 

وسريرته  العالية،  نفسه  منازع  أنَّ  ذلك  الخارج؛  من  لا  إليه  الموُحَى  النبي  نفس  من 

يكون  وتقاليد  عبادة  ما سواه من  عبادته وترك  بالله وبوجوب  إيمانه  وقوَّة  الطَّاهرة، 

لها في جملتها من التَّأثير ما يتجلَّ في ذهنه، ويحدث في عقله الباطن الرؤى، والأحوال 

ماء بدون وساطة أو  الروحية، فيتصور ما يعتقد وجوده إرشادًا إلهيًا نازلً عليه من السَّ

ا هو نابعٌ من  نه ذلك، يعتقد أنَّه من عالم الغيب... وأنَّ ما تخيّله إِّن يتمثل له رجلٌ يلقِّ

نفسه ومن عقله الباطن«]]]، فالوحي بذلك يكون جزءًا من التَّصورات التي يسعى لها 

النبي والتي تعكس ما في داخله، وليست حقيقيّة.

رصينةٍ،  علميّةٍ  ومنظومةٍ  منزَّلٍ،  وتشريعيٍّ  وفكريٍّ  عقديٍّ  بنتاجٍ  الوحي  امتاز  لقد 

ت من أسرار الكون بشكلٍ يؤكِّد أنَّه ليس نتاج عقلٍ بشريٍّ  وبلاغةٍ وقدرة إعجازٍ بما ضمَّ

وليس قدرةً بشريةً، وبالتَّالي فإنَّ هذا الوحي ليس نتاج عقلٍ باطنٍ، إذ إنَّ »العقل الباطن 

ا يفيض بما فيه في غفلةٍ من العقل الظاهر، ولذلك لا يظهر  على ما يقول علماء النفس، إنَّ

ما فيه إلّ عن طريق الرؤى والأحلام، الأمراض كالحمى مثلً وفي الظروف غير العادية، 

والقرآن الكريم نزل على النبي  وهو في اليقظة، وفي اكتمالٍ من عقله وبدنه، ولم ينزل 

منه شيءٌ في الرؤى والأحلام«]]].

]]]- محمد محمد أبو شهبة، المدخل لدراسة القرآن الكريم، دار اللواء للنشر، الرياض، ط3، 1987م، ص90.

]]]- م.ن، ص100.



152

فالحديث عن الوحي على اعتباره من مخرجات العقل الباطن أو اللاوعي )اللاشعور(، 

هو حديثٌ ينطلق من تعبير عالم النفس سيغموند فرويد )Sigmund freud(، وكأنَّ 

الحديث بهذه الصيغة أو هذا التفسير يضفي على الكلام طابع العلميّة أو الموضوعيّة، 

العلوم  أنَّ هذه  تعني  ذاتها-  اللاوعي  نظرية  -انطلاقاً من  التفسير  ولكنَّ حقيقة هذا 

والمعارف قد تمَّ اكتسابها مسبقًا، حتى خرجت في حالة اللاشعور؛ لأنَّ -وحسب تعبير 

فرويد- منطقة )الهو( التي تحتوي على كلِّ ما يكبته الإنسان وكلِّ ما يحاول إخفاءه في 

هذه المنطقة اللاواعية يظهر عندما تغفل )الأنا الأعلى( والتي تمثِّل الجدار المانع لخروج 

ما يوجد في منطقة )الهو(، ففي هذه اللحظة يخرج شيءٌ ممَّ يخفيه، وهذا يحدث في 

ت اللسان أو أن يكون الإنسان مصاباً بمرضٍ نفسٍي، أي في حالات يكون فيها  حالات زلَّ

بحالة من اللاوعي، وغياب للشعور، وخلال هذه العملية وما يحدث فيها لا يخترع هذا 

ا هي مكتسبةٌ  م علومًا ومعارف جديدةً؛ إنَّ الشخص شيئاً جديدًا من عنده أو لا يقدِّ

مسبقًا ولكنَّها قابعةٌ في حالة اللاشعور، وما إن تستغل غياب حالة الشعور حتى تخرج 

إلى العلن، ما يؤكِّد بطلان فكرة أنَّ الوحي مرضٌ نفسٌي، وبطلان هذه المزاعم سيدفعنا 

.ّللحديث عن الوحي وتأثيراته على النّبي

2- تدرُّج الأثر النفسيِّ للوحي عند النبي وبطلان مزوّريه

مخلوقٌ   والرسول وكينونتها،  البشرية  الطبيعة  عن  المألوف  خارج  الوحي شيءٌ 

إنَّه  أي  أخلاقه،  وسموّ  شأنه  وعلوّ  بها،  الله  أيَّده  التي  قدراته  من  الرغم  على  بشريٌّ 

الآثار على  انعكست هذه  الغريب عليه، وبالتالي  الحدث  بهذا  يتأثَّر  أن  الطَّبيعي  من 

نفسيّته وهيئته الخارجيّة كنتيجةٍ طبيعيةٍ لتأثير النفس على الجسد، حيث قال تعالى: 

إنَِّا سَنُلقِْ عَلَيكَْ قَوْلً ثقَِيلً]]]. وهذا دليلٌ قرآنيٌّ على أنَّ للوحي آثارًا على شخصيّة 
بعضها،  سنذكر  هنا  ونحن  الآثار،  وتعدّدت هذه  اختلفت  الكريم، حيث  الرسول 

النبي وغشيانه، حاله  لون  الكريم، وتغيُّ  النحل عند وجهه  دويًّا كدويِّ  كسماعه 

د جبينه عرقاً حتىّ في أيام البرد الشديد، وثقل وزنه.  مثل حال المحموم، إضافةً إلى تفصُّ

]]]- سورة المزمل، الآية 5.



153

 عند تيودور نولدكه
ً
 نفسيا

ً
بويّ بوصفه مرضا ي مفهوم الوحي النَّ

 �ف
ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

 :يا رسول الله كيف يأتيك الوحي؟ فقال الرسول :ّسأل الحارث بن هشام النبي

، فيفصم عنَّي وقد وعيت عنه ما  ه عليَّ »أحياناً يأتيني مثل صلصلة الجرس، وهو أشدُّ

قال«]]]، والصلصلة صوت الحديد إذا تمّ تحريكه، والمراد به أنَّه صوتٌ ثابتٌ ومدركٌَ، 

ا شدّته على النبي فهو دليلٌ على عدم اعتياده عليه، إلا  يسمع بصوت واضح جدًا، أمَّ

ل ما يصيبه، فيتغيّ لونه، ويعرق جبينه  ه الله تعالى بطاقةٍ ليتحمَّ أنَّ الرسول قد أمدَّ

ل كلَّ ذلك بغية تبليغ الرسالة بأكمل صورةٍ. في هذه الحالة، أي حالة  ة، لكنَّه يتحمَّ بشدَّ

صلصلة الجرس يذهب البعض إلى أنَّها ذاتها دويُّ النحل، لكنَّ النبي يسمعه بأذنيه 

كصلصلة الجرس، إلا أنَّ مَنْ حوله يسمعونه كدويِّ النحل.

بالنسبة لتغيُّ وجه النبي فهو نتيجةٌ طبيعيّةٌ لماَ ينتابه من ضيقٍ وتعبٍ، حيث 

. عن عبادة بن الصامت، قال: »كان النبي إذا أنُزل  كان يتربَّد وجهه الكريم، ثم يحمرُّ

عليه الوحي كُربِ لذلك وتربَّد وجهه«]]]، فالآثار السابقة آثارٌ نفسيّةٌ لها انعكاسها على 

د الرسول على الأرض أو أنَّه كان يعض على شفتيه،  الجسد، أمّا ما يتمُّ تلفيقه من تمدُّ

بالنبي ولا تمت للواقع بصلةٍ،  التي لا تليق  أو يغلق عينيه، وغيرها من الأوصاف 

بالوحي وبشخصيّة  الطعن  منه  والهدف  حة،  الصِّ أساس من  له  ليس  فهي مجرَّد كلامٍ 

النبي، وبالتالي الطعن بآلية التبليغ والدعوة التي يحملها الوحي.

يجعل  ممَّ  محدّدٍ،  وقتٍ  أو  بشكلٍ  تحدث  لا  مفاجئةٌ،  حادثةٌ  الوحي  حادثة  إنَّ 

النبيّ مرتعدًا لحظة نزوله، فالتغيّات التي تطرأ عليه لم تكن لتحدث لولا عمليّة 

النزول، ممَّ يؤكِّد أنّ آثار الوحي والتغيرات المرافقة له على شخصيّة النبي، هي مؤقتةٌ 

وطارئةٌ وتزول مع انتهاء الوحي، لذا فالوحي ليس أمراً داخليًّا كما ذهب المستشرقون 

، من عالم الغيب، حيث إنَّهم أرادوا من ذلك الطعن  -ومنهم نولدكه- بل أمرٌ خارجيٌّ

في ظاهرة الوحي والنبوة معًا؛ ذلك لأنَّ الوحي هو »أخصُّ مزايا الرسول والرسالة، 

فإذا تخلَّلها شكٌّ فلا تغني أيَّة صفةٍ أو ظاهرةٍ أخرى عنها«]]]، فإرجاع الوحي إلى خللٍ 

]]]- رواه البخاري )2(، ومسلم )2333(.

]]]- رواه مسلم )2334(.

]]]- نذير حمدان، الرسول في كتابات المستشرقين، مطبوعات رابطة العالم الإسلامي، مكة المكرمة، د.ت، ص86.



154

نفسيٍّ في شخصيّة النبي يجعل من الوحي أمراً غير موثوقٍ به لصدوره عن مختلِّ 

نفسيٍّ -كما يزعمون- وبالتالي الطعن في مصدره وفي صدقهِ، فالوحي جوهر الدين إذا ما 

تمَّ التشكيك فيه، يعني التشكيك بالدين كاملً، إذ إنَّ تلك الممارسات »تمسُّ ركنًا مهمً 

من الدين سواء أكان ذلك في عقيدته أم فكره أم سلوكه أم جهاده، فلا يسلم المسلم 

إذا داخلته شبهةٌ بها«]]]، فنقد السلوك هو نقدٌ لشخصيّة النبي، وبالتَّالي هو نقدٌ 

يهيّئ لرفض الدعوة، حيث تساءل الفيلسوف البريطاني )آرنولد توينبي( في كتابه دراسة 

التاريخ: أيّ فجوة تحدث لو طعُن في تاريخ الرسول؟ والوحي أبرز ما جاء في تاريخ 

الرسول محمد؛ لأنَّه الحامل للرسالة السماوية.

آثارٌ نفسيّةٌ متدرِّجةٌ  الوحي، هي  النبي في فترة  التي كانت تعتري  إذًا، فالآثار 

بزواله  وتزول  )الوحي(  الخارجي  سببها  لها  آثارٌ  وهي  ته،  وشدَّ الوحي  نوع  حسب 

ع أو المرض النفسيِّ غير مقبولةٍ منطقيًّا ولا دينيًّا، فتبليغ الدعوة  )ذهابه(. وإنّ تهمة الصَّ

، ولا يمكن أن يقع اختيار  يتمَّ بواسطة مريضٍ نفسيِّ السماويةّ لا يمكن أن  الرسالة  أو 

ا بطلانها من الناحية المنطقيّة فيمكننا  ، أمَّ الله عز وجل على شخصٍ مصابٍ بمرضٍ نفسيٍّ

ع، حيث يكون في حالةٍ تامةٍ  ع لا يتذكَّر ما ينتابه في لحظات الصَّ القول بأنَّ مريض الصَّ

من فقدان الوعي، في حين أنَّ الرسول الكريم كان يتذكَّر، لا بل ويحفظ بشكلٍ دقيقٍ 

ما جاء إليه به الوحي، فملكة الشعور والتفكير تتعطل بشكلٍ كاملٍ خلال نوبة الصّع، 

»فالصرع يعطِّل الإدراك الإنسانيَّ وينزل بالإنسان إلى مرتبةٍ آليةٍ يفقد أثناءها الشّعور 

الكون  بحقائق  إليهم  ليلقي  أنبياءَه  به  الله  اختصّ  الوحي فسموّ روحيّ  ا  أمَّ  ، والحسَّ

اليقينيّة العليا كي يبلغوها الناس«]]]، فلا يصحُّ تبليغ رسالةٍ سماويةٍ لما فيها من تعاليم 

السبب  ولعلَّ هذا  عقليًّا ونفسيًّا،  وناضجٍ  إنسانٍ سليمٍ  بواسطة  إلا  دقيقةٍ  وتشريعاتٍ 

ر نزول الوحي على النبي حتىّ سنّ الأربعين. الذي يفِّس تأخُّ

]]]- نذير حمدان، الرسول في كتابات المستشرقين، مطبوعات رابطة العالم الإسلامي، مكة المكرمة، د.ت، ص86.‏

]]]- م.ن، ص114.



155

 عند تيودور نولدكه
ً
 نفسيا

ً
بويّ بوصفه مرضا ي مفهوم الوحي النَّ

 �ف
ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

ثانيًا: نقد تجلِّيات الوحي النبويِّ وتفسيراتها النفسيَّة عند نولدكه

فآثارها  مختلفٌ،  موضوعٌ  بمحمد ‏فهو  الخاصّة  النبوة  عن  نولدكه  حديث  ا  أمَّ

النفسيّة على ‏النبي لها قصةٌ مختلفةٌ، فإنّ الوحي الذي يراه نولدكه ضرورةً  نبويةً 

النبوّة  يقصد  أن  دون   ،محمد رسالة  على  السابقة  والنُّبوة  كان ‏يعني ‏الوحي  ا  إنَّ

المحمّديةّ، بل كان لديه الكثير من الاعتراضات والرفض لها، وللحديث بشكل أكثر تفصيلً، 

ث عن آراء نولدكه وموقفه من الوحي. سنتحدَّ

‏1- إنكار نولدكه لتجليَّات الوحي، ونقد موقفه

يبدأ نولدكه بتعداد أنواع الوحي بلغةٍ تهكّميّةٍ وشكيَّةٍ، حيث يكرِّر دائماً كلمة )يقُال( 

، حيث  وكأنَّه ليس باحثاً علميًّا يستخدم المنطق والمنهجيّة لتقِّص حقائقه بأسلوبٍ علميٍّ

ع، وترافق صرعه  يصل إلى نتيجة مفادها أنَّ النبي ليس سوى شخصٍ مصابٍ بالصَّ

التي  البيزنطينيّة  الشائعة  تبنِّي  الشّديدة، ويذهب إلى  النفسيّة  حالةٌ من الاضطرابات 

، فهذا التبنِّي لهذه المقولة  ع ومريضٌ نفسيٌّ تقول إنَّ الرسول محمد مصابٌ بالصَّ

التاريخية دون أيِّ مرجعيةٍ علميةٍ أو دون دليلٍ على صحتها هو بحدِّ ذاته مأخذٌ على 

عمليةٍ  بأيِّ  يقوم  أن  قبل  يطلقها  التي  المسبقة  أحكامه  على  ودليلٌ  نولدكه،  منهجية 

استدلاليةٍ علميةٍ.

ع التي  يتابع نولدكه حديثه بهذا الأسلوب السردي إلى حدِّ القول بأنَّ حالات الصَّ

كانت تنتاب الرسول الكريم هي ضربٌ من ضروب الجنون، وبأنَّ محمّدًا حاول 

أن يتستَّ على هذا الجنون وعلى حالته من فقدانٍ للوعي ونوبات الغيبوبة بتبرير أنَّ ما 

يحدث له عبارة عن ميزةٍ إلهيةٍ، وتدلُّ على قربه من الله وخصوصيّته عند ربِّه، حيث 

يقول: »إنَّ العرب، شأنهم في ذلك شأن كلِّ الشعوب القديمة، كانوا يعتبرون من كانت 

تعتريه حالاتٌ كهذه مجنوناً، لذا يبدو أنَّ محمدًا، الذي كان يشاركهم في البداية هذا 

الاعتقاد، رأى لاحقًا في ما كان يغشاه تأثيراً خاصًا عليه من الإله الحقيقي الواحد«]]]، 

وبالتالي فكلُّ أنواع الوحي وكلُّ تجلياته ما هي إلا نوبات صرعٍ واضطراباتٍ نفسيّةٍ أراد 

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ترجمة، جورج تامر، مؤسسة كونراد - أدناور، ط1، برلين، 2004م، ص24.



156

النبي محمد استغلالها ليرفع نفسه فوق البشر، وقد ظهر ذلك جليًّا في حادثة الإسراء 

والمعراج والتي هي ليست سوى حلمٍ رآه النبي، ويعِّب عن اضطرابه النفسيِّ وتخيلّاته 

أغلبه  نولدكه-  تعبير  المزعوم -حسب  فالوحي  ورواياتٍ،  منها قصصًا  ينسج  بات  التي 

والتي  النّفسيّة  يدلُّ على صحّة الاضطرابات  فإنَّه  إن دلَّ على شيءٍ  ليلً، وهذا  يحدث 

تكون في الليل »أكثر قابلية لاستقبال التخيّلات والانطباعات النفسيّة عمَّ هي عليه في 

دًا )سورة الإسراء  وضح النهار. ونحن نعلم بالتأكيد أنَّ محمّدًا كثيراً ما قضى الليل متهجِّ

... كما  الرؤى  القدرة على مشاهدة  بالصيام  ما صام. وتشتدُّ  كثيراً  وأنَّه   )81 /79 :17

اكتشفت الفيزيولوجيا الحديثة مؤخراً«]]].

هنا يحاول نولدكه أن يسند كلامه إلى الفيزيولوجيا الحديثة -كما يزعم- في حين أنَّ 

، »من  علم النفس المعاصر يؤكِّد أنَّ المريض النفسيَّ يصُاب بتشتتٍ الانتباه بشكلٍ عامٍّ

، ولا  ع يؤدِّي إلى تدهورٍ في الأداء الأكاديميِّ والاجتماعيِّ 30 إلى 50 % من مرضى الصَّ

ل العلاجي في  ع أو أسبابه. التدخُّ ع أو سنِّ بداية الصَّ ترتبط هذه العلاقة بنوع الصَّ

حالات )ADHD( -تشتت الانتباه- عادةً ما يكون بالأدوية... وهي غير مناسبة لمرضى 

يذكر  لم  بينما  عية«]]]،  الصَّ النوبات  في  زيادةٌ  عنها  ينتج  أن  الممكن  من  لأنَّه  ع؛  الصَّ

ع -لو افترضنا  أحد أنَّ النبي كان يعاني من مرض نفسيٍّ أو عقلّي نتيجةً لهذا الصَّ

ع -حسب الدراسة السابقة- سيكون غير قادرٍ على  جدلً إصابته- كما أنَّ مصاب الصَّ

دة، وهذا ما لم يذكر أحدٌ بأنَّه  التخطيط بشكلٍ جيدٍ أو القيام بالعمليات الذهنية المعقَّ

قد أصاب الرسول شيء من أعراضه، بل على العكس تمامًا كان يتمتَّع بقدراتٍ عقليّةٍ 

بين منه، فالنّبيّ عليه السلام  قة، شهد بذلك له الأعداء قبل المقرَّ فائقةٍ وتخطيطٍ عال الدِّ

س أوَّل دولةٍ إسلاميّةٍ، وقام بتنظيمها عبر نظام التعاهد  قائدٌ عسكريٌّ ورجل دولةٍ؛ إذ أسَّ

لقيام  الأول  النموذج  تعتبر  الصورة  »الدولة على هذه  فقيام  والأنصار،  المهاجرين  بين 

الدولة التعاهدية الثيوقراطية في التاريخ حيث يتفّق أطرافها طواعيةً وبدون قهرٍ على 

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ترجمة، جورج تامر، مؤسسة كونراد - أدناور، ط1، برلين، 2004م، ص25.‏

]]]- إدواردو بارجان بيريز، الصرع والحالات النفسية المرتبطة به، ترجمة: غالية عادل صالح، مراجعة: حنان المزاحي، منشورات 

الرابطة الدولية للطب النفسي للأطفال والمراهقين، جنيف، 2012م، ص5.



157

 عند تيودور نولدكه
ً
 نفسيا

ً
بويّ بوصفه مرضا ي مفهوم الوحي النَّ

 �ف
ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

قيامها على أساس عقدٍ سياسيٍّ واجتماعيٍّ وعسكريٍّ واقتصاديٍّ قبل أن يعرف العالم نظام 

الدولة التعاهدية«]]]، ففكرة هجرة المسلمين إلى الحبشة، ثمَّ الهجرة إلى المدينة المنورة 

ثمّ  الإسلامية  الدولة  بإقامة  ونجاحه   ،الرسول من  بطلبٍ  المسلمون  بها  قام  التي 

عودته لفتح مكة، وغيرها من المعارك التي خاضها وانتصر فيها ونشر رسالته السماوية 

التي كانت قد صدرت عبر الوحي الإلهيِّ له، كلُّها علاماتٌ تدلُّ على زيف ادِّعاء نولدكه 

باضطراب الرسول ومرضه الذي زعمه ووافقه عليه عددٌ من المستشرقين.

الهدف  كان  الصيام  من  والإكثار   الرسول صيام  أنَّ  اعتبار  إلى  نولدكه  يذهب 

متَّى، حيث ورد في  إنجيل  إلى  بالعودة  يعزِّز فكرته هذه  الرؤى، حيث  منه مشاهدة 

إنجيل متَّى في الإصحاح الرابع: »إنَّ الصوم هو سلاح ضدَّ الشيطان، ولكنَّنا نجد هنا أنَّ 

الصوم أثار الشيطان ضدَّ المسيح فحاربه، فهل نصوم ليحاربنا الشيطان؟ نقول: نعم«]]]، 

إذ إنَّ نولدكه يرجع للتأكيد بأنَّ حالة الصفاء النفسيِّ تجعل من الرؤية أقرب وأسهل 

ع والاضطراب النفسيِّ  للتحقُّق، وفي ذلك تناقضٌ صريحٌ بين دعوة نولدكه إلى اعتبار الصَّ

، ما دام الحديث كلهّ حول  ضرباً من الجنون وبين اعتباره مساعدًا على الخلو النفسيِّ

طغيانٍ  ويحتوي على  منهجيٌّ  تناقضٌ  فهذا   ،النبي واحدةٍ وهي شخصية  شخصيّةٍ 

لذاتيّة الباحث على نتائجه.

كيف  إذ  التشكيك في مصداقيّته،  شأنه  أمرٌ من  الإنجيل  إلى  نولدكه  أنَّ عودة  كما 

قه في حين يذهب  س وأن يصدِّ لباحثٍ تاريخيٍّ أن يستند إلى نصوصٍ من الإنجيل المقدَّ

إلى رفض آياتٍ من القرآن الكريم بوصفه كتاباً مقدّسًا أيضًا، إذ يتوجَّب على نولدكه أن 

يرفض وأن يتجردّ من كلِّ إيمان ويبحث بموضوعيّةٍ بعيدًا عن الذاتيّة أو عن أيِّ انتماءٍ 

دينيٍّ أو أيديولوجيٍّ ليصل إلى نتائجه المنطقيّة.

‏2- المعنى النقديّ لتفسير الوحي بالمرض النفسيِّ والتَّوسع في إنكاره

دائماً  حاول  إنَّه  بل  دليلٍ،  عن  البحث  دون  جزافاً  طروحاته  م  يقدِّ نولدكه  يكن  لم 

]]]- محمد ممدوح العربي، دولة الرسول في المدينة، منشورات الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1988م، ص152.

]]]- إنجيل متى الإصحاح الرابع )4: 2(.



158

 ،الرجوع إلى القرآن الكريم أو إلى المراجع الدينيّة والأحاديث التي نقُلت عن الرسول

حيث نجده »يتَّجه أولً إلى الروايات الصّحيحة الثابتة التي لا تؤيِّد تفسيره، فيشكِّك فيها 

ليُكسب تفسيره الآتي المرجعيّة الإسلاميّة، فنجده هنا يرفض معظم الروايات التي ورد 

فيها كيفياّت تلقي رسول الله الوحي من الله تعالى مشككًا في ثبوتها، بدعوى أنَّها 

لم ترد في الحديث الذي ثبت عن النبي؛ بل قامت على تفسيراتٍ خاطئةٍ للكتاب 

والسنة، ولا يستبقي منها إلا كيفيّةً واحدةً هي سماعه صلصلة الجرس بدعوى أنَّها 

المنطقيّة،  الأدلةّ  إلى  العودة  علينا  توجَّب  فقد  لذا  النبي«]]]،  ثبتت عن  التي  الوحيدة 

والبحث في منهجيّة نولدكه، وتبيان حقيقة آرائه وتباينها.

ى  ا يتعدَّ بيَّ نولدكه أنَّ المعنى الحقيقيَّ للوحي لا يقتصر على نزول القرآن وآياته إنَّ

، أو لمساندته  ذلك إلى معانٍ أشمل، فقد ينزل الوحي ليذكِّره بتشريعٍ أو حلٍّ لموقفٍ معيٍّ

لمساعدته  أو  دٍ،  محدَّ تصرفٍّ  على  الكريم  النبيّ  لإرشاد  الوحي  نزول  أو  الليل،  لقيام 

ة معروضةٍ عليه، حيث ثبت أنَّ جبريل »جاءه فقال: )يا محمدُ،  بالاختيار بين خياراتٍ عدَّ

اجًا بالتلبية(؛ كما جاءه آمراً بالشورى في أسرى بدر قائلً: )خِّي أصحابك  اجًا ثجَّ كُن عجَّ

الفداء(«]]]، ثمَّ يذهب نولدكه إلى خلط  القتل وإن شاءوا في  في الأسارى إن شاءوا في 

الحقِّ  بين  ساوى  وبالتالي  وحيًا،  وطليحة  مسيلمة  ادِّعاءات  عد  حيث  بالباطل،  الحقِّ 

والباطل، وهي منهجيةٌ اتَّبعها لضرب الحقِّ بالباطل ليظهره كلَّه باطلً، لا سيّما أنَّه يقوم 

بنقل دراسته إلى بلدانٍ ليست على تماسٍ مباشٍر مع بلاد المسلمين، ولا تربطها بها رابطةٌ 

تاريخيّةٌ ولا لغويةٌ ممَّ يسهِّل عليه عملية خلط الحقائق وتشويهها.

فقد زعم أنَّ أنواع الوحي متداخلةٌ وغير مثبتةٍ جميعها، وعَبْ رفضه للإسراء والمعراج 

ماء، مع محاولته تقديم الوحي عن طريق شخصيّة دحية الكلبي  رفض الوحي في السَّ

وذكر  الجرس،  كصلصلة  كان  بأنَّه  القول  وكذلك  رفض ظهور جبريل،  عليه  يسهل  لكي 

التي  الحالات  وتصبُّب عرقٍ وغيرها من  تعبٍ  النبي من  وتأثيره على حالة  شدّته 

]]]- رضا محمد الدقيقي، الوحي إلى محمد بين الإنكار والتفسير النفسي، إصدارات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، 

ط1، 2009م، ص88.

]]]- م.ن، ص95.



159

 عند تيودور نولدكه
ً
 نفسيا

ً
بويّ بوصفه مرضا ي مفهوم الوحي النَّ

 �ف
ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

 الرسول إصابة  فكرة  تعزيز  ذلك  من  نولدكه  غاية  كانت  حيث  إرهاقه،  إلى  تشير 

ع وما له من مضاعفاتٍ وآثارٍ نفسيةٍ على شخصيته، وبالتَّالي تحويل الوحي  بمرض الصَّ

متوقِّف على   بالرسول خاصٍّ  وذاتيٍّ  داخليٍّ  أمرٍ  إلى  خارجيةٍ  موضوعيةٍ  مسألةٍ  من 

ين، وزعم أنَّ  ته، أي منح الوحي طابعًا شخصانيًّا، ونزع القدسيّة عن الدِّ طبيعته وصحَّ

الدين الإسلاميَّ عبارةٌ عن اجتهادٍ شخصيٍّ أو مشروع إصلاحٍ اجتماعيٍّ مثله مثل أيِّ دعوة 

دٍ ومكانٍ  إصلاح تأتي في كلِّ زمانٍ ومكانٍ، وما الرسول إلّ شخصًا مصلحًا في زمانٍ محدَّ

المتغيّة  الجديدة  وظروفنا  لزماننا  صالحًا  يعد  ولم  مكانه،  زمانه في  انقضى  وقد   ، معيٍّ

 H.( جرين  هوبرت  الألماني  المستعرب  إليه  ذهب  ما  الفكرة  هذه  ويعزِّز  والمختلفة، 

green(، حيث زعم أنَّ النبي »لم يكن في بداية أمره يبِّش بدينٍ جديدٍ، ولكنَّه اقتنع 

بضرورة إصلاح مجتمعه في مكة الذي يعاني من الفساد، فوضع خطةً لمساعدة ‏الفقراء 

عن طريق فرض ضريبةٍ على الأغنياء، ولكنَّه أدرك أنَّهم لن يتقبَّلوا هذا الحلَّ بسهولةٍ، 

للضغط  كوسيلةٍ  القيامة  يوم  الحساب  كفكرة  القدسيّة  معنى  تحمّل  حلول  إلى  فلجأ 

ففرض  مجتمعه،  في  الاجتماعيّ  الإصلاح  إلى  الرامية  خطته  الأغنياء ‏لقبول  هؤلاء  على 

M.ا المستشرق الإنجليزي مونتجمرى وات )‏ عليهم الزكاة لتطهير أموالهم ‏وأنفسهم، أمَّ

WATT‏(، فهو ينكر الوحي الإلهيّ وأن ‏مصدر القرآن هو الخيال الخلّق الذي يتمتعّ بها 

لرسول مثل ما تمتعّ به بقيّة البشر الممتازين، فهو ‏يرجع إلى اللاوعي الجماعي طبقًا لرأي 

يونج )C. Jung( وقد حاول التوفيق بين هذين الرأيين إلّ أنهّ يؤكّد ‏عدم تفسير الوحي 

ع وغيرهما من الأمراض العصبيّة، ويؤكِّد أنهّ كان ‏صادقاً  بإصابة النّبيّ بالهلوسة والصَّ

ومخلصًا في دعوته، إلا أنَّه نفى الوحي الإلهي طبقًا للنظرية الإسلاميّة، شأنه في ذلك شأن 

‏بقيّة أضرابه من المستشرقين«]]].

إصلاحٍ  دعوة  فيها  اتبّاعه  إلى  الناس   محمد دعا  التي  والدعوة  الرسالة  تبقى 

اجتماعيٍّ وتعايشٍ دون أن تكون هذه الدعوة ذات مرجعيةٍ إلهيةٍ مقدّسةٍ، وأنَّ مهمّة 

النبيّ التبليغ وإيصال رسالة الخالق إلى خلقه، فالمحاولة هنا لإيصال رسالة مفادها 

]]]- محمد رشيد زاهد، موقف المستشرقين من الوحي: دراسة تحليلية، مجلة دراسات الجامعة الإسلاميّة العالميّة في شيتاغونغ، 

بنغلاديش، المجلد الثالث، ديسمبر، 2006م، ص108 )بتصرف(.



160

ا به، وليس حكراً على الأنبياء والمرسلين،  أنَّ الامتداد التاريخيَّ للوحي ليس امتدادًا خاصًّ

ا يتشارك به كبار المفكّرين والمصلحين عبر التاريخ، حيث يشمل بوذا وكونفوشيوس  إنَّ

الجماعية  التجربة  د  تجسِّ التي  الأصوات  وكلَّ  اليونان...  وفلاسفة  الأفارقة  والحكماء 

لجماعة بشريةٍ، وبالتالي إمكانيّة إخضاعه لمناهج النقد الفيلولوجي التاريخي التي تطبَّق 

أنَّه جاء  بالعرب، لا سيما  لغويةً خاصة  الوحي ظاهرةً  يعدُّ  إذ  التاريخية،  الكتب  على 

يتمُّ إدخال  العربي، وهنا  الرسول  الوحي قد ترجم على لسان  أنَّ  أو  بلسانٍ عربيٍّ، 

الوحي إلى حيِّز الأنسنة على اعتباره خطاباً إنسانيًّا مرتبطاً بزمانٍ ومكانٍ، ويجري على 

لسان بشر، فكلُّ ما سبق يجعل من الوحي مؤطراً تاريخيًّا.

ماوية وشروط النبوّة مع ادّعاء المرض النفسي 3- تعارض الرسالة السَّ

أقرَّ نولدكه وعددٌ من المستشرقين بالنبوة، وقالوا بضرورة تلازمها مع الوحي ذلك أنَّ 

الرسالة السماوية تتطلَّب الدقة والحذر في نقل رسالة الخالق إلى خلقه وتبليغها بعناية، 

اء عقلاء وسليمين من أيِّ عيبٍ، وهذا ما حدث  لذا فلا بدَّ أن يكون الرسل والأنبياء أصحَّ

وهذا  السماويةّ،  بالرسالات  التاريخ  عبر  الخالق  أرسلهم  الذين  الرسل  كافَّة  مع  فعلً 

شيء يؤكّده نولدكه بإقراره صحّة وسلامة الرسُل السابقين على النبي، إلّ أنّ نولدكه 

يتوقفّ عند شخصيّة النّبيّ محمد ليرمي عليه شتَّى أنواع التهم، فيتهمه بعدم سلامة 

ع ـ كما أسلفنا ـ  جسده، وباضطرابٍ في عقله، وبمشاكل نفسيّةٍ ناتجةٍ عن إصابته بالصَّ

فما الدلالة الحقيقيّة لهذه الرؤية؟

إنَّ كلمة نبيّ مشتقةٌ من كلمة نبأ أي خبر، فالإخبار هي الوظيفة الرئيسة للنبي، 

أي إخبار أمته )الناس(، بما أوحي إليه، لذا فإنَّ أخصَّ خصائص النبوة يجب أن تكون 

، ويتطلَّب أن يتصّف صاحب  الصدق؛ لأنَّ نقل الخبر يتطلَّب هذه السمة بشكلٍ أساسيٍّ

يكون  أن  عليه  فيتوجَّب  بإيصالها  مكلَّف  والنبي  أمانةٌ،  الخبر  لأنَّ  الميزة؛  بهذه  الخبر 

أمينًاعليها صادقاً بها.

وقد عُرف النّبيّ محمد بلقب الصادق الأمين، وذلك قبل نزول الوحي عليه، وقد 



161

 عند تيودور نولدكه
ً
 نفسيا

ً
بويّ بوصفه مرضا ي مفهوم الوحي النَّ

 �ف
ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

وصفه تعالى بقوله: وَإِنَّكَ لَعَلَٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ]]]، ولو كان هناك انفصالٌ بين شخصيّة 

النّبيّ ومضامين الوحي لما أنزل عليه الله تعالى رسالته، إذ »إنَّ صدق النبي كان سبباً 

في وثوق أقرب الناس إليه وهي زوجته خديجة أمُّ المؤمنين رضي الله عنها، وكانت دلالة 

على صدق نبوته عند المقربين منه«]]]، بل إنَّ زواج السيدة خديجة جاء أصلً  نتيجة لما 

وجدته عند النبي من صدقٍ وأمانةٍ أثناء فترة عمله بتجارتها وأموالها.

وهي شروطٌ  للفواحش،  متبعٍ  غير  نزيهًا  طاهراً  يكون  أن  النبي  على  يتوجب  كما 

رافقت  أمته، وهي سماتٌ  إلى  ورسالته  دعوته  تبليغ  من  يتمكَّن  للنبي حتى  أساسيةٌ 

شخصيات الأنبياء والرُسل في التاريخ، كما اتَّسم بها النبي محمد ، فقد ذكر تعالى 

بأنَّ الرسول الكريم كان قدوةً، والقدوة لا تصحُّ ما لم يكن قد امتاز بأسمى الصفات، 

سْوَةٌ حَسَنَةٌ لمَِنْ كَنَ يرَجُْو 
ُ
ِ أ حيث جاء في قوله تعالى: لَقَدْ كَنَ لَكُمْ فِ رسَُولِ اللَّ

عادلً حريصًا على  نزيهًا   النبي كان  فقد   ،[[[كَثيًِرا  َ اللَّ وَذَكَرَ  الْخِرَ  وَالَْومَْ   َ اللَّ
نفسه وعلى أمته، مقيمً للعدل بين الناس دون أيِّ تمييزٍ لأحدٍ على غيره »والذي نفَْسُ 

دٍ سََقتَْ، لقََطعَْتُ يدََها«]]]. دٍ بيَدِهِ، لو أنّ فاطِمَةَ بنْتَ مُحَمَّ مُحَمَّ

وغيرها من صفات الحلم والشجاعة والتواضع والكرم والزهد والصبر، وما إلى ذلك 

أيَّ رسالةٍ  التي تميّز  السمة  الأنبياء والرسل، وتبقى  بها جميع  التي يمتاز  الصفات  من 

سماويةٍ هي سمة الإعجاز، وهي دليلٌ واقعيٌ على أنَّ هذه الرسالة ليست رسالةً بشريةًّ 

عون  أو من فكر البشر، ولو ولم تتميّز رسالة النبوّة بسمة الإعجاز لكان قد كَثُ مَنْ يدَّ

رسالة  من  النبي  يحمل  ما  أنَّ  والمؤكِّد على  القويِّ  الدليل  بمنزلة  فالإعجاز هو  النبوة، 

هي ليست إلا رسالةً مقدّسةً من الخالق. ونذكر بعضًا من هذه المعجزات التي كانت 

خاصّة بالنّبيّ محمد وهي على قسمين: الأوَّل منها ظهر في فترة الدعوة، والهدف 

 ،الكريم الرسول  وإثبات صدق  الدين،  على  والتشجيع  المؤمنين  إيمان  تقوية  منها 

]]]- سورة القلم، الآية 4.

]]]- يحيى معابدة، الرعاية والإعداد الإلهي للنبي قبل البعثة ودورها في نجاح الدعوة الإسلاميّة، مجلة العلوم الإسلاميّة، جامعة 

أغري إبراهيم شيشان، تركيا، 2017م، ص107.

]]]- سورة الاحزاب، الآية 21.

]]]- صحيح البخاري، رقم الحديث )4304(.



162

»كانشقاق القمر، ونبعان الماء من بين أصابعه الشريفة، وإشباع الكثيرين بطعام قليل، 

ا القسم الثاني، فهي المعجزة التي جاء بها النبي  وتكلم الحيوان والشجر والحجر...«]]]، أمَّ

ل الله بحفظه، حيث  الكريم واستمرت على امتداد الزمان هي القرآن ذاته الذي تكفَّ

.[[[َلْاَ الّذِكْرَ وَإِنَّا لَُ لََافظُِون جاء في قوله تعالى: إنَّا نَنُْ نزََّ

م الإنسان لطلب عملٍ ما يتطلبّ شروطاً ومواصفاتٍ كثيرةً، ولعلَّ أبسطها  إنَّ تقدُّ

والحاكم  نفسيّةٍ،  بصحّةٍ  الإنسان  يتمتعّ  أن  أو  النفسيِّ  الاضطراب  وعدم  العقل  سلامة 

الذي سيحكم شعبًا ما فإنَّ شروط الحكم ستكون أكثر دقةّ؛ لأنَّ هذا الحاكم سيتحوَّل إلى 

مرآةٍ للشعب أو ممثلً لهم بين الشعوب الأخرى، فإن كان يعاني من أيِّ عيبٍ لن يقبله 

بالتأكيد سيكون  ليبلغ رسالة الوحي،  الله عز وجل إنساناً  شعبه، فما بالك بأن يختار 

قد امتاز بشروطٍ هي الأسمى والأرفع بين أقرانه من بني البشر، وهذا فعلً ما كان قد 

.اتَّصف به الرسول محمد

إنَّ الرسالة السماويةّ رسالةٌ كاملةٌ لا يجوز أن تكون منتقَصَةً؛ ذلك لأنَّها رسالةٌ إلى 

البشريةّ جمعاء، مهما اختلفت الأمكنة والأزمنة، وبذلك لا يصحُّ أن يبلِّغها إنسانٌ غير 

سويٍّ أو يعاني من أيِّ مشاكل نفسيةٍ، ولو كان فعلً النبي الكريم مصاباً بمرضٍ نفسيٍّ 

-كما يقول نولدكه- لما اكتملت الرسالة وفهمها جميع من يريد اعتناقها، وتكاثر أتباعها 

في جميع أصقاع الأرض مشارقها ومغاربها، ممَّ يؤكِّد صلاحيّة هذا الرسالة السماوية التي 

أنزلها الله عبر الوحي لكلِّ زمانٍ ومكانٍ.

]]]- حامد أشرف همداني، مفهوم النبوة وضرورتها للبشرية بمنظور رسائل النور، منشورات مجلة جامعة بنجاب لاهور، د.ت، ص12.

]]]- سورة الحجر، الآية 9.



163

 عند تيودور نولدكه
ً
 نفسيا

ً
بويّ بوصفه مرضا ي مفهوم الوحي النَّ

 �ف
ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

الخاتمة

الرّوح  وتغيب  نولدكه،  عند  الوحي  موضوع  مناقشات  على  الذاتيّة  طابع  طغى   -

العلميّة والموضوعيّة في البحث بشكلٍ يظهر من أولى صفحات الكتاب، كما يقتصر على 

السرديةّ التاريخيّة لسلسلةٍ كبيرةٍ من الأحداث والمواقف، وكأنهّ يحاول انتزاع المصداقيّة 

عبر الإكثار من الأمثلة التاريخيّة.

- ضعفت الرّوح العلميّة والموضعيّة في البحث بالشكل الذي يجعله يصل إلى نتائجه 

دون الترابط المنطقيِّ والحقيقيِّ بين المقدمات والنتائج، ممَّ جعل البحث لا يمثِّل التحيّز 

للعلم والحقيقة، حيث اعتمد على أحكامٍ مسبقةٍ، فيقوم بإطلاق الحكم والتدليل على 

ل إليها. ته، حيث تسبق النتائج عملية التَّوصُّ صحَّ

- صحيح أنَّه لا يمكننا أن نطلب من نولدكه تصديق ما جاء في القرآن الكريم بوصفه 

كتاباً مقدسًا، ولا حتَّى تصديق أحاديث الرسول، إلا أنَّنا نجد بأن نولدكه يعود إلى 

التناقض  بهذا  نولدكه  فيه، فكيف وقع  ما جاء  ح بصدق  به، ويصرِّ ليستشهد  الإنجيل 

حيث يؤمن بوجود الأنبياء والرسل والوحي عبر سيرورة التاريخ البشري، وعندما يصل 

إلى مناقشة الوحي النبوي والرسالة السماوية التي نزلت على محمد يرفضها وينكرها 

، إذ إنه من المفترض أن يبدأ  بشكلٍ مطلقٍ، دون محاولته التأكد من صحتها بشكلٍ علميٍّ

بالتأكُّد من صحّتها على غرار الرسالات السماويةّ السابقة التي يصدّقها وليس العكس.

ع وتعتريه اختلاجاتٌ لها آثارٌ نفسيّةٌ  - إنَّ ادّعاء نولدكه بأنَّ النبي مصابٌ بالصَّ

ا كان عبارةً عن سلسلةٍ من  عليه هو ادعاءٌ لم يستند إلى أيِّ مستندٍ أو مرجعيّةٍ علميّةٍ، إنَّ

التهكمات والادعاءات غير المترابطة بدليلٍ يثبت صحّة هذه المزاعم، ممَّ يجعل كلامه 

تمتُّ  لا  بأطر  مؤطرةٍ  أيديولوجيةٍ  وتصوراتٍ  تخيلاتٍ  على  المبني  الكلام  ضمن  يندرج 

للواقع وروحه بشيء من الصحّة أو الدّقةّ، حيث يظهر ذلك بعودة نولدكه إلى البحث في 

التاريخ وما قد قيل على لسان أعداء الرسول عن الرسول الكريم، حيث استشهد 

-من ضمن استشهاداته- على مرض الرسول من الادّعاءات البيزنطينيّة التي بدورها 

رفضت الدعوة النبويةّ والوحي آنذاك، وقالت بأنَّه مصابٌ بالمرض النفسّي والجنون، ممَّ 



164

يجعل هذه العودة في عمق التاريخ عودةً غير موفقّةٍ لا سيما أنَّ الزمان الذي يفصل بين 

نولدكه وتلك الحقبة زمانٌ طويلٌ يقُاس بالقرون، وهي فترةٌ شهدت تطوّرًا كبيراً في شتىّ 

مجالات العلوم والبحث العلمي، في الوقت الذي يصرُّ فيه نولدكه على العودة إلى تلك 

، بل على العكس تمامًا حيث يعود  الحقبة الزمنيّة ومن دون أيِّ مبّرر علميٍّ أو موضوعيٍّ

مكتفيًا بترديد ما قد قيل في تلك القرون دون أي إضافةٍ أو تبريرٍ مقنعٍ.

ا بالنبوّة يجعل من النبي عبارةً عن مصلحٍ اجتماعيٍّ  - قدّم نولدكه مفهومًا خاصًّ

جاء في زمانٍ ومكانٍ ليحدث فيه التغيير مثله بذلك مثل بوذا وكونفوشيوس، وغيرهم من 

المصلحين عبر التاريخ، »فالنبوة عنده ثوب فضفاض يتسع لكلِّ من يتقمصه ويرتديه، 

ع مفهوم النبوة خارج الوحي وترك الباب مفتوحًا  حتى لو كان مهرجًا«]]]، وبذلك قد وسَّ

. لكل ما هبَّ ودبَّ

نولدكه، سلسلة ‏منشورات ‏المركز  ثيودور  للمستشرق  القرآن(  )تاريخ  نقدية في  الهاشمي، قراءة  ]]]- حسن علي حسن مطر 

الإسلامي ‏للدراسات الاستراتيجية العتبة العباسية المقدسة، دار الكفيل للطباعة والنشر ‏والتوزيع، ط1، 2014م، ص148.



165

 عند تيودور نولدكه
ً
 نفسيا

ً
بويّ بوصفه مرضا ي مفهوم الوحي النَّ

 �ف
ٌ
ة قراءةٌ نقديَّ

لائحة المصادر والمراجع

11 ‏القرآن الكريم..

22 العامة . المصرية  الهيئة  منشورات  المدينة،  في   الرسول دولة  العربي،  ممدوح  محمد 

للكتاب، القاهرة، 1988م.

33 وزارة . إصدارات  النفسي،  والتفسير  الإنكار  بين  محمد  إلى  الوحي  الدقيقي،  محمد  رضا 

الأوقاف والشؤون ‏الإسلامية، قطر، ط1، ‏‏2009م.

44 محمد رشيد زاهد، موقف المستشرقين من الوحي: دراسة تحليليّة، مجلة دراسات الجامعة .

الإسلاميّة العالميّة في ‏شيتاغونغ، ‏بنغلاديش، المجلد الثالث، ديسمبر، 2006م.

55 يحيى معابدة، الرعاية والإعداد الإلهي للنبي قبل البعثة ودورها في نجاح الدعوة الإسلامية، .

مجلة العلوم ‏الإسلامية، جامعة أغري إبراهيم ‏شيشان، تركيا، 2017م.

66 إنجيل متَّى.‏.

77 صحيح البخاري..

88 صحيح المسلم..

99 برلين، . أدناور، ط1،  تامر، مؤسسة كونراد-  ترجمة: جورج  القرآن،  تاريخ  نولدكه،  تيودور 

2004م.

1010 ثيودور  للمستشرق  القرآن(  )تاريخ  في  نقدية  قراءة  الهاشمي،  مطر  حسن  علي  ‏حسن 

نولدكه، سلسلة منشورات ‏المركز الإسلامي ‏للدراسات الاستراتيجية العتبة العباسية المقدسة، 

دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 2014م.

1111 الرياض، ط3،  للنشر،  اللواء  دار  الكريم،  القرآن  لدراسة  المدخل  أبو شهبة،  محمد محمد 

1987م.



166

1212 نذير حمدان، الرسول‏ في كتابات المستشرقين، مطبوعات رابطة العالم الإسلامي، مكة 

المكرمة، د.ت.

1313 صالح،  عادل  غالية  ترجمة  به،  المرتبطة  النفسية  والحالات  الصرع  وبارجانبيريز،  ادوارد 

والمراهقين،  للأطفال  النفسي  للطب  الدولية  منشورات ‏الرابطة  حنان ‏المزاحي،  مراجعة 

جنيف، 2012م.

1414 منشورات  النور،  رسائل  بمنظور  للبشرية  وضرورتها  النبوة  مفهوم  همداني،  أشرف  حامد 

مجلة جامعة بنجاب ‏لاهور، د.ت.

 



167

ي تيودور نولدكه ـ تعريف وتوصيف ـ
ق الألما�ن تاريــــخ القرآن للمست�ش

الوحي عند المستشرق تيودور نولدكه
قراءةٌ نقديّةٌ لآرائه في كتابه »تاريخ القرآن«

محمود علي سرائب]]]

المقدّمة

عند مراجعة الأبحاث والدّراسات التي كتبها المستشرقون حول دصمر الوحي النبويّ 

وارقلآن اميركل، نجد أنّ موقفهم متفّقٌ في الأغلب على مسألةٍ واحدةٍ، وهي: نفي أيّ 

علاقة بين الرسول والرسالة والسماء أي التعامل مع الوحي النبوي على أنهّ ظاهرةٌ 

داخليّةٌ لا علاقة لها بما وراء الطبيعة، والقرآن ما هو إلّ نتاجٌ بشريٌّ وليس كتاباً سماويًّا. 

نظرتهم  تفاوتت  كما  له،  وتفسيراتهم  الوحي  حول  المستشرقين  آراء  تفاوتت  وقد 

إلى الرسول والرسالة، فمنهم من أنكر ظاهرة الوحي مطلقًا، ومنهم من أبقى على 

الظاّهرة وعلى نبوّة محمد ولكن بصورةٍ شكليّةٍ يعني قبل فكرة الوحي، ولكن أفرغها 

من محتواها الحقيقيّ، وجعلها وحيًا من قوّة تخيّل محمّد، وأرجع القرآن إلى دياناتٍ 

أخرى، وكان من بين هؤلاء المستشرق الألماني تيودور نولدكه. وهو من أبرز وأهم أقطاب 

للاستشراق  مركزاً  حياته  نهاية  في  سترانسبورغ  مدينة  جعل  الذي  الألماني  الاستشراق 

النّصّ القرآني عمدةً ومنطلقًا  الأوروبي، وأصبحت حصيلة جهوده في مجال الدّراسة في 

للدراسات القرآنيّة في أوروبا، وأصبحت تنبني عليها أخطر النتائج في مجالات الدّراسات 

الإسلاميّة. ومن هذه الدّراسات التي قام بها هو كتابه »تاريخ القرآن«، والذي استندنا 

إليه بشكلٍ أساس في هذه المقالة. فــ »نولدكه« يفترض أنّ الوحي عبارةٌ عن أفكارٍ دينيّةٍ 

تتشبّع بها روح النّبيّ، فتسيطر عليه، فيخيّل إليه أنهّا قوّةٌ إلهيّةٌ ليبلغّ بها من حوله 

على أنها آتيةٌ من الله ومن عالم الغيب.

]]]-  باحث في الفكر الإسلامي والدراسات القرآنية، لبنان.



168

ومن هنا اهتم محترفو التشّكيك المتمظهر بشكلٍ علميٍّ بالتنظير لظاهرة الوحي عند 

الأنبياء، وبالأخص عند نبي الإسلام محمّد، وركزوا بشكلٍ كبيرٍ في دراستهم لظاهرة 

الوحي على سيرة النبي، وحاولوا تفسير الظواهر التي كانت تحصل مع النبي بطريقةٍ 

الدينيّة،  المعتقدات  إليه  تذهب  مما  ومنطقيّةً  معقوليّةً  أكثر  ادّعائهم-  -حسب  تبدو 

وذلك من خلال الإيحاء بارتباط الظاهرة بالنّبيّ نفسه وإلغاء مصدرها الخارجي، فبذلوا 

جهودًا فكريةًّ كبيرةً في بيان أسباب هذا الوحي عند النبيّ من كونه حديث نفسٍ أو 

رؤى إنسانٍ أصيب بالصّع أو لقّنه إياه بحيرا الراهب.... إلخ. ويذهب بروكلمان إلى أنّ 

القرآن ناتجٌ عن أمرين: الأول، الأفكار التي كوّنها النبي. والثاني، ما استقاه من الديانتين 

اليهوديةّ والنّصرانيّة. فيقول في هذا المجال: »لم يكن عالمه الفكريّ من إبداعه الخاص 

إلا جزءًا صغيراً حيث انبثق في الدرجة الأولى عن اليهوديةّ والنّصرانيّة«]]]. وغير ذلك من 

الآراء والنظرياّت المختلفة في توجيه وتفسير ظاهرة الوحي النبوي.

أوّلً: الوحي عند نولدكه

1. النبي وقدرة التخيّل

 يقول نولدكه مبيّنًا في نظره حقيقة الوحي: »جوهر النبي يقوم على تشبّع روحه 

من فكرةٍ دينيّةٍ ما تسُيطر عليه أخيراً فيتراءى له أنهّ مدفوعٌ بقوّةٍ إلهيّةٍ ليبلغ من حوله 

الله«]]]. فالوحي مجردّ تخيّلٍ يسُيطر على عقل  الناس تلك الفكرة وأنهّا آتية من  من 

النّبيّ فيظنّه من الله تعالى مبنيّ على فرضيّة القوّة التخييليّة، لكن لا كما تصوّره فلاسفة 

هو  بل  الأسفل،  إلى  الأعلى  من  ينزل  فيض  أي  الإسلام،  في  الفيض  نظرية  في  المسلمين 

صعودٌ من الذات النبويةّ إلى الأعلى في محاولة للاتصال بالغيب، ولكن طريق الصّعود 

ليس العقل )الرياضي(، وإنّا الخيال والقوّة المتخيليّة للنبي. وحسب تعبير محمد إقبال 

يريد  لا  لاهوري  إقبال  ولعلّ  الصوفي«]]]،  الوعي  من  ضربٌ  »إنها  النبوة  عن  لاهوري 

]]]-  كارل بركلمان: تاريخ الشعوب الإسلامية، ج3، نقلها إلى العربيّة: نبيه أمين فارس، منير البعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت، 

1968م، ط5، ص69.

]]]-  تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ترجمة: جورج تامر، الناشر: مؤسسة كونرادأدناور، بيروت، 2004م، ط1، ص3.

الهداية للطباعة والنشر والتوزيع، 2006م،  الديني في الإسلام، ترجمة: عباس محمود، دار  الفكر  ]]]-  محمد إقبال، تجديد 

ط3، ص148.



169

ي كتابه تاريــــخ القرآن
ق تيودور نولدكه ـ قراءة نقديّة لآرائه �ف الوحي عند المست�ش

أن يعبّ عن نظريةّ نولدكه أو غيره، ولكن ما يميّز الرسل حسب ابن عربي وغيره من 

المتصوّفة ليس العلم أو المعرفة، وإنما هي ملكة الخيال، والتي هي وسيلة الاتصال مع 

الصور التي تفيض عن العقل الكلي.

ويرجع نولدكه تفعيل القوّة التخيليّة عند النبي من خلال رصده للظواهر التي كان 

الدّعوى وبعدها، فكان الرسول -حسب نولدكه- يعمد إلى تنشيط  يقوم بها قبل 

قدراته التخييليّة عبر ثلاث طرق وأساليب رئيسيّة:

الأولى: كان يختار فتراتٍ معيّنةٍ للعزلة والاعتكاف، حيث كان ينعزل في غار حراء على 

سبيل المثال، مدة شهر في العام ولسنوات عدّة.

الثانية: كان يختار فترات الليل للاعتكاف الروحي والتعبدي، ولا شك أنّ سكون الليل 

يساهم في تنشيط قدرة الإنسان على الخيال.

الثالثة: كان يلجأ إلى الصوم ويمتنع عن الأكل والشرب والجنس لفتراتٍ معيّنةٍ. وهي 

التجربة التي تساعد على تنشيط روح الخيال من باب التعويض عن »الحرمان« المادي 

والجسدي.

ويقول في هذا المجال: »هذا الوضع الجسدي والنفسي المضطرب إلى درجة المرض 

يفسر الأحلام والرؤى التي رفعته فوق مستوى العلاقات البشرية المعتادة. ولعل أشهر ما 

يذكر في هذا الصدد الإسراء أو المعراج، الذي كان مجرد حلم، ... ولا يجوز أن نغفل عن 

أنّ معظم الوحي حدث ليلً كما يبدو، حين تكون النّفس أكثر قابليّةً لاستقبال التخيلّات 

والانطباعات النفسيّة عمّ هي عليه في وضح النهار. ونحن نعلم بالتأكيد أنّ محمّدًا كثيراً 

ما قضى الليل متهجّدًا وأنهّ كثيراً ما صام. وتشتدُّ بالصيام القدرة على مشاهدة الرؤى كما 

اكتشفت الفيزيولوجيا الحديثة مؤخراً«]]].

في هذا النص يرجح نولدكه أن تكون أكثر حالات الوحي النبويّ هي في حال الحلم 

والرؤيا كما سيأتي في أشكال الوحي عنده.

]]]-  تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، م.س، ص25.



170

وانطباع  وتخيله  تفكيره  وطول  خلوته  من  نولدكه  إليها  أشار  التي  العوامل  فهذه 

الصورة المخيلة في نفسه هي التي أثرت في أعصابه حتى اعترته حالة رأى فيها جبريل في 

أفق السماء، وهو في الحقيقة ليس في أفق السماء، بل في ذهنه ونفسه، هذا النحو من 

التصوّر الخيالي لحقيقة الوحي هو انكار لكون الوحي حقيقة إلهية تهبط على النبي بل 

تصويرها حالة تصدر من خياله.

وحاول البعض أن يؤكّد هذا الخيال الخصب عند النبي، فقال: وأعظم دليل على 

سعة خياله وقوّته ما جاء في القرآن وفي الأحاديث النبويةّ من وصف الجنّة وجهنّم، ولا 

حاجة إلى إيراده؛ لأنهّ معلومٌ ومذكورٌ في الكتب. ولا ريب أنّ الجنّة التي وصفها محمد 

الشكل  القوي؛ لأنهّا بهذا  الواسع  بنات خياله  المعلومة إنما هي من  الباهرة  بأوصافها 

المبهج العجيب غير مذكورةٍ في التوراة ولا في الإنجيل، فجنّة محمد جديرة بأن تكون 

المثل الأعلى للسعادة المخيّلة في الحياة«]]].

2- مناقشة نظرية قوة الخيال في الوحي النبوي

لعل الهدف الأساس من كلام نولدكه وغيره من المستشرقين وكثير من الحداثيين هو 

الإلهيّة  الصبغة  الوحي، وإزالة  الأثر الإنساني في أصل  إثبات  الوحي، أي  أنسنة ظاهرة 

والمصدريةّ الربانيّة عنه، وإزالة صفة الإطلاق، وتجاوز الظروف الزمانيّة والمكانيّة؛ هو 

تأسيس المشروعيّة للهدف المحوريّ لمشروعهم، الذي يتمثلّ في إثبات تاريخيّة الأديان 

في  الرحّى  قطب  هي  الفكرة  فهذه  والثقافيّة،  والاجتماعيّة  الحياتيّة  بالأحوال  وتأثرّها 

المشروع الاستشراقي القديم والمعاصر. 

أ- إنّ القرآن تضمّن معارفاً وعلومًا يستحيل أن يتحصّل عليها أي شخص بقوّة عقله 

اشتمل  فقد  النّبيّ،  يعيشها  نفسيّةٍ  حالةٍ  نتيجة  تتكوّن  أن  ويستحيل  ذكائه،  حدّة  أو 

القرآن على أخبار تفصيليّةٍ عن الأمم والجماعات والأنبياء والأحداث التاريخيّة السّابقة 

لزمانه بمدّةٍ زمنيّةٍ بعيدةٍ في أغوار التاريخ، ولم يعاصر النبي سلم تلك الأحداث ولم 

يتعلمّها في حياته.

]]]-  معروف الرصافي، الشخصية المحمدية، منشورات الجمل، ألمانيا، 2002م، ط1، ص96.



171

ي كتابه تاريــــخ القرآن
ق تيودور نولدكه ـ قراءة نقديّة لآرائه �ف الوحي عند المست�ش

في  جاء  كما  الدقيقة،  الأعداد  وبعض  الحسابيّة،  الأرقام  بعض  المعارف:  تلك  ومن 

عَمٗا  خَۡسِيَن  إلَِّ  سَنَةٍ  لۡفَ 
َ
أ فيِهِمۡ  فَلَبثَِ  قَوۡمِهۦِ  إلَِٰ  نوُحًا  رسَۡلۡنَا 

َ
أ وَلَقَدۡ  نوح:  قصّة 

ثُواْ فِ كَهۡفِهِمۡ  وفَانُ وَهُمۡ ظَلٰمُِونَ]]]، وجاء في قصة أصحاب الكهف: وَلَِ خَذَهُمُ ٱلطُّ
َ
فَأ

للرجال  تفصيليّة  أسماء  القرآن  تضمّن  وكذلك   ،[[[تسِۡعٗا وَٱزۡدَادُواْ  سِنيَِن  مِائْةَٖ  ثلََثَٰ 
والأمم والقرى والقبائل، وحقائق علميّة، وتشريعات خالدة، ... وكلّ هذه الأمور لا يمكن 

الوصول إليها عن طريق قوّة الذكاء ولا سعة المخيّلة، ولا عن طريق التجربة الحياتيّة 

اليوميّة.

ب- من الأمور الواضحة في القرآن اختفاء شخصيّة النبي فيه، ففي أكثر الأوقات 

لا يذكر شيئاً عن نفسه، ويتجردّ تمامًا من الإشارة إليها، فعلى سبيل المثال ورد اسم النبي 

الكريم،  القرآن  مرة في 34 سورة من سور  الكريم 136  القرآن  السلام في  عليه  موسى 

بينما ورد اسم النبي محمّد 4 مرات في 4 سور من القرآن. فهل شخص يعاني من 

اضطراب نفسيٍّ ويطلق لمخيّلته العنان فلا بدّ أن تنعكس شخصيّته وانفعالاته في الآيات 

القرآنيّة كما تقدم من نولدكه، فلماذا لا نجد عشرات الأحداث المؤلمة كوفاة عمّه أبو 

طالب رضوان الله عليه، والسيدة خديجة عليها السلام، الذي أطلق عليه عام الحزن، 

وشهادة عمه الحمزة رضوان الله عليه، و... ومع ذلك كلهّ لا نجد في القرآن أيّ صدى 

لهذه الأحداث الأليمة وهي من أشدّ ما يؤثرّ في النّفوس البشريةّ.

أو  العقليّة،  أو  النفسيّة  النبيّ  القرآن يخضع لمزاجات وانفعالات وحالات  فلو كان 

كان لحدّة ذكائه أو لطبيعة حياته اليوميّة أو لقوّة مخيّلته أثر فيما جاء به من الوحي؛ 

لظهر ذلك جليًّا في القرآن، خاصّة في مثل تلك الأحوال الاستثنائيّة، فعدم وجود مثل تلك 

الآثار دليل على أنّ مشاعر النّبيّ ونوازعه الباطنيّة ليست مصدرًا للوحي وليس لها 

أثر فيه، وإنما هو حقيقة نازلة عليه من الله تعالى.

ت- من المقطوع به تاريخيًّا وقد نقل لنا بطرقٍ متواترةٍ لا تقبل الشكّ على الاطلاق 

]]]-  سورة العنكبوت، الآية 14.

]]]-  سورة الكهف، الآية 25.



172

هو أنّ النّبيّ بالإضافة إلى معجزته القرآنيّة هناك عشرات المعجزات الحسيّة لرسول الله، 

كانشقاق القمر، وتسبيح الحصى بيده، و... يستحيل أن تصدر عن قوّة التخيّل؛ لأنهّ من 

المعلوم أنّ القوّة الخياليّة عالمها الذهن لا العالم الخارجي.

ث- في معتقداتنا الدينيّة نؤمن -وذلك عبر الأدلة والبراهين- أنّ مصدر الوحي هو 

الله تعالى حصًرا، فالوحي هو الطريقة التي يوصل الله تعالى رسائله السّماويةّ إلى البشر 

آ  بواسطة أنبيائه عليهم السلام، ومن هؤلاء الأنبياء النّبيّ الأعظم. لقوله تعالى: إنَِّ

وحَۡيۡنَآ إلَِٰٓ إبِرَۡهٰيِمَ وَإِسۡمَعٰيِلَ 
َ
ِۚۦ وَأ ۧ‍نَ مِنۢ بَعۡدِه وحَۡيۡنَآ إلَِٰ نوُحٖ وَٱلنَّبيِِّ

َ
وحَۡيۡنَآ إلَِۡكَ كَمَآ أ

َ
أ

يُّوبَ وَيُونسَُ وَهَرُٰونَ وسَُلَيۡمَنَٰۚ وَءَاتيَۡنَا دَاوۥُدَ 
َ
سۡبَاطِ وعَِيسَٰ وَأ

َ
وَإِسۡحَقَٰ وَيَعۡقُوبَ وَٱلۡ

.[[[زَبُورٗا
ولذا الوحي هو: الكلمة الإلهيّة التي يلقيها إلى أنبيائه ورسله بواسطة ملك يشاهده 

اللهّ من  كلام  أو سماع   الأنبياء لخاتم  كتبليغ جبرئيل  كلامه،  ويسمع   الرسول

غير معاينة، كسماع موسى كلام اللهّ، أو بالرؤيا في المنام كما أخبر اللهّ عن قول إبراهيم 

رَىٰ فِ ٱلمَۡنَامِ 
َ
ٓ أ عَۡ قَالَ يَبُٰنََّ إنِِّ ا بلََغَ مَعَهُ ٱلسَّ لابنه إسماعيل في سورة الصافات: فَلَمَّ

مِنَ   ُ ٱللَّ شَاءَٓ  إنِ  سَتَجِدُنِٓ  تؤُۡمَرُۖ  مَا  ٱفۡعَلۡ  بتَِ 
َ
أ يَٰٓ قَالَ  ترََىٰۚ  مَاذَا  فٱَنظُرۡ  ذۡبَُكَ 

َ
أ  ٓ نِّ

َ
أ

بِِٰينَ]]] أو بأنواع أخرى من الوحي يعلمه اللهّ وتدركه رسله صلوات اللهّ عليهم]]]. ٱلصَّ
ح- الوحي ظاهرة لا يمكن أن تحدث من باطن النبي وتخيلّاته، والتي لا يمكن أن 

تخُرج أو توحي حسب تعبيرهم هذا المستوى المعرفي والروحي الهائل الموجود في القرآن 

والعقديّ  العلميّ  القرآن  مضمون  مقارنة  الادعاء  هذا  صحّة  لإثبات  ويكفي  الكريم، 

الإسلاميّة  الرؤية  في  الوحي  بل  المقدس]]].  بالكتاب  ذلك  وغير  والتاريخيّ  والتشريعيّ 

]]]-  سورة النساء، الآية 163.

]]]-  سورة الصافات، الآية 102.

]]]-  مرتضى العسكري: القرآن الكريم وروايات المدرستين، ج1، الناشر: كلية أصول الدين ، قم، 1374ه.ش، ط1، ص255.

 La Bible, le Coran et la )بالفرنسية:  والعلم  والقرآن  المقدس  الكتاب  كتاب:  المجال  هذا  في  المهمة  الكتب  ومن    -[[[

Science(‏، هو كتاب في علم مقارنة الأديان من تأليف الطبيب الفرنسي موريس بوكاي بعد إسلامه، ألفه عام 1976، قام فيه 

الكاتب بدراسة علمية للكتاب المقدس والقرآن بمقياس العلم الحديث، وترُجم الكتاب لسبع عشرة لغة تقريباً منها العربية. 

وخرج المؤلف من خلال دراسته للكتب الثلاثة بأن الكتاب الذي هو من عند الله هو القرآن وحده، لأنه لم يأت فيه ما يعارض 



173

ي كتابه تاريــــخ القرآن
ق تيودور نولدكه ـ قراءة نقديّة لآرائه �ف الوحي عند المست�ش

عبارة عن انسلاخ الذات البشريةّ للموحى إليه واتصّاله بالذات الروحانيّة والتي تخضع 

لتصوّر حوارٍ علويٍّ بين ذاتين: ذات متكلمّة آمرة معطية، وذات مخاطبة مأمورة متلقّية. 

أمّا ما ذهب إليه »وات« في قوله: إنّ كلمات الوحي كانت لها صلة بمحمد قبل أن يصير 

واعيًا بها، وإن للرسول شخصيتين: إحداهما واعية شاعرة، والأخرى لا واعية ولا شاعرة. 

الوحي، وطريقة  التاّريخيّ لنزول  إنّ لمحمد ازدواجَ الشعور واللاشعور، فإنّ السرد  أي 

تلقي الرسول له، وإبطائه عليه، ومعاناته في تلقيه ما ينفي هذا الازدواج الموصوف 

به. بل إنّ العرب أنفسهم قد تملكتهم الحيرة في تفسير هذه الظاهرة، فأحياناً يصفونه 

بأضغاث الأحلام، ومرة بقول شاعر مفتر، ومرة أخرى بالجنون والهلوسة والمرض. ولكنّ 

الثابت تاريخيًّا أنّ الرسول منذ اللحظة الأولى التي نزل عليه القرآن فيها كان واعياً 

تمامًا بما يوحى به إليه. وكان يبلغ رسالة ربهّ وتعليماته بصورةٍ دقيقةٍ، وكان يحرص على 

ألّ يضيع منه حرف مما ينزل عليه. وكان يجهد نفسه في حفظ ما يوحى به إليه حتى 

أمره اللهّ بالتريثّ. وكان يأتيه الوحي في كلّ زمانٍ وفي كلّ مكان، وهو في كامل وعيه 

ويقظته، فكان القرآن ينزل على قلب النّبيّ في الليل الدامس والنهار الأضحيان، وفي البرد 

السّوق أو  أثناء السفر، وفي هدأة  القارس أو لظى الهجير، وفي استجمام الحضر أو في 

وطيس الحرب، وحتى في الإسراء إلى المسجد الأقصى، والعروج إلى السماوات العلا. وفي 

أثناء ذلك كلهّ كان وعي النّبي كاملً، وكان نقله لما يوحى به إليه صحيحًا كاملً متقنًا]]]. 

فالوحي حقيقةٌ خارجيّةٌ مستقلةٌّ عن كيان النبي ‌وسلم النّفسّي، ولكنّها لا تغّير 

النبي‌ وسلم دور  النّفسّي، بل تزيده جلاءً وفطنةً وذاكرةً، ويمثلّ فيها  الواقع  ذلك 

المتلقّي الواعي من جهة، ودور المبلغّ الأمين من جهةٍ أخرى، لا يقدّم ولا يؤخّر؛ ولا يغيّ 

النبي لحقيقةٍ  يتكاسل. ولقد كان ذلك بحق: »استقبالا من  ولا يقترح؛ ولا يفتري ولا 

ذاتيّةٍ مستقلةٍّ؛ خارجة عن كيانه وشعوره الداخلي؛ وبعيدة عن كسبه أو سلوكه الفكري 

أو العملي. أما قول بعض المستشرقين بأنهّ لم يكن إلّ نوعًا من الصّع ينتابه بين الحين 

حقائق العلم، في حين أنه وفقًا للمؤلف فإن ما بأيدي الناس اليوم من كتب يصفونها بأنها مقدسة ويدعونها التوراة والإنجيل 

فهي مملوءة بخرافات وأخطاء وتناقضات لا يمكن أن تكون منزلة من عند الله.

المدار  دار  ج1،  الإسلامیة(،  الدراسات  في  وأثرها  الاستشراقیة  )الظاهرة  الاستشراقي،  الخطاب  نقد  الحاج،  سالم  ساسي،   -[[[

الإسلامي، بیروت، 2002م، ط1، ص308.



174

والآخر، فليس من النظريات العلميّة الموضوعيّة في شيءٍ حتى نضعه تحت مجهر البحث 

والنّقاش، ونضيعّ وقتاً قصيراً أو طويلً في الكلام عنه«]]].

ج- الوحي ظاهرةٌ روحيّةٌ، فالقرآن يبيّ أنّ الوحي بأيّ شكلٍ وبأيّ صورةٍ نزل على 

النبي، فهو ينزل على قلبه؛ أي إنّ مهبط الوحي هو الشخصيّة الباطنيّة أي الروح 

 ِ ٰ قَلۡبكَِ بإِذِۡنِ ٱللَّ لَُۥ عََ ا لّـِجِبۡيِلَ فَإنَِّهُۥ نزََّ للرسول، قال تعالى: قُلۡ مَن كَنَ عَدُوّٗ

مِيُن  َۡ
وحُ ٱل ٱلرُّ :نزََلَ بهِِ  للِۡمُؤۡمِنيَِن]]]، وقال  ىٰ  وَبشَُۡ وَهُدٗى  بَيَۡ يدََيهِۡ  لمَِّا  قٗا  مُصَدِّ

العضو  ليس  بالقلب هنا  المقصود  أنّ  ٱلمُۡنذِريِنَ]]]، ولا شكّ  مِنَ  لَِكُونَ  قَلۡبكَِ   ٰ عََ
الصنوبريّ الموجود في الإنسان؛ لأنّ القلب هو »لبّ الشيء وحقيقته الأصليّة«]]].

فقوله: »نزل به الروح الأمين على قلبك« دون أن يقول: عليك، هو الإشارة إلى كيفيّة 

تلقيه وسلم القرآن النازل عليه، وأنّ الذي كان يتلقّاه من الروح هو نفسه من غير 

مشاركة الحواس الظاهرة التي هي الأدوات المستعملة في إدراك الأمور الجزئيةّ.

فكان وسلم يرى ويسمع حينما كان يوحى إليه من غير أن يستعمل حاستي 

البصر والسمع، كما روي أنهّ كان يأخذه شبه إغماء يسمى برُحََاء الوحي ]شدّة الكرب 

من ثقل الوحي، وهي سبتة شبه النعاس كانت تعرضه من ثقل الوحي[ .

فكان وسلم يرى الشخص ويسمع الصوت مثل ما نرى الشخص ونسمع الصوت 

غير أنهّ ما كان يستخدم حاستي بصره وسمعه الماديتين في ذلك كما نستخدمهما«]]].

فالوحي القرآني ببساطة الكلام المنزل على الرسول محمد من الله تعالى بواسطة 

الملك جبرائيل أو بدون واسطة.

]]]-  محمد سعيد رمضان البوطي: من روايع القرآن، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1434هـ، ط1، ص30.

]]]-  سورة البقرة، الآية 97.

]]]-  سورة الشعراء، الآيتان 194-193.

]]]-  محمد هادي معرفة: التمهيد في علوم القرآن، ج1، الناشر، حوزه علميه قم، مركز، قم، 1410هـ، ط3، ص31.

]]]-  ينظر: تفسير الميزان، ج15، م.س، ص317.



175

ي كتابه تاريــــخ القرآن
ق تيودور نولدكه ـ قراءة نقديّة لآرائه �ف الوحي عند المست�ش

3. النبي وحالة الاضطراب النفسي

أنّ بعض  الوحي إلى مرض الصرع والهستيريا، نظراً إلى  أنكر نولدكه نظرية إرجاع 

أعراض هذه الأمراض لا تنتطبق على الحالات التي كانت تصيب النبي أثناء نزول الوحي 

السير والأحاديث عند حدوث  نقلها أصحاب  التي  المختلفة  عليه، ولكن أرجع حالاته 

الوحي إلى الاضطراب النفسي الشديد أو التهيج النفسي. وسيأتي أنّ هذا النّفي للصرع 

. يبدو أنهّ نفيٌ ظاهريٌّ وغير واقعيٍّ

قال عن تللك الحالات: »إذ يروى أنّ محمّدًا كثيراً ما اعترته نوبة شديدة لدى تقبّله 

الوحي، حتى إنّ الزبد كان يطفو على فمه، وكان يخفض رأسه ويشحب وجهه أو يشتدّ 

احمراره، وكان يصرخ كالفصيل ويتفصد جبينه عرقاً حتى في أيام الشتاء«]]].

ثم قال: »حيث إنّ فقدان الذاكرة هو أحد عوارض داء الصرع الفعلي، فمن الضروري 

أن نصف ما كان يغشاه بحالة من الاضطراب النفسي الشديد. ويقال إنّ محمّدًا كان 

يعاني منها منذ حداثته«]]].

ولكن هذا المرض النّفسّي والثوران الذي عند النبي -حسب إدعاء نولدكه- انعكس 

على القرآن الكريم، يقول فيه: »من الطبيعي أن تؤثرّ قوّة السكرة النبويةّ بشكلٍ فعّالٍ 

أكثر  الزمن صارت  الهائل مع مرور  النّفسّي  الثوران  الكاتب. حين ضعف  أسلوب  على 

 ، هدوءًا. كانت في البداية تحركها طاقة شعريةّ معيّنة، فأضحت لاحقًا، وبشكلٍ تدريجيٍّ

أقوال معلم ومشّرع لا غير...« ]]].

إقناع  سوى  يكن  لم  مقصودها  أنّ  إلى  نظراً  بأنهّا  الوحي  آيات  عن  سبينوزا  يقول 

الأنبياء: »فقد كانت هذه الآيات تتفاوت تبعًا لآراء الأنبياء وقدراتهم، بحيث لا يمكن 

للآية التي تعطي اليقين لهذا النبي أن تقنع آخر مشبعًا بآراء مختلفة. لذلك، اختلفت 

النحو  لمزاجه على  طبقًا  نبي  كل  عند  الوحي  اختلف  وكذلك  الأنبياء  باختلاف  الآيات 

]]]-  نولدكه: تاريخ القرآن، ج1، ص23.

]]]-  م.ن، ج1، ص24-23.

]]]-  م.ن، ج1، ص25.



176

التالي: إذا كان النبي ذا مزاجٍ مرحٍ توحى إليه الحوادث التي تعطي الناس الفرح مثل 

الانتصارات والسلام، وبالفعل نجد أنّ من لهم هذا المزاج قد اعتادوا أن يتخيّلوا أمورًا 

كهذه. وعلى العكس من ذلك، إذا كان النبي ذا مزاجٍ حزينٍ توحى إليه الشرور كالحرب 

والعذاب، وإذا كان النبيّ رحيمً ألوفاً غضوباً قاسياً... كان قادرًا على تلقي هذا الوحي 

أو ذاك. كذلك فإنّ فوارق الخيال تكون على النحو الآتي: إذا كان النبي مرهفًا فإنهّ يدرك 

فكر الله ويعبّ عنه بأسلوبٍ مرهفٍ أيضًا. وإذا كان مهوشًا أدركه مهوشًا. ومثل هذا 

يصدق على الوحي الذي يتمثل بالصورة المجازية: فإذا كان النبي من أهل الريف كانت 

للأبقار والجاموس، وإذا كان جندياً تكون صورة قواد وجيش،  الوحي متضمنةً  صورة 

وأخيراً إذا كان رجل بلاط، تمثل له عرش ملك وما شابه ذلك«]]].

عند  المتخيّليّة  القوّة  اختلاف  إلى  هؤلاء  عند  القرآنيّة  الآيات  في  الاختلاف  ويفسّ 

الرسول وقدرته على التقاط الإشارات الإلهيّة، فهو عند هؤلاء أشبه بصحنٍ لاقطٍ 

للذبذبات والإشارات، فيقرأها بقوّته التخيليّة المختلفة قوّةً وضعفًا ويعكسها على الآيات 

القرآنيّة. فلهذا السبب مدارج البيان تتفاوت تبعًا لتفاوت قوّة المخيّلة بين لحظة وأخرى، 

فقد انعكس ذلك التفاوت في الأخير على أسلوب القرآن نفسه، والذي يظلّ في كلّ أحواله 

أسلوباً بشريًّا.

القوّة والإتقان، وهذا ما يفسّ ظاهرة  فالآيات لم تكن دائماً على نفس المرتبة من 

وجود آيات محكمات وآيات متشابهات.

ليست دائماً على نفس المستوى من القيمة والأفضليّة، وهذا ما يفسّ ظاهرة الآيات 

الناسخة والمنسوخة.

منه  عانى  الذي  النفسي  الصراع  بسبب  سواء  وذلك  الخطأ،  عن  معصومة  ليست 

للغة  جامعة  قواعد  ظهور  قبل  المصاحف  وكتابة  إملاء  ظروف  جراّء  أو   الرسول

العربية.

فلو سألنا نولدكه هل هناك وحي؟ وهل محمد نبي؟ لأجاب بالإيجاب، ولكن تفسيره 

]]]-  باروخ سبينوزا، رسالة في اللاهوت والسياسة، ترجمة وتقديم: حسن حنفي، دار التنوير، بيروت، 2005، ط1، ص146.



177

ي كتابه تاريــــخ القرآن
ق تيودور نولدكه ـ قراءة نقديّة لآرائه �ف الوحي عند المست�ش

للوحي مختلفٌ، فقد قال عن نبوّة النبي: لا بدّ لنا من الاعتراف بأنّ محمّدًا كان بالحقيقة 

نبيًّا، إذا محّصنا شخصيّته بتجردٍّ وتمعّنٍ، وفهمنا النبوّة فهمً صحيحًا«]]]. ولكن أي معنى 

للنبوة؟ الوحي هو ما قاله في نظريةّ التخّيّل، فالوحي النبويّ هو مجردّ تخيّل لا أكثر 

ولا أقل، وإذا أضفنا ما سيأتي من كلامه حول الاضطراب النفسّي للنبي، وأرجعنا بعض 

التشريعات والمعلومات الموجودة في الآيات إلى اليهوديةّ والنصرانيّة، كما ادّعى نولدكه 

وغيره من المستشرقين تكتمل عندنا صورة الوحي النبويّ عند نولدكه.

فقوّة محمد التخيليّة جعتله يظنّ أنّ ما يحصل معه هو الوحي الذي كان ينزل على 

الأنبياء.

نفسيّةٍ،  لأسبابٍ  وذلك  محمد  يعيشها  كان  التي  النّفسيّة  الاضطرابات  ذلك  عزّز 

، وهذه الحالة المرضيّة كانت عنده منذ  واجتماعيّةٍ، و... جعلته في حالة اضطرابٍ نفسيٍّ

الصّغر.

وكلّ ما نراه في القرآن الكريم من تشريعاتٍ ومعتقداتٍ وغير ذلك استقاه محمد من 

الديانات الأخرى.

النتيجة: يعتقد »نولدكه« أنّ الوحي حالةٌ مرضيّةٌ نشأت عن الاضطراب النّفسي 

الذي كان يعاني منه النّبيّ، وفسّ أيضًا الوحي بأنهّ نداء صوتٍ داخليٍّ لمحمد يظنّه 

أنهّ وحيٌ. ونولدكه اعتمد منهجًا في معالجة ظاهرة الوحي بأن لجأ إلى الروايات 

الإسلاميّة في كيفيّة نزول الوحي على النّبيّ، فشكّك فيها ورفض بعضها، بل الحقيقة 

له  يعزّز  باعتقاده  الذي  الجرس  صلصلة  وهو  واحد،  فرضٍ  باستثناء  كلهّا  رفضها 

فكرته  طرح  ذلك  وبعد  النفسي،  المرض  من  ينشأ  الذي  الباطني  النّداء  فرضيّة 

ما هي  بالوحي  النّبيّ  يسميها  كان  التي  الحالات  أنّ هذه  الوحي، وتوصل  حول 

إلّ اضطرابات نفسيّة، أو أصداء وأصوات لروحه الباطنيّة. ولذا سننقل رأيه حول 

أنواع الوحي وكيفياته، وبعد ذلك نعلقّ على كلامه، ثم نرد على تفسيره للوحي 

بالاضطراب النفسي، وإن كان بعض ما تقدّم في الرد على أنّ الوحي هو من القوّة 

]]]-  نولدكه: تاريخ القرآن، ج1، ص4.



178

الخياليّة للرسول ينفع في الرد على الاضطراب النفسي، ولكن قبل ذلك لا بد أن نشير 

إلى نقطتين مهمتين في مجال فهم حالة النبي عندما يتنزلّ عليه الوحي:

النقطة الأولى: السكينة  عند نزول الوحي

خاصّة،  سكينة  هناك  السلام،  عليهم  البيت  أهل  روايات  وفي  الإسلاميّة  الرؤية  في 

كان يتمتعّ بها النبي تبثّ وتشعّ حالة من الاطئمنان تمنع هذا الاضطراب النّفسّي 

إلى  الوحي  تلقّي  عند  وبالأخص  حالاتها  كلّ  في  النبويةّ  الشّخصيّة  تحوّل  بل  المزعزم، 

الَلَّهِ كَيْفَ لمَْ  زُرَارةََ قاَلَ: قلُتُْ لِبَِ عَبْدِ  شخصيّةٍ مطمئنّةٍ وهادئةٍ، فقد ورد عَنْ 

يخََفْ رسَُولُ الَلَّهِ صَلَّ الَلَّهُ عَليَْهِ وآَلهِِ فِيمَ يأَتْيِهِ مِنْ قِبَلِ الَلَّهِ أنَْ يكَُونَ ذَلكَِ مِمَّ ينَْزِغُ 

كِينَةَ وَالَوَْقاَرَ، فكََانَ  يْطاَنُ قاَلَ: فقََالَ: إنَِّ الَلَّهَ إذَِا اتَِّخَذَ عَبدْاً رسَُولاً أنَزْلََ عَليَْهِ الَسَّ بِهِ الَشَّ

]الََّذِي[ يأَتْيِهِ مِنْ قِبَلِ الَلَّهِ مِثلُْ الََّذِي يرَاَهُ بِعَيْنِهِ]]].

فالله تعالى أنزل عليه السكينة والوقار -أي الطمأنينة والاتزان الفكري- فكان الذي 

يأتيه من قبل اللهّ، مثل الذي يراه بعينه: أي يجعله في وضح الحقّ، لا غبار عليه أبدًا، 

فيرى الواقع ناصعًا جليًّا لا يشكّ ولا يضطرب في رأيه ولا في عقله]]]. وقد أوضح الإمام 

الصادق ذلك في حديث آخر، حينما سئل: كيف علمت الرسل أنهّا رسل؟ فِ 

ِينَ آمَنُوا صَلُّوا  الََّ هَا  يُّ
َ
أ ياٰ   ِ الَنَّبِّ َ وَمَلائٰكَِتَهُ يصَُلُّونَ عََ  الَلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ إنَِّ الَلّٰ قوَْلِ 

عَلَيهِْ وسََلّمُِوا تسَْليِماً]]] فقََالَ قاَلَ أثَنُْوا عَليَْهِ وَسَلمُّوا لهَُ فقَُلتُْ كَيْفَ عَلِمَتِ الَرُّسُلُ أنََّهَا 
ءٍ عَلِمَ الَمُْؤْمِنُ أنََّهُ مُؤْمِنٌ قاَلَ بِالتَّسْلِيمِ للَِّهِ  رسُُلٌ قاَلَ كُشِفَ عَنْهَا الَغِْطاَءُ قلُتُْ بِأيَِّ شَْ

ورٍ وَسَخَطٍ]]]. وَالَرِّضَا بَِا وَردََ عَليَْهِ مِنْ سُُ

يقول العلّمة الطبرسي: »إنّ اللهّ لا يوحي إلى رسوله إلّ بالبراهين النيرة والآيات البيّنة، 

]]]- محمد بن مسعود العياشي، تفسير العياشي، ج2، تحقيق وتصحيح وتعليق: السيد هاشم الرسولي المحلاتي، الناشر: المكتبة 

العلمية الإسلامية، طهران، لا.ت، لا.ط، ص201.

]]]- معرفة: التمهيد في علوم القرآن، ج1، م.س، ص75.

]]]- سورة الأحزاب، الآية 56.

]]]-  أحمد بن محمد بن خالد البرقي: المحاسن، تحقيق: جلال الدين الحسيني المشتهر بالمحدث، دار الكتب الإسلامية، طهران، 

1370ه، ط1، ص328.



179

ي كتابه تاريــــخ القرآن
ق تيودور نولدكه ـ قراءة نقديّة لآرائه �ف الوحي عند المست�ش

الدالةّ على أنّ ما يوحى إليه إنّا هو من اللهّ تعالى فلا يحتاج إلى شيء سواها، ولا يفزع 

ولا يفزّع ولا يفرق«]]].

يقول القاضي عياض: »لا يصحّ -أي في حكمته تعالى، وهو إشارة إلى قاعدة اللطف- 

أن يتصوّر له الشيطان في صورة الملك، ويلبس عليه الأمر، لا في أوّل الرسالة ولا بعدها. 

والاعتماد -أي اطمئنان النبيّ- في ذلك دليل المعجزة. بل لا يشكّ النبيّ أنّ ما يأتيه 

من اللهّ هو الملك ورسوله الحقيقي إمّا بعلم ضروريّ يخلقه اللهّ له، أو ببرهان جلّي 

يظهره اللهّ لديه. لتتمّ كلمة ربكّ صدقاً وعدلً لا مبدّل لكلمات اللهّ«]]].

من  اليقين  يلازم  والرسالة  النبوّة  وحي  أنّ  »والحقّ  الطباطبائي:  العلامة  ويقول 

.[[[»بكونه من الله تعالى على ما ورد عن أئمة أهل البيت والرسول ‌النبي

النقطة الثانية: الوحي ظاهرة شعورية واعية

الاضطراب حالة لا واعية أصلً، وقد يقوم المضطرب بأعمالٍ لا يعلم بها عند رجوعه 

إلى حالته الطبيعيّة، بينما الوحي )ظاهرة شعورية واعية(؛ لأنّ النّبيّ حسب الروايات 

المختلفة كان في حالة وعيٍ تامٍ لكلّ ما يحدث معه قبل الوحي، وأثناء الوحي، وبعده.

فالوحي الإلهي هو الفعل الذي يكشف به اللَّه للإنسان عن الحقائق التي تجاوز 

الفاعل  فاعل مريد، وهذا  متميّزاً، فهو صادر عن  فعلً  الوحي  كان  وإذا  نطاق عقله. 

المريد هو اللَّه تعالى، وليس الإلهام والكشف كذلك، وهذا ما يميّز الوحي عن المكاشفة، 

لعلم  التجريبي  الميدان  إلى  عادة  يعود  الإلهام  مردّ  إنّ  إذ  والإلهام،  النفسّي،  والوحي 

النفس، ونزعة الوحي النفسي في انتداحها تعتمد على التفكير في الاستنباط، والمكاشفة 

تتأرجح بين الشّكّ واليقين. أما الوحي، فحالةٌ فريدةٌ لا تخضع إلى التجربة أو التفكير، 

ومتيقّنة لا مجال معها للشك. مضافاً إلى أنّ حالات الكشف والإلهام والإيحاء النفسي 

حالات لا شعورية ولا إراديةّ، والوحي ظاهرةٌ شعوريةٌّ تتسم بالوعي والادراك التاّمّين. 

]]]- الطبرسي: مجمع البيان في تفسير القرآن، ج10، مؤسسة الأعلمي، بيروت، 1995، ط1، ص174.

]]]- القاضي عياض: الشفا بتعريف حقوق المصطفى، ج2، دار الفكر، بيروت، 1988م، لا.ط، ص120. 

]]]- الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج20، م.س، ص329.



180

والوحي بالمعنى المشار إليه يختص بالأنبياء، وليس الإلهام أو الكشف كذلك، فهما عامان 

مغاير،  وبتصوّر  آخر،  بتعبير  والوحي  الإلهام  بين  الفرق  ويتجلّ  الناس.  بين  وشائعان 

، بل الإلهام من الكشف المعنويّ،  ، وأنّ مصدر الوحي خارجيٌّ أنّ مصدر الإلهام باطنيٌّ

والوحي من الواقع الشهوديّ؛ لأنّ الوحي إنّا يتحصّل بشهود الملك وسماع كلامه، أما 

الإلهام فيشرق على الإنسان من غير واسطة ملك، فالإلهام أعمّ من الوحي؛ لأنّ الوحي 

مشروطٌ بالتبليغ، ولا يشترط ذلك في الإلهام. والإلهام ليس سبباً يحصل به العلم لعامة 

العلم  به  أو حدس، يحصل  باطنيّ،  وإنما هو كشف  والإلزام،  للبرهان  الخلق، ويصلح 

للإنسان في حقّ نفسه لا على وجه اليقين والقطع، كما هي الحالة في الوحي، بل على 

أساس الاحتمال الإقناعيّ]]]. 

يرُمى  وإنما  لمغزاها،  وإدراكٌ  بمعناها  شعورٌ  نبوّةٍ  كلّ  وفي  وعيٌ،  وحيٍ  كلّ  ففي 

»باللاوعي« من فقد الوعي، ويوصم »باللاشعور« من حرم الشّعور! وطبيعة الحقائق 

الدينيّة والأخبار الغيبيّة في ظاهرة الوحي تأبى الخضوع لهذه الأساليب »اللاشعوريةّ« 

التي تستشفّ حجاب المجهول بالفراسة الذكيّة الخفيّة والحدس الباطني السريع. وعلى 

هذا النّمط رسم النبي الكريم فيما صحّ من حديثه طريقة نزول الوحي على قلبه، فقال: 

»أحياناً يأتيني مثل صلصلة الجرس وهو أشدّه علّي، فيفصم عني وقد وعيت ما قال، 

وأحياناً يتمثلّ لي الملك رجلً فيكلمني فأعي ما يقول]]]. 

ثالثًا: رأي نولدكه في أشكال الوحي التي كان يلتقاها النبي

يسجّل نولدكه في البداية ملاحظةً صحيحةً، وهي أنّ الوحي الذي يتلقّاه النبي لا 

ينحصر بالوحي القرآني، فالوحي عندنا كمسلمين لا يعني القرآن فقط، بل السنة النبوية 

أيضًا هي وحي من الله تعالى.

يقول: »نودّ أن نلاحظ أنّ المسلمين لا يصفون بكلمة وحي القرآن وحسب، بل أيضًا 

إلى كلّ إلهام تلقّاه النبي«]]].

]]]- محمد حسين الصغير: المستشرقون والدراسات القرآنية، دار المؤرخ العربي، بيروت، لا.ت، ط1، ص42.

]]]- صبحي الصالح: مباحث في علوم القرآن، منشورات الرضي، قم، ط5، 1372ه.ش، ص27.

]]]-  نولدكه: تاريخ القرآن، ج1، ص20.



181

ي كتابه تاريــــخ القرآن
ق تيودور نولدكه ـ قراءة نقديّة لآرائه �ف الوحي عند المست�ش

وقد ذكر نولدكه أنواع الوحي كما ورد في كتاب »الإتقان في علوم القرآن«، وهي:

• الوحي مثل صليل الجرس.	

• بواسطة ما ينفثه روح القدس في روع محمّد.	

• بواسطة جبريل على هيئة رجل.	

• أن يكلمّه الله في اليقظة، أو النوم.	

وفي كتاب »المواهب اللدنيّة« ذكرت هذه المراتب على الشكل الآتي:

• الحلم.	

• وحي جبريل في روع النبي.	

• جبريل في صورة دحية بن خليفة الكلبي.	

• في صلاصل، إلخ.	

• جبريل في صورته الحقيقيّة التي ظهر فيها مرتين فقط.	

• الوحي في السماء كما في ترتيب الصلوات الخمس.	

• الله نفسه، ولكن من وراء حجاب.	

• الله مباشرة كاشفًا، عن ذاته من دون حجاب. 	

وقد أضاف آخرون:

• جبريل في هيئة إنسان آخر )مثل عائشة(، أو في هيئة فحل جمل عقور.	

• الله ذاته مظهراً نفسه لمحمد في الحلم«]]].	

العلماء، رفض معظم  التي ذكرت في كتب  الوحي  أنواع  وبعد أن عرض »نولدكه« 

]]]-  نولدكه: تاريخ القرآن، ج1، ص22-21.



182

أنواع الوحي، فقال: نرى بسهولة أن الكثير من هذه الكيفيّات نشأ عن مرويات وآيات 

قرآنيّة، أسيئ فهمها، وقد نتج هذا من أنّ المسلمين قد اختلفوا منذ القدم فيما إذا كان 

محمد شاهد الله وتلقّى منه الوحي مباشرة أو لا]]]. ويعتبر أنّ الرؤية المباشرة لله تعالى 

 ،[[[فُقِ ٱلمُۡبيِِن
ُ
سببها تفسير خاطئ لبعض المواضع من سورة التكوير وَلَقَدۡ رءََاهُ بٱِلۡ

وحاول بعضهم التخفيف من فظاظة هذا الرأي فاستنتجوا من قوله تعالى: مَا كَذَبَ 

]]] أن النبي رأى الله بقلبه]]].  ىٰٓ
َ
ٱلۡفُؤَادُ مَا رَأ

رفض نولدكه أغلب الكيفيات السابقة لأشكال الوحي، واعتبر أنهّ »وصلتنا معلومات 

الوحي شدّة  برُحََاء  ألخ وهي ما يسمى  الرابعة ]يقصد في صلاصل  الكيفيّة  كثيرة عن 

الكرب من ثقل الوحي، وهي سبتة شبه النعاس كانت تعرضه من ثقل الوحي[. ويقول 

بأن )فايل( يرجع هذه الظواهر إلى مرض الصّع، ولكن نولدكه كما تقدم يعتبره نوعًا 

من الاضطراب النفسي وليس صرعًا]]].

1- مناقشة نولدكه في كيفيات الوحي:

إنّ هدف نولدكه غير المعلن لرفضه كيفيّات الوحي واستبعاده للروايات التي نقلت 

في الكتب الحديثيّة وتشكيكه في فهم بعض الآيات القرآنيّة التي تدل على بعض كيفياّت 

الوحي  لحصر  ومحاولته  للوحي  ورائيٍّ  وما  خارجيٍّ  مصدرٍ  كلّ  استبعاد  هو  الوحي، 

.بالمصدر الداخلي أو الحالة المرضيّة لرسول الله

أ- المهم في هذا البحث ليس إثبات كلّ أنواع وكيفيّات الوحي، بل المهم هو الاستدلال 

أمّا   ،الرسول به  يتصّل  أمرٌ خارجيٌّ  الوحي  أنّ  الدّالة على  الكيفيّات  وإثبات بعض 

، وتؤيدّ كلّ ما  المهم في بحث نولدكه هو نفي أيّ كيفيّة تثبت أنّ الوحي أمرٌ خارجيٌّ

يثبت أنّ الوحي ظاهرةٌ داخليّةٌ.

]]]-  نولدكه: تاريخ القرآن، ص22.

]]]-  سورة التكوير، الآية 23.

]]]-  سورة النجم، الآية 11.

]]]-  ينظر: نولدكه: تاريخ القرآن، ج1، ص22. )بتصرف(.

]]]-  م.ن، ج1، ص23. )بتصرف(.



183

ي كتابه تاريــــخ القرآن
ق تيودور نولدكه ـ قراءة نقديّة لآرائه �ف الوحي عند المست�ش

ب- إنّ أنواع وكيفيّات الوحي ليست من الأمور التي أحدثت بعد رسول الله، واتفّق 

عليها العلماء فيما بعد، بل هي من الأمور الثاّبتة في القرآن الكريم والروايات المرويةّ 

عن النبي وأهل البيت، ولا أقل بعض هذه الكيفيّات متفّق عليها بين المسلمين 

ولا ينحصر الأمر بما ذكره »نولدكه«.

وۡ يرُۡسِلَ 
َ
وۡ مِن وَرَايِٕٓ حِجَابٍ أ

َ
ُ إلَِّ وحَۡيًا أ ن يكَُلّمَِهُ ٱللَّ

َ
قال تعالى: وَمَا كَنَ لبِشٍََ أ

.[[[ٞحَكِيم ٌّ رسَُولٗ فَيُوحَِ بإِذِۡنهِۦِ مَا يشََاءُٓۚ إنَِّهُۥ عَِ
حسب الآية يتحقّق الوحي النبوي على أنحاء ثلاثة:

النحو الأوّل: الإلقاء في قلب النّبيّ مباشرة ومن دون واسطةٍ، وفي الرواية سُئِلَ 

 أكَاَنتَْ تكَُونُ عِنْدَ هُبُوطِ  لامَُ عَنِ الَغَْشْيَةِ الََّتِي كَانتَْ تأَخُْذُ الَنَّبِيَّ ادِقُ عَليَْهِ السَّ الصَّ

يسَْتأَذِْنهَُ  عَليَْهِ حَتَّى  يدَْخُلْ  لمَْ    الَنَّبِيَّ أتََ  إذَِا  إنَِّ جَبْئَيِلَ كاَنَ  جَبْئَيِلَ فقََالَ لاَ 

يَّاهُ  اَ ذَلكَِ عِنْدَ مُخَاطبََةِ الَلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ إِ وَإذَِا دَخَلَ عَليَْهِ قعََدَ بيََْ يدََيهِْ قِعْدَةَ الَعَْبْدِ وَإنَِّ

بِغَيِْ ترَجُْمَنٍ وَوَاسِطةٍَ]]]. 

ُ مُوسَٰ  وَكََّمَ ٱللَّ النّبيين من وراء حجاب، ومنه قوله تعالى:  الثاني: تكليم  النحو 

قۡعَةِ  ٱلُۡ فِ  يۡمَنِ  َۡ
ٱل ٱلوَۡادِ  شَٰطِيِٕ  مِن  نوُدِيَ  تىَهَٰا 

َ
أ آ  فَلَمَّ تعالى:  وقوله   ،[[[تكَۡليِمٗا

.[[[رَبُّ ٱلۡعَلَٰمِيَن ُ ناَ ٱللَّ
َ
ٓ أ ن يَمُٰوسَٰٓ إنِِّ

َ
جَرَةِ أ ٱلمُۡبَرَٰكَةِ مِنَ ٱلشَّ

قوله  للنبي، ومنه  الوحي  إيصال  ليكون واسطة في  مَلكَ  إرسال  الثالث:  النحو 

وحُ  ٱلرُّ بهِِ  نزََلَ  ]]]، وقوله تعالى:  مۡرِناَۚ 
َ
أ مِّنۡ  رُوحٗا  إلَِۡكَ  وحَۡيۡنَآ 

َ
أ وَكَذَلٰكَِ  تعالى: 

.[[[َقَلۡبكَِ لَِكُونَ مِنَ ٱلمُۡنذِريِن ٰ مِيُن عََ
َ
ٱلۡ

]]]-  سورة الشورى، الآية 51.

]]]-  محمد بن بابويه الصدوق: كمال الدين وتمام النعمة، تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة 

لجماعة المدرسين بقم المشرفة، 1405هـ، لا.ط، ص85.

]]]-  سورة النساء، الآية 164.

]]]-  سورة القصص، الآية 30.

]]]-  سورة الشورى، الآية 52.

]]]-  سورة الشعراء، الآيتان 194-193.



184

ت- كان الأولى من الناحية العلميّة لنولدكه أن يقول إنّ معظم حالات الوحي النبويّ 

هي  والتي  ذلك،  شابه  وما  الجرس  صلصلة  مثل  الخاصّة،  الأمور  بعض  يرافقها  كانت 

 .حسب تفسير روايات أهل البيت عليهم السلام عند الوحي المباشر على رسول الله

وأمّا أن ينفي كلّ كيفيات الوحي الأخرى لمجردّ التشّكيك بالروايات أو فهم بعض الآيات 

فرضيّته  ما  ينسجم  ما  فقط  يثُبت  وأنْ  النّفي،  ذلك  على  واضحةٍ  أدلةٍّ  ذكر  دون  من 

المسبقة عن الوحي، فهذا لا يتوافق مع المنهجيّة العلميّة للبحث.

ث- نوافق نولدكه أنّ هناك خلافاً بين المسلمين في قضيّة الرؤية المباشرة لله تعالى 

الرؤية المدّعاة، ولكن ما لا نوافق  الباصرة، وما نعتقده نحن الإماميّة استحالة  بالعين 

عليه في كلامه حول هذا الموضوع هو نفي الوحي المباشر لرسول الله لوجود هذا الخلاف 

أو الاختلاف في فهم بعض الآيات القرآنيّة بين الرؤية البصريةّ والرؤية القلبيّة والفؤاديةّ؛ 

لأنهّ لم يدّعِ أحدٌ أنّ رؤية الله المباشرة كانت من طرق نزول الوحي والقرآن على رسول 

الله، بل فسّت هذه الحالة بأنهّا إلقاء في روع رسول الله وقلبه من دون وجود واسطةٍ 

ولا ترجمان -كما في رواية الإمام الصادق المتقدّمة- إنما بشكلٍ مباشٍر وهذا هو المقصود 

بالوحي المباشر، لا أنّ رؤية الله مباشرة هي من طرق الوحي ونزول القرآن الكريم.

ح- لو سلمّنا جدلً أنّ الرؤية المباشرة لله تعالى من طرق الوحي، وأنهّا مسألةٌ غير 

باقي  على  النتيجة  هذه  عمّم  فلماذا  نولدكه،  قال  كما  فيها،  التشّكيك  يمكن  أو  ثابتةٍ 

الحالات والكيفيات الأخرى للوحي؛ لأنهّ من الواضح أنهّ لا ملازمة بين الأمرين، فنفي 

كيفيّة لا يعني نفي الكيفيات الأخرى.

خ- ما هو المعيار العلميّ والذي على أساسه يثبت أو ينفي نولدكه بعض كيفيات 

ينفيها  أن  بد  فلا  والسنّة،  بالقرآن  الكيفياّت  هذه  وجود  أثبت  قد  كان  فإذا  الوحي، 

بالطريقة نفسها، أي من خلال القرآن والسنة، ولكن ما رأيناه في كلامه هو خلاف ذلك، 

وهذا يؤدّي إلى عدم وحدة المعيار في النّفي والإثبات، وإذا كان يريد نفي هذه الكيفيات 

بالدليل العقلي، فإنّ العقل لا يثبت ولا ينفي كيفيةّ خاصّة للوحي.

ج- ادّعى نولدكه بعض الكيفيات للوحي، وهي ليست من طرق الوحي، ومنها: 



185

ي كتابه تاريــــخ القرآن
ق تيودور نولدكه ـ قراءة نقديّة لآرائه �ف الوحي عند المست�ش

تشكّل الوحي بصورة عائشة: تشكّل الوحي على صورة عائشة كما كان يتشكّل على 

صورة دحية الكلبي، والمصدران اللذان أحال إليهما نولدكه هما: الطبري، وسنن الترمذي. 

والموجود في المصدرين هو على الشكل الآتي:

في رواية الطبري: عن عبد الرحمن بن محمد أنّ عبد الله بن صفوان وآخر معه أتيا 

عائشة فقالت عائشة: يا فلان أسمعت حديث حفصة قال لها نعم يا أم المؤمنين قال لها 

عبد الله بن صفوان وما ذاك قالت خلال في تسع لم تكن في أحد من النساء إلا ما آتي 

الله مريم بنت عمران والله ما أقول هذا فخراً على أحد من صواحبي قال لها وما هو 

قالت نزل الملك بصورتي...«]]].

وفي رواية الترمذي: عن عائشة »أن جبرئيل جاء بصورتها في خرقة حرير خضراء إلى 

النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: هذه زوجتك في الدنيا والآخرة«]]].

وفي مناقشة الرواية يمكن القول: واضح من رواية الطبري والترمذي -بغض النظر عن 

المناقشة في صحة هذه الروايات سندًا ومتنًا- أنهّ لا يوجد فيها أيّ إشارةٍ إلى أنّ جبرائيل 

تشكّل بصورة عائشة، كما هي الحال في تشكّله بصورة دحية الكلبي.

نزول  كيفيّة  سياق  في  الروايات  هذه  نقلوا  الذين  العلماء  من  أحد  يضع  لم  أيضًا: 

الوحي، بل في باب فضل عائشة كما فعل الترمذي، وفي سياق حديث عائشة عن فضل 

الله تعالى عليها كما فعل الطبري، ولكن نولدكه أوردها في سياق كيفيات الوحي.

تشكّل الوحي بصورة جمل عقور أو بعير يعض: والرواية التي أشار إليها نولدكه لا 

علاقة لها بكيفياّت الوحي، وقد رواها ابن هشام في سيرته على الشكل الآتي:

لجأ رجل إلى النبي وهو في مكة ليرد له حقه المالي الذي اغتصبه منه أبو جهل فذهب 

النبي معه وطلب للرجل حقه من أبي جهل فاستجاب أبو جهل سريعًا فسأله أصحابه 

عن سر هذه الاستجابة السريعة فقال: »ويحكم! والله ما هو إلا أن ضرب على بابى، 

]]]-  محمد بن جرير الطبري: تاريخ الطبري، ج2، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لا.ت، لا.ط، ص118.

]]]-  الترمذي: سنن الترمذي، ج5، تحقيق وتصحيح: عبد الرحمن محمد عثمان، دار الفكر، بيروت، 1983م، ط2، ص363.



186

وسمعت صوته، فملئت رعبًا، ثم خرجت إليه، وإن فوق رأسه لفحلا من الإبل، ما رأيت 

مثل هامته، ولا قصرته، ولا أنيابه لفحل قط، والله لو أبيت لأكلني«]]].

وقد رفض نولدكه أيضًا الكيفيّة السادسة، أي الوحي في السماء، وعللّ رفضه بأنّ هذه 

الكيفيّة مرتبطةٌ بحادثة المعراج، وهو يرفض حادثة المعراج. فقال: »وقد انبثقت الكيفيّة 

السادسة من رواي المعراج«]]].

2- الردّ على تفسيره للوحي أنهّ مرضٌ نفسيٌّ

من الملفت للنظر أنّ نولدكه ادّعى أنّ الوحي كان بسبب حالةٍ مرضيّةٍ عند رسول 

قام  إنّا  ذلك،  على  مقنعٍ  دليلٍ  أيّ  ذكر  دون  من  نفسيّة،  اضطراباتٍ  أسماها   الله

بتحليل الحالات التي كانت تعتري النبي عند نزول الوحي، ولماّ رأى أنّ تفسير ذلك 

المرض  ادّعى  الحالتين،  بين  الأعراض  اختلاف  باعتبار  غير صحيحٍ  أمرٌ  والهوس  بالصّع 

النفسي، أو الاضطراب النفسي، وهذا الادّعاء عادة فضفاض يمكن تلبيسه أيّ لباس، ومنه 

، وعند ذلك يمكن القول إنّ الأعراض  الصّع الذي نشكّ أن نولدكه نفاه بشكلٍ حقيقيٍّ

له،  النّفسّي والذي لا أعراض محدّدة  هي بسبب المرض   النبي التي كانت تصيب 

بخلاف الصّع والهستيريا وما شابه ذلك، ولكي يؤكّد نولدكه صحّة كلامه ادّعى دعوى 

أخرى، وهي أنّ هذه الاضطرابات النّفسيّة كان النبيّ مصاباً بها منذ حداثته.

النبوي،  الوحي  نولدكه ظاهرة  به  الذي فسّ  النفسي  الإجابة عن الاضطراب  وقبل 

نسأل هل فعلً نولدكه يرفض تفسير الوحي بالصّع؟ للإجابة عن هذا السؤال لا بدّ من 

الالتفات إلى الأمور الآتية:

الأمر الأوّل: يبدو أنهّ لا فرق بين التهيج النّفسّي وبين حالات الصرع أو الهلوسات.

الأمر الثاني: نولدكه الذي شكّك في تفسير الوحي بالصّع هو نفسه بعد صفحات 

عدّة، قال: »ربما دفع إلى هذا الاعتقاد ما يدّعيه بعضهم أنّ محمّدًا تلقّى كل آيات القرآن 

الدين عبد الحميد، مكتبة محمد علي صبيح وأولاده،  النبوية،ج1، تحقيق: محمد محيي  ]]]-  ابن هشام الحميري: السيرة 

بمصر، 1963م، لا.ط، ص285.

]]]-  نولدكه: تاريخ القرآن، ج1، ص23.



187

ي كتابه تاريــــخ القرآن
ق تيودور نولدكه ـ قراءة نقديّة لآرائه �ف الوحي عند المست�ش

أثناء نوبات الصرع التي كانت تعتريه، والتي لم تدم طويلً«]]].

موقفه  تبيّ  كثيرةٍ  بمصطلحاتٍ  النّبويّ  الوحي  نولدكه  وصف  قد  الثالث:  الأمر 

الحقيقيّ من وصف النبي بهذا المرض، فهو يستخدم بدلً من الصرع المصطلحات الآتية:

11 استثارة نفسيّة للنبي..

22 قلق نفسي..

33 هياج نفسي..

44 أقصى درجات حالة الجذب..

55 أبسط حالات إنعدام الفكر المجهدة..

النبي لجبريل، فيتردّد بين  وكما اضطرب في فهمه للوحي، اضطرب في تفسير رؤية 

كونها من قبيل الهلاوس، أو الإيمان بالأشباح، أو الصور الضبابيّة، ثم يعترف أخيراً أنهّا لها 

نفس القدر من الواقعيةّ التي لظهور الملك في الكتاب المقدّس.

لذلك كلهّ فإننّا لا نجاوز الحقيقة إذا قلنا إنّ نولدكه يرجع وحي النبي إلى كلّ هذه 

الأمراض النفسية: الصرع، التهيج، والاكتئاب، والقلق النفسي، والهلاوس...«]]]. 

النفسي والصرع؛ لأنّ ما  الردّّ على هذه الشبهة لن نفرقّ بين الاضطراب  وفي مقام 

ذكره نولدكه يبدو أنهّ أوسع من ظاهرة الصرع ويشمل أمراض كثيرة لعلهّ جمعها بعبارة 

»الاضطراب النفسي الشديد«.

والفكرة الرئيسة التي يريد نولدكه أن يوصلها هي أنّ النبي كان يعاني من مرضٍ 

نفسيٍّ بغضّ النّظر عن تسميات هذا المرض أثرّ على قواه العقليّة والروحيّة، ونتج عنه 

ادّعاء فكرة الوحي، وأنّ السماء تخاطبه، وأنّ الملك يوحي إليه، فكلّ هذه الحالات هي 

]]]- نولدكه: تاريخ القرآن، ج1، ص28.

]]]-  ينظر: رضا محمد الدقيقي: كتاب تاريخ القرآن للمستشرق الألماني تيودور نولدكه ترجمة وقراءة نقدية: الوحي إلى محمد 

بين الإنكار والوحي النفسي، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، الدوحة، 2009، ط1، ص160-159.



188

نتاج المرض لا أكثر ولا أقل، وظاهرة الوحي هي مجردّ توهّمات لا حقيقة وراءها، بل 

هي محض سراب.

رابعًا: الشبهة مكررة

إن اتهام النبي بالصّع والهوس والاضطراب النّفسّي الشّديد وغيره، هو اتهّام له 

بنوعٍ من الجنون -والعياذ بالله- وقد أشار القرآن الكريم إلى أنّ قريشًا اتهّمت النبي 

بالجنون والسحر والشعوذة، وهؤلاء كرّروا طريقة أسلافهم من أعداء النبي من مشركي 

]]]. وقال تعالى:  ۡنُونِۢ ءَالهَِتنَِا لشَِاعِرٖ مَّ ئنَِّا لََاركُِوٓاْ 
َ
قريش، كما قال تعالى: وَيَقُولوُنَ أ

ِي نزُِّلَ عَلَيۡهِ ٱلّذِكۡرُ إنَِّكَ لمََجۡنُونٞ]]]، فرد الله عليهم بقوله: إنَِّهُۥ  هَا ٱلَّ يُّ
َ
أ وَقاَلوُاْ يَٰٓ

ا  ا تؤُۡمِنُونَ وَلَ بقَِوۡلِ كَهنِٖۚ قَليِلٗ مَّ قَليِلٗ مَّ لَقَوۡلُ رسَُولٖ كَريِمٖ وَمَا هُوَ بقَِوۡلِ شَاعِرٖۚ 
فَمَآ  فَذَكّرِۡ   .[[[ٖبمَِجۡنُون صَاحِبُكُم  وَمَا   .[[[ٱلۡعَلَٰمِيَن رَّبِّ  مِّن  تنَزيِلٞ  رُونَ  تذََكَّ

.[[[ٍنتَ بنِعِۡمَتِ رَبّكَِ بكَِاهنِٖ وَلَ مَۡنُون
َ
أ

1- إجماع المؤرخين على كمال عقله

أجمع المؤرخون على أنّ النّبيّ قبل البعثة وبعدها كان يتمتعّ بكامل قواه 

العقليّة، والجسديةّ.

وقد عاش النّبي عشرات السنين في قومه، فلم يظهر عليه مثل هذه الأمراض من 

صرع، وهوس، وجنون، مما ذكره نولدكه وغيره من المستشرقين، ولو كانت هناك 

أمراض بهذه الخطورة عند رسول الله سواء قبل البعثة أم بعدها لدوّنها التاّريخ 

كما دون الأشياء الأخرى في حياته. وإنّ التاّريخ أمامنا، وهو لم يترك شاردة أو واردة 

في حياة النبي إلّ وقد ذكرها، ولا سيما ما يتعلقّ بالأحكام الواجبة والمستحبّة 

]]]-  سورة الصافات، الآية 36.

]]]-  سورة الحجر، الآية 6.

]]]-  سورة الحاقة، الآيات 43-40.

]]]-  سورة  التكوير، الآية 22.

]]]-  سورة الطور، الآية 29.



189

ي كتابه تاريــــخ القرآن
ق تيودور نولدكه ـ قراءة نقديّة لآرائه �ف الوحي عند المست�ش

السلم والحرب. ويمكن  الخاصّة والعائليّة وسيرته في  والكثير من الأمور في حياته 

.القول إنّ السيرة النبويةّ دوّنت كل ما يمكن تدوينه من أقوال وأفعال النبي

وقد دعى القرآن الناس للتفكر والتدبر والتأمل في سيرة النبي لمعرفة أنّ هذا 

الله تعالى، ولا يوجد فيه أيّ علامات لمرض خطيرٍ، كالجنون،  النبي هو نذير من عند 

ْۚ مَا  رُوا مَثۡنَٰ وَفُرَدَٰىٰ ثُمَّ تَتَفَكَّ  ِ لَِّ ن تَقُومُواْ 
َ
أ عِظُكُم بوَِحِٰدَةٍۖ 

َ
أ مَآ  قال تعالى: قُلۡ إنَِّ

.[[[ٖبصَِاحِبكُِم مِّن جِنَّةٍۚ إنِۡ هُوَ إلَِّ نذَِيرٞ لَّكُم بَيَۡ يدََيۡ عَذَابٖ شَدِيد
 والمراد بصاحبكم النبي نفسه، والوجه في التعبير به تذكرتهم بصحبته الممتدّة 

أربعين سنة، من حين ولادته إلى حين بعثته؛ ليتذكروا أنهّم لم يعهدوا منه اختلالً في فكرٍ 

أو خفّةٍ في رأي أو أيّ شيءٍ يوهم أنّ به جنوناً]]].

ولا بدّ من الإشارة إلى أنّ كمال العقل وفطنته من أبرز صفات الرسّل الذاتيّة التي 

الرباني، فقد قال  الإلهيّة، والاصطفاء  الرسالة  لوازم  إياّها، وهي من  الله تعالى  منحهم 

حۡسَنُۚ 
َ
تعالى: ٱدۡعُ إلَِٰ سَبيِلِ رَبّكَِ بٱِلۡكِۡمَةِ وَٱلمَۡوعِۡظَةِ ٱلَۡسَنَةِۖ وَجَدِٰلهُۡم بٱِلَّتِ هَِ أ

عۡلَمُ بٱِلمُۡهۡتَدِينَ]]]، وواضح من هذه 
َ
عۡلَمُ بمَِن ضَلَّ عَن سَبيِلهِۦِ وَهُوَ أ

َ
إنَِّ رَبَّكَ هُوَ أ

الآية الكريمة التي تبيّ سبيل الدّعوة أنهّا تعتمد على رجاحة العقل وفطنته.

فلا بدّ أن يكون الرسول أكمل الناس عقلً وفطنةً، حتى يقيم الحجّة على قومه 

على خير وجه، بحيث تكون ملزمةً للخصم كلّ الإلزام، فإن آمن، وإلّ جادله فاستعمل 

معه أسلوب المعارضة والمناقضة الذي يقتضي الحكمة والذكاء]]]. 

والمتأمّل في سيرة النّبيّ يجدها خير دليل على ما كان يتمتعّ به من كمال في عقله، 

وقوّة في بدنه، فقد كانوا قبل البعثة يسمّونه الصادق الأمين، وقد كانوا يتحاكمون إليه 

فيما يختلفون فيه، وهذا دليلٌ على رجحان عقله، وقد ذكر المؤرخون قصّة بناء الكعبة، 

]]]-  سورة سبأ، الآية 46.

]]]-  تفسير الميزان، ج16، ص388.

]]]-  سورة النحل، الآية 125.

]]]-  ينظر: عماد السيد الشربيني: رد شبهات حول عصمة النبي، دار الصحيفة، مصر، 2003م، ط1، ص91 .



190

والقصّة حسب ما ينقلها الذهبي : ...فلما بلغ البنيان موضع الركن. يعني الحجر الأسود 

اختصموا فيمن يضعه، وحرصت كلّ قبيلةٍ على ذلك حتى تحاربوا ومكثوا أربع ليال. ثمّ 

إنهّم اجتمعوا في المسجد وتناصفوا، فزعموا أنّ أبا أميّة بن المغيرة -وكان أسن قريش- 

قال: اجعلوا بينكم فيما تختلفون أوّل من يدخل من باب المسجد، ففعلوا، فكان أوّل 

من دخل عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلمّ رأوه قالوا: هذا الأمين رضينا به، 

فلما انتهى إليهم أخبروه الخبر، فقال: هاتوا لي ثوباً، فأتوا به، فأخذ الركن بيده فوضعه 

في الثوب، ثم قال: لتأخذ كل قبيلة بناحية من الثوب، ثم ارفعوه جميعًا، ففعلوا حتى 

إذا بلغوا به موضعه وضعه هو وسلم بيده وبني عليه]]].

طباعهم  في  الشاردة  كالوحوش  هم  الذين  للعرب  تدبيره  حسن  تأمّل  ومن  “هذا 

المتنافرة المتباعدة، وكيف ساسهم، واحتمل جفاءهم، وصبر على أذاهم، إلى أن انقادوا 

أنفسهم،  أهليهم، وآباءهم وأبناءهم، واختاروه على  فالتفوا حوله، وقاتلوا دونه  إليه، 

وهجروا في رضاه أوطانهم، وأحباءهم من غير ممارسة سبقت له، ولا مطالعة كتب تعلم 

منها أخبار الماضين - تحقق أنه أعقل العالمين وسلم«]]].

 ،النبي عند  كان  الذي  العظيم  العقل  ذلك  وإلى  العقليّة  القوّة  إلى  وبالإضافة 

فإنهّ كان يتمتعّ بقوّةٍ جسديةٍّ كبيرةٍ، وكان شجاعًا مقدامًا، سليم الجسم والقوة البدنيّة 

الَبَْأسُْ  احِْمَرَّ  إذَِا  »كُنَّا   :المؤمنين أمير  الإمام  فيها  قال  التي  العظيمة،  والشجاعة 

َّقَيْنَاهُ بِرسَُولِ الَلَّهِ لمَْ يكَُنْ مِنَّا أحََدٌ أقَرْبََ إِلَ الَعَْدُوِّ مِنْهُ«]]].  اتِ

فهذه المواقف وغيرها تدلّ على مدى قوّة عقله ورجاحته، وهذا ينفي مرضه البدني 

والعقلي، كما يدّعي بعض المشكّكين.

2- هل تنقاد أمّة لرجل مصروع مضطرب نفسيًّا؟

هل الذين آمنوا برسول الله منذ خمسة عشر قرناً واتبعوا الدين الذي جاء به، 

]]]-  الذهبي: تاريخ الإسلام، م.س، ص68-67.

]]]-  أحمد جاد المولى: محمد المثل الكامل، دار المحبة، دمشق، ط1، 1991م، ص20.

]]]-  المجلسي: بحار الأنوار، ج16، ص117.



191

ي كتابه تاريــــخ القرآن
ق تيودور نولدكه ـ قراءة نقديّة لآرائه �ف الوحي عند المست�ش

من قادة الفكر على امتداد العصور، كلهم ضعفاء العقول؟!!، ولم يميّزوا بين الحق 

والباطل، والصدق والكذب، والصحة والمرض، والكمال والنقص؟!

أمة  يقود  أن  نفسه  قيادة  عليه  يصعب  مريض  متهوس  يمكن لمصروع  كيف 

بأكملها، بل ويستطيع أن يخرجها من الظلمات إلى النّور ومن الجهل إلى العلم، 

ويجعلها في قمّة الحضارة الإنسانيةّ؟!!.

هل يمكن لرجل بهذه الصّفات المدعاة والأمراض النفسيّة والعصبيّة والعقليّة، 

أن يحوّل أمّةً صحراويةّ النفوس، صخرية الطباع؟! إلى أمّةٍ رائدةٍ بين الأمم، وصاحبة 

علم، وحضارة عظيمة، فهل المريض المتهوس الذي لا يصلح لقيادة نفسه، يتسنّى 

المعجز  النجاح  هذا  فيها  ينجح  ثم  الفائقة،  العالميّة  القيادة  بهذه  يقوم  أن  له 

المدهش؟!!

هل يمكن لرجل مصابٍ بهذه الأمراض أن يمتلك هذه القدرة الفائقة الباهرة في 

كل محاججاته على عبدة الأوثان، وأدلته على اليهود والنّصارى، وإلزامهم الحجّة، 

وإفحامهم، وإلقامهم حجر الخذلان.

والحذر  اليقظة  تمام  في  يكون  أن  المدعاة  الصفات  بهذه  لرجلٍ  يمكن  هل 

الإسلام  عن  عدوانهم  ورد  مكرهم  لأمن  وأساليب  يقدّم خططاً،  وأن  أعدائه،  مع 

والمسلمين، فقد أمر زيد بن ثابت أن يتعلمّ كتابة اليهود ولغتهم؛ أخذًا بأسباب 

التحّفّظ من مكرهم وخديعتهم، ومن هنا قيل: من تعلمّ لغة قوم أمِن مكرهم.

الحرب على  أمور  يلبس  كان  العدو،  له عن عدد  بدر من يكشف  يوم  أرسل 

أعدائه ويخفيها عنهم؛ كيلا يتفطنّوا لها ويستعّدوا للدفاع أو يزيدوا في الجمع.

هل يستطيع رجل مصروع أن يقود أمّة بإدارةٍ حكيمةٍ، ورأي سديد، وتخطيط 

ناجع فعال بهذا الشكل؟!!

يدير شؤونها،  وأن  المنوّرة  بالمدينة  دولةً  يقيم  أن  متهوس  يستطيع رجل  هل 

ويعقد المعاهدات، ويرسل الرسائل إلى ملوك العالم وزعماء القبائل، والأمراء،  و...



192

وهناك عشرات الموارد الأخرى التي يمكن مراجعتها في مصادر التاريخ تدلّ على 

مدى حنكة وذكاء وحكمة الرسول التي تدلّ كلهّا على قوّة عقله وضعف عقول 

يبني دولة  أن  استطاع  أنّ مجنوناً مصروعًا،  نعتقد  أن  منا هؤلاء  أيريد  الآخرين، 

وينشئ نظامًا ويقيم دينًا، ويعيش منهجه في أجيال الناس منذ أن قام إلى اليوم 

دون أن يصاب بنكسةٍ أو خللٍ؟! 

3- أعراض الصرع غير أعراض نزول الوحي

ورد في كتاب )الموسوعة العربية الميسرة(]]] أنّ مريض الصرع يمكن أن يرى شبحًا، 

المريض صارخًا على الأرض، وفاقدًا  أو يشم رائحة، ويعقب ذلك وقوع  ويسمع صوتاً 

التنفس  فيها  يتوقفّ  وقد  العضلات،  فيها  تتصلبّ  تشنّجيّة  رعدة  تتملكّه  ثم  وعيه، 

المريض خال  منه  يصحو  النوم  فى  واستغراق  القوى،  فى  النوبة خور  ويعقب  مؤقتاً… 

الذهن من تذكر ما حدث له. 

يصاب مريض الصرع بآلامٍ حادةٍ في كافة أعضاء جسمه يحس بها إذا ما انتهت نوبة 

الصرع، ويظلّ حزينًا كاسف البال بسببها، وكثيرا ما يحاول مرضى الصرع الانتحار من 

قسوة ما يعانون من آلام في النوبات، فلو كان ما يعتري النبي عند الوحي صرعًا 

لأسِف لذلك وحزن لوقوعه ولسعد بانقطاع هذه الحالة عنه، ولكن الأمر كان على خلاف 

ذلك.

»لقد توصّل النبي‌ وسلم إلى اليقين القطعي بصدق الرؤية والسّمع عند حدوث 

ظاهرة الوحي طيلة ثلاثة وعشرين عامًا، وكان لذلك أمارات خارجيّة تبدو على وجهه 

وعينه وجبينه، من شجوب أو احتقان أو تصبّب عرق، وقد يرافق ذلك دويّ بجسمه أو 

أصداء أو أصوات كما تقول الروايات«]]].

أمارات  لأنها  اليقظ؛  وإحساسه  الكامل،  وعيه  عليه  تمتلك  لم  المظاهر  هذه  ولكن 

الجبين،  وتعرق  الوجه،  فقسمات  الإطلاق،  على  شعوره  حقيقة  من  تغيّ  لا  خارجيّة 

]]]-  الموسوعة العربية الميسرة، حرف الصاد، مادة صرع، الناشر: المكتبة العصرية، صيدا-بيروت، 2009م، ط3، ص2092.

]]]- مالك بن نبي: الظاهرة القرآنية، ترجمة: عبد الصبور شاهين، دار الفكر، دمشق، 2000م، ط4، ص178.



193

ي كتابه تاريــــخ القرآن
ق تيودور نولدكه ـ قراءة نقديّة لآرائه �ف الوحي عند المست�ش

أو  للذاكرة،  انعدام  أو  الوعي،  في  تغيّ  اعتياديةٍّ على  حالةٍ  في  تدل  لا  المحيا  وشحوب 

فقدان للشعور، وما هي إلا طوارئ عارضة لا تمس الجوهر بشيء.

إليه »نولدكه« وغيره من المستشرقين يشمل خطأ مزدوجًا  الرأي الذي ذهب  هذا 

حين يتخّذ من هذه الأغراض الخارجيّة مقياسًا يحكم به على الظاهرة القرآنيّة بمجموعها، 

ولكن من الضروري أن نأخذ في اعتبارنا قبل كلّ شيء الواقع النفسي المصاحب، الذي لا 

يمكن أن يفسر أيّ تعليلٍ مرضيٍّ ... فإذا نظرنا إلى حالة النبي‌ وسلم وجدنا أن الوجه 

وحده هو الذي يحتقن؛ بينما يتمتعّ الرجل بحالةٍ عادية، وبحريةّ عقليّة ملحوظة من 

الوجهة النّفسيّة، بحيث يستخدم ذاكرته استخدامًا كاملً خلال الأزمة نفسها، على حين 

يمحى وعي المتشنج وذاكرته خلال الأزمة، فالحالة -إذن- ليست حالة تشنج]]].

على  يبدو  كان  ما  »وتصوير  فقال:  الشبهة،  هذه  عن  الباحثين  بعض  أجاب  ولقد 

الخطأ،  أفحش  العلميّة  الناحية  من  النحو خاطئ  هذا  الوحي على  ساعات  محمد في 

فنوبة الصرع لا تذر عند من تصيبه أي ذكر لما مرّ به أثناءها؛ ولا يذكر شيئا مما صنع أو 

حلّ به خلالها؛ ذلك لأنّ حركة الشعور والتفكير تتعطلّ فيه تمام التعطل. وهذه أعراض 

الصرع، كما يثبتها العلم، ولم يكن ذلك ما يصيب النبي العربي أثناء الوحي، بل كانت 

تتنبّه حواسه المدركة في تلك الأثناء تنبها لا عهد للناس به، وكان يذكر بدقةّ غاية الدقةّ 

ما يتلقّاه وما يتلوه بعد ذلك على أصحابه. هذا، ثم إنّ نزول الوحي لم يكن يقترن حتما 

بالغيبوبة الجسميّة مع تنبّه الإدراك الروحي غاية التنبه، بل كان كثيرا ما يحدث والنبيّ 

في تمام يقظته العادية«]]].

ولا بدّ من الالتفات إلى أنّ العلم الحديث أثبت أنّ النّشاط الرّوحي والعقلّي للإنسان 

يتحركّ  محضة  آلية  حالة  في  صاحبه  ويذر  الصرع،  نوبات  أثناء  الاختفاء  تمام  يختفي 

مثل حركته قبل نوبته، أو يثور إذا اشتدّت به النوبة، فيصيب غيره بالأذى، وهو أثناء 

ذلك غائب عن صوابه، لا يدرك ما يصدر عنه ولا ما يحلّ به، شأنه شأن النائم الذي لا 

]]]-  مالك بن نبي: الظاهرة القرآنية، م.س، ص182.

]]]-  محمد حسين هيكل: حياة محمد، لا.ط، لا.ت، ص36-35.



194

يشعر بحركاته أثناء نومه؛ فإذا انقضى ما به لم يذكر منه شيئاً. وشتاّن ما بين هذا وبين 

نشاط روحيّ قوي قاهر يصل صاحبه بالملأ الأعلى عن شعور تام وإدراك يقينيّ، ليبلغ 

من بعد ما أوحي إليه. فالصرع يعطلّ الإدراك الإنساني وينزل بالإنسان إلى مرتبة آلية 

ليلقي  أنبياءه  به  اللهّ  اختصّ  الوحي فسموّ روحيّ  أمّا  الشعور والحس.  أثناءها  يفقد 

إليهم بحقائق الكون اليقينيّة العليا كي يبلغوها للناس. وقد يصل العلم إلى إدراك بعض 

الحقائق ومعرفة سننها وأسرارها بعد أجيال وقرون، وقد يظلّ بعضها لا يتناوله العلم 

حتى يرث اللهّ الأرض ومن عليها، وهي مع ذلك حقائق يقينيّة تهتدي قلوب المؤمنين 

الصادقين إلى حقيقتها، على حين تظلّ قلوب عليها أقفالها جاهلة إياها لغافلتها عنها]]].

وقد ردّ على هذه الشّبهة بعض المستشرقين، فقال المستشرق ماكس مايرهوف: »لقد 

، ولكن تاريخ حياته من أوّله إلى  أراد بعضهم أن يرى في محمد رجلً مصاباً بمرضٍ عصبيٍّ

آخره ليس فيه شيء يدلّ على هذا. كما أنّ ما جاء به فيما بعد من أمور التشريع والإدارة 

يناقض هذا القول«]]]. ويقول »بلاتونوف« في )تاريخ العالم(: »وغاية ما نقدر أن نجزم 

به هو تبرئة محمد من الكذب والمرض«]]].

]]]-  محمد حسين هيكل: حياة محمد، ص36.

]]]-  ينظر: أحمد بن حجر آل بوطامى البنعلي: الإسلام والرسول فى نظر منصفى الشرق والغرب، 1398هـ، ط3، ص162.

]]]-  عمر بن ابراهيم رضوان: آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، ج1، دار طيبة، الرياض، 1413هـ، ط1، ص403. 



195

ي كتابه تاريــــخ القرآن
ق تيودور نولدكه ـ قراءة نقديّة لآرائه �ف الوحي عند المست�ش

لائحة المصادر والمراجع

القرآن الكريم

ابن هشام الحميري: السيرة النبوية،ج1، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، مكتبة  	.1
محمد علي صبيح وأولاده، بمصر، 1963م، لا.ط.

والغرب،  الشرق  منصفى  نظر  والرسول فى  الإسلام  البنعلي:  بوطامى  آل  بن حجر  أحمد  	.2
1398هـ، ط3.

المشتهر  الحسيني  الدين  جلال  تحقيق:  المحاسن،  البرقي:  خالد  بن  محمد  بن  أحمد  	.3
بالمحدث، دار الكتب الإسلامية، طهران، 1370ه، ط1.

أحمد جاد المولى: محمد المثل الكامل، دار المحبة، دمشق، ط1، 1991م. 	.4

باروخ سبينوزا، رسالة في اللاهوت والسياسة، ترجمة وتقديم: حسن حنفي، دار التنوير،  	.5
بيروت، 2005، ط1.

الفكر،  دار  الرحمن محمد عثمان،  عبد  تحقيق وتصحيح:  الترمذي، ج5،  الترمذي: سنن  	.6
بيروت، 1983م، ط2.

تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ترجمة: جورج تامر، الناشر: مؤسسة كونرادأدناور، بيروت،  	.7
2004م، ط1.

رضا محمد الدقيقي: كتاب تاريخ القرآن للمستشرق الألماني تيودور نولدكه ترجمة وقراءة  	.8
قطر،  الإسلامية،  والشؤون  الأوقاف  وزارة  النفسي،  والوحي  الإنكار  بين  محمد  إلى  الوحي  نقدية: 

الدوحة، 2009، ط1.

ساسي، سالم الحاج، نقد الخطاب الاستشراقي، )الظاهرة الاستشراقیة وأثرها في الدراسات  	.9
الإسلامیة(، ج1، دار المدار الإسلامي، بیروت، 2002م، ط1.   

صبحي الصالح: مباحث في علوم القرآن، منشورات الرضي، قم، ط5، 1372ه.ش. 	.10

الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج20، م.س. 	.11

الطبرسي: مجمع البيان في تفسير القرآن، ج10، مؤسسة الأعلمي، بيروت، 1995، ط1. 	.12

عماد السيد الشربيني: رد شبهات حول عصمة النبي، دار الصحيفة، مصر، 2003م، ط1. 	.13

عمر بن ابراهيم رضوان: آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، ج1، دار طيبة،  	.14
الرياض، 1413هـ، ط1.



196

القاضي عياض: الشفا بتعريف حقوق المصطفى، ج2، دار الفكر، بيروت، 1988م، لا.ط. 	.15

منير  فارس،  أمين  نبيه  العربيّة:  إلى  نقلها  الإسلامية، ج3،  الشعوب  تاريخ  بركلمان:  كارل  	.16

البعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت، 1968م، ط5.

مالك بن نبي: الظاهرة القرآنية، ترجمة: عبد الصبور شاهين، دار الفكر، دمشق، 2000م، ط4. 	.17

المجلسي: بحار الأنوار. 	.18

محمد إقبال، تجديد الفكر الديني في الإسلام، ترجمة: عباس محمود، دار الهداية للطباعة  	.19

والنشر والتوزيع، 2006م، ط3.

محمد بن بابويه الصدوق: كمال الدين وتمام النعمة، تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري،  	.20

مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، 1405هـ، لا.ط.

محمد بن جرير الطبري: تاريخ الطبري، ج2، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لا.ت، لا.ط. 	.21

محمد بن مسعود العياشي، تفسير العياشي، ج2، تحقيق وتصحيح وتعليق: السيد هاشم  	.22

الرسولي المحلاتي، الناشر: المكتبة العلمية الإسلامية، طهران، لا.ت، لا.ط.

محمد حسين الصغير: المستشرقون والدراسات القرآنية، دار المؤرخ العربي، بيروت، لا.ت،  	.23

ط1.

محمد حسين هيكل: حياة محمد صلى الله عليه وآله، لا.ط، لا.ت. 	.24

محمد سعيد رمضان البوطي: من روايع القرآن، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1434هـ، ط1. 	.25

محمد هادي معرفة: التمهيد في علوم القرآن، ج1، الناشر، حوزه علميه قم، مركز، قم،  	.26

1410هـ، ط3.

مرتضى العسكري: القرآن الكريم وروايات المدرستين، ج1، الناشر: كلية أصول الدين ، قم،  	.27

1374ه.ش، ط1.

معروف الرصافي، الشخصية المحمدية، منشورات الجمل، ألمانيا، 2002م، ط1. 	.28

صيدا- العصرية،  المكتبة  الناشر:  صرع،  مادة  الصاد،  حرف  الميسرة،  العربية  الموسوعة  	.29

بيروت، 2009م، ط3.



197

ي تيودور نولدكه ـ تعريف وتوصيف ـ
ق الألما�ن تاريــــخ القرآن للمست�ش

نَقدٌ لِوُجهَةِ نَظَرِ تيودور نُولدکه حَولَ »ما لا يَتَضَمّنَه 
القُرآنُ مِمّا أوحي إلی مُحَمّد«

)نصوص الوحي التي لم تذكر في القرآن وتحدثت عنها الروايات(
د. أصغر طهماسبي بلداجي]]]

الَمُلَخَص

بِالقُرآنِ  المتُعَلقَةِ  القَضايا  مِنَ  العَديدَ  نوُلدكه  تيودور  الألَمانِ  المسُتشَرقُِ  اسِتعَرضََ 

وَالنَّبي الكَريمِ فِ كِتابِهِ تاريخ القُرآن. فِ مُعظمَِ الحالاتِ تعَامَلَ نولدكه مَعَ القَضايا 

القُرآنيّةِ بِتشََكُّك. عِندَ دِراسَةِ مَوضوعِ الوَحي يشَُكُّ نولدكه فِ مَوضوعِ الوَحیانیِّةِ للِقُرآنِ 

نه  يتَضََمَّ لا  »ما  قِسمِ  فِ  وَيشُيُر  ذَلكَ.  حَولَ  شُکوکَاً  وَیذَکُرُ  النَّبي،  عَلَ  الوَحي  ونزُولِ 

القُرآنُ مِمّ أوحي إلی مُحمّد« إلى الوَثائقِِ الرِّوائيّةِ وَالتاّريخيَةِ فِ أرَبعََةِ أقَسام، وَالَّتي 

بِوَجِبِها حذفت بعَض الآياتِ القُرآنيّةِ مِنَ المصُحَفِ الكَريمِ. يسَتنَِدُ رَأي نولدكه فِ هذا 

دَدِ إلِى أنََّ بعَضَ آياتِ القُرآنِ قدَ حُذِفتَ مِنَ المصُحَفِ الأصَلي أوَ دَخَلتَ فِ الحَديثِ  الصَّ

بِالخَطأَ وَالقَلقِ وبِأنََّه قدَ أخَطأََ  النَبوي. وَانطلاقاً من هذا الادّعاء يتَهَِمُّ الرسَولَ الكَريمَ 

فِ التعَرُّفِ عَلَ الوَحي. ويأتي هذا البحث لفَحَص وُجهَة نظَر نولدكه ونقدها، بالاعتماد 

تحَريفِ  مَوضوعُ  أوَّلً:  مَحاوِرَ؛  أرَبعََةِ  على  توزعّ  وقد  التَّحليلي.  الوَصفي  المنَهَجِ  على 

القُرآنِ مَرفوض بِحُجَجٍ مَرويةٍّ وَعَقلانيّةٍ، لأنَّ صِیانةََ القُرآنِ مِن كُلِّ تحَريفٍ مُوثقّةٌ بِالقُرآنِ 

وَالأدَِّلةَِ القاطِعَةِ. ثانيًِا: بِالإضافةَِ إلِى القُرآنِ أنُزلَِ الوَحي للِنَّبي وَالَّذي يشُارُ إِليهِ بِالوَحي 

مِنَ  العَديدُ  ثالثِاً:  الوَحي.  مِنَ  النَوعَيِن  تفسيرِ هذَينِ  فِ  ارتبََكَ  قدَ  نولدكه  وَإنَِّ  البياني، 

دَدِ  ديةِ وَالتاّريخيَّةِ الَّتي اسِتشََهَد بِها نولدکه هِيَ نفَسُ الأخبارِ في هَذَا الصَّ التَّقاريرِ السَّ

نقَلِ  فِ  الكَريمِ  الرَّسولِ  عِصمَةَ  إنَّ  رابِعًا:  وَالنُّصوصِ.  الوَثائقِِ  حَيثِ  مِن  ضَعيفةٌ  وَهِيَ 

ديةِ. الوَحي وَتفَسيرهِِ مِنَ الحَقائقِِ الَّتي يتَِمُّ توَثيقُها وَإثباتهُا بِالحُجَجِ العَقلانيَّةِ وَالسَّ

]]]- الأستاذ المساعد في جامعة فرهنجيان )معهد تربيت المعلم(، قسم المعارف الإسلامية، جمهورية إيران الإسلامية. 



198

المقُدّمة

أقَوالٌ مُختلَفَةٌ حَولَ  عَنها  نقُِلتَ  الَّتي قدَ  الموَاضيعِ  أهََمِّ  الوَحي مِن  يعتبَُر مَوضوعُ 

جودَتهِِ وكَيفيّتِهِ. عَلَ الرغمِ مِنَ الجَدَلِ وَالمنُاقشََةِ بيََن المفُكِّرين الإسِلاميين، فإَنَّهُم جَميعًا 

كُلَّ  إنَّ  إذ  الكَريمِ؛  القُرآنِ  ووَحیانیِّةِ  الكَريمِ  الرَّسولِ  عَلیَ  الوَحي  نزُولِ  عَلَ  مُتفَقونَ 

ألَفاظِ القُرآنِ مِن عِند اللهِ، وَلمَ يتَدََخَل الرَّسولُ فیهِ بِأيِّ شَكلٍ مِنَ الأشَكالِ. بِالإضِافةَِ إلِى 

القُرآنِ الكَريمِ، فقََد ارِتبََطَ الرَّسولُ الكَريمُ بِالوَحي وَأنزلَِ عَليَهِ فِ أوَقاتٍ مُختلَفَةٍ وَهوَ 

ما يسَُمّى بِالوَحي البیَاني أوَ غَيرِ القُرآني. انِتقََدَ المسُتشَرقُ الألَماني نولدكه فِ كِتابِ تاريخِ 

القُرآنِ مَوضوعَ الوَحي مِن أبَعادٍ مُختلفَةٍ. وقد خصّص الجُزءَ الأوََّلَ مِن كِتابِهِ لمَِوضوعِ 

دَ  مُحمَّ نبوَةِ  »فِ  بِعنوانِ:  الأوََّلُ  الَمحورُ  محوران:  وفيه  القُرآنِ"،  "أصَلِ  بِعُنوانِ  الوَحي 

وَالوَحي«]]]، والِمحورُ الثَّاني بِعنوانِ: »فِ أصلِ أجزاءِ القُرآنِ الُمفردة«]]]، وفي هَذا الِمحورِ 

نُه القُرآنُ مِمّ أوحی  يثُيُر قضَيتيِن؛ هُما: بحَثُ »أجزاء قرُآننِا الحالِ«]]] وبحَثُ »ما لا يتَضََمَّ

دَ«]]]، والواضِح مِن عُنوانِ الِمحورِ الَأخير لنِولدکه فِ مَوضوعِ الوَحي أنََّ بعَضَ  إلی مُحَمَّ

ة، يسَعَى  الآياتِ الَّتي نزلت عَلى النَّبي لمَ ترَدِ فِ القُرآنِ. ويشُيُر نولدکه إِلى تقَاريرَ عِدَّ

فيها إلِى إثباتِ شَءٍ ما فِ كُلِّ قِسمٍ منها. بِالطَّبع، هُوَ يؤُمِنُ بِنَوعٍ آخَرَ مِنَ الوَحي ويذَكُرُ 

بِسَبَبِ  أنََّه  نولدكه هو  يؤَُكِّدُه  ما  لكَِن  القُرآني.  غَيرِ  للِوَحي  القُدسیّةِ  الأحَاديثِ  عنوان 

الحَديثُ  عليها  وأطلقَ  المصُحَفِ  مِنَ  القُرآنِ  آياتِ  بعَض  حذفَ  وَتشََكُّكِهِ  النَّبي  خَطأَِ 

النَّبوي. ويكَتبُُ عَن هَذا: »لعََلَّ النَّبي نفَسَه اعِتَاهُ الشَكُّ أحياناً وهُوَ عَلی هَذِهِ الأرضيّة 

للِخَطأَ.  عَرضةً  مِنهُ  أقَلََّ  ترَكته  ةَ جَمع  مُهمَّ توَلوّا  الَّذين  اللّحِقونَ  يكَُن  ولمَ  المضُطربةَِ. 

بتَ  لهذا السبب تَكََنَّت أقوالٌ عاديةٌ أن تنَالَ بِسُهولةٍَ صِفَةَ "الأحاديث القُدسيَّة"، وتسَََّ

رجةِ الأولیَ إلی القُرآنِ. كَذلكَ تَكََّنَت بِالمقُابِلِ آياتٌ حَقيقيّة مِنَ القُرآنِ  كَوَحي مِنَ الدَّ

-لم تضُمّ لسَِبَبٍ ما إلی المصُحَفِ- أنَ تدَخُلَ الحَديث«]]].

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، تعريب: جورج تامر، الطبعة الأولى، بيروت - المؤسسة كونراد، 2004م، ص3.

]]]- م.ن، ص53.

]]]- م.ن ، ص61.

]]]- م.ن ، ص210.

]]]- م.ن ، ص232.



199

نقدٌ لوجهةِ نظرِ تيودور نولدكه حول )ما لا يتضمّنه القرآن مما أوحي إلى محمد(

وعليه، تبَحَثُ هذهِ المقَالةَُ فِ وُجهَةِ نظَرَِ نولدكه حَولَ هَذِهِ القَضيّةِ من خلال مَحاوِرَ 

القُرآني  الوَحي  بيََن  تفَصِلُ  فإَنَّها  القُرآنِ،  تحَريفِ  فِكرةَ  نظَرَ  وُجهَةُ  تنَتقَِدُ  وبيَنَما  عدّة، 

وَالوَحي البياني.

د« نُه القُرآنُ مِمّ أوحي إلی مُحمَّ أوّلً: نظَريةُّ نولدكه حَولَ »ما لا يتَضََمَّ

ثُ نولدكه بِالتَّفصيلِ عَنِ الوَحي وکیفیّتِهِ. كُلُّ ما يسَعَى  فِ كِتابِ تاريخِ القُرآنِ يتَحََدَّ

نولدکه لِثِباتهِِ هُوَ القَلقُ فِ أصَلِ وَحیانیّةِ القُرآنِ ونزُولِ الوَحي على الرَّسولِ الكَريم، لهِذا 

بب فقََد تسَاءَلَ عَن مَوضوعِ الوَحي فِ مَواقِفَ مُختلفةٍ. أحَدُ الموَاضيعِ الَّتي یتَنَاوَلهُا  السَّ

د«. يكَتبُُ  نَهُ القُرآنُ مِمّ أوحي إلی مُحَمَّ نولدكه تحَتَ مَوضوعِ الوَحي، هو »ما لا يتَضََمَّ

نولدکه فِ بِدايةَِ هذهِ المنُاقشََةِ: »إنَّ السُوَرَ وَالآياتِ الَّتي تعَقبنا حَتىّ الآنَ أصلهُا مَأخوذَة 

نُ كَثيراً مِنَ الآياتِ الأخُرَی التّي نزلتَ  كُلُّها مِنَ مُصحَفِ المسلمين. لكَِن الحَديثُ يتَضَمَّ

عَلیَ النَّبي«]]].

ة مُستشَهِدًا بِالأدلةّ المستوحاة من المصَادِرِ  يطَرَحُ نولدکه وُجهَةَ نظَرَهِِ فِ مَجالاتٍ عِدَّ

ديةّ والتاّريخيّة، ويمكن إيرادها بحسب طرحه في النقاط التالية: السَّ

ها مَحفوظاً، والَّتي  رجََةِ الأولی، تلكَ الَّتي ما زالَ نصَُّ نا مِنها بِالدَّ النقطة الأولى: يهمُّ

يصَِفُها الحَديثُ صَاحَةً بِأنَّها أجزاءٌ أصيلةٌ مِنَ القُرآنِ]]].

النقطة الثانية: نملِكُ بعَضَ المعَلوماتِ عَن مَقاطِعَ قرُآنيّةٍ ضاعَت مِن دونِ أن يبَقي 

لهَا أيّ أثرٍَ]]].

لكَنَّها لا تعُلنُ  بِدَورهِا وَحياً إلهيًا،  الَّتي تمثلّ  د  الثالثَِة: نذَكُرُ أحاديثَ مُحَمَّ النقطة 

صَاحَةً أنهّا أجزاءٌ مِنَ القُرآنِ]]]. 

دُ  خمَ مِنَ الرِّواياتِ الَّتي أطلقََ فيها مُحَمَّ النقطة الرابعة: لا بدَُّ أنَ نذَكُرَ العَدَدَ الضَّ

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، م.س، ص210.

]]]- م.ن، ص210.

]]]- م.ن ، ص228.

]]]- م.ن ، ص229.



200

فِ مُختلَفَِ المنُاسباتِ تحَذيراتٍ أوَ أوَامِرَ، أوَ كَشفَ عَنِ الحاضراتِ أو المقُبلَاتِ بِواسِطةَِ 

خمَةِ بعَضَ النَماذِج..]]].  وَحيٍ أتاهُ، ويكَفِي أنَ نسَوّقَ مِن هَذِهِ المادَّةِ الضَّ

ديةِ والتَّاريخيَّة أنََّ هُناكَ وَحيًا آخَرَ  اسِتنَتجََ نولدكه مُستشَهِدًا بِأدَِّلةٍ من المصَادِرِ السَّ

للِنَّبي غَير القُرآنِ.

مِنَ  النَّوعُ  هَذَا  »يتَمََتَّعُ  نولدكه:  یكَتبُُ  التَّاريخيَةِ  التَّقاريرِ  بعَضِ  إِلَ  الإشارةَِ  وبعَدَ 

نصُوصٍ  توَفرّ  عَدَم  الأقوال  لذِِكرِ هذِهِ  يبَدو. ويكَفي  كَما  الثِّقَةِ،  مِنَ  كَبيرٍ  بِقَدرٍ  الوَحي 

هَذهِ  بِأنَّ  كَ  نتَمََسَّ أن  مِن  بدَُّ  فلَا  خُرافات،  كلهّا  القِصصِ  تلكَ  اعُتبرتَ  لو  حَتىّ  مُنَزلّةٍ. 

الأحداثَ والأقاويل ترَسُمُ عَلیَ العُمومِ صُورةًَ صَحيحةً عَنِ أمزِجَةِ محمّد أوضاعه النّفسيّة. 

ومِن صِفَةِ الأنبياءِ، كما يعلمّنا تاريخُ الأديان، أنَ يكونوا علی اتصّال شبه دائمٍِ بِالألوهيّةِ 

ويرَضَخوا إلیَ ما توُحي بِهِ إلِيَهِم، ليَسَ فقََط عنِدَ القِيامِ بِأعمالٍ عَظيمَةٍ ومُهمّةٍ، بلَ أيَضًا 

فِ أصَغَرِ أمور الحَياة اليَوميَّة التي لا تحُصى. وبناءً عَلیَ ذَلكَ، فإنَّ مُحَمدًا شَعَرَ في نفَسه 

أنهّ خاضِعٌ لتِأثير إيحاءات أخُرَی كَثيرة غَير آياتِ القُرآنِ]]].

ك أحَياناً  بعَد ذِكر هَذِهِ الأقوال، يسَتنَتِجُ نولدکه ما يلَي: »لعََلَّ النَّبيّ نفَسَه اعتَاهُ الشَّ

ةَ جَمع ترَكته أقَلََّ  وهو علی هَذه الأرَضيّةِ المضُطرَِبةَِ. ولم يكَُن اللاحِقون الَّذينَ توََلوّا مُهِمَّ

مِنهُ عَرضةً للِخَطأِ. لهِذا السَبَبِ تَكََّنَت أقوالٌ عادِيَّةٌ أنَ تنَالَ بِسُهولةٍ صِفَةَ »الأحاديثِ 

رجَةِ الأولی إلی القُرآنِ. كَذَلكَِ تَكََّنَت بِالمقُابلِ  القُدسيَّةِ«، وحَتیّ أن تتَسَََّبَ كَوحيٍ مِنَ الدَّ

آياتٌ حَقيقية مِنَ القُرآنِ، لمَ تضُم لسَِببَ ما إلی المصُحَفِ أن تدَخُلَ الحَديثِ«]]].

ثانيًا: فَحصُ وُجهَةِ نظََرِ نولدكه ونقدها

النقد، ونعرض فيما يلي أربعة  أمام  دَدِ لا يصمد  الصَّ إنّ ما طرحه نولدكه في هذا 

مَحاوِر لنقد وجهة نظره:

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، م.س، ص231.

]]]- م.ن.

]]]- نفس المصدر، تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، م.س، ص232.



201

نقدٌ لوجهةِ نظرِ تيودور نولدكه حول )ما لا يتضمّنه القرآن مما أوحي إلى محمد(

1- صِیانةَُ القُرآنِ مِنَ التَّحريفِ

أحََدُ ادّعاءاتِ نولدكه فِ هَذَا الرَأي، هُوَ أنََّ بعَضَ آياتِ القُرآنِ قدَ حُذِفتَ، وأنَّ القُرآنَ 

بِأدَِّلةٍَ، غير أنهّا غَيُر مَقبولةٍَ. إنَّ القُرآنَ الكَريمَ خالٍ مِن أيَِّ  قدَ تمََّ تحَريفُهُ، ويسَتشَهِدُ 

لَ اللهُ حِفظهَ، وهَذَا الأمَرُ متَّفقٌ عليه عند المسُلمين. وأيّ رِوايةٍَ فِ هَذا  تحَريفٍ، وقدَ تكَفَّ

الصَدَدِ، هِيَ خَبر آحاد، وخَبَُ الواحِدِ غَيُر مَقبولٍ فِ مُواجَهَةِ نصٍَّ مُتوَاترِ.

الَقُرآنُ الحالِ هو القُرآنُ الَّذي أنزل على الرَّسولِ الكَريمِ، ولم يكَُن فِيهِ نقَصٌ ولا 

يخُ الصدوق عن صِیانةَِ القُرآنِ مِنَ التَّحریفِ قائلً: »اعِتِقادُنا أنَّ القُرآنَ  زيادة. يكَتبُُ الشَّ

د هو ما بيََن الدَفتّيِن، وهو ما فِ أيَدِي النّاسِ،  الَّذي أنَزلَهَُ اللهُ تعَالى عَلَ نبَيِّهِ مُحَمَّ

ليَسَ بِأكَثَِ مِن ذَلكَ، ومَبلغَُ سورهِِ عِندَ النّاسِ مائة وأرَبعَ عَشرة سورةً. وعِندَنا أنََّ الضحى 

وألَمَ نشََرح سورةًَ واحِدَةً، ولِيلافِ وألَمَ ترََ كَيف سَورة واحِدَةً. ومن نسب إلِيَنا أنََّا نقَولُ 

إنَّه أكَثَُ مِن ذَلكَ فهَُو كاذبٌ..«]]].

التحريف،  في  الظاهرة  الروايات   ُ يفسِّ الصدوق  الشيخ  فإِنَّ  ذَلكَ،  إِلى  وبِالإضِافةَ 

.ِويبّررها بأنهّا تشُيُر إلى الوَحي غَيرِ القُرآني، الذّي أنُزلَِ عَلَ النَّبي الكَريم

وبالتالي، فإنّ القُرآنَ الكَريمَ طاهِرٌ ونقَيّ مِن أيَِّ تحَريفٍ؛ لِسَبابٍ صَحيحَةٍ ومُوَجّهةٍ، 

مِثلَ:

ةِ،  أ- أسَبابٌ عَقلیّةٌ: قاعِدَةُ قبُحِ العِقاب بِلا بیَانٍ، وقاعِدَةُ اللطّف، وضَورة اتِمامِ الحُجَّ

والعلاقةَُ غَیر المنُفَصَلةَِ بيََن الإعِجازِ وعَدَمِ تحَريفِ القُرآنِ تعدّ مِنَ الأسَبابِ العَقلیَّةِ على 

عَدَمِ تحَريفِ القُرآنِ.

ةِ عَلیَ النّاسِ مِن البَامِج المهُمّةِ للِأنبياءِ،  فوُجوبُ إِبلاغِ الوَصايا الِإلهيّةِ وإتمامُ الحُجَّ

التّي أكَّدها القُرآنُ الكَريمُ، وعَلَ أسَاسِ هَذهِ الحِكمَةِ أرَسَلَ اللهُ الأنَبياء للِهِدایةَِ وإِبلاغِ 

ماويةَِ أيَضًا مِثلَ هَذا الواجِبِ، أيَ إنَّها تكملُ  إِلَ النّاسِ. وللِكُتبُِ السَّ الرسالات الِإلهيَّةِ 

ةُ عَلَ النّاسِ بِإِبلاغِ أوَامِرِ اللهِ ونوَاهيهِ. ولکَِن إذَا اعِتبَََ أحَدٌ أنََّ التَّحريفَ مُمكِنٌ  الحُجَّ

]]]- صدوق، محمد بن بابويه، الاعتقادات، قم - منشورات مؤتمر الشيخ المفيد، 1414ق، ص84-85.



202

-وإن كانَ مَعناهُ القُصور فِ آياتِ القُرآنِ- وأعطى أدَِّلةًَ على ذلكَ، فقََد شوّه أصَالةَ القرآن 

وحجیته وشكّك فِ مَكانتَِه القِياديَّةِ. لذِلكَ مَعَ إمِكانيَِةِ التَّحريفِ لنَ يتَِمَّ التشَكيكُ فقََط 

مُهمّةِ  النبُوَةِ وتحَقيق  إنَّ استِمرارَ  بلَ  النّاسِ،  عَلَ  اللهِ  ةِ  القُرآنِ واكتِمالِ حُجَّ صِحَةِ  فِ 

ةِ عَلیَ الشَعبِ، يجَِبُ من  الرَّسولِ سَيتعثّ أيَضًا، ولذِلک ومِن أجَلِ استِكمالِ الحُجَّ

عبِ مِثلَ الأمُمِ السّابِقةِ؛  مَ ويرُسِلَ نبَيًّا جَديدًا وكِتاباً حَدیثاً وكامِلاً وشامِلاً للِشَّ اللهِ أنَ يقَُدِّ

لهِذا،  وِفقًا   .ِالكَريم النَّبي  مُهمّةِ  بعَدَ  قطَعًا  مُستبَعِدٌ  الأمَرِ  هَذَا  مِثلَ  أنََّ  حيَن  فِ 

فمَِن وُجهَةِ نظَرَ العَقلِ البُهاني، فإَنَّ إنتِهاءَ مُهمّة نبَيّ الإسلامِ ترَتبَِطُ ارِتبِاطاً وَثيقًا 

ةِ عَلیَ النّاسِ وتوَجيهِهِم]]].  بِاسِتِحالةِ أيَِّ تحَريفٍ فِ القُرآنِ؛ مِن أجَلِ بقاءِ أصَلِ إتمامِ الحُجَّ

كَونِ  »ضَورةَِ  مسألَةَُ  هي  التَّحريفِ،  لشُِبهَةِ  الدّاحِضَة  الشَأنِ  ذَواتِ  الدَلائلِِ  ومِنَ 

القُرآنِ مُتوَاترِاً« فِ مَجموعه وفِ أبعاضه، في سُوَرهِِ وآياتهِِ، حَتىّ فِ جُمَلِهِ التَكيبيَّة وفي 

كَلِماتهِِ وحُروفِهِ، بلَ وحَتَّى في قِراءَتهِِ وهِجائهِِ، على ما أسلفَنا فِ بحَثِ القِراءاتِ، حيث 

حيحَ مِنَ القِراءاتِ هي القِراءَةُ المشَهورةَُ الَّتي عليها جُمهورُ المسُلميَن، وقدَ  قلُنا: إنَّ الصَّ

انطبََقَت على قِراءَةِ عاصِم بِروايةِ حَفص.

وإذِا كانَ مِنَ الضَوريّ لثِبُوتِ قرُآنيَّةِ كُلِّ حَرفٍ وكَلمةٍ ولفَظٍ أنَ يثَبُتَ توَاترُهُ مُنذُ 

احتِمالَ  يرَفضُُ  مِمّ  هَذَا  فإَنَّ  الطبََقاتِ،  جَميعِ  وفِ  القُرونِ  مَطاوِي  فإَلى  الرِّسالةِ  عَهدِ 

ا نقُلَ إلِيَنا بِخَبَ الواحِدِ،  التَّحريفِ نهائيًا؛ لِنََّ ما قيلَ بِسُقوطِهِ وأنََّه كانَ قرُآناً يتُلى، إنَِّ

ة إسنادِهِ. ةٍ فِ هذا البابِ، حَتَّى ولو فرُض صِحَّ وهو غَيُر حُجَّ

إذًِا، فكَُلُّ ما وَردََ بِهذَا الشَأنِ -بِا أنََّهُ خَبٌر واحِدٌ- مَرفوضٌ ومَردودٌ عَلَ قائلِهِ.

المطُهَّر  ابنِ  يوسُفَ  بنِ  الحَسَن  مَنصورُ  أبَو  ين  الدِّ جَمال  اللهِّ  آيةَ  استدََلَّ  وهَكَذا 

رحَِمَهُ  قالَ  إذ  الاصُولِ«  عِلمِ  إِلى  الوُصولِ  »نهِايةَ  كِتابِهِ  فِ   )726 )ت  الحلّ-  -العلّمة 

ةِ  اللهُ: اتَِّفَقوا علَ أنََّ ما نقُِلَ إلِيَنا مُتوَاتراً مِنَ القُرآنِ فهَُو حُجّةٌ -واستدََلَّ بِأنَّه سَنَدُ النبوَّ

ومُعجزتهُا الخالدَِةُ فمَا لمَ يبَلغُ حَدَّ التوَاترِِ لمَ يُكِن حُصولُ القَطعِ بِالنُبُوّةِ- قالَ: وحينَئذٍ 

حَةِ- بِغَيرِ توَاترٍُ، والراوِي الواحِدُ  لا يُكنُ التوَافِقُ عَلَ نقَلِ ما سَمِعوهُ مِنهُ -عَلَ فرَضِ الصِّ

]]]- جوادی آملي، عبد الله، نزاهة القرآن من التحریف، قم - مرکز نشرا اسراء، 1386ش، ص44-42.



203

نقدٌ لوجهةِ نظرِ تيودور نولدكه حول )ما لا يتضمّنه القرآن مما أوحي إلى محمد(

إن ذِكرهَُ عَلَ أنََّه قرُآنٌ فهَُو خَطأَ، وإنِ لمَ يذَكُرهُ عَلَ أنََّه قرُآنٌ كانَ مُتَدّدًا بيََن أنَ يكَونَ 

ةً. وقدَ  خَبَاً عَنِ النَّبي صَلَّ اللهُ عَليَهِ وآلهِِ وسَلمَ أوَ مَذهبا لهَ )أيَ للِراوي(، فلَا يكَونُ حُجَّ

قامَ إجماعُنا عَلَ وُجوبِ إِلقائهِِ عَلَ عَدَدِ التوَاترُِ، فإَنَّه المعُجزةُ الدّالَّةُ عَلَ صِدقِهِ، 

ةً عَلَ نبَُوّتهِِ]]]. لذلك  فلَوَ لمَ يبَلغُه إِلى حَدِّ التَّواترُِ انقَطعََت مُعجزتَهُ فلَا يبَقَى هُناكَ حُجَّ

نقل القُرآنُ بِشَكلِ متوَاترٍِ إِلى المسُلميَن، وتمََّ نقَلهُُ عَلَ مَرِّ القُرونِ، فمَِنَ المسُتحَيلِ أنَ 

تكَونَ آيَةَ أوَ آيات قدَ حُذِفتَ أو أضُيفَت إِليه. ويدلّ هَذا بِوُضوحٍ أنََّ توَاترَُ القُرآنِ هُوَ 

مَبدَأ عَقلانِّ قوَيّ لا يُكِنُ لِيَِّ خَبٍَ واحِدٍ أنَ يضُعفَ توَاتره.

ب- أسبابُ قرآنيةُ: توُجَدُ آياتٌ قرآنيةٌ ترَفضُُ صَاحَةَ فِكرةَِ تحَريفِ القُرآن، ومنها:

 [[[َلْاَ الّذِكْرَ وَ إنَِّا لَُ لَافظُِون - آية الحفظ: إنَِّا نَنُْ نزََّ

لنَ  الجائرِةََ  الأيَدِي  وأنّ  التَّحريفِ،  مِنَ  القَرآنِ  حِفظِ  عَلَ  دَلالةَ  الآيةَِ  هَذهِ  فِ  فإَنَّ 

تتَمََكَنَ مِنَ التلَاعبِ فِيهِ]]]. وهَذِهِ الآيةُ الكَريَمةُ ضمنَت بقاءَ القرآنِ وسَلامَتهَ عَن تطَرقِّ 

الحَدثانِ عَبَر الأجَيالِ. وهُوَ ضمانٌ إلهِيٌّ لا يخَتلَِفُ ولا يتخََلفُّ، وَعدًا صادِقاً: إنَِّ الله 

لا يُلْفُِ المِْيعادَ]]]، وهذا هُوَ مُقتضََ قاعِدَةِ اللُّطفِ: »يجَِبُ عَلَ اللهِ تعَالى -وِفقَ 
حِكمَتِه فِ التكَليفِ- فِعل ما يوُجبُ تقَريب العِبادِ إِلى الطاعَةِ وبعُدِهِم عَنِ المعَصيةِ«، 

ولا شَكَّ أنَّ القُرآنَ هُوَ عِمادُ الإسِلامِ وسَندِهِ الباقِي مَعَ بقاءِ الإسلامِ، وهو خاتمِ الأديانِ 

ماويةِّ الباقِيةِ مَعَ الخُلودِ. الأمرُ الَّذي يسَتدَعي بقَاءَ أساسِهِ ودعامَتِه قوَيمة مُستحَكمَة  السَّ

لا تتَزَعَزَعُ ولا تنَثلَِمُ مَعَ‌ عَواصِفِ أحَداثِ الزمَانِ. وأجدر بِهِ ألّ يقََعَ عرضةً لتِلَاعُبِ أهَلِ 

وهَذا  الأجَيالِ.  مَرِّ  مَعَ  ثابِتةً  ةً  حُجَّ ليِكَونَ  يبَقَى،  وَثيقٍ  سَنَدٍ  كلِّ  شَأن  والأهَواءِ،  البدعِ 

الضَمانُ الِإلهيّ هُوَ أحََدُ جَوانبِ إعجازِ هذا الكِتابِ، حَيثُ بقَاؤهُ سَليمً عَلَ أيَدِي النّاسِ 

ماءِ فِ البَيتِ المعَمورِ فِ حَقائبِِ مَخبوءةٍ وَراءَ السُتورِ، فليَسَ  وبيَِن أظَهرهِم، لا فِ السَّ

]]]- معرفت، محمد هادی، صيانة القرآن من التحريف، قم - منشورات التمهيد، 1428ق، ج1، ص39-38.

]]]-  سورة الحجر، الآية 9.

]]]- خوئی، سيد أبو القاسم، البیان في تفسير القرآن، قم - مطبعه علمیه، الخامسة، 1394ق، ص209.

]]]-  سورة الرعد، الآية 31.



204

ا الإعجازُ هُوَ حِفظهُ وحِراسَته فِ مَعرضَ عامٍ وعَلى مَلَ الأشَهادِ]]].  هَذا إعجازاً، إَّن

مِنْ  تَنْيلٌ  خَلفِْهِ  مِنْ  لا  وَ  يدََيهِْ  بَيِْ  مِنْ  الْاطِلُ  تيهِ 
ْ
يأَ لا  الباطل:  نفي  آية   -

.[[[حَكيمٍ حَيد
فقََد دَلَّت هَذهِ الآيةُ الكَريمةُ عَلَ نفَي الباطِلِ بِجَميعِ أقَسامِهِ عَنِ الكِتابِ، فإَنَّ النَفي 

إذِا وَردََ عَلَ الطَّبيعةِ أفَادَ العُموم]]]. وهَذِهِ الآيةَُ أكثر دَلالةً مِنَ الآيةَِ الأولَ، فقََد وَعَدَ 

ياعِ وسَلامَتهَُ مِن حَوادِثِ الأزَمانِ، مَصوناً مَحفوظاًَ يشَقُّ طرَيقَه إلِى  تعَالَ صِيانتَهَُ مِنَ الضِّ

الأمَامِ بِسَلامٍ.

الضائعُِ.  الفاسدُ  فالباطل:  خَلفِْهِ«،  مِنْ  ولا  يدََيهِْ  بيَِْ  مِنْ  البْاطِلُ  يأَْتيِهِ  »لا  قوَلهُُ:‌ 

تنَزيلٌ  لِنَّه  الأيَاّمِ؛ وذَلكَ  مُستقَبَلِ  فِ  فِ حاضِِه ولا  نقَضٌ لا  أوَ  فسَادٌ  يعَرضُه  أيَ لا 

مَعَ  وحِراسَتِهِ  حِفظِهِ  ضَمانِ  عَلَ  لتِبَعثَ  تعَالَ  حِكمتهَُ  وأنَّ  عَليمٍ،  حَكيمٍ  لدَُن  مِن 

ويسَبِقُ  الميِعادَ.  يخَلِفُ  فلَا  فعالهِِ،  عَلَ  مَحمودًا  كانَ  مَن  الإسِلامِ. و»حَميد«:  أبَديَّةِ 

هُوَ  إنَِّهُ   ِ باِللَّ فاَسْتَعِذْ  نزَْغٌ  يطْانِ  الشَّ مِنَ  يَنْغََنَّكَ  ا  وإمَِّ تعَالى:  قوَله  الآيةََ  هَذهِ 

أنهّ كانت نفسه الكريمة مضطربةً بسبب  العَْليِمُ]]]، وهي قرينةٌ على  مِيعُ  السَّ
فَإنِْ ماتَ 

َ
إمكان إبطال شريعته على يد أهل الفساد، إمّا في حياته أو بعد وفاته‌ أ

 ،[[[ًشَيئْا  َ اللَّ يضََُّ  فَلَنْ  عَقِبَيهِْ  يَنقَْلبِْ عَ‌  وَمَنْ  عْقابكُِمْ 
َ
أ انْقَلَبتُْمْ عَ‌  قُتلَِ  وْ 

َ
أ

الأعَداءِ.  كَيدِ  من  سَلامَتِهِ  وضَمانِ  ينِ  الدِّ هَذا  بقَاءِ  إِلَ  تلَميحٌ  أيَضًا  الآيةَ  هَذِهِ  وفِ 

ونَ عَلَ أنََّ آيةََ نفَي الباطِلِ هِيَ مِن أصََرحِ الآياتِ دَلالةً عَلَ  ومن ثمََّ أطَبَقَ المفُِّس

أبدًا]]]. تنَاله يد مغيّ  الكتابِ، فلَا  التَّحريفِ مِن  نفَي احتِمال 

حَداً  إلِاَّ مَنِ ارْتضَى‏ 
َ
- آیاتُ الرصََدِ الِإلهي: عالمُِ الغَْيبِْ فَلا يُظْهِرُ عَ‏ غَيبْهِِ أ

]]]- معرفت، محمد هادي، صيانة القرآن من التحريف، ص41.

]]]-  سورة فصلت، الآية 42.

]]]- الخوئی، سيد أبو القاسم، البیان في تفسير القرآن، ص210.

]]]-  سورة فصلت، الآية 36.

]]]-  سورة آل عمران، الآية 144.

]]]- معرفت، محمد هادي، صيانة القرآن من التحريف، ص47.



205

نقدٌ لوجهةِ نظرِ تيودور نولدكه حول )ما لا يتضمّنه القرآن مما أوحي إلى محمد(

 .[[[مِنْ رسَُولٍ فَإنَِّهُ يسَْلُكُ مِنْ بَيِْ يدََيهِْ وَ مِنْ خَلفِْهِ رصََدا
لهِذهِ الآياتِ، فإَنَّ اللهَ يعَلمَُ الغَيبَ ولا يخُبُِ أحَدًا بِالغَيبِ إلّ مَن يحُِبّه وهو  وِفقَاً 

الرَّسولُ. يرُسِلُ اللهُ مُراقِبيَن وحُراّسَ مَعَ الرَّسولِ؛ ليَِعرفَِ فِ مَوقِعِ العَقلِ الحالِ أنََّهُم نقََلوا 

النّاسِ  الرِّسالةَ الإلهيّة إلى النّاسِ كافةّ، مِن مَرحَلةِ التَّلقي إِلَ مَرحلةِ الابِلاغِ إلِی جَميعِ 

مِنَ  العصورِ كانتَ وما زالتَ تحَتَ إشِراف ورعِاية إلهيّةٍ، وإِمكانيّة الاقِتِابِ  فِ جَميعِ 

التَّحريفِ فِ القُرآنِ يتَطَلََّبُ أنَ تكَونَ هذهِ الرِّعايةُ قدَ تَتَ بِشَكلٍ غَيرِ كامِلٍ أوَ خارجٍِ مِنَ 

العِلمِ الِإلهي، ومِنَ المسُتحَيلِ افِتِاضُ مِثلِ هَذهِ الأشَياءِ عَنِ اللهِ]]].

وائيّةُ: وَردََت رِواياتٌ عَديدةٌ ومُتتَاليةٌ مِنَ المعَصوميَن تدَُلُّ بِشَكلٍ  ت- الأسبابُ الرِّ

مُباشٍر وغَيرِ مُباشٍر علی خُلوِّ القرآنِ مِنَ التَّحريفِ ولمَ یحَدُث فِیهِ أيَُّ تغَييرٍ مِن جانبِِ 

: البَشَِ

واياتِ - القُرآنُ هُوَ مِعيارُ قبول الرِّ

الله  الروايات على كتاب  عَرضِ  مَسألةَُ  التَّحريفِ،  شُبهَةَ  ترَفضُُ  الَّتي  الأسَبابِ  ومن 

تعالى، فما يتفِّق مع الكِتابِ صَحيحٌ وما يخالفه فهَُو باطِلٌ. يقَول الإمام الصّادق )عَليَهِ 

فمََ وَافقََ  اللهِ: »إنَِّ عَلَ كلُِّ حَقٍّ حَقِيقَةً وعَلَ كلُِّ صَوَابٍ نوُراً  لامُ(: قالَ نبَيّ  السَّ

كِتاَبَ اللَّهِ فخَُذُوهُ ومَا خَالفََ كِتاَبَ اللَّهِ فدََعُوه‏«]]].  الََأمرُ الَّذي يتَنَافَ تاَمًا مَعَ احتِمالِ 

أنَ  يجَِبُ  عَليَهِ  المعَروضَ  أنََّ  الأوُلَ:  الجِهَةُ  جِهَتيِن؛  مِن  اللهِ، وذلكَ  كِتابِ  فِ  التَّحريفِ 

نفَسِ  للِشَكِّ فِ  مَوضِعَ  الحَقِّ والباطِلِ ولا  بيََن  الفارِقُ  المقِياسُ  بِهِ؛ لأنَّه  يكَونَ مَقطوعًا 

المقِياسِ. إذًِا، فلَوَ عُرضَت رِواياتُ التَّحريفِ عَلَ نفَسِ ما قيلَ بِسُقوطِهِ لتِكَونَ مُوافقةً 

لهَُ، فهََذا عَرضَ عَلَ المقِياسِ المشَكوك فِيهِ وهو دَورٌ باطِلٌ، وإنِ عرضت عَلَ غَيرهِِ فهَِيَ 

تيِهِ الْاطِلُ مِنْ بَيِْ يدََيهِْ وَلا مِنْ خَلفِْهِ، وقوله: إنَِّا 
ْ
تخُالفُِه، حَيثُ قوَلهُ تعَالى: لا يأَ

.َلْاَ الّذِكْرَ وَإِنَّا لَُ لَافظُِون نَنُْ نزََّ

]]]-  سورة الجن، الآیتان 27-26.

]]]- جوادی آملي، عبد الله، نزاهة القرآن عن التحريف، م.س، ص73-71.

]]]- الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، طهران - منشورات إسلامية، 1362ش، ج1، ص69.



206

ةِ المسُلِميَن؛  الَجِهَةُ الثاّنيةُ: أنَّ العَرضَ لا بدَُّ أنَ يكَونَ عَلَ هذا الموَجودِ المتُوَاترِِ لدَى عامَّ

لما ذكََرناه - فِ الجِهَةِ الأولَ- مِن أنّ المقياسَ لا بدُّ أنَ يكونَ مُتوَاتراً مَقطوعًا بِهِ- ورواياتُ 

التَّحريفِ إذا عُرضَت عَلَ هَذا الموَجودِ بِأيَدينا كانتَ مُخالفِةً لهَُ؛ لأنَهّا تنفي سَلامة هَذا 

عَليَهِ وآلهِِ  اللهُ  اللهِ صَلّ  عَلَ رسَولِ  النازلُِ  الكِتابُ  ذَلكَ  ليَسَ  أنَّه  الموَجودِ وتدَُلُّ عَلى 

وسلم، وهَذا تكذيبٌ صَيحٌ للِكتابِ ومُخالفَةٌ عارمَِةٌ مَعَ القُرآنِ. وهَكَذا استدََلَّ المحُقّقُ 

ين علي بن عبد العالِ الكركي )ت 940( فِ رسِالةٍَ وَضَعَها للِردَِّ  الثاّني قاضِ القُضاة نور الدِّ

ليلِ القاطِعِ  عَلَ احتِمالِ النَقيصَةِ فِ القُرآنِ، قالَ فيها: الحديثُ إذِا جاءَ عَلَ خِلافِ الدَّ

مِنَ الكِتابِ والسُنَّةِ المتُوَاترةَِ والإجِماعِ ولمَ يُكِن تأَويلهُ وجب طرَحه. قالَ: وعلى هذهِ 

الضابطةَِ إجِماعُ عُلمَائنِا.

الذّي  المتُواترِِ  غَيَر هذا  عَليهِ،  المعَروض  بِالكتابِ  المرُادُ  يكَونَ  أنَ  يجَوزُ  قال: ولا  ثمَُّ 

بِأيدينا وأيَدي النّاس، وإلّ لزَمَِ التكَليف بِا لا يطُاقُ. فقََد ثبََتَ وُجوبُ عَرضِ الأخَبارِ عَلَ 

‌هَذا الكِتابِ، وأخَبارُ النَقيصةِ إذِا عُرضت عَليَه كانتَ مُخالفَةً لهَُ؛ لدَِلالتِها عَلَ أنَّه ليَس 

د مَهدي الطَّباطبائي بحَر العلوم  هُوَ، وأيَُّ تكَذيبٍ يكَونُ أشَدُّ مِن هذا؟ ومِثلهُ السّيد مُحمَّ

أطبق جماهيُر  قدَ  الكِتاب-:  حُجّيةِ  -بِشَأنِ  قالَ  الاصُولِ«  »فوَائدِِ  كِتابِهِ  فِ  )ت 1155( 

كِ بُِحكَمِ  العُلمَاءِ مُنذُ عَهدِ الرِّسالةَِ إِلَ يوَمِنا هَذَا عَلَ الرُّجوعِ إلى الكِتابِ العَزيزِ والتمّسُّ

آياتهِِ فِ الاصُولِ والفُروعِ، بلَ أوَجَبوا عَرضَ الأحَاديثِ عليه -كما وَردََ فِ مُتوَاترِِ النُّصوصِ- 

»إنَّ لكُِلِّ حَقٍّ حَقيقة وعلى كُلِّ صَوابٍ نور، فمَا وافقََ كِتاب اللهِ فخَُذوهُ وما خالفََ كِتابَ 

اللهِ فذروه...«.

كَأخَبارِ  وليَسَت  بِالشَواذّ،  عِبرةََ  ولا  وقراءةً.  أصَلً  تواتر  ما  الحجّية  في  والمعُتبُر  قالَ: 

الآحادِ لخُِروجِها عَن كونهِا قرُآناً؛ لأنَّ مِن شَطِهِ التوَاترُ، بِخلافِ الخَبَِ..]]].

لاةِ - قِراءَةُ سُوَرٍ قُرآنيةٍ فِ الصَّ

فِ  الفاتحَِةِ  بعَدَ  تامَةٍ  سُورةٍَ  بِقِراءَةِ  لامُ  السَّ عَليهِمُ  البَيتِ  أهَلِ  مِن  الأئَِةُ  أمََرَ  قدَ 

الركعَتيَِن الأوَّلييَِن مِنَ الفَريضَةِ، وحَكَموا بِجَوازِ تقَسيمِ سُورةَ تامَةٍ أوَ أكَثََ فِ صَلاةِ الآياتِ، 

]]]- معرفت، محمد هادي، صيانة القرآن من التحريف، ص49.



207

نقدٌ لوجهةِ نظرِ تيودور نولدكه حول )ما لا يتضمّنه القرآن مما أوحي إلى محمد(

يعَةِ  ا ثبَتتَ فِ أصَلِ الشَّ ِ أنََّ هذهِ الأحَكامَ إنَِّ عَلَ تفَصيلٍ مَذكور فِ مَوضعِهِ. ومن البَيِّ

لاةِ وليَسَ للِتقَيّةِ فِيها أثَرٌ، وعلى ذَلكَ فاَللازمُِ عَلَ القائلِيَن بِالتَّحريفِ ألَّ يأَتوا  بِتشَريعِ الصَّ

وَرِ؛ لِنَّ الاشِتِغالَ اليَقينِي يقَتضَي الفراغ اليَقينيّ. وقدَ  بِا يحتمَلُ فِيهِ التَّحريفُ مِنَ السُّ

ورةِ التاّمَةِ، فلَا تجَِبَ عَليَهِ؛ لأنَّ  يدَّعي القائلُِ بِالتَّحريفِ أنَّه غَيُر مُتمَكِّن من إحِرازِ السُّ

وُقوعُ  احتمُِلَ  إذِا  مُسلمّةً  تكَونُ  ا  إنَّ الدَعوى  المتُمََكِنيَن، وهَذِهِ  إِلى  هُ  تتَوََجَّ ا  إنَّ الأحَكامَ 

التَّحريفِ فِ جَميعِ السُوَرِ.

أمَّا إذِا كانَ هُناكَ سُورة لا يحتمَلُ فِيها ذَلكَ كسورة التَّوحيدِ، فاَللازمُِ عَليَهِ أنَ لا يقَرَأَ 

لامُ للِمُصَلي بِقِراءَةِ أيَّةِ سورةَِ  غَيرها، ولا يُكِنُ للِخَصمِ أنَ يجَعَلَ ترَخيصَ الأئَمةِ عَليَهِمُ السَّ

خيصِ  شاءَ دَليلً عَلَ الاكِتِفاءِ بِا يخَتارهُُ مِنَ السُوَرِ، وإن لمَ يجَز الاكِتِفاءُ بِها قبَلَ هَذا التَّ

خيصَ مِنَ الأئَمةِ بِنَفسِهِ دَليلٌ عَلَ عَدَمِ وُقوعِ التَّحريفِ  بِسَبَبِ التَّحريفِ، فإَنَّ هذا التَّ

لاةِ الواجِبَةِ عَلَ المكَُلفِّ بِدونِ سَبَبٍ موجبٍ،  فِ القُرآنِ، وإلّ لكَانَ مُستلَزمًِا لتِفَويتِ الصَّ
كما أنهّ إلزامٌ بِقِراءَةِ السورِ الَّتي يقََعُ فِيها التحَريف.]]]

- رِوایاتُ الثَقَلین وعَدَمُ تحَریفِ القُرآن

يرَدِا  حَتىّ  يفَتَقِا  لنَ  أنََّهُما  وأخَبََ  تِهِ،  أمَُّ فِ   النَّبي خَلفَّهُما  اللذَينِ  الثقَلين  أخَبارُ 

ةَ بِالتَّمَسكِ بِهِما، وهُما الكِتابُ والعِترةَُ. وهَذهِ الأخَبارُ مُتظَافِرةٌَ  عَليَهِ الحوض، وأمََرَ الأمَُّ

ناحيَتيَِن؛  مِن  يكَونُ  الكِتابِ  فِ  التَّحريفِ  عَدَمِ  عَلَ  بِها  الفَريقَيِن والاسِتِدلالُ  مِن طرُقُِ 

الناحِيةُ الأوُلَ: إنَّ القَولَ بِالتَّحريفِ يسَتلَزمُِ عَدمَ وُجوبِ التَّمَسُكِ بِالكتابِ المنُزلَِ لضِياعِهِ 

ةِ بِسَبَبِ وُقوعِ التَّحريفِ، ولكَِن وُجوبُ التمَسكِ بِالكِتابِ باقٍ إِلَ يوَمِ القِيامَةِ،  عَلَ الأمَُّ

لصَِيحِ أخَبارِ الثقليِن، فيَكَونُ القَولُ بِالتَّحريفِ باطِلً جزمًا.

وتوَضيحُ ذَلكَ: إنَّ هَذِهِ الرِّوايات دَلَّت عَلَ اقتِانِ العِترةَِ بِالكِتابِ، وعَلَ أنََّهُما باقيانِ 

فِ النّاسِ إِلى يوَمِ القِيامةِ، فلَا بدَُّ مِن وُجودِ شَخصٍ يكَونُ قرَينًا للكِتابِ ولا بدَُّ مِن وُجودِ 

كُ بِهِما حافِظاً  الكِتابِ ليِكَونَ قرَينًا للِعِترةَِ، حَتىّ يرَدِا عَلَ النَّبي الحَوض، وليِكَونَ التمََسُّ

التَّمَسُكَ  أنََّ  وري  الضَّ ومِنَ  الحَديثِ.  هَذَا  فِ   النَّبي يقَولُ  كَما  الضَلالِ،  من  للِأمَُةِ 

]]]- الخوئي، سيد أبو القاسم، البیان في تفسير القرآن، ص216.



208

ير عَلَ هَداهم، وهَذَا شَءٌ  ا يكَونُ بُِوالاتهِِم، واتبّاع أوَامِرهِم ونوَاهيهِم والسَّ بِالعِترةَِ إنَّ

لا يتَوََقَّفُ عَلَ الاتِصِالِ بِالإمامِ، والمخُاطبََة مَعَهُ شَفاها، فإَنَّ الوُصولَ إِلى الإمامِ والمخُاطبَةَ 

ُ لجَِميعِ المكُلفِيَن فِ زمَانِ الحُضورِ، فضَلً عَن أزَمِنَةِ الغَيبَةِ، واشِتِاطُ إِمكانِ  مَعَهُ لا يتَيََسَّ

ذَلكَ،  النّاسِ دَعوَى بِلا برُهانٍ ولا سَبَبَ يوُجِبُ  لبَِعضِ  لامُ  عَليَهِ السَّ إِلَ الإمامِ  الوُصولِ 

كونَ بِإمامِهِم يوالونهَ ويتََّبِعونَ أوَامِرهَُ، ومِن هذهِ الأوَامِرِ  يعةُ فِ أيَاّمِ الغَيبةِ مُتمسِّ فاَلشِّ

الرجُوعُ إلِى رُوّاةِ أحَاديثِهِم فِ الحوَادثِ الواقعةِ، أمَّا التَّمسُكُ بِالقُرآنِ فهَُو أمَرٌ لا يُكِنُ 

كَ بِهِ، لئَِلا تقََع فِ  إلّ بِالوُصولِ إليهِ، فلَا بدَُّ مِن كوَنهِِ مَوجودًا بيََن الأمَُةِ، ليُِمكِنُها أنَ تتَمََسَّ

لالِ، وهَذا البَيانُ يرُشِدُنا إِلَ فسَاد القول بالتحريف]]]. الضَّ

ماوي  بِاخِتِصار إنَّ القُرآنَ الكَريمَ خالٍ مِن أيَِّ تحَريفٍ، واللهُ يحَفَظُ هَذَا الكِتابَ السَّ

الأخَير مِن أيَِّ تحَريفٍ حَتىّ يوَمِ القِيامَةِ.

ثالثًا: التَمييزُ بَيَن الوَحي القُرآني والوَحي البياني

القُرآنِ  الوَحي  بيََن  التَّمييزُ  وهِيَ  نولدكه،  رأي  نقَدِ  فِ  ذِكرهُا  يجَِبُ  أخُرَى  نقُطةٌَ 

والوَحي البياني، وهُوَ ما اختلَطََ عَلَ نولدكه شَحه. فالوَحي البياني قدَ أنزلَِ عَلَ النَّبي 

الكَريمِ صَلَّ اللهُ عَليَهِ وآَلهِِ وَسَلمَ مَعَ نزُولِ القُرآنِ. وهو مَجموعَةٌ مِنَ التَّعاليمِ القُرآنيّةِ 

الَّتي نزلتَ عَلَ قلَبِ النَّبي مَعَ آياتِ القُرآنِ. ولعََلَّهُ يُكِنُ القَولُ إنَّ الوَحي البياني هو 

المعَارفِ البَاطنیّةِ لِیاتِ القُرآنِ، وهِيَ ليَسَت مِن نوَعِ الکَلامِ وَإنّا نزلتَ عَلَ قلَبِ النَّبي 

المبُاركَِ مَعَ كَلماتِ القُرآنِ. وأما الوَحي القُرآني، فهو نزُولُ آياتِ القُرآنِ )الألفاظ( مِن قِبَلِ 

جِبرئيلَ عَلَ قلَبِ الرَّسولِ الكَريمِ وقد تلَاها عَلیَ النّاسِ.

دَدِ آياتٌ ورِواياتٌ عَديدَةٌ تدَُلُّ عَلَ أنََّه -بِالإضِافةَِ إلِى آياتِ  وقدَ وَردََت فِ هَذا الصَّ

هَا  يُّ
َ
القُرآنِ- قد نزلَ على النبي أمُورٌ أخُرَى فِ صورةَِ وَحي مِن عِندِ اللهِ، ومِنها: يا أ

ُ يَعْصِمُكَ  نزِْلَ إلَِكَْ مِنْ رَبّكَِ وَ إنِْ لمَْ تَفْعَلْ فَما بلََّغْتَ رسِالََهُ وَاللَّ
ُ
الرَّسُولُ بلَّغِْ ما أ

َ لا يَهْدِي القَْومَْ الكْافرِينَ]]]، وهي مِنَ الآياتِ التّي تدَُلُّ عَلَ نزُولِ  مِنَ النَّاسِ إنَِّ اللَّ

]]]- الخوئي، سيد أبو القاسم، البیان في تفسير القرآن، ص210.

]]]-  سورة المائدة، الآية 67.



209

نقدٌ لوجهةِ نظرِ تيودور نولدكه حول )ما لا يتضمّنه القرآن مما أوحي إلى محمد(

نزِْلَ إلَِكَْ تدَُلُّ عَلَ أنَّ اللهَ 
ُ
الوَحي غَيرِ القُرآنِّ عَلَ النَّبي الكَريم. فعِبارةَُ بلَّغِْ ما أ

أنزلََ عَلَ الرَّسولِ الكَريمِ شَيئاً، وهو قدَ كلفَّ بِنَقلِهِ، والأمَرُ المؤُكَدُ أنََّ الشّءَ الذي 

أنُزلِ لمَ يكَُن وَحيًا قرُآنيًِّا، بلَ وَحي غَير قرُآنِ. وذكََرَ البَعضُ أنَّ بعَضَ الموَاضیعِ التّي نزلتَ 

عَلَ النَّبي كانتَ وَحيًا مُطلقًَا لا وَحیًا قرُآنیًّا فقََط. »وَهَذا يدَُلُّ عَلَ أنَّ ما رُوي فِ ذِكرِ 

ا هُوَ تفَسيٌر وبيَانٌ للِمُرادِ فِ وَحي القُرآنِ،  اسمِ عَلي فِ هذا المقَامِ بلَ وفِ غَيرهِِ إنَّ

بِكَونِ التَّفسيرِ والبَيانِ جاءَ بِهِ جِبرائيلُ مِن عِندِ اللهِ بِعُنوانِ الوَحي المطُلقَِ لا القُرآنِ، »وَما 

ينَْطِقُ عَنِ الهَْوى‏ إنِْ هُوَ إلَِّ وَحْيٌ يوُحى«]]].

الباقِر والصّادق یشُیرُ فِيها إلى الوَحي  يخُ الطوسي رِوايةً عَنِ الإمِامَيِن  يرَوِي الشَّ

النازل عَلیَ النَّبي في خصوص وِلايةَِ الإمامِ عَلي، وهَذا الوَحي هُوَ الوَحي البياني: 

»قالَ أبَو جَعفرَ وأبو عَبدِ اللهِ: إنَّ اللهَ تعَالَ لمَا أوَحَى إلى النَّبي أنَ يسَتخَلِفَ 

الآيةََ  هَذهِ  تعَالى  اللهُ  فأَنَزلََ  أصَحابِهِ،  مِن  جَماعَةٍ  عَلَ  ذَلكَ  يشَُقَّ  أنَ  يخَافُ  كانَ  عَلياً 

تشَجيعًا لهَُ عَلَ القِيامِ بِا أمََرهَُ بِأدَائهِِ«]]].

يخُ الطوّسي فِ تفَسيرِ الآيةَِ: قُلْ لا أجَِدُ في‏ ما أوُحِيَ إِلََّ مُحَرَّماً عَلى‏ طاعِمٍ  يكَتبُُ الشَّ

يَطْعَمُهُ إِلاَّ أنَْ يَكوُنَ مَيْتَةً أوَْ دَماً مَسْفُوحاً أوَْ لَحْمَ خِنزيرٍ فَإِنَّهُ رجِْسٌ أوَْ فِسْقاً أهُِلَّ لِغَيِْ 

اللَّهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيَْ باغٍ وَ لا عادٍ فَإنَِّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَحيمٌ]]] الذّي يذَكُرُ فِيهِ بعَضُ 

النَواهِي: »بيََن هُناكَ عَلَ التَّفصيلِ، وَها هُنا عَلَ الجُملةَِ وَأجَوَدُ مِن ذَلكَ أنَ يقُالَ: إنَّ 

اللهَ تعَالَ خصَّ هَذهِ الثلَاثةََ أشَياءَ تعَظيمً لتِحَريمهِا وبيّ ما عَداها فِ مَوضِعٍ آخَرَ. وقيلَ: 

إنَّهُ خَصَّ هذِهِ الأشَياءَ بِنَصِّ القُرآنِ وما عَداهُ بِوَحي غَيرِ القُرآنِ«]]] إنَِّ مَعنَى الوَحي غَيِر 

 .ِالقُرآني هُوَ ما أنُزلَِ عَلَ النَّبي الكَريم

كما يسَتخَدِمُ الطبََسي المصُطلَحََ نفَسَه فِ شَحِ مُلخَّصاتِ القُرآنِ، ويسَتخَدمُ مُصطلَحََ 

]]]-  بلاغي نجفي، محمد جواد، آلاء الرحمن في تفسير القرآن، قم - مؤسسة بعثت، 1420ق، ج1، ص29.

]]]- طوسی، ابو جعفر محمّد بن حسن؛ التبیان فی تفسیر القرآن؛ تحقیق: أحمد حبیب قصیر العاملي؛ بیروت - دار إحیاء 

التراث العربي، ج3، ص588.

]]]-  سورة الأنعام، الآية 145.

]]]- طوسي، محمد بن حسن، التبيان، م.س، ج4، ص303.



210

الوَحي غَيَر القُرآنِّ: »خَصَّ هذهِ الأشياءَ بِالتَّحريمِ تعَظيمً لحُِرمَتِها وبين تحَريمِ ما عَداها 

فِ مَواضِعَ أخرَ إمّا بِنَصِّ القُرآنِ وإمّا بِوَحي غَيرِ القُرآنِ«]]].

شَحِ  فِ  القُرآني  غَيرِ  الوَحي  مُصطلَحََ  الآخرينَ  المفَُسّينَ  بعَضُ  اسِتخَدَمَ  كَما   

هِمْ وَ لَعَلَّهُمْ  بيََِّ للِنَّاسِ ما نزُِّلَ إلَِْ كْرَ لُِ كَ الّذِ نزَْلاْ إلَِْ
َ
العِباراتِ القُرآنيّةِ]]]. الآية: وَأ

رُونَ]]] هِيَ آيةٌَ أخُرَى تدَُلُّ عَلَ الوَحي؛ وَقدَ يكَونُ مَعنَى الذِكرِ مَجموعَ آياتِ  يَتَفَكَّ
للِنّاسِ.  وَيشََرحُ  ينَزلُِ   ِالكَريم الرَّسولِ  عَلَ  نزُلِتَ  الَّتي  وَتفَسيرهِا  وَتفَصيلِها  القُرآنِ 

الَآيةُ ... هِيَ آيةٌَ أخُرَى تدَُلُّ عَلَ الوَحي التبياني؛ وَیمُکِنُ أنَّ مَعنَى الذِكرِ هُوَ مَجموعُ 

النَّبي  وأنَّ   ِالكَريم الرَّسولِ  عَلَ  مَعَاً  نزلتَ  التّي  وَتفَسيرهِا  وَتفَصيلهِا  القُرآنِ  آياتِ 

عَنِ  يَنطِْقُ  وَما  الآياتُ:  البياني.  الوَحي  مِنَ  عَليَهِ  أنُزلِتَ  ما  للِنّاسِ  أوَضَحَ   َالكَريم

الهَْوى‏ إنِْ هُوَ إلِاَّ وحٌَْ يوُ‏حى]]] هي آياتٌ أخُرَى يؤُخَذُ مِنها نزُولُ الوَحي غَيِر القُرآنِّ 
عَلَ النَّبي. الَضَميُر »هُوَ« فِ هذهِ الآيةِ المبُاركةِ لا يشُيُر إِلَ القُرآنِ، بلَ هُوَ یرَجِعُ إلِیَ 

مَنطِقِ وَأحَاديثِ النَّبي. فهََذِهِ الآياتُ تدَُلُّ عَلَ أنَّ كَلامَ النَّبي وَحيٌ، وَأنَّهُ لمَ يتَأَثََّر 

بِأحَوالِ الرّوحیةِ فِ الوَحي، وَأنَّ كَلامَهُ مِن عِندِ اللهِ]]]. فِ بعَضِ الرِّواياتِ بلَغََ مَجموعُ 

الآياتِ التّي نزلتَ عَلَ النَّبي سَبعَةَ عَشََ ألَف آيةً. »عَنْ أبَِ عَبْدِ اللَّهِ قاَلَ إنَِّ 

دٍ سَبْعَةَ عَشََ ألَفَْ آيةَ«]]]. إنَّ مَعنَى هذهِ  القُْرآْنَ الَّذِي جَاءَ بِهِ جَبْئَيِلُ إِلَ مُحَمَّ

الرِّوايةِ ليَسَ تحَريفَ بِالنَّقیصةِ للِقُرآنِ، بلَ هُوَ مَجموعُ الوَحي القُرآني وَالوَحي البياني. 

يخُ الصَدوق فِ شَحِ هذهِ الرِّوايةِ: »إنهّ قدَ نزَلََ الوَحي الذّي ليَسَ بِقرآنَ، ما  يكَتبُُ الشَّ

]]]- طبرسي، الشیخ أبو علي فضل بن حسن؛ مجمع البیان فی تفسیر القرآن؛ تصحیح: شیخ أبو الحسن شعراني؛ الطبعة الثالثة، 

طهران: مكتبة الإسلامیة، 1382ق، ج4، ص584.

]]]- انظر: راوندي، قطب الدين، فقه القرآن في شرح آيات الاحكام، قم - مکتبة آيه الله مرعشي نجفي، 1405ق، ج2، ص268.

]]]-  سورة النحل، الآية 44.

]]]-  سورة النّجم، الآيتان 4-3.

الثالث عشر،  العدد  الرابعة،  السنة  الجديد،  الديني  للفكر  فصلية  البياني، مجلة  والوحي  القرآني  الوحي  أحمد،  عابدي،   -[[[

الصيف 1387، ص53.

]]]- كليني، محمد بن يعقوب، كافي، م.س، ج2، ص634.



211

نقدٌ لوجهةِ نظرِ تيودور نولدكه حول )ما لا يتضمّنه القرآن مما أوحي إلى محمد(

يخُ الصَدوقُ  لوَ جمعَ إلَ القُرآنِ لكَان‏َ مَبلغُه مِقدارَ سَبعَةَ عَشََ ألَف آيةً«]]]. ويرََى الشَّ

أنَّ مَعنَى هَذِهِ الرِّواياتِ هُو مَجموعُ الوَحي القُرآنّي وَالوَحي غَیرِ القُرآنِ الَّتي قدَ نزلتَ 

یخُ إِلَ بعَضِ الرِّواياتِ المنَقولةَِ عَنِ النَّبي فِ هَذا  عَلَ النَّبي. وفِ ما يلَي يشُيُر الشَّ

غَيَر قرُآنيَةِ. عَلى  عَليَهِ جِبرئيلُ آياتِ  أنزلَ  القُرآني  الوَحي  إِلَ  بِالإضافةِ  أنََّه  الصَدَدِ، وهو 

سَبيلِ المثِالِ يستشهدُ بِهذهِ الرِّواياتِ:

يوُصِينِي  زاَلَ  وَمَا  وَأحفر،  أدُْردَِ  أنَْ  خِفْتُ  حَتَّى  وَاكِ  بِالسِّ يوُصِينِي  جَبْئَيِلُ  زاَلَ  »مَا 

ينَْبَغِي  لَ  أنََّهُ  ظنََنْتُ  حَتَّى  بِالمَْرْأةَِ  يوُصِينِي  زاَلَ  ومَا  سَيُوَرِّثهُُ،  أنََّهُ  ظنََنْتُ  حَتَّى  بِالجَْارِ 

طلََقهَُا، وَمَا زاَلَ يوُصِينِي بِالمَْمْلوُكِ حَتَّى ظنََنْتُ أنََّهُ سَيَضِْبُ لهَُ أجََلً يعُْتقَُ بِه«.

دُ، إنَِّ اللَّهَ يأَمُْركَُ  حِيَن فرََغَ مِنْ غَزوَْةِ الخَْنْدَقِ: »ياَ مُحَمَّ قوَْل جَبْئَيِل للِنَّبِيِّ

َ العَْصَْ إلَِّ بِبَنِي قرَُيظْةََ«. أنَْ لَ تصَُِّل

قوَْله: »أمََرَنِ رَِّب بُِدَارَاةِ النَّاسِ كَمَ أمََرَنِ بِأدََاءِ الفَْراَئضِِ«.

قوَْله: »إنَِّا مَعَاشَِ الْنَبِْياَءِ أمُِرنْاَ أنَْ لَ نكَُلِّمَ النَّاسَ إلَِّ بِِقْدَارِ عُقُولهِِمْ«.

قوَْله: »إنَِّ جَبْئَيِلَ أتَاَنِ مِنْ قِبَلِ رَِّب بِأمَْرٍ قرََّتْ بِهِ عَيْنِي، وَفرَِحَ بِهِ صَدْرِي وَقلَبِْي، 

لِيَن«]]]. يقَُولُ: إنَِّ عَلِيًا أمَِير المُْؤْمِنِيَن، وَقاَئدِ الغُْرِّ المُْحَجَّ

والَّذي   ،المؤُمنيَن أمَير  الذي جمعه  القرآن  إلِى  أشَارَ  الرِّواياتِ  هَذهِ  ذِكرِ  وبعَد 

لكَانَ  قرُآناً  كانَ  وَلوَ  بِقُرآن،  ليَسَ  وَحيٌ  »كلُّهُ  وَتأَویلهَا.  وتفَسيرهَا  القُرآنِ  آياتِ  تضَمّن 

فلَمََّ  جَمَعَهُ،   المُْؤْمِنِيَن كانَ ‏أمَِيُر  كَما  عَنهُ  مَفصولٍ  غَير  إلِيَه  وَموصلً  بِهِ،  مَقروناً 

جَاءَهُمْ بِهِ قاَلَ: »هَذَا كِتاَبُ رَبِّكُمْ كَمَ أنُزْلَِ عَلَ نبَِيِّكُمْ، لمَْ يزَدِْ فِيهِ حَرفٌْ، وَلمَْ ينَْقُصْ 

مِنْهُ حَرفٌْ«.

فقََالوُا: لا حاجَةَ لنََا فِيهِ، عِنْدَناَ مِثلُْ الَّذِي عِنْدَكَ. فاَنصَْفََ وَهُوَ يقَُولُ: »فنََبَذُوهُ وَراءَ 

]]]- صدوق، محمد بن بابويه، الاعتقادات، م.س، ج1، ص85.

]]]- م.ن، ج1، ص86.



212

ظهُُورهِِمْ وَاشْتَوَْا بِهِ ثَنَاً قلَِيلً فبَِئسَْ ما يشَْتَوُنَ«]]]. لذِلكَِ بِالِإضافةَِ إلِى الوَحيِ القُرآنِ، 

نزلَ وَحيٌ آخرُ عَلَ النَّبي فكَانَ شَحُ آياتهِ وَتفَصيلهُا مِن بيَِن هذا الوَحي.

لذِلكَ فإَنَّ الوَحي القُرآني مُنفَصِلٌ عَنِ الوَحي الَّذي نزلَ عَلَ النَّبي فِ كَثيرٍ مِنَ الأحَيانِ، 

وَهَذا الوَحي لمَ يكَُن عَلَ شَكلِ القُرآنِ. لذِلكَ فإَنَّ وُجودَ وَحي غَير قرُآنِّ لا یدَُلُّ عَلیَ 

اختِزالِ آياتٍ مِنَ القُرآنِ، وَلكَنَّهُ يشُيُر إِلى أنََّه بِالإضافةَِ إلِى آياتِ القُرآنِ نزلَ عَلیَ النَّبي 

أوحي آخر فِ أوَقاتٍ مُختلفةٍ.

رابعًا: نقَدُ وَثائِقِ نولدکه فِ هَذا الرَأي

العَديدُ مِنَ الوَثائقِِ الَّتي يسَتشَهِدُ بِها نولدکه باطِلةٌَ، وغَيُر مَقبولةٍ. وجَميعُ الرِّواياتِ 

الَّتي وَردََت فِ تحَريفِ القُرآنِ هِيَ من أخبار الآحاد، ووِفقًا لِراءِ العُلماءِ فإَنَّ خَبََ الواحِدِ 

ليَسَ لهَُ سَندٌ فِ هَذا الصَدَدِ. بِالإضافةَِ إِلَ الأخَبارِ الَّتي تفُيدُ بأنَّ هَذهِ التَّقاريرَ فرَيدةٌ مِن 

نوَعِها، فاَلكَثيُر مِنها ليَسَ لهَُ صَلاحيّةً وَثائقِيّةً أوَ نصَيّةً. عَلَ سَبيلِ المثِالِ، يشُيُر نولدکه 

فِ الجُزءِ الأوََّلِ إلِى هَذهِ الرِّوايةَِ عن عُمَر، وفيها إشارة إلى حذف آية من القُرآنِ، وهي: 

وقدَ  حَکیمُ"]]].  عَزیزٌ  وَاللهُ  اللهِ  مِنَ  نکَالً  ألبتةً  فارجموهما  زنَیا  إذا  یخه  وَالشَّ یخ  "الَشَّ

القُرآنِ،  تحَريفِ  ذَیلِ  فِ  العُلمَاءُ  ذكََرهَا  الَّتي  التِّلاوَةِ  نسَخِ  ذَیلِ  فِ  المسَألةُ  نقُِلتَ هَذهِ 

وعلى هَذا الأسَاسِ فهم لا يقَبلوُنَ ذَلكَ، كَما كَتبََ العَلّمَةُ الخوئي فِ نقَدِهِ لهِذا الموَضوعِ: 

بِذلكَ  حَ  وَقدَ صََّ الواحِدِ،  بِخَبِر  الكِتابِ  نسَخِ  عَدَمِ جَوازِ  عَلَ  أجَمَع  العُلمَاءُ  اتَِّفَقَ  »قدَ 

الظاّهِرِ  أهَلِ  وَأكَثرُ  أصَحابِهِ،  وَأكَثرُ  الشّافعي  قطَعََ  بلَ  وَغَيرهِا  الأصُولِ  كُتبُِ  فِ  جَماعَةٌ 

نَةِ المتُوَاترِةَِ، وَإلِيَهِ ذَهَبَ أحَمدُ بنُ حَنبَل فِ إحِدَى الرِّوايتَيَِن  بِامتِناعِ نسخِ الكِتابِ بِالسُّ

عَنهُ، بلَ إنِّ جَماعَةً مِمَن قالَ بِإمكانِ نسَخِ الكِتابِ بِالسُنَةِ المتُوَاترِةَِ مَنع وُقوعِهِ وَعَلَ 

ذَلكَ فكََيفَ تصَِحُّ نسِبَةُ النَسخِ إلِى النَّبي صَلّ اللهُ عَليَهِ وآَلهِِ وَسَلمّ بِأخبارِ هَؤلاءِ الرُواةِ؟ 

أنََّ  نَت  تضََمَّ التّي  الرِّواياتِ  مِنَ  جُملةً  تنافِ  وَسَلمّ   النَّبي إِلى  النسخِ  نسِبَةَ  أنََّ  مَعَ 

وا للِزعامَةِ بعَدَ  الإسقاطَ قدَ وَقعََ بعَدَهُ. وإن أرَادوا أنَّ النَسخَ قدَ وَقعََ مِنَ الَّذينَ تصََدُّ

النَّبي فهَُوَ عَيُن القولِ بالتَّحريفِ...«]]].

]]]- صدوق، محمد بن بابويه، الاعتقادات، م.س، ج1.

]]]- نسائي، أحمد بن شعيب، سنن، بيروت - دار الكتب العلمية، 1411ق، ج4، ص272.

]]]- الخوئي، سيد أبو القاسم، البیان في تفسير القرآن، ص206.



213

نقدٌ لوجهةِ نظرِ تيودور نولدكه حول )ما لا يتضمّنه القرآن مما أوحي إلى محمد(

المحصن  أنَّ رجم  شَكَّ  »أوََّلً: لا  الموَضوعِ:  هَذا  نقَدِ  فِ  أيَضًا  العلّمَةُ معرفت  كَتبََ 

يعَةِ وَأمََرَ بِهِ رسَولُ اللهِ ولمَ يزَلَ عَليَهِ إجِماعُ الفُقَهاءِ فِ القَديمِ  حكمٌ ثابتٌ فِ الشَّ

ا أنََّ شَيعةَ الرجمِ نزَلت آيةًَ مِنَ القُرآنِ، فهَذا وَهُم وَهمه ابن الخطاب،  وَالحَديثِ. أمََّ

ولمَ يوُافِقهُ عَلَ هَذا الرَأي أحَدٌ مِنَ الصَحابةِ رُغمَ إصِرارهِِ عَليَهِ، وَسَيَأتي شَحُه.

يخةُ  يخ وَالشَّ ثنا زيدُ بن ثابت، يقَولُ: سَمِعتُ رسَولُ اللهِ يقَولُ: »إذِا زنى الشَّ يحُدِّ

وَالثيّبةُ، كنِايةَ عَن المتُزوّجِ  الثيّبُ  يخةِ هُما  يخِ وَالشَّ الَبتةً«. والمرُادُ مِنَ الشَّ فاَرجموهُما 

وَالمتُزوّجةِ أيَّ المحصنِ. فهَذا حَديثٌ سَمِعَه زَيدٌ عَن رسَولِ اللهِ لمَ يقَُل أنَّه قرآن. 

لكَِن ابنُ الخَطاب زعمَه وَحياً قرُآنيًّا، يقَولُ: لمَّ نزلت أتَيت رسَولَ اللهِ صَلّ اللهُ عَليَهِ 

وآلهِ فقَلتُ: اكتبنيها. فلَمَ يجَبهُ رسَولُ اللهِ. قالَ راوي الحَديثِ: كَأنَّه كَرهَِ ذَلكَ.

قلُتُ: لعََلَّ رسَولَ اللهِ اسِتغَربََ اقتراحَ عمَر آنذَاكَ النّاشى‌ء عَن عَدَمِ تدََبرّهِِ اللائقِِ 

بِشَأنِ الكتاب، أوَ عَدَمِ إِلمامِهِ بَِواضِعِ الكتاب مِنَ السُنَّةِ، وَ مِن ثمََّ سَكَتَ تأَنيباً لهَ.

وأسَوَأ مِنهُ ما فهَِمَه ابنُ حَزم مِن هَذا الحادِثِ، فحَمل كَراهته صَلّ اللهُ عَليَهِ وآلهِ 

يعَةِ، فلَماذا لا  عَلَ عَدَمِ رَغبتِهِ فِ الثبَتِ فِ المصُحَفِ. وإذِا كانَ حُكمً قرُآنيًّا ثابِتاً فِ الشَّ

يثبت سَندُه فِ الكِتابِ؟ الأمَرُ الذّي تغافله ابنُ حَزم، وحبّ الشَ‌ِء يعَمي ويصَُمّ!

ثانيِاً: لا نسَخَ فِ غَيرِ الأحَكامِ -كَما سَلفَ- فضَلً عَن عَدَمِ فائدِةٍ مُتوََخّاة مِن وَراءِ هَذا 

النَسخِ غَير المعَقولِ، إذِ ما هِيَ الحِكمَةُ فِ نسخِ آيَةٍ فيََبقَى حُكمُها ثابِتاً بِلا مُستنََدٍ مَعَ‌ 

الأبَدَِ! لوَ لا أنََّهُ اختِلاقُ ألَجأهُم إلِيَهِ ضَيقُ الخناقِ.

والحَقُّ يقُالُ إنَِّ هَذا النَّوعَ مِنَ النَسخِ وإنِ كانَ جائزِاً عَقلً ولكَنَّه لمَ يقََع فِ كِتابِ 

؛ لأنَّ هَذهِ الرِّواياتِ رواياتُ آحادٍ، والقُرآنُ الكَريمُ لا يثَبُتُ بِرواياتِ الآحادِ  اللهِ عَزَّ وجَلَّ

مَهما كانتَ مَكانةَ قائلِهِا، ولا بدَُّ فِيهِ مِنَ التوَاترُِ، كَما أجَمَعَ عَليَهِ العُلمَاءُ قدَيمًا وحَديثاً. 

فِ  كَتبَوهُ  أوَ  مِنهُم  كَثيٌر  ولحَفظهَُ  جَميعًا،  الصَحابةَِ  بيََن  لاشتهََرَ  قالوهُ  ما  صَحَّ  أنََّه  ولو 

مَصاحِفِهم. ولكَِن لمَ يرَدِ شَ‌ء عَن غَيرِ هَؤلاءِ الرُواةِ. فلَا يُكِنُ القَطعُ بِأنَّ هَذهِ الآياتِ 

التّي ذكََروها كانتَ مَسطورةًَ فِ عَهدِ النَّبي صَلّ اللهُ عَليَهِ وآلهِِ وفِ صُحُفِ كُتاّبِ الوَحي 

حُكمُها  الصَحابةَِ- وبقَي  بعَضُ  رَواهُ  -كَما  المصُحَفِ  مِنَ  ذَلكَ ورفعَت  بعَدَ  ثمَُّ نسخت 



214

، فزَوالُ النَّصِّ مُقتضٍَ لزِوَالِ  للِعَمَلِ بِهِ. وأيَضًا فإَنَّ الحُكمَ لا يثَبُتُ إلِّ مِن طرَيقِ النَصِّ

الحُكمِ، ولمَ يظهر لزِوالِ النَّصِّ وَحدَهُ حِكمَةً مِن عَمَل الحَكيمِ لِنَّ الحُكمَ ما زالَ قائِاً لمَ 

ينَسَخ فأَيُّ فائدِةٍ فِ نسَخِ تلِاوَتهِِ؟«]]].

وغَيرِ  النَوعِ،  نفَسِ  مِن  هِيَ  نولدکه  إلِيَها  يشُيُر  الَّتي  الأخُرَى  الحالاتِ  مِنَ  الَعَديدُ 

مَقبولةٍَ مِن حَيثِ المسُتنَداتِ وَالنُّصوصِ.

خامسًا: عِصمَةُ الرَّسولِ فِ تلََقي الوَحي وإبلاغِهِ

يتََّهمُ نولدكه فِ نظَريتّهِ النَّبيّ بِارِتكِابِ خَطأَ فِ تلََّقي الوَحي وإبلاغِهِ، وهَذَا الکَلامُ یتَعَارضَُ 

دیةَِ حَولَ عِصمَةِ النَّبي. يقَولُ القُرآنُ الكَريمُ: مَعَ الحُجَجِ القُرآنيّةِ القاطِعَةِ والأدَِلةَِ السَّ

ما ضَلَّ صاحِبُكُمْ وَما غَوى‏ وَما يَنطِْقُ عَنِ الهَْوى إنِْ هُوَ إلِاَّ وحٌَْ يوُ‏حى عَلَّمَهُ 
وْ 

َ
عْ‏ ثُمَّ دَنا فَتَدَلَّ فَكانَ قابَ قَوسَْيِْ أ

َ
فُقِ الْ

ُ
ةٍ فَاسْتَوى‏ وَهُوَ باِلْ شَديدُ القُْوى‏ ذُو مِرَّ

.[[[وحْى ما كَذَبَ الفُْؤادُ ما رَأى
َ
و‏حى إلِى‏ عَبدِْهِ ما أ

َ
دْ‏نى فَأ

َ
أ

تثبتُ هذه الآياتُ عِصمةَ النَّبي العَظيمِ بِطرُقٍُ عدّةٍ:

الآيةِ  فِ هذهِ  »هو«  الَضَميُر  بِالوَحي.  مُرتبََطةٌ  وتقَریرهُُ  وأفَعاله  النَّبي  أقَوالُ  لها:  أوَّ

المبُارَكةِ لا يشُيُر إِلى القُرآنِ، بلَ هُوَ یرَجِعُ إلِی مَنطِقِ وأحَاديثِ النَّبي. فهَذهِ الآياتُ 

تدَُلُّ عَلى أنََّ أقَوالَ النَّبي وَحيٌ، وأنهّ لمَ يتَأَثرَ بِأحَوالِ الروحِ فِ بیَانِ الوَحي وأنَّ كَلامَهُ 

مِن عِندِ اللهِ. وقدَ بیََّنَ هذا الأمر فِ روايةِ الإمامِ الصّادِقِ حَيثُ یقَولُ: »إنَِّ اللَّهَ 

ةُ إلَِّ أنَزْلَهَُ فِ كِتاَبِهِ وبيََّنَهُ لرِسَُولهِِ وجَعَلَ  تبَاَركََ وتعََالَ لمَْ يدََعْ شَيْئاً يحَْتاَجُ إلِيَْهِ الْمَُّ

ا«]]]. ى ذَلكَِ الحَْدَّ حَدًّ ا وجَعَلَ عَليَْهِ دَليِلً يدَُلُّ عَليَْهِ وجَعَلَ عَلَ مَنْ تعََدَّ لكُِلِّ شَ‏ْءٍ حَدًّ

وعِبارةَُ »بيََّنَه لرِسَولهِ« تدَُلُّ عَلَ أنََّه بِالإضافةَِ إلِى آياتِ القُرآنِ أنَزلََ عَلیَ النَّبي وشَحَ 

لهَُ مُحتويات القُرآنِ.

ثانيِها: عِلمُه فِ ظِلِّ تعَلیمِ اللهِ تعَالى، فعَِلمُهُ عِلمٌ لدَنٌي.

]]]- معرفت، محمد هادي، صيانة القرآن من التحريف، ص28-24.

]]]-  سورة النجم، الآيات 11-2.

]]]-  الكليني، الكافي، ج1، ص59.



215

نقدٌ لوجهةِ نظرِ تيودور نولدكه حول )ما لا يتضمّنه القرآن مما أوحي إلى محمد(

ثالثِها: بلَغََت قدُرتَهُُ وَطاقتَهُُ نقُطةًَ وَصَل فيها إِلى أقَربَِ مُستوَى روحي إلى اللهِ تعَالى. 

إنَّ القُربَ مِنَ اللهِ يتَطَلََّبُ العِصمَةَ والتَّطهيَر مِن أيَِّ ذَنبٍ وخَطأٍ.

رابِعها: كانَ قلَبُ الرَّسولِ فِ نهِايةَِ الیَقینِ ولمَ ينَكر شَيئاً. اليَقيُن عامِلٌ مُهِمٌّ فِ تأَسيسِ 

واستِقرارِ الفَضائلِِ والمعَارفِِ الإلهيّةِ. بِالإضافةَِ إلِى كَونهِِ أنَزلََ عَلَ الرسَولِ الكَريمِ، كانَ أيَضًا 

مُتأَكدًا فِ النِّهايةِ مِن هذا الوَحي، واليَقيُن هُوَ عامِلٌ مُهِمٌّ فِ عِصمَةٍ مِن أيَِّ خَطأٍ وخَطيئةٍ.

يخُ الصَدوق فِ الاعِتِقاداتِ:  هُناكَ رِواياتٌ عَديدةٌ فِ هَذا الصَدَدِ، مِنها ما يرَويه الشَّ

المَْلَئكَِةِ  جَمِيعِ  وَمِنْ  وَإِسَْافِيلَ،  وَمِيكَائيِلَ  جَبْئَيِلَ  مِنْ  أفَضَْلُ  »أنَاَ   : النَّبِيُّ »قاَلَ 

بِيَن، وَمِنْ حَمَلةَِ العَْرشِْ وَأنَاَ خَيُْ البَِْيَّةِ، وَأنَاَ سَيِّدُ وُلدِْ آدَمَ«]]]. المُْقَرَّ

نقََلَ الإمامُ عَلي کَیفیّةَ نزُولِ الوَحي عَلی النَّبي ويقَينَه فِ هَذا الصَدَدِ علَ 

النَحو التاّلي: »ومَا وَجَدَ لِ كذْبةًَ فِ قوَْلٍ ولَ خَطلْةًَ فِ فِعْلٍ ولقََدْ قرَنََ اللَّهُ بِهِ مِنْ لدَُنْ 

أنَْ كاَنَ فطَِيماً أعَْظمََ مَلكٍَ مِنْ مَلَئكَِتِهِ يسَْلكُُ بِهِ طرَِيقَ المَْكَارمِِ وَمَحَاسِنَ أخَْلَقِ العَْالمَِ 

هِ يرَفْعَُ لِ فِ كلُِّ يوَْمٍ مِنْ أخَْلَقِهِ عَلمَاً  َّبِعُهُ اتِّبَاعَ الفَْصِيلِ أثَرََ أمُِّ ليَْلهَُ وَنهََارهَُ وَلقََدْ كُنْتُ أتَ

وَيأَمُْرُنِ بِالاقتِْدَاءِ بِهِ وَلقََدْ كاَنَ يجَُاوِرُ فِ كلُِّ سَنَةٍ بِحِراَءَ فأَرََاهُ وَلَ يرَاَهُ غَيْيِ وَلمَْ يجَْمَعْ 

بيَْتٌ وَاحِدٌ يوَْمَئِذٍ فِ الْسِْلَمِ غَيَْ رسَُولِ اللَّهِ وَخَدِيجَةَ وَأنَاَ ثاَلثِهُُمَ أرََى نوُرَ الوَْحْيِ 

يْطاَنِ حِيَن نزَلََ الوَْحْيُ عَليَْهِ فقَُلتُْ  ةِ وَلقََدْ سَمِعْتُ رنََّةَ الشَّ وَالرِّسَالةَِ وَأشَُمُّ رِيحَ النُّبُوَّ

يْطاَنُ قدَْ أيَِسَ مِنْ عِباَدَتهِِ إنَِّكَ تسَْمَعُ مَا أسَْمَعُ  ياَ رسَُولَ اللَّهِ مَا هَذِهِ الرَّنَّةُ، فقََالَ هَذَا الشَّ

وَترََى مَا أرََى إلَِّ أنََّكَ لسَْتَ بِنَبِيٍّ وَلكَِنَّكَ لوََزِيرٌ وَإنَِّكَ لعََلَ خَيْ«]]].

قالَ الإمامُ الصّادقُ ردًَّا علَ زَرارةَ عَن حَقيقةِ الوَحي وثِقةِ النَّبي بِوَحيانیّةِ 

كَلمةِ اللهِ: »عَن زرارةَ قالَ قلتُ لِبَي عَبدِ اللهِّ كَيفَ لمَ يخََف رسولُ اللهِّ فيما 

يطانُ؟ قالَ: فقَالَ إنَّ اللهَ إذِا اتخََذَ  يأَتيهِ مِن قِبَلِ اللهِ أن يكَونَ ذَلكَ مِمّ ينَزَعُ بِهِ الشَّ

كينَةَ وَالوَقارَ وكَانَ يأَتيهِ مِن قِبَلِ اللهِّ مثلَ الَّذي يرَاهُ بِعَينه‏ِ«]]]. عَبداً رسَولاَ انَزلََ عَليَهِ السَّ

]]]-   صدوق، الاعتقادات، ص90.

]]]- سيد رضي، نهج البلاغة، قم - منشورات هجرت، 1414ق، خطبة 192.

]]]- المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، بيروت - مؤسسة الوفاء، 1403ق، ج18، ص262.



216

الخاتمة

مَنَه القُرآنُ مِمّ أوحي إلی  بِناءً عَلَ ما سَبَقَ، فإَنَّ وُجهةَ نظَرَِ نولدكه حَولَ »ما لا يتَضََّ

مُحَمّد« ليَسَت صَحيحةً. فقوله إنَّ بعَضَ آياتِ القُرآنِ قدَ حُذِفتَ مِنَ القُرآنِ الكَريمِ، فإنّ 

هَذا الحَذف إمّا أنَ يكونَ بسبب النسيان أو بسبب اختلاط الآيات المحذوفة مع الأحَاديثِ 

ديةَِ، فإَنَّ  النَّبويةِ، إلا أنهّ بحَسب آياتِ القُرآنِ )المذَكورةِ فِ المقَالِ( والحُجَجِ العَقلانيَةِ والسَّ

القُرآنَ الكَريمَ خالٍ مِن أيَِّ تحَريفٍ، وآياتُ القُرآنِ الحاليّةُ هِيَ نفَسُ الآياتِ الَّتي نزلتَ عَلَ 

النَّبي الكَريمِ. وما يسَتشَهِدُ بِهِ نولدكه فِ تقَاريرهِِ لشبهته هُوَ خَبَُ الواحِدِ غَيرِ المعُتمََدِ، فهََذهِ 

. ومِن  الأقَوالُ مِن حَیثِ فِقهِ الحِدیثِ وَنقَدِ الحَدیثِ تعُانِ مِن قلَق وضعفِ الوَثيقَةِ والنَّصِّ

ناحيةٍ أخُرىَ، فقََد نقََلَ القُرآنُ بِشَكلٍ مُتوَاترٍِ واستخَدَمَه المسُلمونَ بِكَثرةٍَ عَلَ مَرِّ العُصُورِ، 

مِمّ لا شَكَ فيهِ أنََّ خَبََ الواحِدِ لا مَكانةََ لهَُ أمَامَ التوَاترُِ، بِالإضِافةَِ إلِى ذلَكَ، فقََد تمَّ انتِقادُ 

بعَضِ هَذِهِ التَّقاريرِ ورفَضِها مِن قِبَلِ المفَُكرينَ الإسِلاميين.

ووفقًا  بِالوَحي.  مُرتبِطةٌَ  أقَوالهُُ  القُرآنِ،  وبِحَسَبِ  بِالوَحي،  مُرتبََطٌ  العَظيمُ  الرَّسولُ 

حيحةِ، بِالإضِافةَِ إلى الوَحيِ القُرآني نزلَ عَلَ النَّبي وحيٌ آخَرُ  للِآياتِ والأحَاديث الصَّ

ويشُارُ إلِيَهِ بِالوَحي البياني أوَ غَيرِ القُرآني. إنَّ أهََمَّ فرَقٍ بيََن الوَحي القُرآنِ والوَحي البياني 

ل فِ کَلامِ الوَحي القُرآني وَنقَلَ للنّاسِ ما أنُزلَِ عَليَهِ بِالضَبطِ. لكَِن  هُوَ أنَّ الرَّسولَ لمَ يتَدََخَّ

فِ الوَحي البياني، فالمحُتوَى مِن عِندِ اللهِ والكلام والألفاظ مِنَ النَّبي، وهُوَ بِالطَّبعِ الوَحي 

دَ هذَا النَوعَ  البياني أعمُّ مِنَ الأحاديثِ القُدسیّةِ. لذِلكَ عَلَ الرُغمِ مِن أنََّ نولدکه قدَ حَدَّ

مِنَ الوَحي إلّ أنَهّ لمَ يتَمََكَّن مِنَ تمييزه بِشَكلٍ صَحيحٍ من بيَن أنَواعِ الوَحي. 

ونبوُةِ  وَحي  حَولَ  شُكوكٌ  لدََيهِ  أنََّه  هُوَ  نولدكه،  طروحات  مِن  استِنتاجُه  يُكِنُ  ما 

مَواقِفَ  بِطرُقٍُ مُختلفةٍ فِ كتِابهِ وفِ  الشَكّ  التَّعبيرِ عَن هَذا  إلِى  دَفعََه  النَّبي، وهذا ما 

إبلاغِ  فِ  وَعِصمَتهُ  جِهَةٍ،  مِن  والتَّقریرِ  والعَمَلِ  القَولِ  فِ  الرَّسولِ  عِصمَةُ  لكَِن  مُختلفةٍ، 

دورِ وهَذا لا  الوَحي وتفَسيرهِِ مِن جِهَةٍ أخرَى، مُوَثقّتانِ فِ آياتِ وأحَاديث قطَعیّة الصُّ

. كِّ يتَركُُ مَجالاً للِشَّ



217

نقدٌ لوجهةِ نظرِ تيودور نولدكه حول )ما لا يتضمّنه القرآن مما أوحي إلى محمد(

لائحة المصادر والمراجع

القرآن الكريم.

11 بعثت، . مؤسسة   - قم  القرآن،  تفسير  في  الرحمن  آلاء  جواد،  محمد  نجفي،  بلاغي 

1420ق.

22 تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، تعريب: جورج تامر، الطبعة الأولى، بيروت - مؤسسة .

كونراد، 2004م.

33 جوادي آملي، عبد الله، نزاهة القرآن عن التحريف، قم - مرکز نشرا اسراء، 1386ش..

44 الخامسة، . علمیه،  مطبعه   - قم  القرآن،  تفسير  في  البیان  القاسم،  أبو  سيد  الخوئي، 

1394ق.

55 راوندي، قطب الدين، فقه القرآن في شرح آيات الأحكام، قم - مکتبة آيه الله مرعشي .

نجفي، 1405ق.

66 سيد رضي، نهج البلاغة، قم - منشورات هجرت، 1414ق..

77 صدوق، محمد بن بابويه، الاعتقادات، قم - منشورات مؤتمر الشيخ المفيد، 1414ق..

88 البیان فی تفسیر القرآن؛ تصحیح: . طبرسي، الشیخ أبو علي فضل بن حسن؛ مجمع 

شیخ أبو الحسن شعراني؛ الطبعه الثالثه، طهران - مكتبة الإسلامیة، 1382ق.

99 طوسي، أبو جعفر محمّد بن حسن؛ التبیان فی تفسیر القرآن؛ تحقیق: أحمد حبیب .

قصیر العاملي؛ بیروت - دار إحیاء التراث العربي.

1010 الجديد،  الديني  للفكر  البياني، مجلة فصلية  القرآني والوحي  الوحي  عابدي، أحمد، 

السنة الرابعة، العدد الثالث عشر، الصيف 1387. 



218

1111 الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، طهران - منشورات إسلامية، 1362ش.

1212 المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، بيروت - مؤسسة الوفاء، 1403ق.

1313 معرفت، محمد هادي، صيانة القرآن من التحريف، قم - منشورات التمهيد، 1428ق.

1414 نسائي، أحمد بن شعيب، سنن نسائي، بيروت - دار الكتب العلمية، 1411ق.



219

ي تيودور نولدكه ـ تعريف وتوصيف ـ
ق الألما�ن تاريــــخ القرآن للمست�ش

الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور


نقد آراء نولدكه في مصادر تعليم

 النبي محمد



مقدمة الفصل

يتمحور هذا الفصل حول مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه؛ 
 ّ ي هم إلى أنّ الن�ب

ّ
قون جل ي هذا المجال، فذهب المست�ش

ت الأقوال �ف حيث ك�ث
جديدًا  دينًا  يقدّم  أن  لأجل  السّابقة؛  بالأديان  واستعان  اقتبس  قد   محمد
ي إثبات ذلك الأحكامَ السّابقة 

ويطرح له كتابًا مقدّسًا. وقد كانت وسيلة نولدكه �ف
ه استفاد من تقاليد 

ّ
 من الأديان اليهوديّة والمسيحيّة، بل ح�ت إن ّ ي على الن�ب

ي تحليله. 
ي دينه الذي أ�ت به، حسبما يرى نولدكه �ف

وأعراف العرب الجاهليّة �ف
قبيل:  من  نولدكه  أثارها  ي  ال�ت الشّبهات  من   

ً
مجموعة الفصل  هذا  عالج  وقد 

شبهة اليهوديّة والهاجادا، وشبهة المسيحيّة والليتورجيا، وشبهة زيد بن عمرو 
ي الصلت...  بن نفيل وأمية بن أ�ب



	

مصادر تعليم محمد  بحسب تعبير نولدكه 
أ.د عمار محمد النهار]]]

المقدمة

يتحدّث هذا البحث عن ثلاثة شبهات أثارها المستشرق الألمانّي تيودور نولدكه 

في كتابه »تاريخ القرآن«. وتمثلّت الشبهة الأولى في كون اليهوديةّ والهاجادا كانتا 

مصدري تعليم محمد؛ حيث اتصّف طرح نولدكه عنها بالاضطراب والتنّاقض 

تفيد  التي  التاريخيّة  بالحقائق  معرفته  وعدم  العلميّة،  بالأمانة  والإخلال  والتّدّد 

بندرة وجود اليهود بمكّة، وبأنَّهم لم يرووا شيئاً عن أحداث لهم مع المسلمين، وأنَّ 

 النبي امتحان  أرادت  لمَّا  قريشًا  وأنَّ  وبالقراءة،  بالكتابة  كان جاهلً  سوادهم 

ذهبت إلى يهود المدينة.

وتتمثلّ الشبهة الثانيّة في أنَّ المسيحيّة والليتورجيا والصابئة والأحناف وبحيرى، 

بهة كان متناقضًا وغير مؤكَّد،  من مصادر تعليمه، والملاحظ أنّ طرحه لهذه الشُّ

يتضّح جهل  الشبهة  هذه  ومن خلال طرح  الأرجح(،  )على  كلمة  استخدم  لذلك 

نولدكه أو تجاهله للعلاقة بين القرآن والكتب السماويةّ، والتشّابه بين ما أنزله الله 

على الأنبياء وبين ما أنزله على النبيّ، كما جاء البحث على ذكر نصوص الإنجيل 

التي تصف النبي وتتحدّث عن أخباره.

بن  عمرو  بن  زيد  أنَّ  شبهة  فهي  البحث،  يعالجها  التي  الثالثة  الشبهة  وأما 

تعليم  الجاهليّة كانوا مصدرًا من مصادر  الصلت واعتقادات  نفيل وأميّة بن أبي 

محمد، حيث اتصّف طرح نولدكه هنا بالتفّكّك؛ إذ أوضح البحث بطلان سند 

]]]- أستاذ التاريخ والحضارة العربية الإسلامية في قسم التاريخ - جامعة دمشق، وجامعة بلاد الشام للعلوم الشرعية، وجامعة 

اليرموك، والجامعة السورية الافتراضية.



222

بهة،  ومتن ومعنى إحدى الرّوايات عن شعر زيد، والتي استشهد بها أصحاب الشُّ

مع  وتداخل  النحل،  أصابه  وأنَّه  بيتاً،  الأربعين  يتعدّى  لا  زيد  شعر  مجموع  وأنَّ 

بهة، كما وتمّ طرح شبهات  أشعار غيره، وأنَّ زيدًا نفسه لم يدَّع ما ادَّعاه أصحاب الشُّ

عدّة متعلقّة بزيد.

وقد توزعّت هذه الشبهات على ثلاثة مباحث، حاول الباحث فيها دحض ما 

طرحه نولدكه.

المبحث الأوّل: نقد شبهة أنَّ اليهوديّة والهاجادا مصدر من مصادر تعليم 

 محمّد

 تمهيد

 ث نولدكه عن اليهوديةّ وعن الهاجادا كمصدر من مصادر تعليم الرسول تحدَّ

بحسب عبارته.

أملت  تكلمّ بما  أنَّه  التاريخيّة، وظهر  الحقائق  بعيدًا عن  تخمينه وظنُّه  فجاء 

عليه قريحته، وبطريقة يظهر منها أنَّه يتحدّث وفقًا لوقائع ووثائق علميّة لا جدال 

فيها، مع أنَّه لم يسعفنا بتفاصيل شبهته، ولا بأدلتّه العلميّة والتاريخيّة عنها.

لها  لما  خاصّة؛  فقرةً  لها  أفردت  لكنّني  اليهوديةّ،  من  هي  الهاجادا  أنَّ  ومع 

من خصوصيّة بحثيّة، ولما فيها من تفاصيل استثنائيّة، ولسبب آخر يتعلقّ بندرة 

الدّراسات الجادة عنها.

شبهة  على  الردّّ  طريقة  عن  تختلف  الهاجادا  شبهة  على  الردّّ  طريقة  أنَّ  كما 

اليهوديةّ كما سيبيّ البحث. وسيكون لكلّ شبهةٍ مقدّمتها الخاصّة بها.



223

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

أوّلً: نقد شبهة أنَّ اليهوديّة مصدر من مصادر تعليم محمد بحسب 

تعبير نولدكه

مقدمة

 كرَّر نولدكه شبهة تلقِّي النبي عن اليهود واليهودية في مواضع عدّة كما 

يأتي:

جزافاً  المرء  يلقي  »قد  متناقضات:  فيه  تظهر  سياق  ضمن  قال  الأوّل:   

بالتهّمة القائلة بأنّ أهمّ تعاليم محمد مأخوذة عن اليهود والمسيحيين وليست 

نابعة من عقله، صحيح أنّ أفضل ما في الإسلام قد نشأ على هذا المنوال، لكن 

ها وحيًا أنزله الله إليه،  الطريقة التي اكتسب فيها محمد هذه التعاليم، وعدَّ

ا«]]]. ومفهوم هذا الكلام أنّ نولدكه يعدّ  ليبشر به الناس، تجعل منه نبيًّا حقًّ

من المجزافة القول إنَّ النبي قد تلقَّى تعاليمه من اليهود والمسيحيين، ثم 

ينفي هذا الحكم مباشرة ويقول: »إنَّ أفضل ما في الإسلام قد نشأ على هذا 

اتبع طريقة  لأنهّ  بل  إليه،  موحى  لكونه  لا  نبيًّا   النبي يعدُّ  ثم  المنوال«. 

اكتسب فيها هذه التعاليم، فجعلت منه نبيًّا.

الثاني: وقال في الموضع الثاني مؤكِّدًا هذه المرة على أثر اليهوديةّ: »إنَّ المصدر 

الرئيس للوحي الذي نزُِّل على النبي حرفيًّا، وبحسب إيمان المسلمين البسيط، 

الكتابات  شكّ  بلا  هو  المعاصرين:  وبعض  الوسطى  القرون  اعتقاد  وبحسب 

اليهوديةّ، وتعاليم محمد في جلِّها تنطوي في أقدم السور على ما يشير بلا لبس 

إلى مصدرها، لهذا لا لزوم للتحليل لنكتشف أنَّ أكثر قصص الأنبياء في القرآن، 

لا بل الكثير من التعاليم والفروض هي ذات أصل يهودي«. ثم قال: »أما تأثير 

المتمعّن عمّ  البحث  بنا  القرآن فهو دون ذلك بكثير، وسيفضي  الإنجيل على 

هو يهوديّ ومسيحيّ في القرآن إلى الاقتناع بأنّ التعاليم الأساسيّة التي يشترك 

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ترجمة: جورج تامر، بيروت، مؤسسة كونراد، 2004م، ص4. 



224

فيها الإسلام والمسيحيّة هي ذات صبغة يهودية«]]]. ثم قال: »نسوق مثالً على 
الله(، وهي مستقاة من عبارة  إلا  إله  )لا  الإسلام  المعروفة في  الشهادة  ذلك 
الجزيرة  في  اليهود  انتشار  على  يدللّ  أن  نولدكه  أراد  ذلك  وبعد  يهودية«]]]. 
العربية، فقال: »وقد تواجد اليهود في أماكن عدة من شبه الجزيرة العربية، 
وثيقةٍ بموطن محمد،  كانت على صلةٍ  التي  يثرب  مناطق  يقيمون في  وكانوا 
وكانوا يتردَّدون إلى مكة كثيراً«. ثم قال: »مسيحيّة الفرق الشرقيّة ذاتها كانت 
ذات طابع يهودي بارز«]]]. وذكر أنّ هناك ما اقتبُس حرفيًّا من العهد القديم، 
مثلما ورد في سورة الأنبياء، الآية: 105، وهي -برأيه- تطابق ما ورد في المزمور 

)29/ 37(]]]، وسنناقش ذلك.

الثالث: ويصل نولدكه في الموضع الثالث إلى نتيجة استعراضاته السابقة، 
يقول: »فلا يسُتبعد أن يحوز رجل وُجد في محيطه القريب عشرات من الرجال 
الذين استطاعوا القراءة والكتابة...]]] ليس فقط بوصفه تاجراً، ما يحتاجه من 
بل  والأسماء،  والأسعار  البضائع  تسجيل  أجل  من  فقط  ليس  الصنعة،  هذه 
ق  أيضًا بسبب اهتمامه بكتب اليهود والمسيحيين المقدّسة التي سعى أن يتعمَّ
يتكلم،  الواثق مما  بطريقة  الآنف  الكلام  نولدكه ساق  أنّ  بها معرفة«. ومع 
صفحة  بين  أو  واحد  سياق  في  متناقضات  بذكر  عادته  على  به،  فشكَّك  عاد 
أيّ معلومات وثيقة، علينا أن  نفتقر إلى  إذ  وصفحات أخرى، فقال: »ولكننا 
نكتفي بالنتائج الآتية، وهي بالطبع في غاية الأهمية«. ثم ذكر هذه النتائج، 
وهي: »أوّلً: إنَّ محمّدًا نفسه لم يشأ أن يعد عارفاً بالقراءة والكتابة، ولهذا 
الكتاب  بتاتاً  إنَّه لم يقرأ  القرآن ورسائله. وثانيًا:  السبب أوكل آخرين بقراءة 

المقدس أو آثارًا أخرى مهمة«]]].

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ص7. 

بهة في سياق هذا البحث. ]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ص7-8. وسنناقش هذه الشُّ

]]]- م.ن، ص8. 

]]]- م.ن، ص9. 

]]]- يدلل هنا على عدد من كان يعرف القراءة والكتابة من ابن سعد والبلاذري. 

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ص15. 



225

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ما  إلى  »استنادًا  فيقول:  شبهته،  إثبات  محاولة  إلى  نولدكه  يعود  الرابع:   

تقدّم لا بدّ لنا أن ننفي إمكانيّة استعمال محمد مصادر مكتوبة، فهو تقَبَّل 

ثم حاول  الأرجح«]]].  والمسيحيين شفويًّا على  اليهود  من  تعليمه  أجزاء  أهم 

ع القرآن الكريم إلى ما يريد، فاستشهد بآيات منه قال عنها: »ويبدو  أن يطُوِّ

اليهود  النبي شفويًّا من  تعلُّم  أمر  القرآن يشير إلى هذا الأمر«]]]، أي  أنّ 

والمسيحيين. والآيات التي استشهد بها هي:

قوله تعالى: وَقَالَ الَّذِينَ كفََرُوا إنِْ هَذَا إِلَّ إِفْكٌ افْتَاَهُ وَأعََانهَُ عَلَيْهِ قَوْمٌ 

.آخَرُونَ«)]]](، وحذف نولدكه منها قوله تعالى: »فَقَدْ جَاءُوا ظُلْمً وَزُورًا

ِي يلُحِْدُونَ  مَا يُعَلّمُِهُ بشٌََ لسَِانُ الَّ هُمْ يَقُولوُنَ إنَِّ نَّ
َ
وقوله تعالى: وَلَقَدْ نَعْلَمُ أ

.وَهَذَا لسَِانٌ عَرَبٌِّ مُبيٌِن :وحذف منها قوله تعالى ،[[[ عْجَمٌِّ
َ
إلَِهِْ أ

وبقيام نولدكه بحذف جواب هذه الآيات فإنَّه أخلَّ بالأمانة العلمية، فهذه 

الآيات جاءت لتنفي ما أراد نولدكه إثباته، وجاءت لتكشف افتراء هؤلاء]]].

بهذه  المعنيين  النبي  أسماء عديدة لمعاصري  التفاسير  »وتذكر  يعقِّب:  ثم 

الآية: سلمان، يسار، جبر، يعيش، بلعام«. ثم عاد فذكر قولً ينقض ذلك كعادته: 

»ولا يمكن إضافة أي شيء إلى ما يرد في الروايات من هذا الاكتشاف اليسير أو 

ذاك«]]].

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ص16. 

]]]- م.ن، ص16. 

]]]- سورة الفرقان، الآية 4.

]]]- سورة النحل، الآية 103. 

]]]- انظر تفسير هاتين الآيتين وأسباب نزولهما في التفاسير الآتية: عبد الله بن عباس )ت 68هـ(: تنوير المقباس من تفسير ابن 

عباس، جمعه: مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادى )ت 817هـ(، لبنان، دار الكتب العلمية، ص300 وما بعد. 

محمد بن جرير الطبري )ت 310هـ(: جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط1، 2000م، 

)19/ 237 وما بعد(. إسماعيل بن عمر )ت 774هـ(: تفسير القرآن العظيم، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر 

والتوزيع، ط2، 1999م، )6/ 93 وما بعد(.

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ص17-16.



226

الخامس: ويشير نولدكه في الموضع الخامس إلى أنّ النبي أخذ »بعض 

وأشعار  جغرافية  مناطق  أسماء  في  الموثقة  كتلك  القديمة  العربية  الأساطير 

قديمة، والتي تشير باختصار إلى عاد وثمود وإلى سيل العرم وما إلى ذلك، أخذها 

ا بحسب قصص الأنبياء اليهود التي أتى بها حتى لم  لها تبديلً تامًّ محمد وبدَّ

يبق من الصيغ الأساسية لهذه الروايات إلا القليل«]]].

ولم يكن نولدكه الوحيد الذي أثار شبهة أخذ الإسلام عن اليهودية، بل بات 

ذلك من سمة المستشرقين، لذلك يقول الدكتور عبد الجليل شلبي: »قلَّما تحدث 

مستشرق عن القرآن فأغفل أنه مستقى من اليهودية، حتى وصف تايلور الإسلام 

بة«]]]. بأنه يهودية مهذَّ

مناقشة ونقد

أمام  فيها  أن يضعنا  نولدكه  التي حاول  المواضع  الأحوال، هذه هي  بكلّ 

شبهة تلقِّي النّبي عن اليهوديةّ، وفي الفقرات الآتية مناقشة ذلك.

1. الحديث النبوي النَّاظم للتعامل مع أهل الكتاب، ووحدة المصدر:

الأصل في تعاملنا مع كتب اليهود والنصارى الحديث الآتي، ثم من بعده 

يدور النقاش: فعن أبي هريرة، قال: كان أهل الكتاب يقرؤون التوراة بالعبرانية، 

أهل  قوا  تصدِّ »لا   :الله رسول  فقال  الإسلام،  لأهل  بالعربية  ويفسّونها 

.[[[»نزِْلَ إلَِنَْا
ُ
ِ وَمَا أ الكتاب ولا تكذبوهم، وقولوا: آمَنَّا باِللَّ

أهل  قوا  تصدِّ »لا  بقوله:  الحديث  هذا  القسطلاني على  الإمام  عقَّب  وقد 

بوهم: إذا كان ما يخبرونكم به محتملً لئلَّ يكون في نفس الأمر  الكتاب ولا تكذِّ

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ص18.

]]]- محمد بهاء الدين حسين: المصادر الخيالية فى دراسات المستشرقين للقرآن الكريم، مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية، 

كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، السودان، جامعة إفريقيا العالمية، عدد 6، 2005م، ص9.

]]]- سورة البقرة، الآية 136. والحديث عند محمد بن إسماعيل البخاري )ت 256هـ(: الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور 

رسول الله وسننه وأيامه، صحيح البخاري، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة )مصورة عن السلطانية 

بإضافة ترقيم ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي(، ط1، 1422هـ، )6/ 20(، )4485(.



227

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

قوه فتقعوا في الحرج«]]]. بوه، أو كذباً فتصدِّ صدقاً فتكذِّ

تذُكر  وأنَّها  الإسرائيليَّات،  على  الحكم  صورة  في  كثير  ابن  وضعنا  وقد 

للاستشهاد لا للاعتضاد]]].

من  كثير  المقدّس في  الكتاب  عن  منحول  القرآن  إنَّ  قالوا  الذين  ويجهل   

السابقين،  أخبار  من  المقدّس  الكتاب  في  ما  شابهت  التي  ونصوصه  معارفه 

ح بوجود التشّابه بين ما أنزله الله على الأنبياء وبين ما أنزله  أنَّ القرآن يصرِّ

رضَْ يرَِثُهَا عِبَادِيَ 
َ
نَّ الْ

َ
بُورِ مِن بَعْدِ الّذِكْرِ أ على خاتمهم وَلَقَدْ كَتَبنَْا فِ الزَّ

بْقَ إنَِّ هَذَا 
َ
خِرَةُ خَيٌْ وَأ َْ نْيَا وَال يَاةَ الدُّ الُِونَ]]]، ومثله في قوله: بلَْ تؤُْثرُِونَ الَْ الصَّ

ولَ صُحُفِ إبِرَْاهيِمَ وَمُوسَ]]]، فوحدة المصدر تستلزم وجود 
ُ
حُفِ الْ لَفِ الصُّ

التشابه، والتشابه بينهما يكون بقدر ما يشتمل عليه الكتاب المقدس من حق 

وحَْينَْا إلَِ نوُحٍ وَالنَّبيِّيَِن 
َ
وحَْينَْا إلَِكَْ كَمَا أ

َ
وما بقي فيه من هدي الأنبياء: إنَِّا أ

يُّوبَ 
َ
سْبَاطِ وعَِيسَ وَأ

َ
وحَْينَْا إلَِ إبِرَْاهيِمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأ

َ
مِن بَعْدِهِ وَأ

.[[[وَيُونسَُ وَهَارُونَ وسَُلَيمَْانَ وَآتيَنَْا دَاوُودَ زَبُورًا
لكن التشّابه بين الكتابين ليس مطَّردًا، فثمة فروق كبيرة بينهما، وإنَّ الكثير 

مما يظنه البعض تشابهًا هو في حقيقته مشتمل على مفارقة كبرى تبطل زعم 

الزاعمين بالتشابه بين الكتابين.

كما يلزم العلم بالاختلاف والبون الكبير بين موضوعات القرآن وموضوعات 

الكتاب المقدس، فالعهد القديم )التوراة( في حقيقته هو تاريخ بني إسرائيل 

وأنسابهم وأعدادهم وسير ملوكهم وأنبيائهم وقصص حروبهم، فهو في الجملة 

الأميرية، ط7،  الكبرى  المطبعة  البخاري، مصر،  الساري لشرح صحيح  إرشاد  923هـ(:  )ت  القسطلاني  محمد  بن  أحمد   -[[[

1323هـ، )10/ 352(. 

]]]- ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، )1/ 9(. 

]]]- سورة الأنبياء، الآية 105.

]]]- سورة الأعلى، الآيات 19-16.

]]]- سورة النساء، الآية 163.



228

كسائر كتب التاريخ المعروفة، كالبداية والنهاية لابن كثير، وتاريخ الأمم والملوك 

للطبري، ولا يستثنى من ذلك إلا سفران فقط )اللاويون والتثنية(، فهما معنيان 

بالأحكام التشريعية.

يحوي )شرح  فهو  تكوينه وموضوعه،  فهو مختلف في  الكريم  القرآن  أما 
للمجتمع  توجيهات   - تشريعية  أحكام   - السابقين  قصص   - الإيمان  حقائق 
المسلم - معالجة قضايا في العصر النبوي - وصف اليوم الآخر وما يتعلق به(. 
وينحصر المشترك بين موضوعات القرآن وموضوعات الكتاب المقدس في ثلاثة 
التشريعية(. لكن نظرة  الأحكام   - السابقين  الإيمان - قصص  محاور )حقائق 
فاحصة ستكشف التباين الكبير بين حديث القرآن وحديث الكتاب المقدس في 

هذه الموضوعات الثلاثة]]].

2. يهود الجزيرة العربية، وهل رووا أو كتبوا شيئًا؟! وهل عرفوا الكتابة؟!

بهة؛ إذ لا تذكر الأخبار  وهذه قضيّة تفُيدنا بشكلٍ حاسمٍ في نقض هذه الشُّ
التاّريخية أنَّ اليهود كتبوا أو رووا شيئاً عن أحداث لهم مع المسلمين )باستثناء 

روايات من أسلم منهم(.

وقد تقصَّ جواد علي في هذا الموضوع وبحث، ووصل إلى أنَّ قصّة يهود 
جزيرة العرب قبل الإسلام، قصّة لا تستند إلى مؤلفاتٍ تأريخيّةٍ كُتبت في تلك 
الأيام، ولا إلى نصوص جاهليّة عربيّة أو أعجميّة لها علاقة بيهود كُتبت في ذلك 
العهد، ولكن تستند في أكثر تفاصيلها إلى موارد إسلاميّة، ذكرتهم وأشارت إليهم 
لمناسبة ما وقع بينهم وبين الرسول من خلاف، وقد ورد شيء كثير بحقّهم 
يتعلقّ  الغزوات،  أخبار  الأخبار ولا سيما  الحديث وفي  الكريم وفي  القرآن  في 
معظمه بأمر الخصومة التي وقعت بينهم وبين النبي عند قدومه يثرب، 

فهو لا صلة له لذلك إلّ بما له علاقة بهذه الناحية. 

وما ورد عنهم إذن هو من مورد واحد وطرف واحد.

]]]- منقذ بن محمود السقار: تنزيه القرآن الكريم عن دعاوى المبطلين، رابطة العالم الإسلامي، ص67-66.



229

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

اليهود،  أي  والشأن،  التأريخ  بهذا  العلاقة  أصحاب  من  الثاني  الطرف  أما 
فلا صوت لهم فيه، ولا رأي، فلم تصل إلينا منهم كتابة ما عنهم في علاقتهم 
بالإسلام، كذلك لم تصل إلينا كتابة أو رواية أو خبر عن أولئك اليهود في الموارد 
التأريخية التي دوَّنها غيرهم من مؤرخي يهود وكُتَّابهم عن علاقة يهود جزيرة 
العرب بالإسلام، وعن إجلاء يهود الحجاز من مواضعهم إلى بلاد الشام، لا في 
العربية ولا في العبرانية ولا في بقية اللغات، مع ما لهذا الحادث من خطر في 

تأريخ اليهود في جزيرة العرب]]].

ونفى جواد علي زيف ما كتبه المستشرقون عن أثر اليهود في الجاهليين أو 
أثر الجاهليين في اليهود، ومما قاله: »وما دمنا لا نملك نصوصًا يهوديةّ جاهليّة، 
نتحدّث  أن  إذن  فليس في وسعنا  ليهود،  تتعرضّ  عربيّة جاهليّة  نصوصًا  ولا 

باطمئنان عن أثر اليهود في الجاهليين أو أثر الجاهليين في اليهود«]]].

ونصوصه  التلمود  في  اليهود  أساطير  وصول  يستحيل  ثانية:  جهة  ومن 
كتبه  مما  ذلك  ونستشهد على  العربية،  الجزيرة  إلى عرب  الأخرى  والأساطير 

ولفنسون وعبد الوهاب المسيري.

يقول إسرائيل ولفنسون: »إن سكوت المراجع الإسرائيلية عن سرد حوادث 
اليهود في الجزيرة العربية يدل دلالة قاطعة على أن اليهود في بلاد العرب كانوا 
منقطعين تمام الانقطاع عن بقية أبناء جنسهم في جهات العالم، ولم تكن لهم 
النبوغ والعبقرية في يهود بلاد  بهم أي صلة«]]]. ويقول: »لم يظهر شيء من 
العرب مطلقًا، ولم تشتهر من بينهم شخصية واحدة في كل عصورها بالرقي 

الفكري«]]].

لها  كانت  العرب  بلاد  اليهودية في  أن  يعتقد  )شير(  العالم  »وكان  ويقول: 

]]]- انظر جواد علي: المفصل فى تاريخ العرب قبل الإسلام، )ت 1408هـ(، دار الساقي، ط4، 2001م، )12/ 141، 142(. 

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 143(. 

]]]- إسرائيل ولفنسون: تاريخ اليهود في بلاد العرب في الجاهلية وصدر الإسلام، مصر، مطبعة الاعتماد، لجنة التأليف والترجمة 

والنشر، 1914م، ص12-11.

]]]- م.ن، ص12.



230

يعرف  ما  لكل  خاضعة  غير  لكنها  أساسها  في  يهودية  كانت  خاصة،  صبغة 

بالقانون التلمودي«]]].

أما عبد الوهاب المسيري، فقد ذكر في موسوعته النقاط الآتية التي يهمنا 

الاستشهاد بها هنا:

- كان يهود الجزيرة العربيّة منعزلين عن يهود العالم، وعن مراكز الدراسة 

لم  آنذاك  العالم  يهود  إن  ويقُال  بل  وبابل،  فلسطين  في  والفقهية  التلمودية 

ونهم يهودًا ... ومن هنا تكون التفرقة بين يهود عصر موسى ويهود  يكونوا يعدُّ

المدينة، ومن هنا تكون ضرورة افتراض عدم وجود استمرار يهودي]]].

- لم يرد ذكر يهود الجزيرة العربية في المراجع اليهودية أو غير اليهودية قبل 

العالم. وكانت علاقتهم  يهود  ببقية  نظراً لانقطاع علاقتهم   الرسول بعث 

بيهود فلسطين، الذين كانوا يتحدثون الآرامية، علاقة تجارية لا تختلف عن 

على  يدل  ما  القرائن  من  هناك  إنّ  بل  بهم.  الأخرى  العربية  القبائل  علاقة 

أن يهود دمشق وحلب لم يكونوا )في القرن الثاني الهجري/ الثامن الميلادي( 

ون يهود الجزيرة العربية يهودًا على الإطلاق؛ نظراً لأنهّم لم يكونوا يعرفون  يعدُّ

التلمود وإن عرفوه لم يخضعوا لقوانينه. ويقُال إن اليهودية التي اعتنقها عرب 

الجزيرة كانت أشبه بحزب قبََلي أكثر من كونها دينًا له أصول وأبعاد كدين 

يهود فلسطين، إذ كان مجرد اعتناق أحد رؤساء القبائل أو البطون أو الأفخاذ 

د أتباعه]]]. للديانة اليهودية يؤدي تلقائيًا إلى تهوُّ

]]]- إسرائيل ولفنسون: تاريخ اليهود في بلاد العرب في الجاهلية وصدر الإسلام، مصر، مطبعة الاعتماد، لجنة التأليف والترجمة 

والنشر، 1914م، ص13.

]]]- عبد الوهاب المسيري: موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، مصر، دار الشروق، ط1، 1999م، )4/ 28(. 

]]]- م.ن، )4/ 235(. 



231

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ويتبيَّ من القرآن الكريم، أنّ اتصّال الرسول باليهود اتصالً مباشًرا إنما 

كان في يثرب، أما في مكة، فلم يكن لليهود فيها شأن يذكر، لذلك لا نجد في 

تقريع  منها، من  المتأخر  المدنيّة، ولا سيما  الآيات  نجده في  ما  المكية  الآيات 

لليهود وتوبيخ لهم، لوقوفهم موقفًا معادياً من الإسلام، واتفاقهم مع المشركين 

في معارضة الرسول ومقاومته. 

إذًا، لم يكن لليهود نفوذٌ كبير ولا جاليات كبيرة في مكة، فلو كان لهم نفوذ 

فيها أو رأي مسموع، لسمعنا به كما سمعنا بخبرهم في يثرب، ولكان لهم حيّ 

خاص بهم، ومكانة بين رجال قريش، كالذي كان عليه يهود يثرب في اتصالهم 

إليهم في  أشُير  ما  المكيَّة، على نحو  ور  السُّ إليهم في  بالأوس والخزرج، ولأشُير 

ور المدنيَّة، ثم لما اضطر رجال قريش للذهاب إلى يثرب مرارًا، لاستشارتهم  السُّ

في أمر سلوكهم مع المسلمين، ولما جاء سادات يهود يثرب إلى مكة، لتحريض 

أهلها على مقاومة الرسول، ولعقد حلف معهم عليه]]].

الذي  لامنس  المستشرق  على  ولفنسون  إسرائيل  اليهودي  المؤرِّخ  ردَّ  وقد 

الإسلام،  ظهور  قبيل  مكّة  يسكن  كان  اليهود  من  عددًا  أنّ  يثبت  أن  حاول 

وقال: »إنّ نظرياته لا يطمئن إليها الباحث، ولو صح ما ادّعاه هذا العالم لكان 

لليهود حي خاص بهم في مكة، ولكان لهم معبد خاص يقيمون فيه صلواتهم 

ويدرسون كتبهم، وليس في جميع المصادر التاّريخيّة القديمة ما يشير أقل إشارة 

إلى وجود شيء من ذلك«]]].

وعلى فرض أنَّ أحدًا عاند الحقائق السابقة، وأصرَّ على أنَّ الرسول أخذ 

أو  الديني  أنفسهم ومدى علمهم بموروثهم  اليهود  اليهود، فلننظر حال  عن 

كتبهم الدينيّة أو دينهم آنذاك:

يقول جواد علي بعد استقصاء شامل وطويل: »ونحن لا نستطيع أن نتصوَّر 

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 119(. 

]]]- إسرائيل ولفنسون: تاريخ اليهود في بلاد العرب في الجاهلية وصدر الإسلام، ص94.



232

أنَّ سواد يهود الجاهلية كانوا على علم بالكتابة وبالقراءة ثم بأحوال دينهم 

وأموره. وفي القرآن الكريم أنَّ هذا السواد كان جاهلً ليس له علم ولا خبر 

بأمور دينه وشريعته، وأنَّه مقلد تابع لما تقوله له أحباره وربَّانيوه، فكل ما 

الً  ا وعلمً]]]. مع أنّ من بين أولئك من كان دجَّ كانوا يقولونه له، كانوا يرونه حقًّ

ليس على درجة من دراية وعلم، ومن كان ينطق بالباطل ولا يخشى الكذب، 

سلطان  ومقلديهم  أتباعهم  على  لهؤلاء  كان  وأنَّه  ومالً،  كسبًا  بذلك  لينال 

عظيم«. ثم يقرّر: »فغالبيّة يهود جزيرة العرب في الجاهليّة، هم في مستوى 

يهم وانقطاعهم عن غيرهم  يعدّ دون مستوى يهود البلاد الأخرى، بسبب تبدِّ

من اليهود«]]].

»لا  وأنَّهم  المتواضع،  العرب  اليهود  ثقافة  بمستوى  خلدون  ابن  وأفادنا 

ة من أهل الكتاب«]]].  يعرفون من ذلك إلَّ ما تعرفه العامَّ

الجاهلية  في  العرب  جزيرة  يهود  سواد  يكون  أن  علي  جواد  واستبعد 

العربية،  اللهجات  من  لهجة  يتكلمون  كانوا  أنهم  ورأى  العبرانية،  يتكلمون 

ون التوراة والتلمود والكتب المقدسة لسواد الناس من العبرانية  وكانوا يفُِّس

إلى العربية، لأنهم لم يكونوا يعرفون العبرانية.

ثم بيَّ جواد علي أنَّه لم يظهر في يهود جزيرة العرب من حاز على شهرة 

أو  العراق  يهود  بين  ظهر  ما  نحو  والخطابة على  والتأليف  والفقه  العلم  في 

فلسطين أو مصر، وإلا لاشتهر أمره وذاع خبره، كما ذاع خبر علماء يهود بابل 

وفلسطين ومصر. 

يُّونَ لَ يعَْلمَُونَ الكِْتاَبَ إلِا أمََانَِّ وَإنِْ هُمْ إلِا يظَنُُّونَ )78(، وانظر تفسير ابن كثير، )1/ 310(.  ]]]- انظر قوله تعالى: وَمِنْهُمْ أمُِّ

ة اليهود«، عبد الرحمن بن محمد الثعالبي )ت 875هـ(: الجواهر الحسان في  يُّونَ هنا: عبارةٌ عن عامَّ وفي تفسير الثعالبي: »وأمُِّ

تفسير القرآن، تحقيق: محمد علي معوض، عادل أحمد عبد الموجود، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط1، 1418هـ، )1/ 267(. 

]]]- انظر جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 133(. 

]]]- انظر عبد الرحمن بن محمد، ابن خلدون )ت 808هـ(: ديوان المبتدأ والخبر )مع المقدمة(، تحقيق: خليل شحادة، بيروت، 

دار الفكر، ط2، 1988م، )1/ 554، 555(. 



233

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

وهناك جملة عوامل حالت دون نبوغ أحد من اليهود، منها أن يهود جزيرة 

العرب مهما قيل عنهم وعن رقيِّهم وارتفاع مستواهم عن مستوى من كان في 

الفلاحين  جوارهم، لم يكونوا في ثقافتهم وفي مستواهم الاجتماعي أرقى من 

وسكان القرى وما إليها في العراق أو فلسطين أو مصر، كما أنَّ حالتهم المادية 

لم تكن على مستوى عال بحيث يمكن أن تقاس بالأحوال المادية التي كان عليها 

اليهود الآخرين في الأرضين المشار إليها، أو أصحاب تلك الأرضين من غير يهود. 

ثم إنّ عددهم مهما قيل فيه، لم يكن كبيراً، فرجالهم المحاربون مثلً لم يكونوا 

العدد والظروف  الحجاز كلهّ بضعة آلاف، وفي مثل هذا  يتجاوزون كلهم في 

والأحوال لا يمكن بالطبع أن تتوفر الإمكانيات المساعدة على البحث والتَّتبع 

والتَّعمق في العلم]]].

وهذا لا يعني أنَّه لم يكن منهم أناس من أهل العلم، ولكنهم قلائل جدًا، 

فلا يستبعد جواد علي أن يكون من بين رجال الدين من الديانتين اليهودية 

والمسيحية أناس كانوا على قدر العلم والفهم بأمور التوراة والإنجيل وبالقصص 

الإسرائيلي والنصراني وعلى شيء من الإلمام بالتأريخ؛ فقد كان من بينهم أناس 

هم من أصل رومي أو سرياني أو عبراني؛ فليس من المستبعد أن يكون لهم حظ 

من العلم بالأمور المذكورة أخذوه من كتبهم المكتوبة بلغاتهم ومن دراساتهم 

لأمور الدين]]].

3. قصّة النضر بن الحارث مع رسول الله وامتحان عملي منذ ذلك الوقت 

بصدق الإسلام

كانت قصّة النَّضر بن الحارث من الدلالات الواضحة لقريش وغيرها على 

صدق النبي والإسلام، وقد تعلَّم النضر في الحيرة أحاديث ملوك الفرس، 

ر قومه ما أصاب  فكان إذا جلس رسول الله مجلسًا فذكَّر فيه بالله، وحذَّ

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 134، 135(. 

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )1/ 123(. وناقش جواد علي في موضع آخر قضية تبادل المعارف والعادات 

والتقاليد بين الجاهليين واليهود، والتَّأثر المتبادل بينهم. انظر جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 143، 144(.



234

من قبلهم من الأمم من نقمة الله، خلفه في مجلسه إذا قام، ثم قال: أنا والله 

ثكم أحسن من حديثه.  يا معشر قريش أحسن حديثاً منه، فهلم إليَّ، فأنا أحدِّ

ثهم عن ملوك فارس ورستم واسبنديار، ثم يقول: بماذا محمد أحسن  ثم يحدِّ

حديثاً مني؟

معيط  أبي  بن  عقبة  معه  وبعثوا  الحارث  بن  النَّضر  القريشيون  فأرسل 

لهم صفته،  وصفا  محمد،  عن  لهما: سلاهم  وقالوا  بالمدينة،  يهود  أحبار  إلى 

من  عندنا  ليس  علم  وعندهم  الأول،  الكتاب  أهل  فإنهم  بقوله،  وأخبراهم 

 ،علم الأنبياء. فخرجا حتى قدما المدينة، فسألا أحبار يهود عن رسول الله

التوراة، وقد  ووصفا لهم أمره، وأخبراهم ببعض قوله، وقالا لهم: إنكم أهل 

جئناكم لتخبرونا عن صاحبنا هذا. فقالت لهما أحبار يهود: سلوه عن ثلاث 

نأمركم بهن، فإن أخبركم بهن فهو نبي مرسل، وإن لم يفعل فالرجل متقوِّل. 

والأشياء الثلاثة التي اقترحوها عليهم هي قصة فتية أهل الكهف، وقصة ذي 

القرنين، وقضية الروح. 

فأقبل النَّضر بن الحارث وعقبة بن أبي معيط حتى قدما مكة على قريش، 

القرآن  فأجابهم  الثلاثة،  الأمور  هذه  عن  وسألوه   الله رسول  جاءوا  ثم 

والرسول عنها كما وردت تفصيلاتها في سورة الكهف]]].

النَّضر بن  وهنا يقول إسرائيل ولفنسون ويدافع )خلال حديثه عن قصة 

الحارث(: »وينفي بعض المستشرقين صحة هذه القصة الخطيرة دون أن يأتوا 

بدليل تطمئن إليه، والحق إنِّه من العسير إنكار رواية تاريخية كانت سببًا في 

نزول سورة الكهف والآيات الخاصة بالروح وذي القرنين«]]].

اليهود لم يعلموا  أن  استنتاجًا واقعيًّا، يدل على  إنّ ولفنسون يستنتج  بل 

]]]- سورة الكهف، الآيات: 1، 9، 83، 85. عبد الملك بن هشام )ت 213هـ(: السيرة النبوية، تحقيق: مصطفى السقا وإبراهيم 

الأبياري وعبد الحفيظ الشلبي، مصر، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، ط2، 1955م، )1/ 301، 308(.

]]]- إسرائيل ولفنسون: تاريخ اليهود في بلاد العرب في الجاهلية وصدر الإسلام، ص98.



235

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

أو يخبروا الرسول شيئاً عن القصص في قصة النَّضر بن الحارث، ولا سمع 

الرسول منهم، ويدلل على ذلك بأمرين، يقول: »وعندنا دليل يحملنا على 

الاعتقاد بأن هذه الرواية من المحتمل أن تكون واقعية، وهي أن في التلمود 

قصة مشهورة تشبه قصة أهل الكهف، ومن هذه القصة أخذ أحبار اليهود 

هوها للرسول بواسطة وفد بني قريش«. الأسئلة التي وجَّ

مرة  مرتين،  به  نستشهد  أن  الممكن  الذي من  الثاني  الدليل  إلى  ينقلنا  ثم 

بما يتعلق بالسياق الذي نتحدث عنه، ومرة كتأييد للأدلة الواضحة عن عدم 

وجود يهود )أو ذوي علم من اليهود( في مكة، يقول: »وتؤيد هذه القصة ما 

ذهبنا إليه من أنه لم يكن بمكة أحد من اليهود، إذ لو وجد منهم في مكة ما 

أوفد بنو قريش وفدهم إلى المدينة ليسألوا أحبار اليهود عن شأن النبي، وإذا 

وجد منهم أحد فلا بد أن يكون غير عالم«]]].

4. اليهود ومعاداة الرسول والدعوة الإسلاميّة

وتعاهد  اليهود،  مع  بود  تعامل  المنورة  المدينة  إلى   الرسول دخل  لمَّا 

داموا  ما  لهم،  اشترط  لما  بالوفاء  العهد  فيها  لهم،  كُتبت  صحائف  في  معهم 

موفين بالوعد وبالعهد، وأمور أخرى عديدة]]].

مجيء  من  الأولى  الأيام  في  سيئة  المسلمين  مع  اليهود  علاقات  تكن  ولم 

ما  المدينة  أهل  بين  الإسلام  انتشار  اليهود في  ير  المدينة، ولم  إلى   الرسول

يضيرهم شيئاً أو يلحق بهم أذى، ولكن لمَّا دخل أهل المدينة في الإسلام أفواجًا، 

لهم  وإلى مشاركتهم  فيه  الدخول  إلى  يدعونهم  اليهود  إلى  المسلمون  ه  وتوجَّ

بالتوراة، وبرسالة  بالوحي ويؤمن  يقول  أنهم أهل دين  باعتبار  في عقيدتهم 

الرسل، فهم لذلك أولى بقبول هذه الدعوة من الوثنيين، أدركت جمهرتهم أن 

]]]- إسرائيل ولفنسون: تاريخ اليهود في بلاد العرب في الجاهلية وصدر الإسلام، ص98.

]]]- انظر مثلً كتابه بين المهاجرين والأنصار وموادعة يهود، ابن هشام: السيرة النبوية، )1/ 501(. عبد الرحمن بن عبد 

الله السهيلي )ت 581هـ(: الروض الأنف في شرح السيرة النبوية لابن هشام، تحقيق: عمر عبد السلام السلامي، بيروت، دار 

إحياء التراث العربي، ط1، 2000م، )4/ 171(. 



236

التوسع والانتشار ومن  الإسلام إذا ما استمر على هذا المنوال في المدينة من 

وهي  ورثوها،  التي  عقيدتهم  على  فسيقضي  أيضًا،  اليهود  إلى  دعوته  توجيه 

عقيدة لا تعترف بقيام نبي من غير بني إسرائيل؟

عن  ودافعوا  دينهم،  تغيير  وأبوا  الإسلام،  في  الدخول  اليهود  رفض  وقد 

عقيدتهم وتمسكوا بها، وجادلوا المسلمين في ذلك.

وهكذا بدأت خصومة اليهود للإسلام خصومة فكرية، ثم تطورت إلى معارك 

وحروب، والحروب كما نعلم تبدأ نزاعًا في الآراء والأفكار ثم تتحوَّل إلى صراع 

ونزاع وقتال]]]. 

واللافت أنَّ اليهود وساداتهم الذين عادوا الرسول والدعوة الإسلامية لم 

به التي يتكلَّم بها من يتكلَّم، وإنما كان لعداوتهم أسباب سنأتي  يتكلموا بالشُّ

على ذكرها وعلى ذكر من دخل الإسلام منهم، وهذا تصديق عملي على بطلان 

به.  ما يثيره أصحاب الشُّ

فلقد أورد ابن هشام أسماء من عادى رسول الله من اليهود، من بني 

النضير، ومن بني قينقاع، ومن بني قريظة، ومن بني ثعلبة.

ثم عقَّب بعد ذكرهم بقوله: »فهؤلاء أحبار اليهود، أهل الشرور والعداوة 

الشرور  الإسلام  لأمر  والنصب  المسألة،  وأصحاب  وأصحابه،   الله لرسول 

ليطفئوه«]]].

لإحراجه   الرسول إلى  اليهود  هها  وجَّ أسئلة  من  أمثلة  القرآن  في  ونجد 

التوراة،  أشياء مذكورة في  أسئلة عن  بزعمهم، وسألوه  ولإظهار فساد دعوته 

المشركين  من  غيرهم  إلى  وأوحوا  عديدة،  محرجة  أخرى  أشياء  عن  وسألوه 

]]]- انظر تفاصيل ذلك عند ابن هشام: السيرة النبوية، )1/ 513 وما بعد، و519 وما بعد، و527 وما بعد(. وجواد علي: المفصل 

في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 120، 121 وما بعد(. ويمكن رصد تفاصيل عن هذه القضايا في كتاب: تاريخ اليهود في بلاد 

العرب في الجاهلية وصدر الإسلام لإسرائيل ولفنسون.

]]]- ابن هشام: السيرة النبوية، )1/ 514 - 516(. 



237

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

بأسئلة مماثلة ليلقوها على الرسول لامتحانه وإحراجه، وقد نزل الوحي 

أجدادهم  به  قام  بما  وبتذكيرهم  أقوالهم هذه،  وبتأنيبهم على  عليهم،  بالرد 

وأسلافهم في مقام أنبيائهم من عدم التصديق برسالتهم ومن الطعن بهم ومن 

إصرارهم على عبادة الأوثان والكفر بالتوحيد]]].

إنَّ  قالوا  أنَّهم  والإحراجات  الأسئلة  وإثارة  المحاججات  هذه  في  نجد  ولم 

الرسول أخذ عنهم! فلو كان هناك شبهة لأخبر بها اليهود هؤلاء الوثنيين. 

 للرسول اليهود  لعداوة  الحقيقي  السبب  هشام  ابن  يسوق  لذلك 

يهود  أحبار  ذلك  عند  ونصبت  إسحاق:  ابن  »قال  بقوله:  الإسلامية  والدعوة 

لرسول الله العداوة، بغياً وحسدًا وضغنًا، لما خصَّ الله تعالى به العرب من 

أخذه رسوله منهم، وانضاف إليهم رجال من الأوس والخزرج، ممن كان عسي 

)بقي( على جاهليته فكانوا أهل نفاق على دين آبائهم من الشرك والتكذيب 

بالبعث«]]].

بالمحاججة  يتَّصف  كان  آنذاك  واليهود  المسلمين  بين  الأمور ومآلها  فواقع 

إشارات  تحمل  ويجعلها  عنها،  المثارة  بهة  الشُّ ينفي  واقع  وهو  والعداوة، 

استفهام كثيرة. 

5. دخول يهود في الإسلام

دخل عديد من اليهود في الإسلام، سواء في عصر الرسول أو عصر الخلفاء 

الراشدين، ومنهم من صار شديد القرب من الرسول كزوجته صفية، وهي 

ة الأحبار(  ابنة أحد زعمائهم. والشاهد هنا أن دخول هؤلاء في الإسلام )وخاصَّ

أتى  أنَّه  واتِّهامه  اليهود  يد  الرسول على  تعلُّم  المثارة حول  به  الشُّ ينسف 

.بالإسلام من اليهودية. وهؤلاء هم شهادة صدق الإسلام والقرآن والرسول

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 122، 123(. 

]]]- ابن هشام: السيرة النبوية، )1/ 513(. 



238

محمد]]]،  وأولاده:  الإسرائيلي]]]،  الحارث  بن  سلام  بن  الله  عبد  هؤلاء:  فمن 

ويوسف]]]، وأخوه: ثعلبة]]]، وعمته خالدة أو خلدة بنت الحارث]]]، وابن أخته: 

سلام]]].

ومنهم: يامين بن يامين، أو: يامين بن عمير بن كعب بن عمرو بن جحاش، 
من بني النضير]]].

ومنهم: أسد بن سعية القرظي]]].

ومنهم: مخيريق النَّضري الإسرائيلي]]].

ومنهم: كعب الأحبار )كعب بن ماتع(]1]].

علماء  من  محمد  وابنه  الأوسي،  ثم  القرظي،  سليم  بن  كعب  ومنهم 
التابعين]1]].

ومنهم: رفاعة بن سموأل، خال صفية بنت حيي بن أخطب أم المؤمنين، 
.[[1[زوج النبي

]]]- يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر )ت 463هـ(: الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تحقيق: علي محمد البجاوي، دار 

الجيل، بيروت، ط1، 1992م، )3/ 921 - 923(. علي بن أبي الكرم، عز الدين ابن الأثير )ت 630هـ(: أسد الغابة، دار الفكر، بيروت، 

1989م، )3/ 160، 161(. أحمد بن علي، ابن حجر العسقلاني )ت 852هـ(: الإصابة في تمييز الصحابة، تحقيق: عادل أحمد عبد 

الموجود، علي محمد معوض، بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1415هـ، )4/ 102 - 104(. 

]]]- ابن عبد البر: الاستيعاب، )3/ 1374(. ابن الأثير: أسد الغابة، )4/ 325(. ابن حجر: الإصابة، )6/ 19(. 

]]]- ابن عبد البر: الاستيعاب، )4/ 1590(. ابن الأثير: أسد الغابة، )4/ 753(. ابن حجر: الإصابة، )6/ 543(. 

]]]- ابن عبد البر: الاستيعاب، )1/ 210(. ابن حجر: الإصابة، )1/ 519(.

]]]- ابن هشام: السيرة النبوية، )1/ 517(. ابن الأثير: أسد الغابة، )6/ 78(. ابن حجر: الإصابة، )8/ 98(. 

]]]- ابن الأثير: أسد الغابة، )2/ 261(. 

]]]- ابن عبد البر: الاستيعاب، )4/ 1589(. ابن الأثير: أسد الغابة، )4/ 692(، ابن حجر: الإصابة، )6/ 502(. 

]]]- ابن عبد البر: الاستيعاب، )1/ 96(. ابن الأثير: أسد الغابة، )1/ 85(، ابن حجر: الإصابة، )1/ 206(. 

]]]- ابن حجر: الإصابة، )6/ 46، 47(. 

]1]]- ابن الأثير: أسد الغابة، )4/ 187(، ابن حجر: الإصابة، )5/ 481، 482(. 

]1]]- ابن عبد البر: الاستيعاب، )3/ 1317، 1318(. ابن الأثير: أسد الغابة، )4/ 187(، ابن حجر: الإصابة، )5/ 481، 482(. 

]1]]- ابن عبد البر: الاستيعاب، )2/ 500(. ابن الأثير: أسد الغابة، )2/ 76(. 



239

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ومنهم: وهب بن منبه، العالم العابد، من التابعين]]].

الله: صفية بنت حيي بن أخطب بن سعية بن  ومنهم زوجة رسول 

ثعلبة بن عبيد بن كعب بن الخزرج بن أبي حبيب بن النضير بن النحام بن 

ناخوم، وقيل: ينخوم، وقيل: نخوم. والأول قاله اليهود، وهم أعلم بلسانهم]]].

6. مقارنة بين الإسلام واليهودية - شهادة التوحيد والإيمان وآية سورة الأنبياء 

والمزمور مثالً

بهات التي أثارها نولدكه، وكيف قرَّر أنَّ  فْنا في بداية هذا البحث الشُّ وصَّ

المصدر الرئيس للوحي الذي نزُِّل على النبي حرفيًّا، هو الكتابات اليهودية، 

إنَّها  الله(، وقال  إلا  إله  التوحيد في الإسلام )لا  وساق مثالً على ذلك شهادة 

مستقاة من عبارة يهودية.

»نجد فيما يتعلق بالموضوعات الواردة في  قول موريس بوكاي:  أولً  ونذكر 

التوراة والقرآن فروقاً شديدة تدحض كل ما قيل ادعاء -ودون أدنى دليل- عن نقل 

محمد للتوراة«]]].

ويقول: »صحة القرآن التي لا تقبل الجدل، وهي تعطي النصّ مكانةً خاصّةً 

بين كتب التنزيل، ولا يشترك مع نص القرآن في هذه الصحة لا العهد القديم 

ولا العهد الجديد«]]].

]]]- انظر محمد بن إسماعيل البخاري )ت 256هـ(: التاريخ الكبير، دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، الدكن، طبع تحت 

مراقبة: محمد عبد المعيد خان، )8/ 164(. علي بن الحسن، ابن عساكر )ت 571هـ(: تاريخ دمشق، تحقيق: عمرو بن غرامة 

الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، 1995م، )63/ 366(. عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي )ت 597هـ(:  العمروي، دار 

المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 

1992م، )7/ 140(. جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 141(. 

]]]- ابن عبد البر: الاستيعاب، )4/ 1871، 1872(. ابن الأثير: أسد الغابة، )6/ 169 - 172(. ابن حجر: الإصابة، )8/ 210(. 

]]]- موريس بوكاي: دراسة الكتب المقدسة في ضوء المعارف الحديثة، بيروت، دار المعارف، ص286 .

]]]- م.ن، ص151 .



240

ونأتي الآن إلى ذكر الشهادة اليهودية أو آية التوحيد، وهي حرفيًّا: »اسمع 

يا إسرائيل الرب إلهنا واحد«]]]. 

»إن  السعدي:  فوزي  يقول  ذلك،  لنستبين  ص  متخصِّ كتاب  إلى  ونذهب 

الدارس المدققّ يجد الفرق الجوهريّ بين الشهادتين، فالشهادة الإسلاميّة تبدأ 

الفرد صاحب الضمير الفردي يشهد على  الفرد المتكلم، أي الإنسان  بالضمير 

أنَّ الله إله العالمين واحد أحد، أما شهادة التوحيد اليهودية فتبدأ بخطاب إلى 

الأمة ككل، مما يسُقط بتاتاً فكرة الضمير والفرد والمسؤوليّة الخلقي، ففكرة 

الضّمير تتنافى مع فكرة الجماعة )القوميّة(. ثم تنتقل الشهادة بعد ذلك لتأكيد 

أنّ )الرب إلهنا(، واستخدام ضمير الملكيّة في سياق الديانة اليهوديةّ له دلالة 

الشعب  أو  اليهود  على  مقصورًا  ويجعله  الإله  يخصّص  فهو  عميقة،  قوميّة 

المختار. وفي نهاية الصلاة يأتي ذكر الرب الذي هو رب اليهود على أنه واحد، 

وهذا لا ينفي بأيّ حال تعداد الآلهة، فلليهود ربهم الواحد وللأغيار أربابهم، 

أي إنّ وحدانيّة الرب هي وحدانيّة الأمة وتقديسها«. 

من  علاقة  لها  ليس  اليهودية  التوحيد  آية  »إنّ  للقول:  السعدي  ويخلص 

قريب أو بعيد بالشهادة الإسلامية«. 

ا فيما نناقش وننقد، فيقول: »وهذا ينطبق أيضًا على  ثم يقرّر أمراً يهمّنا جدًّ

كثير من الجوانب التي يتُصوَّر أنها مشتركةٌ بين اليهوديةّ والإسلام، مثل الختان 

وقوانين الطعام«]]].

]]]- التثنية، 4/6. 

]]]- غازي السعدي: الأعياد والمناسبات والطقوس لدى اليهود، عمان، دار الجليل، 1994م، ص58. 



241

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ويذكر عبد الوهاب المسيري أنَّ الحلوليّة الثنائيّة الصلبة في العقيدة اليهوديةّ 

س، وأوله: الإله، وتفسيره عندهم كما  ى من خلال الثالوث الحلولي المقدَّ تتبدَّ

يأتي: »يختفي الإله الواحد العلي المنزَّه ويظهر بدلً منه إله يسرائيل الذي يتَّحد 

بجماعة يسرائيل )الإنسان( وبأرض وتاريخ يسرائيل )الطبيعة(«]]].

ونجد هذه المعاني متناثرة في التوراة]]]، كما نجد في سفر التكوين أنَّ الرب 

ليس له من محب غير اليهود، أما باقي البشر فهم أعداؤه]]].

ونأتي إلى مقارنة أخرى تتعلق بحقائق الإيمان بين القرآن والكتاب المقدس؛ 

الإيمان  حقائق  على  تركز  أن  جميعًا  قارئها  يتوقع  الله  ينزلها  التي  فالكتب 

البدهي أن  بالله وأنبيائه وملائكته وكيفية عبادته، ومن  الرئيسة كالتعريف 

بدعًا عن إخوانه  فالنبي لم يكن  الكتب، لوحدة مصدرها،  تتطابق هذه 

الأنبياء، بل جاء لبيان المعاني ذاتها التي بعثهم الله للدعوة إليها، وفي مقدمة 

رسَْلنَْا مِن قَبلْكَِ مِن رَّسُولٍ إلَِّ 
َ
ذلك توحيد الله والتعريف به وبصفاته: وَمَا أ

كَ  وحَِ إلَِْ
ُ
ناَ فاَعْبُدُونِ]]]، والتحذير من الشرك: وَلَقَدْ أ

َ
نَّهُ لَ إلََِ إلَِّ أ

َ
نوُحِ إلَِهِْ أ

بلَِ  الَْاسِِينَ  مِنَ  وَلََكُونَنَّ  عَمَلُكَ  لََحْبَطَنَّ  كْتَ  شَْ
َ
أ لَئنِْ  قَبلْكَِ  مِنْ  ِينَ  الَّ وَإِلَ 

اكرِِينَ]]]، فهذه حقائق أطبق الأنبياء على ذكرها، ولا  َ فَاعْبُدْ وَكُن مِّنْ الشَّ اللَّ
يتصور خلو دعوة نبي منها، فالتشابه بينها لازم لها، وهو دليل وحدة أصلها، 

التعريف بهذه الحقائق فذاك دليل تحريف بعضها،  وأما الاختلاف بينها في 

وأنه ليس من عند الله تعالى.

بالله وصفاته،  التعريف  الإيمان، وهي  أهم مسألة من مسائل  ونثير هنا 

ليقيس القارئ الشاهد على الغائب.

]]]- عبد الوهاب المسيري: موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، )5/ 32(. 

]]]- إرميا، سفر7، سفر 16. 

]]]- سفر التكوين، 23. 

]]]- سورة الأنبياء، الآية 25.

]]]- سورة الزمر، الآيتان 66-65.



242

وفي التعريف بالله وصفاته يتشابه الكتابان )القرآن والكتاب المقدس( بقدر 

ما يحويه الكتاب المقدس من الحق، ويفترقان بقدر ما تحويه هذه الكتب من 

الشوائب والتحريف بسبب التدخل البشري فيها.

ولا ريب أنّ في الكتاب المقدّس اليوم مجموعة من النّصوص التي تعظمّ 

الله وتتحدّث عن وحدانيته، فأصول هذه الكتب من عند الله، وهذه الحقائق 

الإيمانيّة الصحيحة بقايا آثار الأنبياء في هذا الكتاب، فتطابق القرآن معها دليل 

على وحدة المصدر، وهو الله عز وجل، ولا يعني بالضرورة أن القرآن نقل منها؛ 

إذ التشابه لا يدل بالضرورة على النقل، فقد تطابق الإنجيليون الأربعة )متى 

ومرقس ولوقا ويوحنا( في الكثير من نصوصهم مع أسفار العهد القديم، ولم 

يزعم أحد من مثيري الأباطيل عن القرآن أنهم كانوا ينقلون من العهد القديم 

أو من بعضهم البعض.

يمكن  فإنهّ  المعاني،  بعض  في  المقدّس  والكتاب  القرآن  بين  التطابق  وإزاء 

أن  يحُيل  ما  وهو  الكتابين،  بين  المختلفة  التفاصيل  من  الكثير  رصد  للمتابع 

يكون أحدهما مصدرًا للآخر، فالله -بحسب القرآن الكريم- إله عظيم بائن 

من خلقه، مستو على عرشه استواء يليق بجلاله، لا ندرك كُنه ذاته ولا كيفيّة 

مِيعُ البَصِيُر]]]، بينما هو بحسب الكتاب  ءٌ وَهُوَ السَّ صفاته: لَيسَْ كَمِثلْهِِ شَْ

المقدس إله يخالط مخلوقاته، فيتجسّد في صورٍ بشريةٍّ، وينزل إلى الأرض، ويمشي 

الأرض«]]]،  شوامخ  وينزل ويمشي على  مكانه،  من  يخرج  الرب  ذا  »هو  فيها: 

لاته: »طأطأ السماوات ونزل، وضباب  ويركب على الملائكة )الكروبيم(]]] في تنقُّ

]]]- سورة الشورى، الآية 11.

]]]- ميخا: 1/ 3.

]]]- الكروبيم مخلوقات ملائكية تختص بعبادة وتسبيح الله. ووصف الإصحاح الأول والإصحاح العاشر من سفر حزقيال أربعة 

حيوانات، بأنها تشبه الكروبيم، كل منها لها أربعة وجوه: وجه إنسان وأسد وثور ونسر، ولكل منها أربعة أجنحة، واستخدم 

الكروبيم جناحان للطيران وجناحان لتغطية أجسادهم، وبدا أن لهم مثل يد الإنسان تحت أجنحتهم. انظر: سفر التكوين 3/ 

24. حزقيال 1/ 5، 8. 10/ 7، 8. 12: 15-28.



243

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

تحت رجليه، ركب على كروب، وطار، ورئي على أجنحة الريح ... «]]]، وقد نزل 

الرب موسى  لوجه »ويكلم  الاجتماع، فكلم موسى وجهًا  باب خيمة  إلى  مرة 

وجهًا لوجه، كما يكلم الرجل صاحبه«]]].

والشراب  الطعام  عن  القرآن-  -بحسب  منزهًا  وجل  عز  الله  كان  وإذا 

والنقائص فإن الكتاب المقدس يزعم أن الرب زار إبراهيم وأكل عنده بعض 

اللحم مع اللبن]]].

وإذا كان القرآن ينزه الله سبحانه وتعالى عن الشبيه والمثيل: لَيسَْ كَمِثلْهِِ 

الكتاب  في  فإنَّه   ،[[[ٌحَد
َ
أ كُفُوًا  لَُّ  يكَُن  وَلمَْ   ،[[[البَصِيُر مِيعُ  السَّ وَهُوَ  ءٌ  شَْ

نعمل  الله:  »وقال  له:  مشابهًا  الذي خلقه  بالإنسان  يكون  ما  أشبه  المقدّس 

الإنسان على صورتنا كشبهنا«]]]. 

وهكذا، فإنّ هذا وغيره يثبت التباين الكبير في أهم مسألة كان يفترض أن 

ينقلها النبي من الكتاب المقدّس لو كان هو مصدره في التعرف على الله 

هذه  في  الكتاب  خالف   النبي إلى  به  الموحى  القرآن  لكن  وتعالى،  تبارك 

المسائل وغيرها؛ لأنهّ وحي الله تبارك وتعالى]]].

 أما قول نولدكه إنَّ آيات قرآنيّة اقتبُست حرفيًّا من العهد القديم، مثلما 

ورد في سورة الأنبياء، الآية: 105، وهي -برأيه- تطابق ما ورد في المزمور )29/ 

37(، فنذكر طرفي المقارنة لنستبين ذلك: 

]]]- صموئيل: 22/ 10 - 11. حزقيال 1/ 6، 10. 10/ 14. 11/ 23.

]]]- الخروج: 33/ 11.

]]]- التكوين: 18/ 8.

]]]- سورة الشورى، الآية 11.

]]]- سورة الإخلاص، الآية 3.

]]]- التكوين: 1/ 26.

]]]- انظر منقذ بن محمود السقار: تنزيه القرآن الكريم عن دعاوى المبطلين، ص67 - 70.



244

رضَْ يرَِثُهَا عِبَادِيَ 
َ
نَّ الْ

َ
بُورِ مِنْ بَعْدِ الّذِكْرِ أ يقول الله تعالى: وَلَقَدْ كَتَبنَْا فِ الزَّ

.[[[َالُِون الصَّ

الأبد  إلى  أتقيائه،  عن  يتخلى  ولا  الحق  يحب  الرب  »لأن  المزمور:  وفي 

يحُفظون، وأما نسل الأشرار فينقطع«]]].

فأين التشابه؟! ولو ورد فحكمه حكم ما ذكرنا من قبل من أنَّ الإسلام هو 

خاتم الشرائع والمهيمن عليها.

بهة التي يتكلم بها نولدكه، وأقصد تأثُّر  ولا بد أن نشير هنا إلى عكس الشُّ

اليهود في فكرهم ودينهم بما حولهم من حضارات، ولقد استطاع جيمس فريزر 

من خلال دراسته للتوراة وتعمقه في علم الأنثربولوجيا أن يحصي ما في التوراة 

من عادات وتقاليد وتصوُّرات بدائية، وأن يقوم بتحليلها وفحصها واستبيان 

كنهها، عن طريق المنهج الأنثروبولوجي المقارن]]].

ث الدكتور محمد جلاء إدريس عن ثبوت التأثير الخارجي على الفكر  وتحدَّ

الديني اليهودي منذ القدم، وقال بالإضافة لذلك: »ومن بين تلك التأثيرات التي 

يحاول اليهود إنكارها وطمس معالمها تأثيرات الإسلام دينًا وفكراً وفلسفة على 

طوائف اليهود على مر العصور«]]].

تأثر  الدكتور محمد جلاء كتاباً كاملً عن قضية واحدة هي مدى  فكتب 

اليهود القرائين بالدين الإسلامي، وهدف إلى ما يأتي )ووصل إلى هذا الهدف(: 

»إبراز جوانب عديدة من التأثير الإسلامي على الفكر الديني اليهودي، وذلك 

]]]- سورة الأنبياء، الآية 105. 

]]]- المزمور )29/ 37(. 

]]]- محمد جلاء إدريس: التأثير الإسلامي في الفكر الديني اليهودي، مكتبة مدبولي، ص18. وانظر: جيمس فريزر: الفولكلور في 

العهد القديم )التوراة(، ترجمة: نبيلة إبراهيم، القاهرة، دار المعارف، 1982م، ص5-4. 

]]]- محمد جلاء إدريس: التأثير الإسلامي في الفكر الديني اليهودي، ص11-10. 



245

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

من خلال آراء ومعتقدات طائفة القرائين التي ظهرت منذ قرابة الألف عام، 

وللوقوف على عوامل الجذب الإسلامي«]]].

7. الرسول في كتب اليهود، وآيات نقد اليهود في القرآن الكريم

فَرِيقًا  بْنَاءَهُمْ وَإِنَّ 
َ
أ يَعْرفِوُنَ  كَمَا  يَعْرفُِونهَُ  الكِْتَابَ  آتيَنَْاهُمُ  ِينَ  الَّ قال تعالى: 

 .[[[َمِنهُْمْ لََكْتُمُونَ الَْقَّ وَهُمْ يَعْلَمُون
لقد ساروا من أثار الإشكالات وراء شبهات لا تثبت، وما استندوا على وقائع 

صحيحةٍ أو مقنعةٍ، هذا إن أحسنَّا الظنَّ بهم، بينما تركوا وتناسوا وتغاضوا عن 

.الوقائع الواضحة في التوراة، وأعرضوا عن النّصوص التي ذكُر فيها الرسول

ا  كتاباً خاصًّ ألَّف  البحث حين  من  كثيًرا  داود]]]  الأحد  عبد  علينا  واختصر 

الكتاب  اليهود والمسيحيين، وتأتي قيمة هذا  الرسول في كتب  وكاملً عن 

التَّوثيقيَّة من أنَّ مؤلِّفه كان كاهنًا كاثوليكيًّا من طائفة الكلدان، وأحد كبار 

رئيسًا  كونه  السابقة  ديانته  ودرَّس  سابقًا(،  إيران  في  أورميا  )قسيس  الكهنة 

لمجمعه الديني، وعزَّز كتابه بأسانيد وحجج من الكتب المقدّسة المتداولة.

فضمَّ هذا الكتاب سلسلةً من الدّراسات الراّئعة، اتَّصفت بالعمق والأصالة، 

م أبحاثه مستعينًا بالنّصوص الآراميّة والعبريةّ  والمدهش أنَّ عبد الأحد داود قدَّ

واللاتينيّة واليونانيّة.

وساق عبد الأحد عشرات النّصوص من التوراة والإنجيل، وبدقةّ كبيرة، ثم 

بشرحٍ مستفيضٍ، ودلائل واضحة، وكلهّا كانت تشير بوضوح كما الشّمس في 

رابعة النهار إلى مبعث النبي وبعض تفصيلات ذلك.

جعل عبد الأحد كتابه من قسمين: القسم الأوّل: محمد كما ورد في العهد 

]]]- محمد جلاء إدريس: التأثير الإسلامي في الفكر الديني اليهودي، ص12-11. 

]]]- سورة البقرة، الآية 146.

داود:  الأحد  عبد  انظر  له،  بترجمة  الكتاب  ر  وتصدَّ كلداني،  بنجامين  دافيد  الإسلام:  يدخل  أن  قبل  ابق  السَّ اسمه  كان   -[[[

محمد كما ورد في كتاب اليهود والنصارى، ترجمة: محمد فاروق الزين، دار نهضة مصر، 2002م، ص8-6. 



246

العهد  الثاني: محمد كما ورد في  والقسم  تحته عشرة فصول،  القديم، وساق 

الجديد، وساق تحته أحد عشر فصلً]]].

وأوضح عبد الأحد أنّ هدفه الذي وصل إليه في هذا الكتاب هو أنّ العقيدة 

الإسلاميّة هي العقيدة الصّحيحة، وأنهّا متفّقة وتعاليم الكتاب المقدّس وخاصّة 

فيما يتعلقّ بالذات الإلهية وبخاتم الرسل، وبرهن أن محمدًا هو الهدف 

فيه  تحقّقت  قد  والجديد  القديم  العهدين  نبوءات  وأنّ  )للعهد(،  الحقيقي 

وحده دون غيره فعليًّا وحرفيًّا]]].

وممن تناول التفصيل في هذه القضيّة ابن سعد، وساق أدلةّ كثيرةً تحت 

عنوان: ذكر صفة رسول الله في التوراة والإنجيل.

ومن ذلك: عن ابن عباس رضي الله عنهما أنَّه سأل كعب الأحبار: »كيف 

تجد نعت رسول الله في التوراة؟ فقال: نجده محمد بن عبد الله، مولده 

بمكة، ومهاجره إلى طابة، ويكون ملكه بالشام، ليس بفحاش ولا بصخاب في 

الأسواق، ولا يكافئ بالسيئة، ولكن يعفو ويغفر«]]].

وساق ابن قيِّم الجوزية أيضًا أدلةّ كثيرةً مما ورد في نصِّ التوراة والإنجيل 

عن النبي، وذلك في كتاب كامل]]]. وغير ذلك كثير]]]. 

]]]- انظر عبد الأحد داود: محمد كما ورد في كتاب اليهود والنصارى، ص173-22. 

]]]- عبد الأحد داود: محمد كما ورد في كتاب اليهود والنصارى، ص13. 

]]]- محمد بن سعد، )ت 230هـ(: الطبقات الكبرى، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1990م، 

 .)270 /1(

]]]- محمد بن أبي بكر بن أيوب، ابن قيم الجوزية )ت 751هـ(: هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى، تحقيق: محمد 

أحمد الحاج، جدة، السعودية، دار القلم، دار الشامية، ط1، 1996م، انظر مثلً )2/ 345 - 375(. 

]]]- انظر مثلً ما ورد عند: أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل )ت 241هـ(: مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب 

الأرنؤوط، عادل مرشد، وآخرون، مؤسسة الرسالة، ط1، 2001م، )25/ 164(، )15841(. والحاكم محمد بن عبد الله النيسابوري 

)ت 405هـ(: المستدرك على الصحيحين، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1990، )3/ 471(، 

)5764(. وأبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني )ت 430هـ(: دلائل النبوة، تحقيق: محمد رواس قلعه جي، عبد البر عباس، 

بيروت، دار النفائس، ط2، 1986م، )1/ 79 - 81(. وأحمد بن يحيى البلاذري )ت 279هـ(: أنساب الأشراف، تحقيق: سهيل زكار، 

رياض الزركلي، بيروت، دار الفكر، ط1، 1996م، )1/ 266(.



247

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ونسوق هنا أمثلة عن الآيات الكثيرة التي أوردها القرآن الكريم، وفيها نقدٌ 

د ذلك، وهي بالتالي تنفي  شديدٌ لليهود، ويظهر أنّ نولدكه لم يشاهدها أو تقصَّ

شبهته وأقواله.  

وآيات نقد اليهود كثيرة، سأختار نماذج عنها فقط، ومنها:

ِ مَغْلُولَةٌ  وجل:وَقَالَتِ الَْهُودُ يدَُ اللَّ عز  يقول  تعالى،  الله  على   تطاولهم 

.[[[يدِْيهِمْ وَلُعِنُوا بمَِا قاَلوُا
َ
غُلتْ أ

ِينَ  هَا الَّ يُّ
َ
ووصف القرآن اليهود بأكل أموال الناس بالباطل، قال تعالى: ياَ أ

ونَ عَنْ  مْوَالَ النَّاسِ باِلَْاطِلِ وَيَصُدُّ
َ
كُلوُنَ أ

ْ
حْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لََأ

َ
آمَنُوا إنَِّ كَثيًِرا مِنَ الْ

هُْمْ  فَبشَِّ  ِ اللَّ سَبيِلِ  فِ  يُنفِْقُونَهَا  وَلَ  ةَ  وَالفِْضَّ هَبَ  الذَّ ونَ  يكَْنُِ ِينَ  وَالَّ  ِ اللَّ سَبيِلِ 
.[[[ٍلِم

َ
بعَِذَابٍ أ

وَكَُّمَا عَهَدُوا عَهْدًا نَبَذَهُ فَريِقٌ مِنهُْمْ 
َ
ووصفهم بخيانة العهود، قال تعالى: أ

.[[[َكْثَهُُمْ لَ يؤُْمِنُون
َ
بلَْ أ

عَنْ  الكَْمَِ  يَُرّفِوُنَ  هَادُوا  ِينَ  الَّ مِنَ  تعالى:  قال  الكلام،  بتحريف  ووصفهم 

وَطَعْنًا  لسِْنتَهِِمْ 
َ
بأِ لًَّا  وَرَاعِنَا  مُسْمَعٍ  غَيَْ  وَاسْمَعْ  وعََصَينَْا  سَمِعْنَا  وَيَقُولوُنَ  مَوَاضِعِهِ 

قوَْمَ وَلَكِنْ 
َ
ا لهَُمْ وَأ طَعْنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرْناَ لَكَنَ خَيًْ

َ
هُمْ قَالوُا سَمِعْنَا وَأ نَّ

َ
فِ الّدِينِ وَلوَْ أ

.[[[ًبكُِفْرهِمِْ فَلَ يؤُْمِنُونَ إلَِّ قَليِل ُ لَعَنَهُمُ اللَّ
ووصفهم بالإفساد في الأرض، قال تعالى: وَقَضَينَْا إلَِ بنَِ إسْائيِلَ فِ الكِْتَابِ 

.[[[ا كَبيًِرا تَيِْ وَلََعْلُنَّ عُلُوًّ رضِْ مَرَّ
َ
لَُفْسِدُنَّ فِ الْ

هْلَ الكِْتَابِ لَ تَغْلوُا فِ 
َ
ين، يقول عز وجل: قُلْ ياَ أ ونقدهم بغلوُّهم في الدِّ

]]]- سورة المائدة، الآية 64.

]]]- سورة التوبة، الآية 34.

]]]- سورة البقرة، الآية 100.

]]]- سورة النساء، الآية 46.

]]]- سورة الإسراء، الآية 4.



248

ضَلُّوا كَثيًِرا وَضَلُّوا عَنْ 
َ
هْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبلُْ وَأ

َ
دِينكُِمْ غَيَْ الَْقِّ وَلَ تتََّبعُِوا أ

.[[[ِبيِل سَوَاءِ السَّ
ثانيًا- نقد شبهة أنَّ الهاجادا مصدر من مصادر تعليم محمد بحسب 

تعبير نولدكه

مقدمة

أشار نولدكه أيضًا إلى شبهةٍ يهوديةٍ أخرى تتعلَّق بالهاجادا؛ إذ ألمح -بتحايل- 

لمَّا  فقط،  واحدةٍ  بجملةٍ  والقرآن،   الرسول تعليم  مصادر  من  وأنَّها  إليها 

قال: »هكذا تشبه قصص العهد القديم الموجودة في القرآن صيغتها المنمقة في 

الهاجادا أكثر مما تشبه أشكالها الأولى«]]].

فلم يبيّ لنا ما هي الهاجادا؟ وما هي تفصيلاتها؟ وأين نجدها؟! وما الأدلةّ 

م مثالً أو دليلً واحدًا  على أنهّا من مصادر تعليم الرسول والقرآن؟ ولم يقدِّ

على ذلك.

نبِّي  وأن  العديدة،  الهاجادا  تفصيلات  إلى  نعود  أن  هذا  طرحه  فألزمنا 

منهجيٍّ  أكاديميٍّ  بحثٍ  أيِّ  على  أقف  لم  إذ  ونقدًا،  توضيحًا  حولها  بهات  الشُّ

كُتب ضدّها، والحديث عنها اقتصر على مقالات على الشابكة معظمها عاطفية 

تشُكر غِيرة أصحابها، لكنّها لم تكن وافية، وليست موثقّةً علميًّا ومنهجيَّا.

وتنبع ضرورة التفصيل بشبهة الهاجادا من أمور عدّة، منها: 

عدم توافر معلومات كافيةٍ وواضحةٍ أو منهجيّة عنها. وجهل كثيرين بها 

]]]- سورة المائدة، الآية 77.

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ص9. 



249

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

أصحاب  عند  وخاصّة  حولها  المثارة  بهة  الشُّ تصديق  وخطورة  وبتفاصيلها. 

بهة المثارة  الذهن الخالي. وبالنتيجة: ضرورة توفير بحثٍ منهجيٍّ عنها وعن الشُّ

حولها لتوضع بين أيدي الأجيال.

علميٍّ  بحثٍ  أيّ  أجد  لم  به،  قمت  الذي  المتنوّع  الاستقصاء  خلال  ومن 

بهة، وما وجدته من المنشور عنها مقالات على  منهجيٍّ تخصّص بإثارة هذه الشُّ

الشبكة تتصّف بالعبثيّة والتضّليل والتزّوير، ولا تقف في ميزان العلم والتوثيق، 

ومع ذلك فإنهّا أبحاثٌ تثير قلاقل وتبعث على التشّكيك والظنّّ وخاصّة عند 

أصحاب الأذهان الخالية كما نوَّهنا.

بهة، لم أقف إلّ على مؤلَّفٍ  وبالنّسبة للمؤلَّفات الكاملة )الكتب( عن هذه الشُّ

واحدٍ]]]، تناول تفصيلات الهاجادا من ناحية محاولة إثبات أنَّ الرسول كان 

ينقل منها أو يعلِّمه إياها اليهود، فكان مدار الكتاب بأكمله حول إثبات ذلك.

وممَّ يؤسف أنّ مؤلِّفَي الكتاب تلطَّيا خلف اسمين مستعارين، فلم نعرف عنهما 

إلا أنهّما من التيّار الإلحادي كما تفاخرا بذلك في المقدمة وعلى صفحات الكتاب.

وقد اعتمدا بشكلٍ كاملٍ تقريبًا على كتاب )أساطير اليهود( للويس جنزنبرج، 

ع أساطير الهاجادا في هذا الكتاب. ظانِّين أنَّه جمَّ

استطعت  أمثلة  لي  وفَّرا  أنهّما  ناحية  من  الكتابين  من هذين  أفدت  وقد 

أن أستند عليها في نقدي ومناقشاتي، وإلّ على ماذا أستند في ذلك وخاصّة أن 

؟! نولدكه رمى كلمة واحدة وانسلَّ

بهة سهلةً؛ بسبب قلةّ المادة العلميّة عنها،  ولم تكن قضيّة مناقشة هذه الشُّ

بهة في بعض المؤلَّفات عرضًا دون التوقف على التفاصيل، كما فعل نولدكه في كتابه: تاريخ القرآن.  ]]]- وذكُرت هذه الشُّ



250

وصعوبة الحصول على مخطوطات الهاجادا المتناثرة في العالم]]]، وهذا يحتاج 

إلى وقتٍ طويلٍ وإلى جهود مؤسّسات لا أفراد، فكان اعتمادي على الأبحاث 

المنشورة عنها، وعلى ما ذكُر عنها في ثنايا الكتب.

1. ردٌّ ونقدٌ من خلال التعريفات

بة، وكلهّا تتعلقّ بكتب  يلُزمنا هذا البحث الخوض في تعريفاتٍ كثيرةٍ ومتشعِّ
ننقدها،  أو  نناقشها  التي  بالقضايا  اليهود وأمثالها، وهي ذات علاقةٍ مباشرةٍ 
ومن خلالها نستطيع أن نستبين حقائق عديدة نفضي من خلالها إلى حججٍ 

دامغةٍ تسهِّل علينا رسم الصورة العامة للموضوع.

فالهالاخا: هي الجانب التشريعي لليهود ككل]]]، في مقابل: المدراش: الذي 
هو الدراسة والوعظ الذي يعتمد دومًا على الاستشهاد بالتوراة وعلى البحث 

عن المعاني الخفية.

والهاجادا: هي التي تعتمد على الوعظ عن طريق القصص.

ويحتوي التلمود على أشياء هالاخية مختلفة وأخرى هاجادية.

وتحتوي المشناه على هالاخا أكثر من هاجادا، والجمارا فيها من الهاجادا 
أكثر من الهالاخا]]].

والمشناه: هي مجموعة التعاليم الشفوية التي تطورت منذ بداية القانون 
العرفي اليهودي المعروف بالهالاخاه، المعارض لقسم المواعظ في الأدب الرباني 

القديم المعروف بالهاجادا]]]. 

هذه  على  الحصول  استحالة  لي  فأكَّد  باليهوديات(  والمتخصص  التلمود  )مترجم  إيبش  أحمد  الدكتور  أستاذي  هاتفت   -[[[

المخطوطات، وأنَّ ذلك يحتاج إلى جهود جبَّارة. 

ل عبد الوهاب المسيري في هذه النقطة. انظر عبد الوهاب المسيري: موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، )5/  ]]]- وقد فصَّ

 .)146

]]]- غازي السعدي: الأعياد والمناسبات والطقوس لدى اليهود، ص91. 

]]]- المشناه، ركن التلمود الأول، النظام الثالث نظام النساء: ترجمه إلى العربية نقلً عن الأصل بعبرية المشناه: حمدي النوباني، 

القدس، 1987م، ص6-5. 



251

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

وكتب المدراش نوعان: المدراش الهالاخي )المشنوي(، والمدراش الهاجادي]]].

مطورة  أسطورية  حكايات  أو  تاريخية  روايات  الهاجادا  مدراش  ويقدم 

بأسلوب أخلاقي توثيقي]]]. 

ويقول صاحبا الكتاب الإشكالي )أصول أساطير الإسلام من الكتب اليهودية 

المقدّس،  النّصّ  وتآويل  تفاسير  تتضمّن  الهاجادا:  مدراشيم  أنَّ  والأبوكريفا(]]] 

أو التوّسّع عليه بإضافة أساطير جديدة. ويذكرا أنَّ كلمة هاجادا وبالآرامية: 

أجادة، تعني في الأصل: الإخبار أو التحديث]]].

ويعرِّف لويس جنزبرج]]] الهاجادا بأنها »حكايات شعبيّة، بمعنى أنهّا تروق 

للناس أو للشعب، وفي الوقت ذاته من إنتاج الشعب بصفةٍ أساسيةٍ«. ويقول: 

»ورأى البعض أنّ الهاجادا لا تحتوي على أيّ أساطير شعبيّة، وأنهّا نتاج أكاديمي 

مصطنع بحت«]]].

على  أيضًا  يطُلق  بل  فقط،  نصوصًا  ليست  المدراش  أنّ  علي  جواد  ويبِّي 

المكان، أي موضع العبادة والصلوات]]].

اليهود  موسوعة  المسيري:  الوهاب  عبد  مع  وقارن  ص73.  اليهود،  لدى  والطقوس  والمناسبات  الأعياد  السعدي:  غازي   -[[[

واليهودية والصهيونية، )5/ 143(.

القاهرة، 1997م،  الأنبا رويس،  القويم، مطبعة  الآباء  لفهم  وفقًا  القويم  تفسيره  أسلوب  المقدس،  الكتاب  إسحق:  إيمل   -[[[

ص15-14. 

]]]- الأبوكريفا: هي الأسفار المرفوضة من حملة أسفار التوراة، ومنها سبعة أسفار يرفضها البروتستانت واليهود السامريون 

والعبرانيون، ولا يرفضها الكاثوليك والأرثوذكس. انظر لويس جنزبرج: أساطير اليهود، أحداث وشخصيات العهد القديم، ترجمة: 

حسن حمدي السماحي، حلب، دمشق، دار الكتاب العربي، ط1، 2007م، ج1، ص17، الحاشية.

]]]- لؤي عشري وابن المقفع: أصول أساطير الإسلام من الكتب اليهودية متأخرة التلفيق: الهاجادا والأبوكريفا، منتدى الملحدين، 

ص13. 

]]]- صاحب كتاب: أساطير اليهود، الذي سنتعرَّض له ونقيِّمه في مواضع متعددة. 

]]]- لويس جنزبرج: أساطير اليهود، أحداث وشخصيات العهد القديم، ج1، ص13. 

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 126(. وقد ناقش عبد الوهاب المسيري هذه التسميات بدقة وتتبع. 

انظر عبد الوهاب المسيري: موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، )5/ 147-145(. 



252

الهاجادية، وتقول  أنهّا تذكر المدراش  اليهوديةّ]]] لنرى  ونأتي إلى الموسوعة 

بطريقة  التوسع  أو  التوضيح  أو  التفسير  هجادية  مدراش  »يحتضن  عنها: 

أخلاقية أو بنَّاءة، للأجزاء غير القانونية من الكتاب المقدس«]]].

غير  للجزء  الكامل  المحتوى  يمثل  فهو  »بالتالي  للقول:  الموسوعة  وتخلص 

القانوني من الأدب الحاخامي القديم عند تطبيقه على الكتاب المقدس للإشارة 

إلى التفسير أو التوضيح أو التوسع بطريقة أخلاقية أو تنويرية، ويتم استخدامه 

في شكل )مدراش هجادية(«]]].

الكتاب  من  مستمدّة  الهاجادا  فإنّ  اليهوديةّ،  الموسوعة  وبحسب  إذًا، 

المقدّس ومستندة عليه، وهي تفسير لما فيه وتوضيح أو توسع، وهذا يردّنا إلى 

قاً لما بين يديه من الكتب السماوية السابقة  الأدلةّ المتعلقّة بكون الإسلام مصدِّ

ومهيمنًا عليها وخاتماً لها.

وهذا الكلام يدحض الادّعاء الذي ورد في كتاب )أساطير الإسلام من الكتب 

بأنهّا:  الهاجادا  عرَّف  الذي  والأبوكريفا(،  الهاجادا  التلفيق  متأخرة  اليهودية 

الربيون ضمن شروحهم وتوشياتهم  التي أضافها  الخرافيّة  القصص  مجموعة 

على العهد القديم بقصصه وأساطيره، وأنَّ هذه كلهّا أقدم من الإسلام، وبالتالي 

فإنّ أحد مصادر القرآن هو هذه الخرافات]]].

وتأكيدًا على ذلك تذكر الموسوعة اليهوديةّ كلامًا دقيقًا حين تقول: »في حين 

بهة  ]]]- مضطرون أن نستخدم الـ )jewishencyclopedia( لما فيها من مادة علمية تفيد البحث من جهة أنها أدلة ضد الشُّ

التي أثارها نولدكه، وفيها -بكل الأحوال- أبحاث موثَّقة بلسان باحثين يهود، وهي تفيدنا بأنَّها معلومات صدرت منهم ومن 

خلالهم وباعترافهم وعلى صفحات موسوعة متبنَّاة لديهم.

]]]- الموسوعة اليهودية )10/ 5/ 2021(:

https://www.jewishencyclopedia.com/articles/10806-midrash-haggadah

اليهود وتفسيراتها،  القادمة بواسطة علماء يهود متخصصين بكتب  كُتبت هذه الأبحاث في هذا الموضع وفي المواضع الأخرى 

ويمكن الوقوف عليهم وعلى أبحاثهم من خلال الروابط التي نثبتها.

]]]- الموسوعة اليهودية )10/ 5/ 2021(:

 https://jewishencyclopedia.com/articles/7027-haggadah 

]]]- لؤي عشري وابن المقفع: أساطير الإسلام، ص10.



253

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ع في المادة التاريخيّة للكتاب المقدّس لأغراض خاصّة  أنّ الهاجادية غالبًا ما توُسِّ

بها«.

وتؤكد: »تأثُّر الهاجادا بشكل كبير بأدب الحكمة في الكتاب المقدس«]]].

إذًا، الهاجادا توسّعت على ما ورد في الكتاب المقدس، وتأثرت بشكل كبير 

بأدب الكتاب المقدس، وهي القضية الطبيعية للنبوءات السابقة.

المواد  تجميع  أرادوا  لما  اليهود  العلماء  أن  اليهودية  الموسوعة  وتوضح 

ترتيب  طريقة  يتبّعوا  أن  إلا  يستطيعوا  لم  ومراجعتها  وتحريرها  الهاجادية 

التفسيرات التفسيرية للنص التوراتي، وأنهّا كلهّا كانت مرتبطة بأيّ شكلٍ من 

.[[[ الأشكال بالكتاب المقدّس في تسلسلٍ نصيٍّ

وهذا كلهّ يسهّل علينا الرد على نولدكه، ونحيله إلى فقرة شبهة أخذ الإسلام 

عن اليهودية.

وتشرحها،  الهاجادا  تفِّس  كيف  لننظر  اليهوديةّ  الموسوعة  إلى  ونعود 

تقول: »الكلمات الافتتاحية لهذا الاقتباس هي إعادة صياغة لجملة مشهورة 

ترغب في  كنت  إذا  أنفسهم:  الهاجادية  القدامى على  الهاجاديون  فيها  أثنى 

ستعرف  خلالها  من  لأنهّ  الهاجادية؛  فتعلَّم  العالم،  نشأ  كلامه  من  تعرفه  أن 

القدوس، والحمد له، وتتبع طرقه. وبالفعل، فإنّ الهاجادية، باعتبارها تفسيراً 

بالتأثير على عقل الإنسان وحمله على أن يعيش حياةً  دينيًّا وأخلاقيًّا، تعهد 

دينيّةً وأخلاقيّةً )حتى يسير في سبيل الله(، ووفقًا لظروف عصرها، لا يمكنها 

]]]- الموسوعة اليهودية )10/ 5/ 2021(:

https://jewishencyclopedia.com/articles/10031-literature-hebrew

]]]- الموسوعة اليهودية )10/ 5/ 2021(:

https://www.jewishencyclopedia.com/articles/10806-midrash-haggadah



254

ولن تقتصر على التفسير البسيط للكتاب المقدس، ولكنّها تضمّنت في دائرتها 

المتزايدة باستمرار من المناقشات والتأملات حول نص الكتاب المقدس أسمى 

أفكار الفلسفة الدينيّة والتصّوّف والأخلاق، فسَّ كلّ الأمور التاريخيّة الواردة 

القديم  الزمن  أنّ أبطال  الديني والوطني لدرجة  الكتاب المقدس بالمعنى  في 
أصبحوا نماذج أوليّة«]]].

وواضح أنّ هذا الشرح فيه إثباتات عدّة:

• فهو يبيّ بوضوح أنّ الهاجادا تعرِّفك بالله الحق وكيف تحمده.	

• وهي تفسيٌر دينيٌّ وأخلاقيٌّ يؤثرّ على عقل الإنسان ويدفعه للعيش حياةً 	

دينيّةً وأخلاقيّةً.

• وهي التي تدفعه )حتى يسير في سبيل الله(.	

• وهي ليست تفسيراً بسيطاً للكتاب المقدس.	

• الديني 	 بالمعنى  المقدّس  الكتاب  الواردة في  التاريخيّة  للأمور  تفسيٌر  وهي 

والوطني.

• دائرتها 	 في  تضمّنت  »ولكنها  الموسوعة:  قول  هي  سخونةً  الأكثر  والنّقطة 

المتزايدة باستمرار من المناقشات والتأّمّلات حول نص الكتاب المقدس«، أي 

تم الزيادة عليها باستمرار نتيجة نقاشات وتأمُّلات، وهذا ما يبِّي من أنّ 

الزيادة على الهاجادا استمر حتى القرن الثالث عشر الميلادي. وهذا يعني 

مجدّدًا أنَّ مصدر الهاجادا هو الكتاب المقدس، مع احتماليّة أن يكون أحد 

مصادرها الاطلاع على القرآن الكريم والروايات الإسلامية.

وقد أكَّدت الموسوعة اليهودية عدة مرات أنّ مصدر الهاجادا هو الكتاب المقدس]]]. 

]]]- الموسوعة اليهودية )10/ 5/ 2021(:

https://www.jewishencyclopedia.com/articles/10806-midrash-haggadah

]]]- انظر الموسوعة اليهودية )10/ 5/ 2021(:

https://www.jewishencyclopedia.com/articles/10806-midrash-haggadah



255

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

بل النقطة الأهم هنا والتي تستحق التأمل قول الموسوعة اليهودية: »وتم 

العثور على الآثار الأولى للتفسير )midrashic( في الكتاب المقدس نفسه«]]].

وروح  التوراتية،  الكتب  النص:  بحسب  مصدرها  المدراش  فهاجادية  إذًا، 

الكتاب المقدس، تم جمعها وجعلها فروعًا بحسب المواضيع.

ويثبت تابوري وتولشكين ما نقول بقولهما: »على الرغم من اقتباس أجزاء 

من الهاجادية من التوراة...«]]].

وقد أقرَّ العالم اليهودي )زونز( بأنَّ القسم الأول للهاجادا هو تفسير نص 

الكتاب المقدس]]].

اليهود المقدسة رسميًّا،  وقد ذكر موقع وزارة )الخارجية الإسرائيلية(كتب 

وذكر من ضمنها: الهاجادا]]].

والخلاصة الأساسيّة هنا أنَّ مصدر الهاجادا الأساسي والذي اعتمدت عليه 

الكتب  الكتاب المقدس والتوراة، وإن ما ورد في  في تفسيراتها وأساساتها هو 

السماوية يتشابه في نقاطٍ عديدةٍ، وجاء القرآن الكريم كآخر الكتب السماويةّ 

ليهيمن بصحّته على الكتب السّماويةّ الأخرى، وجاء كنصٍّ مكمّلٍ ومصدّقٍ لما 

]]]- الموسوعة اليهودية )10/ 5/ 2021(:

https://www.jewishencyclopedia.com/articles/10806-midrash-haggadah

[2]- Tabory, Joseph; The JPS Commentary on the Haggadah: Historical Introduction, Translation, and 

Commentary. Jewish Publication Society, (2008), p2.

Telushkin, Rabbi Joseph; Jewish Literacy, (2001), p643. 

]]]- الموسوعة اليهودية )10/ 5/ 2021(:

https://www.jewishencyclopedia.com/articles/10806-midrash-haggadah

]]]- موقع وزارة الخارجية )الإسرائيلية( )15/ 6/ 2021(:

https://mfa.gov.il/MFAAR/InformationaboutIsrael/TheJewishReligion/TheJewishHolyScriptures/Pages/

jewish%20sacred%20texts.aspx



256

قبله من الكتب السّماويةّ، ومصحّح للتحريف الذي أصابها.

ثم إنّ المنتج الديني كونه كلام الله الموحى به إلى الأنبياء هو منتج واحد 

وإن تعدّدت رسائله.

2. الهاجادا واعتراف اليهود بها، وأنَّها ليست خرافات بنظرهم

اليهود  اعتراف  السّابقة،  والتمّهيدات  التعّريفات  كلّ  وبعد  بوضوح،  لنا  يتبيّ 

كتابٌ  إنّا هي  الهاجادا  أنَّ  بهة  الشُّ هذه  أثار  من  يزعم  إذ  وتقديسها،  بالهاجادا 

التصّوّر  العالم، ومن خلال هذا  اليهود، ولا يؤمن به أي يهوديّ في  يحوي أساطير 

عون فيها أنّ القرآن قد أخذ من هذه الأساطير،  يقومون بالترويج لشبهتهم التي يدَّ

فهو كتاب أساطير بزعمهم.

التعديلات  بعض  مع  الجزء،  »هذا  اليهودية:  الموسوعة  تقول  ماذا  لننظر 

الحالية،  الطقوس  في  بقي  الذبيحة،  إلغاء  إلى  أساسًا  ترجع  التي  الطفيفة، 

وتستخدم كلماته الأولية: ماه نشتانة، كاسم الهاجادا«]]]، وقد جاء هذا الكلام 

بعد الحديث عن طقوس ليلة عيد الفصح، وهذا يدحض أنّ الهاجادا عبارة 

عن أساطير وخرافات وأنّ اليهود لا يعترفون بها، بل هي جزء من احتفالاتهم 

الدينيّة الرسميّة الأساسيّة. 

والكتاب نفسه الذي يقول أنها خرافات وأساطير يذكر تحت عنوان )هدف 

بها  امتدح  شهيرة  جملة  هي  هنا  المقتبسة  الافتتاحية  »الكلمات  الهاجادا(: 

العلماء الهاجاديون قديمًا الهاجاده: إن كنت تريد معرفته الذي بكلمته جاء 

مباركًا  القدوس،  بها ستعرف  الهاجادا، لأن  بدراسة  الوجود فعليك  إلى  العالم 

ليكن، وستتبع سبله«.

]]]- الموسوعة اليهودية )10/ 5/ 2021(:

https://jewishencyclopedia.com/articles/7028-haggadah-shel-pesah



257

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

منطلقًا  تفسيراً  كونها  الهاجادا  فإنّ  »وبالفعل  الكتاب:  صاحبا  يعقب  ثم 

بالتأثير على عقل  اليهوديةّ، تقوم  الدينيّة والأخلاقيّة  الفكرية  المنطلقات  من 

الإنسان، وتقنعه بالعيش عيشة دينية أخلاقية«.

ثم يقول: »وهي تفسر كل التاريخ المذكور في الكتاب المقدس بتفسير ديني 

قومي بحيث يصير أبطال الزمن الماضي قدواة محتذاة«]]]. 

وتحتوي  الفصح،  عيد  أثناء  منها  ويتلون  اليهود  عند  قدسيتها  فللهاجادا 

على صلوات هذا العيد، وتحتوي على الطقوس الدينية التى تستخدم فى عيد 

الفصح اليهودي]]].

وكثير من الكتب العبرية التي تتحدّث عن عيد الفصح، كانت تطُلق الهاجادا 

على النص اليهودي المقدس الذي يتناول قصة الخروج عند اليهود، ويتُلى قبل 

وجبة عيد الفصح]]].

3. متى كُتبت وطبُعت الهاجادا؟

زمن  إلى  تعود  المكتوبة  الهجادية  بدايات  »إنَّ  اليهودية:  الموسوعة  تذكر 

بعيد جدًا، ولا يعُرف سوى القليل عن طبيعة كتبها، ومن المستحيل تحديد 

الآثار التي تركوها في أدب المدراش القديم«]]].

]]]- لؤي عشري وابن المقفع: أساطير الإسلام، ص14-13. 

]]]- انظر غازي السعدي: الأعياد والمناسبات والطقوس لدى اليهود، ص16. 

]]]- انظر مثلً: הגדה של פּסח הוצאת,„מרכז לעניני חנוך".770 איסטערן פּאַרקוויי ברוקלין, נ.י. שנת חמשת אלפים שבע מאות 

שבעים ותשע לבריאה;. 
وانظر مثلً من الصفحات 4 إلى 9 منه.

Telling The Story - A Passover Haggadah Explained; by Barry Louis Polisar Illustrations, by Sierra 

Hannah Polisar Typography and design by Chris Abshire, Copyright, 2006, p2- 3.

]]]- الموسوعة اليهودية )10/ 5/ 2021(:

https://www.jewishencyclopedia.com/articles/10806-midrash-haggadah



258

فوفقًا لهذا الكلام نحن أولً أمام صعوبة في تحديد تاريخ كتابة الهاجادا، ثم 

أمام استحالة في تحديد الآثار التي تركوها في أدب المدراش القديم. 

وتذكر الموسوعة اليهودية تحت عنوان: الهاجادا كتاباً، قضايا مهمّة، منها 

الميلادي،  الثالث عشر  القرن  إلى  ترقى  الهادجادا  إضافات على  عن  الحديث 

تقول: »قد تكون تكلفة المخطوطات باهظة الثمن قد اقترحت في وقت مبكر 

كتابة طقوس ليلة عيد الفصح في كتاب منفصل، ومع ذلك، لم يكن من الممكن 

فعل ذلك قبل عصر موسى بن ميمون )1135-1204(، الذي أدرج الهاجادية 

في شفرته ... والقرن الثالث عشر، وهو الوقت، على الأرجح، عندما تمت كتابة 

خدمة عشية عيد الفصح بشكل منفصل، حيث لم يرد ذكر للحقيقة في الكتابات 

السابقة، وعندما تم تجميع مثل هذا المجلد، أصبح من المعتاد إضافة قطع 

شعرية، وهذا مذكور في )تانيا(؛ وهو ملخص لصدقيا بن أبراهام أناو، المكتوب 

حوالي عام 1250«]]].

وهذا الكلام يدحض الادعاء الذي ورد في كتاب )أساطير الإسلام من الكتب 

اليهودية متأخرة التلفيق: الهاجادا والأبوكريفا( أن آخر قصة هاجادية كُتبت 

سنة 360م]]].

ثم تتحدّث الموسوعة اليهوديةّ عن زمن طباعة الهاجادا، فذكرت: »طبُعت 

أقدم طبعة موجودة في إيطاليا، ربما في فانو، حوالي عام 1505م؛ ولكن لا بدّ 

من وجود طبعةٍ واحدةٍ على الأقل قد سبقته، ربما كانت تلك مرتبطة بنسخة 

)تيفيلات يعيد(، سونسينو، 1486م، والتي هي الآن في حوزة إم سولزبيرجر ... 

]]]- الموسوعة اليهودية )10/ 5/ 2021(:

https://jewishencyclopedia.com/articles/7028-haggadah-shel-pesah

]]]- انظر لؤي عشري وابن المقفع: أساطير الإسلام، ص10-11، وانظر كذلك موضوعات الكتاب المبنية على الوهم.



259

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

البندقية لعام 1609م تحتوي على ترجمات للهاغادا بأكملها«،  لكن طبعات 

ثم تقول: »منذ القرن السادس عشر، تم التعليق بشكل متكرر على الهجادية، 

في الغالب من وجهة نظر بيتي. تحتوي طبعة ويلنا لعام 1892م على 115 

في  تيوميم،  لآرون  الهاجادي  التعليق  هو  الصدد  هذا  في  نموذجي  تعليقًا. 

طبعة أمستردام )1694-95(، بعنوان )Ḥilluḳa de-Rabbanan( في العصر 

الحديث، تم إجراء ترجمات وتعديلات مجانية، بشكل رئيسي بهدف القضاء على 

الهاجادوت التلمودي الخيالي. هذه هي ترجمات ليوبولد شتاين )فرانكفورت 

أون ذا ماين، 1841م(، وإتش إم بين )عشية عيد الفصح(، سينسيناتي، 1886م، 

الاتحاد(، ص227-257، شيكاغو،  الطبعة الأولى من كتاب )صلاة  وموسى، في 

1892م، ومايباوم )برلين، 1893(«]]].

إذن: أقدم طبعة للهاجادا هي عام 1505م!!

وحدثت تعليقات بالعشرات وترجمات وتعديلات وتصحيحات!! 

وهذا يعني بشكل أو بآخر أنّ الهاجادا مرَّت بمراحل كثيرة منذ سنة 170 

ميلادية حتى القرن الثالث عشر الميلادي، ومرت بتعديلات خلال هذة المدة، 

فالهاجادا ليست مصدرًا ثابت المحتوى بل كانت مصدرًا متجدّدًا]]].

كيف يمكن للرسول أن يأخذ من الهاجادا أمام وجود الحقائق الآتية؟!

على من يقرأ الحقائق السابقة أن يسأل نفسه هذا السّؤال، وبكلّ الأحوال 

]]]- الموسوعة اليهودية )10/ 5/ 2021(:

https://jewishencyclopedia.com/articles/7028-haggadah-shel-pesah

]]]- انظر 

David Arnow, Rabbi Lawrence ; My People›s Passover Haggadah: Traditional Texts, Modern 

Commentaries, Volume 1, 2008, p5. The New Jewish Encyclopedia; by David Bridger (Author), Samuel 

Wolk (Editor), the 2nd edition, 1976, p183.  



260

نتَْ وَلا 
َ
نْبَاءِ الغَْيبِْ نوُحِيهَا إلَِكَْ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أ

َ
يقول الله تعالى: تلِكَْ مِنْ أ

.[[[قَوْمُكَ مِنْ قَبلِْ هَذَا فَاصْبِْ إنَِّ العْاقبَِةَ للِمُْتَّقِيَن
جَْعُوا 

َ
يهِْمْ إذِْ أ نْبَاءِ الغَْيبِْ نوُحِيهِ إلَِكَْ وَمَا كُنتَ لََ

َ
ويقول عز وجل: ذَلكَِ مِنْ أ

 .[[[َمْرَهُمْ وَهُمْ يَمْكُرُون
َ
أ

ثم كيف للرسول أن يأخذ من الهاجادا مع وجود الحقائق الآتية:

• 	.لم يثُبت أحد وجود كتاب مترجم واحد في زمن الرسول

• يًّا لا يقرأ ولا يكتب، وسنناقش هذه القضيّة في بحثٍ مستقل.	 وكان النبيّ أمِّ

• م أمام حقيقتين: الأولى أنّ معظم 	 وإن قيل إنهّ تعلَّم مشافهة، فنضع المتوهِّ

سيدنا  حوار  مثل  المكية،  السور  فى  رويت  السابقة  والأمم  الأنبياء  قصص 

إبراهيم مع أبيه في سورة مريم المكية، ومثل قصص يوسف ويونس، وغير 

ذلك.

• وإن 	 مكّة،  في  يهود  وجود  عدم  إلى  تشير  النّصوص  أنّ  الثانية  والحقيقة 

وُجدوا فهم قلَّة قليلة، ولم يكونوا من أهل العلم، وناقشنا هذه الإشكاليّة 

في بداية هذا البحث.

• ومعتقداتهم، 	 اليهود  ذمّ  الكريم  القرآن  أنّ  العقليّة  الأدلةّ  ومن 

ووصفهم بأعداء المؤمنين، وبأنّ الله غضب عليهم، وبأنهّم قتلة الأنبياء، 

اليهوديةّ  أو  الهاجادا  تكون  فكيف  الكتاب،  بتحريف  واتهّمهم  بل 

مصدره؟!]]].

]]]- سورة هود، الآية 49.

]]]- سورة يوسف، الآية 102.

بتَْ  كوُا، سورة المائدة، الآية 82. ويقول عز وجل: ضُِ ]]]- يقول الله تعالى: لتَجَِدَنَّ أشََدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً للَِّذِينَ آمَنُوا اليَْهُودَ وَالَّذِينَ أشََْ

بتَْ عَليَْهِمُ المَْسْكَنَةُ ذلَكَِ بِأنََّهُمْ كاَنوُا يكَْفُروُنَ  لَّةُ أيَنَْ مَا ثقُِفُوا إلَِّ بِحَبْلٍ مِنَ اللَّهِ وَحَبْلٍ مِنَ النَّاسِ وَباَءُوا بِغَضَبٍ مِنَ اللَّهِ وَضُِ عَليَْهِمُ الذِّ

بِآياَتِ اللَّهِ وَيقَْتلُوُنَ الْنَبِْياَءَ بِغَيِْ حَقٍّ ذلَكَِ بِاَ عَصَوْا وكَاَنوُا يعَْتدَُونَ، سورة آل عمران، الآية 112. وقال عز من قائل: فتَطَمَْعُونَ أنَْ 

يؤُمِْنُوا لكَُمْ وَقدَْ كاَنَ فرَِيقٌ مِنْهُمْ يسَْمَعُونَ كَلَمَ اللَّهِ ثمَُّ يحَُرِّفوُنهَُ مِنْ بعَْدِ مَا عَقَلوُهُ وَهُمْ يعَْلمَُونَ، سورة البقرة، الآية 75.



261

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

• وفي القرآن قصص غير موجودة في العهد القديم وباقي التراث اليهودي 	

وغيره، مثل قصة نبى الله صالح وهامان وزير فرعون وقوم عاد ... .

• بدء 	 منذ  القصص  كلّ  على  الهاجادا  أو  القديم  العهد  يحتوي  وهل 

الخليقة؟

• بالقرآن، فكيف سيتحدّاهم 	 اليهود والنصارى   الرسول لقد تحدّى 

إن كانوا هم مصدره؟! وكيف سكتوا عن ذلك؟!

• إن كان النّصّ موجودًا قبل الإسلام فأين المشكلة، الإسلام ختم الرسالات.	

• إن كان النّصّ موجودًا بعد الإسلام، فالقضيّة تنتفي.	

• كثير من القصص التي يزعمون اقتباسها من التلمود والهاجادا نجدها 	

فى مصادر يهوديةّ مكتوبة بعد ظهور الإسلام، أو مصادر يهوديةّ تاريخ 

الإسلام  قبل  كُتبت  يهوديةّ  مصادر  أو  بالتحديد،  معروفٍ  غير  كتابتها 

ولكن استمر التعديل فيها إلى ما بعد ظهور الإسلام.

• إنّ القصص الموجودة -قبل ظهور الإسلام- في المصادر اليهوديةّ وغيرها، 	

اليهودي،  التراث  في  موجودة  وهي  الأنبياء  علم  بقايا  هي  باعتقادنا 

ونحن كمسلمين وكما أخبرنا رسول الله نرى أنّ ما وافق في التراث 

ولم  يوافقه  لم  وما  باطل،  فهو  عارضه  وما  حقّ،  فهو  ديننا  اليهودى 

يعارضه فلا نثبته ولا ننكره.

5. قضيّة دخول الرسول إلى المدراش اليهودي

تقابل  المدراس من أصل درس والمدرس ودارس ومدارس ومدراس، وهي 

)درش( في العبرانيّة والسريانيّة. وقد ذكر علماء اللغة أنّ المدارس هي الموضع 

والدارسة  المدارسة  وأنّ  اليهود،  مدارس  ومنه  الله،  كتاب  فيه  يدُرس  الذي 

القراءة، وأن المدراس هو صاحب دراسة اليهود.



262

العام،  بالمعنى  المدارسة  وتعني  العبرانيّة،  في  )مدراش(  من  و)المدراس(، 

وخُصّصت بالشروح والتفاسير التي وضعها الأحبار على الأسفار ]]].

 ،)Midrash )مدراش  هي  الأصل،  عبرانيّة  لفظة  المدراس  أنّ  والخلاصة 

التوراة،  فيه  الذي تدرس  المكان  نصٍ. وقد أطلقت على  وتعني بحثٌ وشرحُ 

ه فيه والتعلُّم]]]. فصار بمثابة المدرسة، يقصده اليهود للتفقُّ

ونأتي إلى حادثة دخول رسول الله المدراس، وهي الحادثة التي استشهد 

بها صاحبا كتاب )أساطير الإسلام ...(، واستدلَّ بها على معرفة الرسول بـ 

)التراث الحاخامي( حسب عبارتهم، وبالهاجادا]]].

أو  صحيح  تحليل  إلى  المستند  غير  الافتراء  هذا  نقد  إلى  ندخل  أن  وقبل 

استنتاج عقلي منهجي، نقول: إما أن يقبل هؤلاء الرواية بتمامها، أو أن يرفضاها 

بتمامها، وفي الحالتين تنُقض شبهتهم بأيديهم.

وهل يعُقل أن يسُتشهد بحادثة واحدة وبلقاء واحد للرسول مع اليهود 

للبرهان على أنَّه تعلَّم قرآناً كاملً منهم؟!

فبحسب رواية ابن هشام عن دخول الرسول مدراس اليهود، وبحسب 

تتبع كل المصادر الإسلامية، فإنَّ الرسول دخل المدراس مرة واحدة، ولغاية 

محددة كما سيرد في الخبر.

لننظر في هذه الرواية، يقول ابن هشام: »قال: ودخل رسول الله بيت 

المدراس على جماعة من يهود، فدعاهم إلى الله، فقال له النعمان بن عمرو، 

والحارث بن زيد: على أي دين أنت يا محمد؟ قال: على ملة إبراهيم ودينه. 

]]]- انظر محمد بن محمد بن عبد الرزاق، مرتضى الزَّبيدي )ت 1205هـ(: تاج العروس من جواهر القاموس، تحقيق: مجموعة 

من المحققين، دار الهداية، )13/ 354(، )16/ 68(. وانظر محمد بن مكرم، ابن منظور )ت 711هـ(: لسان العرب، بيروت، دار 

ل جواد عل في المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام عن ذلك، )15/ 282، 283(. صادر، 1414هـ، )5/ 67(. وقد فصَّ

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )15/ 294(.

]]]- انظر لؤي عشري وابن المقفع: أساطير الإسلام، ص13.



263

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

التوراة،  إلى  فهلم   :الله رسول  لهما  فقال  يهوديًّا.  كان  إبراهيم  فإن  قالا: 

وتوُا 
ُ
ِينَ أ لمَْ ترََ إلَِ الَّ

َ
فهي بيننا وبينكم، فأبيا عليه. فأنزل الله تعالى فيهما: أ

ِ لَِحْكُمَ بيَنَْهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَّ فَريِقٌ مِنهُْمْ وَهُمْ  نصَِيبًا مِنَ الكِْتَابِ يدُْعَوْنَ إلَِ كتَِابِ اللَّ
يَّامًا مَعْدُودَاتٍ وغََرَّهُمْ فِ دِينهِِمْ مَا 

َ
نَا النَّارُ إلَِّ أ هُمْ قاَلوُا لَنْ تَمَسَّ نَّ

َ
مُعْرضُِونَ ذَلكَِ بأِ
.[[[َون كَنوُا يَفْتَُ

فالرواية واضحة لا لبس فيها، والواضح فيها النقاط الآتية:

• دخل الرسول للمدراس إلى اليهود ليدعوهم إلى الله عز وجل، ولا لشيء 	

آخر، وفعل ذلك: »فدعاهم إلى الله«.

• حدث بينه وبينهم حوار حول دين إبراهيم، ولمَّا جادلوه طلب أن يكون 	

الحكم بينهم التوراة، فرفضوا ذلك.

• دلَّت هذه الحادثة على صدق النبي وصدق دعوته، وذلك بذهابه إلى 	

اليهود يدعوهم لدين الله عز وجل.

بهة ما هو واضح في هذه الحادثة وضوح الشمس في رابعة النهار،  فترك مثيرا الشُّ

ا، إلى استنتاج لا يحتمله النص بأي شكل من الأشكال ولا يقبله،  وذهبا إلى بعيد جدًّ

ولا يرضى به أي عاقل متزن.

اليهود من خلال هذه  تعلَّم على  النبي  أنَّ  يتصوّر صاحب عقل ورشد  وهل 

الحادثة، وهو الذي ذهب يدعوهم إلى دين الإسلام القويم؟! فكيف يستقيم أنّ 

اليهود والهاجادا مصدر دين محمد وأنهّ ذهب بنفسه يدعوهم إلى هذا الدين؟!!

6. مقارنة بين القرآن والهاجادا، الملائكة وآدم والرجم مثالً

أورد صاحبا كتاب )أساطير الإسلام ...(، ما يأتي: »هنا سوف نورد تفاصيل 

من حياة آدم لا توجد في التوراة، وهي موجودة في قصص كتابات الهاجادوت، 

]]]- سورة آل عمران، الآيتان 23- 24؛ ابن هشام: السيرة النبوية، )1/ 552، 553(.



264

يهودي، ومن ثم ذكرت في  )أو أشخاص(  استمعها محمد شفوياً من شخص 

القرآن والأحاديث«، ثم يقول صاحبا الكتاب: »هي القصة التي يوردها لويس 

جنزبرغ في نصوص الهاجادا«]]].

ولم يذكرا متى وأين استمع الرسول لهذه القصة، ولم يذكرا مصدرهما 

أو مصادرهم في ذلك، فعلى أي شيء استندا في هذه )الحقيقة الخطيرة( كما 

صوَّراها؟!

للِمَْلَئكَِةِ  قَالَ رَبُّكَ  ونبدأ مع الآيات التي أورداها، يقول الله تعالى: وَإِذْ 

تَعَْلُ فيِهَا مَنْ يُفْسِدُ فيِهَا وَيسَْفِكُ الّدِمَاءَ وَنَنُْ 
َ
رضِْ خَليِفَةً قاَلوُا أ

َ
إنِِّ جَاعِلٌ فِ الْ

سْمَاءَ كَُّهَا ثُمَّ 
َ
عْلَمُ مَا لَ تَعْلَمُونَ  وعََلَّمَ آدَمَ الْ

َ
سُ لكََ قَالَ إنِِّ أ نسَُبّحُِ بَِمْدِكَ وَنُقَدِّ

سْمَاءِ هَؤُلَءِ إنِْ كُنتُْمْ صَادِقيَِن  قاَلوُا سُبحَْانكََ 
َ
نبْئُِونِ بأِ

َ
عَرَضَهُمْ عََ المَْلَئكَِةِ فَقَالَ أ

ا  سْمَائهِِمْ فَلَمَّ
َ
نبْئِهُْمْ بأِ

َ
نتَْ العَْليِمُ الَْكِيمُ  قَالَ ياَ آدَمُ أ

َ
لَ عِلمَْ لَاَ إلَِّ مَا عَلَّمْتَنَا إنَِّكَ أ

عْلَمُ مَا 
َ
وَأ رضِْ 

َ
مَاوَاتِ وَالْ عْلَمُ غَيبَْ السَّ

َ
أ إنِِّ  قُلْ لَكُمْ 

َ
أ لمَْ 

َ
أ سْمَائهِِمْ قَالَ 

َ
هُمْ بأِ

َ
نْبَأ

َ
أ

.[[[َتُبدُْونَ وَمَا كُنتُْمْ تكَْتُمُون
فيزعم صاحبا الكتاب أنّ الرسول والقرآن الكريم اقتبسا تساؤل الملائكة 

للقصة  استمع   ّالنبي وأنّ  الهاجادا،  الأرض من  الإنسان في  استخلاف  عن 

السابقة من اليهود واقتبس منها.

ومن يدخل في تفاصيل ما ذكره صاحبا الكتاب وما ذكره لويس جنزنبرغ 

سيجد ما يأتي:

ـ في القصة اليهوديةّ اعترض الملائكة على أمر الله تعالى واختلفوا معه في 

الرأي، فأهلكهم، وذلك في نص الهاجادا الآتي: »وبالنسبة لعدد غير قليل من 

الملائكة أتت معارضتهم بعواقب مميتة، فعندما استدعى الرب طائفة الملائكة 

]]]- لؤي عشري وابن المقفع: أساطير الإسلام، ص107-110. وانظر لويس جنزنبرج: أساطير اليهود، )1/ 66 - 69(.

]]]- سورة البقرة، الآيات 33-30.



265

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

فاحترقوا  إصبعه  الرب  فرد  وعندها   ... وسألهم  ميكائيل  الملك  قيادة  تحت 

جميعًا بالنار ما عدا رئيسهم ميكائيل«]]].

الله عز وجل  أنّ  الهاجادا تشير إلى  فالقصّة في  القرآن؟  الاقتباس في  فأين 

استشار الملائكة، فاعترضوا، فعاقبهم بالموت حرقاً.

أما في القرآن الكريم، فإنّ الله يعُلِّم ملائكته، ولمَّا لم تفهم الملائكة حكمة 
الله تعالى من خلق الإنسان، وسألوا سؤال استعلام واستكشاف عن الحكمة من 

عْلَمُ مَا لَ تَعْلَمُونَ، وبيَّ لهم حكمته بتجربة عملية]]].
َ
ذلك، قال لهم: إنِِّ أ

لديهم  ما  يمزجوا  وقد  الأنبياء،  علم  بقايا  لديهم  اليهود  أنّ  هنا  والتعّليل 
بالخرافة، فما جاء في القرآن وأحاديث النبي موافقًا لما لديهم فهو الحقّ، وما 
لم يأت كذلك، فهو غير صحيح، فحادثة الملائكة هنا تم إسقاطها من التوراة، 
ثم حُرِّفت في الهاجادا والأبوكريفيا، ثم جاءت في القرآن الكريم الذي لا يأتيه 

الباطل من بين يديه ولا من خلفه بيضاء نقية.

ونأتي إلى حادثة الرجم، وهي من أوضح الحوادث التي تدل أن اليهود كانوا 
يعلمون صدق النبي، وصدق الأحكام الإسلاميّة، والاختلاف بين أحكامهم 
وأحكام الإسلام والقرآن، وتوافق أحكام القرآن مع أحكام التوراة غير المزوّرة، 
وهذا يقُاس على الهاجادا، وتدلّ هذه الحادثة في الوقت نفسه على أنَّهم كانوا 

يعلمون صدق الرسول ويعلمون في الوقت نفسه أنهم حرَّفوا التوراة.

فيذكر ابن هشام عن ابن إسحاق تحت عنوان: )رجوعهم إلى النبي في 
بيت  اجتمعوا في  يهود  أحبار  إنَّ   ... إسحاق:  ابن  »قال  يأتي:  ما  الرجم(  حكم 
إحصانه  بعد  منهم  المدينة، وقد زنى رجل   الله المدراس، حين قدم رسول 
بامرأة من يهود قد أحصنت، فقالوا: ابعثوا بهذا الرجل وهذه المرأة إلى محمد، 
فسلوه كيف الحكم فيهما، وولوه الحكم عليهما، فإن عمل فيهما بعملكم من 

]]]- لويس جنزنبرج: أساطير اليهود، )1/ 67(.

]]]- انظر الطبري: جامع البيان، )1/ 429 وما بعد(. ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، )1/ 216 وما بعد(. عبد الرحمن بن أبي 

بكر، جلال الدين السيوطي )ت 911هـ(: الدر المنثور، بيروت، دار الفكر، )1/ 110 وما بعد(.



266

التجبية -والتجبية: الجلد بحبل من ليف مطلي بقار، ثم تسود وجوههما، ثم 
يحملان على حمارين، وتجعل وجوههما من قبل أدبار الحمارين- فاتبعوه، فإنما 
قوه، وإن هو حكم فيهما بالرجم فإنهّ نبيّ، فاحذروه على ما في  هو ملك، وصدِّ
أيديكم أن يسلبكموه. فأتوه، فقالوا: يا محمد، هذا رجل قد زنى بعد إحصانه 
 بامرأة قد أحصنت، فاحكم فيهما، فقد وليناك الحكم فيهما. فمشى رسول الله
حتى أتى أحبارهم في بيت المدراس فقال: »يا معشر يهود أخرجوا إليَّ علماءكم«. 
فأخرج له عبد الله بن صوريا ... فسألهم رسول الله، حتى حصل أمرهم، إلى 

أن قالوا لعبد الله بن صوريا: هذا أعلم من بقي بالتوراة ...

فخلا به رسول الله، وكان غلامًا شابًّا من أحدثهم سنًّا، فألظَّ به رسول 

الله المسألة، يقول له: »يا ابن صوريا، أنشدك الله وأذكرك بأيامه عند بني 

إسرائيل، هل تعلم أن الله حكم فيمن زنى بعد إحصانه بالرجم في التوراة؟«. 

قال: اللهم نعم، أما والله يا أبا القاسم إنهم ليعرفون أنك لنبي مرسل ولكنهم 

يحسدونك. قال: فخرج رسول الله، فأمر بهما فرجُما عند باب مسجده في 

بني غنم بن مالك بن النجار.

.ثم كفر بعد ذلك ابن صوريا، وجحد نبوة رسول الله

ِينَ  الَّ يَزُْنكَْ  لَ  الرَّسُولُ  هَا  يُّ
َ
أ ياَ  تعالى فيهم:  الله  فأنزل  ابن إسحاق:  قال 

ِينَ هَادُوا  فوَْاههِِمْ وَلمَْ تؤُْمِنْ قُلوُبُهُمْ وَمِنَ الَّ
َ
ِينَ قاَلوُا آمَنَّا بأِ يسَُارعُِونَ فِ الكُْفْرِ مِنَ الَّ

توُكَ]]]، أي الذين بعثوا منهم من 
ْ
اعُونَ لقَِوْمٍ آخَريِنَ لمَْ يأَ اعُونَ للِكَْذِبِ سَمَّ سَمَّ

بعثوا وتخلفوا، وأمروهم بما أمروهم به من تحريف الحكم عن مواضعه. ثم 
 [[[ وتيِتُمْ هَذَا فَخُذُوهُ وَإِنْ لمَْ تؤُْتوَهُْ

ُ
قال: يَُرّفِوُنَ الكَْمَِ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ يَقُولوُنَ إنِْ أ

فَاحْذَرُوا]]]، إلى آخر القصة]]].
]]]- سورة المائدة، الآية 41.

]]]- أي الرجم.

]]]- سورة المائدة، الآية 41.

]]]- انظر ابن عباس: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ص93-94. الطبري: جامع البيان، )10/ 303(. ابن كثير: تفسير القرآن 

العظيم، )3/ 113(.



267

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

بالتوراة،  دعاهم  فيهما،   الله رسول  حكَّموا  لمَّا   ... إسحاق:  ابن  قال 

قال: فضرب عبد  الرجم،  آية  يتلوها، وقد وضع يده على  وجلس حبر منهم 

الله بن سلام يد الحبر، ثم قال: هذه يا نبي الله آية الرجم، يأبى أن يتلوها 
عليك. فقال لهم رسول الله: »ويحكم يا معشر يهود! ما دعاكم إلى ترك 
حكم الله وهو بأيديكم؟«. قال: فقالوا: أما والله إنه قد كان فينا يعمل به، 
حتى زنى رجل منا بعد إحصانه، من بيوت الملوك وأهل الشرف، فمنعه الملك 
من الرجم، ثم زنى رجل بعده، فأراد أن يرجمه، فقالوا: لا والله، حتى ترجم 
فلاناً، فلما قالوا له ذلك اجتمعوا فأصلحوا أمرهم على التجبية، وأماتوا ذكر 
الرجم والعمل به. قال: فقال رسول الله: »فأنا أول من أحيا أمر الله وكتابه 
عمر:  بن  الله  عبد  قال  باب مسجده.  عند  فرجما  بهما  أمر  ثم  به«،  وعمل 

فكنت فيمن رجمهما]]].

7. تراث متواتر على الألسنة أوُحي به في زمن الأنبياء، ثم أتى عليه 

القرآن بالصورة الصحيحة، حادثة أصحاب الكهف مثالً

أنَّ  عنها:  نتحدّث  التي  الحالة  بها  ف  نوُصِّ أن  يمكن  التي  التحّليلات  من 
التّاث المتوارث بين الشعوب والأمم والأقوام لا ينكره أحد، ومنه التراث الذي 
تاريخيًّا موجودًا في المشرق، فهو متواتر منذ عصور، وموجود عند  تراثاً  كان 
النّصّ  العرب، فإذا سرى مسرى  اليهود وعند السريان وعند  أقوام عدّة: عند 
نصّ  عن  منقولٍ  بنصّ  ليس  أنهّ  يعني  فهذا  الأوقات،  من  وقت  في  المقدّس 
العبريةّ،  العبرية، والرسول قطعًا لم يكن يعرف  بلغة أخرى هي  مكتوب 

والقول إنَّ اليهود كانوا يترجمون له عشرات أو مئات المقاطع أمر مستحيل، 

بهة  لا هم يرضون بذلك، ولو فعلوا لتكلموا بذلك، فليأتنا من يتكلمّ بهذه الشُّ

عن رواية عن ذلك ولو مكذوبة.

كل البشر يعلم أنّ اليهود ليس لديهم هذا الكرم الأخلاقي، ولا يوجد أيّ 

عاقل يقبل بهذا الطرح، لا اليهود ولا غيرهم ...

]]]- ابن هشام: السيرة النبوية، )1/ 564 - 566(.



268

في  قد سجل  يكون  قد  فقط،  شفاهة  آنذاك  موجود  شفاهي  تراث  فهذا 

بعض الأحيان لدى السريان أو اليهود أو النصارى، لكن ليس معنى ذلك أنّ 

مصدره بشريّ فقط، بل أوُحي بهذا الكلام في بعض الأزمنة، فهناك أنبياء قبل 

رسول الله وقبل عيسى و...

وهذا تراث موجود، وتسجيله في الهاجادا أو المدراش لا يعني أنه موجود 

حصًرا في هاجادا المدراش أو هاجادا التلمود.

، ولما جاءت الآيات الكريمة -بسورة  وهو تراثٌ موجودٌ، لكنّه تراثٌ شفاهيٌّ

الكهف مثلً- لتتحدّث عن هذه الحادثة بخصوص العبد الصالح، فهي عبارة 

لكنّها  الشّفوي،  التراث  في  موجودةً  كانت  التي  الحادثة  لهذه  استحضار  عن 

حُرِّفت هنا وهناك، ثم جاءت بصورتها الصّحيحة في القرآن الكريم.

الثقافيّة  بأجنحته  العربي  المشرق  في  موجودًا  الشّفويّ  التّاث  هذا  وكان 

الثلاثة: العربيّة والسريانيّة واليهوديةّ. ثم حُرِّف على الألسنة عبر العصور، فجاء 

عند العرب بشكل وعند السريان بشكل وعند اليهود بشكل آخر، فجاء القرآن 

ليكون هو الأصح والأدق، ومن هنا جاءت بعض التشابهات.

وقد أكَّد ابن خلدون على تبادل الثقّافات بين الأقوام، ثم ذكر التحّري عنها 

وتدقيقها عند المسلمين]]]. 

وقد أثبت جواد علي أنَّ أخذ الشعوب واقتباسها من بعضها البعض، من 

القضايا التي لا يمكن أن ينكرها إلا المعاندون الجاهلون المتعصبون]]].

ويثير جواد علي قضيّةً مهمّةً، وهي من جوهر مناقشتنا ونقدنا، فيذكر أنَّ 

العرب كانوا شعبًا ساميًّا، كاليهود في اصطلاح العلماء، وتشترك البطون السّامية 

في كثير من أصول التفّكير والعقيدة، ومعنى هذا أن ما نجده عند يهود قد 

]]]- انظر ابن خلدون: ديوان المبتدأ والخبر، )1/ 554، 555(. 

]]]- انظر جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 143(. 



269

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

يكون عند العرب وعند غيرهم ممن يدخلهم المستشرقون في هذه الزمرة، فلم 

كل شيء ليهود، ونحكم على أنّ الجاهليين قد أخذوه منهم، ولا نقول إنّ هذا 

من ذلك التراث القديم الموروث؟

هذا ولا بد بالطبع من أن يتأثرّ الجاهليون المجاورون لليهود بعض التأثر 

بهم، بأن يأخذوا منهم بعض الأشياء ويتعلمّوا منهم بعض الأشياء التي تنقصهم 

والتي هم في حاجةٍ ماسةٍ إليها، فذلك أمر لا بد منه، كما ولا بد وأن يكون 

حياتهم  في  محاكاتهم  على  وعملوا  العرب،  جيرانهم  من  اقتبسوا  قد  اليهود 

الاجتماعيّة، لا سيما وبينهم يهود من أصول عربية]]].

ويحقّ لنا أن نسأل هنا: من المؤثِّر في الآخَر بداهة؛ الأغلبية أم الأقلية؟؟ 

ومن المتأثِّر من الآخَر بداهة؛ الأغلبيّة أم الأقليةّ؟؟

للتراث  الأمم  تبادل  على  يدلّ  علي-  جواد  خلال  -من  الآن  سأذكره  وما 

ومروياتٌ  قصصٌ  عندهم  فوردت  مثلً،  السريان  ومنهم  والثقافات،  والأخبار 

مشتركةٌ في السياق العام ومختلفة ببعض النّقاط والتفّاصيل، ثم جاء القرآن 

فأثبت بعضها، وبشكله الصّحيح.

مجهود  علي  جواد  ينكر  لا  الجاهلي،  التأريخ  تدوين  عن  حديثه  فحين 

المستشرقين في تدوين التأريخ الجاهلي وفي كتابته بأسلوب حديث، يعتمد على 

المقابلات والمطابقات ونقد الروايات والاستفادة من الموارد العربيّة والأعجميّة، 

وأنَّهم أفادوا مما جاء عن العرب في التوراة وفي التلمود وفي الكتب اليهوديةّ، 

كما أفادوا مما جاء عن جزيرة العرب وسكانها في الكتابات الأشوريةّ والبابليّة 

ومن الموارد الكلاسيكيّة والمؤلفات النّصرانيّة سريانية ويونانية ولاتينية؛ فأضافوا 

كلّ ما تمكّنوا من الحصول عليه في هذا الباب إلى ما ورد في الموارد الإسلاميّة 

التأريخ  الثلم في  بعض  المواد  بهذه  وا  وقوَّموا، وسدُّ الجاهليين، فصحّحوا  عن 

الجاهلي.

]]]- انظر جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 144(. 



270

وقد تمكّنا بالاستناد إلى ما أنتجه المستشرقون من الحصول على أخبار دول 

وأقوام عربية لم يرد لها ذكر في الموارد الإسلاميّة؛ لأنّ أخبار تلك الدول وأولئك 

الأقوام كانت قد انقطعت وطمست قبل الإسلام؛ فلم تبلغ أهل الأخبار.

وقد ساعد المستشرقون في شرح الكتابات الجاهليّة وتفسيرها لعلمهم بلغاتٍ 

عديدةٍ، مثل اللغة العبرانيّة والسريانيّة والبابليّة، فإنّ في هذه اللغات ألفاظاً 

ترد في تلك الكتابات بحكم تقاربها واشتراكها في هذه الثقافة المتقاربة التي 

نسميها )الرابطة السامية(، كما أنّ فيها أفكارًا وآراء ترد عند المتكلمّين بهذه 

اللغات، ولهذا صار في الإمكان فهم ما ورد في الكتابات الجاهليّة بالاستعانة 

بتلك الأفكار والآراء]]].

ونأتي إلى حادثة أصحاب الكهف، كمثال عن تداول الأمم للقصص؛ إذ جاءت 

الآيات الكريمة بسورة الكهف استحضارًا لهذه الحادثة التي كانت موجودةً في 

الصّحيحة في  بصورتها  ثم جاءت  وهناك،  هنا  حُرِّفت  لكنها  الشّفوي،  التّاث 

القرآن الكريم.

فهي حادثةٌ موجودةٌ في تراث العديد من أهل المشرق، وليست مما تفرَّدت 

به الهاجادا أو غيرها.

أو  الأمم  من  العديد  تراث  في  لورودها  مقدّسة  ظهرت  الفتية  قصّة  إنّ 

الحضارات، فهي مثلً تشبه قصة )النيام السبعة( في التراث الديني السرياني 

واليهودي واليوناني والمسيحي القديم]]].

ويذكر الأب لويس شيخو قصة أصحاب الكهف من ضمن التراث الرومي 

البيزنطي المسيحي، وأنهم كانوا في مدينة أفسوس، وأن ذلك جرى سنة 251م]]]. 

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )1/ 123، 124(. 

]]]- انظر زكا عيواص: قصة أهل الكهف في المصادر السريانية، مجلة مجمع اللغة السريانية، بغداد، 1975، عدد 1، ص104 

وما بعد.

]]]- لويس شيخو الأب: مجاني الأدب في حدائق العرب، بيروت، مطبعة الآباء اليسوعيين، 1938م، )2/ 236 - 247(. 



271

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

واد  الرقيم  أنَّ  إلى  التفسير  علماء  بعض  ذهب  الإسلاميّة  التفّاسير  وفي 

أوحوا  قد  اليهود  وكان  )أيلة(،  من  قريب  وهو  الكهف،  فيه  فلسطين  دون 

وكانوا  له،  امتحاناً  الرسولعنهم،  يسألوا  أن  مكة،  أهل  من  المشركين  إلى 

يتداولون أخبارهم، ويروون قصصًا عنهم، كان شائعًا فاشيًا إذ ذاك بين النصارى 

أيضًا، فجاء الجواب عنهم في سورة الكهف]]].

ويقول الطبري بعد أن استعرض أقوالً عن المقصود بالرقيم: »وأولى هذه 

الأقوال بالصّواب في الرقيم أن يكون معنيًّا به: لوح، أو حجر، أو شيء كتب فيه 

كتاب ... فيه أسماء أصحاب الكهف وخبرهم ...«]]].

دون  وأيلة  عسفان  بين  واد  »الرقيم  عنهما:  الله  رضي  عباس  ابن  وقال 

فلسطين، وهو قريب من أيلة«]]].

ومما نقل ابن كثير من الأقوال أنَّهم قريب من أيلة أو عند نينوى أو ببلاد 

الروم أو ببلاد البلقاء]]].

وذكر ياقوت الحموي: »أفسوس بلد بثغور طرسوس، يقال: إنه بلد أصحاب 

الكهف«]]].

واختلفوا في زمانهم اختلافاً كثيراً.

وهناك من زعم أنّ الرقّيم على فرسخ من عمان، أو قرية صغيرة بالقرب 

من البحر الميت، أو أنهّا البتراء، وذهب باحثون إلى أنّ كهف أهل الكهف هو 

)كهف الرجيب(، وهو على مقربة من قرية صغيرة تدعى )الرجيب(، وجدت 

]]]- انظر الطبري: جامع البيان، )15/ 156، 161(. علي بن أحمد النيسابوري )ت 468هـ(: أسباب نزول القرآن، تحقيق: كمال 

بسيوني زغلول، بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1411هـ. جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )5/ 72(. 

]]]- انظر الطبري: جامع البيان، )15/ 161(. 

]]]- الطبري: جامع البيان، )17/ 602(. 

]]]- ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، )5/ 143(. 

]]]- ياقوت بن عبد الله الحموي )ت 626هـ(: معجم البلدان، بيروت، دار صادر، ط2، 1995م، )1/ 231(. 



272

 Theodosius بداخله مدافن يرجع عهدها إلى زمان القيصر ثيودوسيوس الثاني

II )408 – 450م(، الذي كان في زمانه بعث أهل الكهف، وذهبوا إلى أنّ اسم 

هذا الموضع في القديم هو )الرقيم(، تحوَّل إلى )الرجيب( فيما بعد]]].

8. أخذ الجاهليين القصص عن الأمم التي سبقتهم، وليس عن اليهود 

فقط، ووصف القرآن أهل الكتاب بالجهل

كما أشرنا أعلاه: من البديهي أخذ الأمم عن بعضها البعض، فلماذا يسُلِّط 

بهة الضوء على الأخذ عن اليهود فقط ويقصرون ذلك عليهم؟! أصحاب الشُّ

ونشير بداية إلى أنَّ نولدكه ردَّ ما ذهب إليه شبرنكر]]] من وجود )صحف 

إبراهيم( عند الجاهليين، وأن الرسول قرأها وأخذ منها، وحجته في ذلك أنّ 

الرسول لو فعل ذلك فيكون »قد كشف للعالم عن مصادره بنزق«]]]، يقصد 

أنّ القرآن ذكر هذه الصحف. 

ولم يقبل نولدكه ما ذهب إليه شبرنكر من أنّ النّبيّ قرأ كتاباً في العقائد 

والأساطير، وقد زعم أنّ اسم هذا الكتاب هو )أساطير الأولين(، وقد أخذ رأيه 

 .[[[ًصِيل
َ
ليَِن اكْتَتبََهَا فَهَِ تُمْلَ عَلَيهِْ بكُْرَةً وَأ وَّ

َ
سَاطِيُر الْ

َ
هذا من الآية: وَقَالوُا أ

وهذه السورة هي من السور المكية]]].

ولعلنا نذهب إلى ما ذهب إليه جواد علي من أن الأساطير )وهي الأباطيل 

)وليس  الجاهليون  أخذها  قد  لها(،  نظام  لا  التي  والأحاديث  والأكاذيب 

الرسول( من الروم وغيرهم قبل الإسلام، واستعملوها بمعنى تأريخ وقصص.

في  وباللاتينية  باليونانية  التأريخية  الكتب  وجود  علي  جواد  يستبعد  ولم 

]]]- انظر جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )5/ 72، 73(. 

]]]- وهو من الزاعمين أن الرسول كان يكتب ويقرأ. 

]]]- انظر تاريخ القرآن: نولدكه، ص16. 

]]]- سورة الفرقان، الآية 5. 

]]]- انظر تاريخ القرآن: نولدكه، ص16-15. 



273

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

مكة، فقد كان في مكة وفي غير مكة رقيق من الروم، كانوا يتكلمون بلغتهم 

المقدسة،  بكتبهم  يحتفظون  كانوا  كما  تلاقوا،  إذا  بها  وينطقون  بينهم  فيما 

وبكتب أخرى مدوَّنة بلغتهم]]]. 

وورد في كتب أهل الأخبار أنّ الأحناف كانوا يقرؤون الكتب، وفي التوراة 

والإنجيل، ومنهم من وقف على لغة )بني إرم( وعلى العبرانيّة. ومن هؤلاء: 

ورقة بن نوفل، وكان قد »قرأ الكتب وتبحر في التوراة والإنجيل«]]]، وهو الذي 

.[[[لقيته خديجة في أمر النبي

وورد في بعض التفاسير في تفسير الآية: وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يشَْتَيِ لهَْوَ الَْدِيثِ 

ولَئكَِ لهَُمْ عَذَابٌ مُهِيٌن]]]، أنها 
ُ
بغَِيِْ عِلمٍْ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوًا أ  ِ لُِضِلَّ عَنْ سَبيِلِ اللَّ

وإسفنديار،  رستم  الأعاجم:  كتب  اشترى  لأنه  الحارث]]]،  بن  النضر  في  نزلت 

ث القصص، وذكرنا حادثته مع الرسول في بداية  فكان يجلس بمكة ويحُدِّ

هذا البحث]]].

ويرجح جواد علي رجوع الحارث بن كلده الثقفي، أو ابنه النضر، وهما من 

العلماء بالطب، إلى مؤلفات في الطب كانت مدوَّنة بلغة من اللغات الأعجميّة، 

ويسُتبعد جهلهما بمؤلفات أبقراط وجالينوس وغيرهما ممن بنوا صنعة الطب، 

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )15/ 318(. 

ر في التوراة والإنجيل«. فكل النصوص عنه لا تفيد بمجملها أنَّه كان  ]]]- لا يتوفر دليل واضح على أن ورقة »قرأ الكتب وتبحَّ

ت الروايات على ذلك، ولطارت شهرته في الآفاق،  عالماً من علماء أهل الكتاب؟! أو قسيسًا من قساوستهم؟ ولو كان كذلك لنصَّ

؟ وأين؟ وكيف؟  ه أسئلة استفهامية، فمتى تنصَّ ولذُكر بألقاب العلم المعروفة، ولكن الروايات لم تسعفنا بذلك. وحتى على تنصُّ

وعلى من تعلَّم النصرانية؟ وأي كنيسة كان يقصد؟ أين نجد السيرة الذاتية لبحيرى وورقة في كتب النصارى القديمة؟ وهي أسئلة 

لا تسعفنا بها الروايات.

بل إن ما ورد في البخاري من الممكن أن نغمز من خلاله على عدم تمكن ورقة من النصرانية، وذلك لمَّا قال: »فقال ورقة: هذا 

الناموس الذي أنزل على موسى«، صحيح البخاري، )4953(، )6/ 173(، فاستحضر سيدنا موسى ولم يستحضر سيدنا عيسى.

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )15/ 319(. 

]]]- سورة لقمان، الآية 6. 

]]]- ابن عباس: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ص344. 

]]]- وانظر أبو عبد الله محمد بن أحمد القرطبي )ت 671هـ(: الجامع لأحكام القرآن، تفسير القرطبي، تحقيق: أحمد البردوني، 

إبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط2، 1964م، )14/ 52(. 



274

ووضعوا فيها المؤلفات. ولا يعتقد جواد علي أنّ رجالً في مكة أو في يثرب أو 
الطائف كانوا على جهل بأسماء مشاهير حكماء اليونان، وبينهم من كان له 

اتصال ببلاد الثقافة والعلم وبالأجانب]]].

ة اليهود(  ونأتي إلى وصف القرآن لأهل الكتاب بالجهل؛ إذ حكى عنهم )خاصَّ
أنهم كانوا يقولون أمورًا هي ليست من الكتاب، وحكى أنَّهم لا يعلمون من 

كتاب الله شيئاً.

به أنَّ النبي تعلَّم منهم الهاجادا وغيرها؟!! فكيف ذهب أهل الشُّ

مِّيُّونَ لَ يَعْلَمُونَ 
ُ
ففي تفسير ابن كثير، عن ابن جريج عن مجاهد: وَمِنهُْمْ أ

مَانَِّ وَإِنْ هُمْ إلَِّ يَظُنُّونَ]]]، قال: »أناس من يهود لم يكونوا يعلمون 
َ
الكِْتَابَ إلَِّ أ

من الكتاب شيئاً، وكانوا يتكلَّمون بالظَّن بغير ما في كتاب الله، ويقولون: هو 
من الكتاب، أماني يتمنونها. وعن الحسن البصري، نحوه.

وقال أبو العالية، والربيع وقتادة: »إلَِّ أمََانَِّ« يتمنون على الله ما ليس لهم.

وقال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم: »إلَِّ أمََانَِّ« قال: تمنوا فقالوا: نحن من 
أهل الكتاب. وليسوا منهم«]]].

وقد وصف القرآن الكريم بعض الأحبار بالعلم، ورمى أكثرهم بالجهل، أما 
السواد الأعظم منهم، فقد جعلهم عامة تتبع أقوال رجالها، فلا علم لها ولا 

معرفة بأمور الماضين أو الحاضرين]]].

يُّونَ: اليهود ... وهم  وفي تفسير الرازي: »اعلم أن المراد بقوله: وَمِنْهُمْ أمُِّ
التقليد  الذين لا معرفة عندهم بقراءة ولا كتابة وطريقتهم  يُّون  الأمُِّ العامة 

وقبول ما يقال لهم«]]].

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )15/ 319، 321(. 

]]]- سورة البقرة، الآية 78. 

]]]- ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، )1/ 311(. 

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 135(. 

]]]- محمد بن عمر، فخر الدين الرازي )ت 606هـ(: مفاتيح الغيب، التفسير الكبير، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط3، 

1420هـ، )3/ 563، 564(. 



275

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

الخاتمة والنتائج

ـ يتَّضح لمن يقرأ ما كتبه نولدكه عن شبهة أنَّ اليهوديةّ والهاجادا مصدر 
من مصادر تعليم محمد أنَّه كان مضطرباً وغير واثق من معلوماته، لذلك 
أوقع نفسه في متناقضات جعلته يثبت أحكامًا ثم ما يلبث أن ينفيها أو يشُكِّك 

بها، فظهر غير متصوِّر لكامل الموضوع الذي يحكم عليه.

ـ ونستطيع أن نتَّهم نولدكه بالإخلال بالأمانة العلميّة، إذ اكتفى بذكر ما 
يه على اليهود شفويًّا،  أنَّه إثباتٌ على تلقِّ يقوله المفترون على النبي على 

وحذف الجواب من الله عز وجلَّ بعد توصيف الحالة التي تحدّث عنها.

دّد، فباتت هذه الصّفة سمةً في شخصيّته وكتاباته،  ـ واتصّف نولدكه بالتَّ
وهذا يظهر في هذا البحث وفي الأبحاث الأخرى بوضوح، بل إنَّ أوّل مؤلَّف له 
والمعنون: حول نشوء وتركيب السور القرآنيّة، الذي أنجزه عام 1856م، وعُدَّ 
أطروحة للدكتوراه، حكم عليه هو نفسه بأنَّه غير ناضج، لذلك قام بالتعديل 
عليه ليظهره بعنوان جديد هو: تاريخ القرآن، وهو الكتاب الذي نقوم بنقده]]].

ح قبيل وفاته بتصريح يدلّ على الاضطراب الذي اتصّف  ـ ثم إنَّ نولدكه صرَّ
به كتابه، حين قال: »إذا كان من ندم فلأننّي درست علومًا لم أظفر منها في 

النهاية بنتائج حاسمة قاطعة«]]].

في  ديننا  أثبته  ما  إثبات  نولدكه  شبهة  نقض  في  اتبعناها  التي  الطرق  ومن  ـ 
ح  صرَّ القرآن  وأنَّ  نكذبهم،  ولا  قهم  نصدِّ لا  بأن  الكتاب؛  أهل  مع  التعامل  أصل 

بوجود التشّابه بين ما أنزله الله على الأنبياء وبين ما أنزله على خاتمهم، فوحدة 

المصدر الإلهي تستلزم وجود التشّابه، لكن هذا التشّابه ليس مطَّردًا، فثمة فروق 

واختلافات في الموضوعات والتكوين وغيرهما.

ـ ولا تذكر الأخبار التاريخيّة أنَّ اليهود كتبوا أو رووا شيئاً عن أحداث لهم مع 

]]]- انظر مشتاق الغزالي: القرآن في دراسات المستشرقين، بيروت، دار النفائس، ط1، 2008م، ص32-31.

]]]- م.ن، ص32. نقلً عن مقالة للمستشرق الهولندي سنوك هورجرونين، نشُرت في مجلة جمعية المستشرقين الألمان في الذكرى 

الأولى لوفاة نولدكه.



276

المسلمين، فلم تصل إلينا منهم أيّ كتابة عن علاقتهم بالإسلام وبالمسلمين، وهذا دلّ 

دلالةً قاطعةً على أنّ اليهود في بلاد العرب كانوا منقطعين تمام الانقطاع عن بقيّة 

أبناء جنسهم في جهات العالم، وهذا يعني استحالة وصول أساطير اليهود في التلمود 

ونصوصه والأساطير الأخرى إلى عرب الجزيرة العربية.

ـ ولم يكن سواد يهود الجاهليّة على علم بالكتابة وبالقراءة، بل كان هذا السواد 

جاهلً حتى بأمور دينه وشريعته، لذلك لم يظهر فيهم من نال شهرة في العلوم.

أصحاب  اليهود  من  أحد  يكن بمكة  لم  أنَّه  الحارث  بن  النضر  قصة  وأثبتت  ـ 

العلم، لذلك أرسل القريشيون النَّضر وبعثوا معه عقبة بن أبي معيط إلى أحبار يهود 

بالمدينة ليسألوهم عن النبي وصفته وخبره وليمتحنوه.

ـ ولما هاجر الرسول إلى المدينة تعاهد مع اليهود في صحائف كُتبت لهم، 

بدأت خصومة  ثم  الأولى،  الأيام  في  سيئة  المسلمين  مع  اليهود  علاقات  تكن  فلم 

اليهود للإسلام كخصومة فكرية، ثم تطورت إلى معارك وحروب، ومع ذلك وجدنا 

به  أنَّ اليهود وساداتهم الذين عادوا الرسول والدعوة الإسلاميّة لم يتكلمّوا بالشُّ

التي يتكلَّم بها من يتكلَّم، وإنما كان لعداوتهم أسباب ذكرناها.

ولإظهار  لإحراجه   الرسول إلى  أسئلة  توجيه  إلى  عمدوا  اليهود  أنَّ  ومع  ـ 

فساد دعوته بزعمهم، وحدث بين الطرفين جدل ومحاججات، إلَّ أنَّهم لم يقولوا إنَّ 

بهة التي أثارها نولدكه. الرسول أخذ عنهم، ولم يأت على ألسنتهم الشُّ

ـ ويرتبط بذلك أنّ عددًا من اليهود دخلوا في الإسلام، كعبد الله بن سلام وعدد 

رسول  وزوجة  منبه،  بن  ووهب  الأحبار،  وكعب  النضري،  ومخيريق  عائلته،  من 

الله صفية بنت حيي بن أخطب، وعشرات من أمثال هؤلاء الذين لم ترد هذه 

بهة على ألسنتهم، ولو كان لها أي أثر لظلوا على ديانتهم اليهودية فهي بذلك  الشُّ

أولى بالاتباع. 

الله(  إلا  إله  )لا  الإسلام  التوحيد في  بأنّ شهادة  نولدكه  ادّعاء  بطلان  وثبت  ـ 



277

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

مستقاة من عبارة يهودية، وتبين أنَّه ليس لها علاقة من قريب أو بعيد بالشهادة 

الإسلاميّة.

ـ وظهر لنا التباين الكبير في أهم مسألة كان يفترض أن ينقلها النبي من 

الكتاب المقدّس لو كان هو مصدره، وهي مسألة الإيمان بالله تبارك وتعالى.

ـ وظهر زيف ادّعاء نولدكه بأنَّ آياتٍ قرآنيّةً اقتبُست حرفيًّا من العهد القديم، 

مثلما ورد في سورة الأنبياء، الآية 105، وهي -برأيه- تطابق ما ورد في المزمور.

ـ ولقد ثبت تأثُّر اليهود والتوراة بمن حولهم، وثبوت التأثير الخارجي على الفكر 

والأمم  الشّعوب  بين  المتوارث  للتراث  نتيجة  وذلك  القدم،  منذ  اليهودي  الديني 

به جعلوا الإسلام  والأقوام، فالجميع كان يتناقل قصصًا أو ما شابه، لكن أصحاب الشُّ

والقرآن وخاتم الأنبياء وحدهم الذين نقلوا هذه القصص عن اليهود وغير اليهود.

التوراة  ففي  والمسيحيين،  اليهود  كتب  في   الرسول ذِكر  بوضوح  وتبيَّ  ـ 

 النبي مبعث  إلى  تشير  التي  الواضحة  والدلائل  النصوص  عشرات  والإنجيل 

وصفاته وأخباره.

ـ وورد في القرآن الكريم آيات كثيرة فيها نقد شديد لليهود، وهي بالتالي تنفي 

شبهة نولدكه وأقواله.

ـ وأشار نولدكه من ضمن شبهة اليهودية إلى شبهة أخرى تتعلَّق بالهاجادا، وأنَّها 

من مصادر تعليم الرسول والقرآن، ولكنه لم يبيّ لنا أيّ شيء أو تفصيل عنها، 

ولم يبسط أدلتّه في شبهته عنها، مما يعني أنَّ طرحه ابتعد عن المنهجيّة والعلميّة.

ـ ولم يتوفَّر أيِّ بحثٍ أكاديميٍّ منهجيٍّ عن الهاجادا، فلم نجد أيّ بحثٍ منهجيٍّ 

أيّ  نجد  نولدكه، ولم  ادعاء  النبي بحسب  تعليم  تناولها كمصدر من مصادر 

بهة، وبالتالي لم تتوافر معلومات كافية وواضحة أو  بحثٍ منهجيٍّ دحض هذه الشُّ

منهجيّة عنها.

الهاجادا من ناحية محاولة  تناول تفصيلات  ـ ووقفنا على مؤلَّف واحد فقط 



278

إثبات أنَّ الرسول كان ينقل منها أو يعلِّمه إياها اليهود، فكان مدار الكتاب 

بأكمله حول إثبات ذلك، وقد اعتمد هذا الكتاب بشكل كامل تقريبًا على كتاب 

ع أساطير الهاجادا في هذا الكتاب. )أساطير اليهود( للويس جنزنبرج، ظنًّا أنَّه جمَّ

ـ فلماذا لم ينتبه علماء وفقهاء ومفسّو وحاخامات اليهود إلى شبهة الهاجادا، 

بهة رائحة حقيقة لأشبعوها  ولماذا لم يفطنوا لها أو يقولوا بها؟! فلو كان في هذه الشُّ

بحثاً وشرحًا، لكن أي من ذلك لم يحدث، بل حدث أن تأثَّروا هم بالإسلام وعلمائه.

صيّة )وليس الأبحاث المتناثرة هنا وهناك( فلن  ـ ولو نظرنا في المؤلَّفات التخصُّ

نجدها تثير شبهة الهاجادا، وأوضح مثال عنها الكتاب التفصيلي الذي أصدره المؤرِّخ 

اليهودي إسرائيل ولفنسون، وأفرده للحديث عن اليهود وتاريخهم في الحقبة التي 

بهة فيها. نتكلم عنها وأثيرت الشُّ

ـ تبيّ لنا وبحسب الموسوعة اليهودّية والمصادر اليهودية أنَّ الهاجادا مستمدّة 

من الكتاب المقدس ومستندة عليه، وهي تفسير لما فيه وتوضيح أو توسع، وأنَّها 

من كتب اليهود المقدسة رسميًّا، ولها قدسيتها عند اليهود ويتلون منها أثناء عيد 

التى  الدينية  الطقوس  على  وتحتوي  العيد،  هذا  صلوات  على  وتحتوي  الفصح، 

قصصٍ  مجموعة  بأنهّا  الادعاء  يدحض  وهذا  اليهودي،  الفصح  عيد  فى  تستخدم 

خرافيّة، وأنّ القرآن استقى منها هذه الخرافات.

تم  وأنَّه  الهاجادا،  كتابة  تاريخ  تحديد  صعوبة  اليهوديةّ  المصادر  وأظهرت  ـ 

الزيادة عليها باستمرار نتيجة نقاشات وتأمُّلات، واستمرّ ذلك حتى القرن الثالث 

عشر الميلادي، وهذا يعني أنّ الهاجادا مرَّت بمراحل كثيرة منذ سنة 170 ميلادية 

حتى القرن الثالث عشر الميلادي، ومرت بتعديلات خلال هذة المدة، وأنَّها ليست 

مصدرًا ثابتَ المحتوى، بل كانت مصدرًا متجدّدًا. وهذا كلهّ يدحض الادّعاء الذي 

يقول إنَّ آخر قصة هاجادية كُتبت سنة 360م.

ـ إنَّ مصدر الهاجادا الأساسي والذي اعتمدت عليه في تفسيراتها وأساساتها هو 



279

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

الكتاب المقدس والتوراة، وبالتالي فإنَّ المنتج الديني كونه كلام الله الموحى به إلى 

الأنبياء هو منتج واحد وإن تعدّدت رسائله، مع الانتباه إلى ضوابط هذا التشابه.

من  كمصدر  اليهوديةّ  أنَّ  شبهة  رد  من خلالها  تمّ  التي  الأدلةّ  فإنّ  وبالتالي  ـ 

مصادر تعليم النبي، تنطبق هنا على رد شبهة الهاجادا.

لا  ما  اليهودي  للمدراس   الرسول دخول  حادثة  الشّبهة  أصحاب  ل  حمَّ ـ 

تحتمل، فهي حدثت لمرة واحدة فقط، ولغاية ظاهرة هي دعوة اليهود إلى الله عز 

وجل، ولمَّا جادلوه طلب أن يكون الحَكم بينهم التوراة، فرفضوا ذلك.

بهة ما هو واضح في هذه الحادثة، وذهبوا إلى استنتاج لا  ـ فترك أصحاب الشُّ

يحتمله النص ولا يرضى به أي عاقل متزن.

بهة أن الرسول والقرآن  ـ ومن أمثلة نصوص الهاجادا التي زعم أصحاب الشُّ

الكريم اقتبسا منها: تساؤل الملائكة عن استخلاف الإنسان فى الأرض، ففي الهاجادا: 

القرآن  وفي  بالنار.  حرقاً  فيهلكهم  ويخالفون،  فيعترضون  الملائكة،  يستشير  الله 

الكريم: يخبر الله عز وجل ملائكته، وعندما لم يفهموا المراد يوقفهم، ثم يبين لهم 

حكمته بتجربةٍ عمليةٍ.

اليهود  أنَّ  القصّة  والواضح في هذه  والهاجادا،  القرآن  بين  واضحةٌ  فالفروق  ـ 

لديهم بقايا علم الأنبياء، وقد يمزجوا ما لديهم بالخرافة، فحادثة الملائكة هنا تمّ 

إسقاطها من التوراة، ثم حرِّفت في الهاجادا، ثم جاءت في القرآن الكريم الذي لا 

يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه بيضاء نقية.

وصدق   ،النبي صدق  يعلمون  كانوا  اليهود  أنَّ  )الرجم(  حادثة  وتظُهر  ـ 

الأحكام الإسلامية، والاختلاف بين أحكامهم وأحكام الإسلام والقرآن، وتوافق أحكام 

القرآن مع أحكام التوراة غير المزورة، لذلك رجعوا إلى النبي في حكم الرجم.

ـ إنَّ التراث المتوارث بين الشّعوب والأمم والأقوام لا ينكره أحد، ومنه التراث 

الذي كان تراثاً تاريخيًّا موجودًا في المشرق، فهو متواتر منذ عصور، وموجود عند 



280

أقوام عدّة: عند اليهود وعند السريان وعند العرب، فإذا سرى مسرى النص المقدس 

في وقت من الأوقات، فهذا يعني أنهّ ليس بنصٍّ منقولٍ عن نصٍّ مكتوب بلغةٍ أخرى 

هي العبرية. فهذا تراثٌ شفاهيٌّ موجودٌ آنذاك شفاهة فقط، قد يكون قد سجل في 

بعض الأحيان لدى السريان أو اليهود أو النّصارى، لكن ليس معنى ذلك أنّ مصدره 

بشريًّا فقط، بل أوُحي بهذا الكلام في بعض الأزمنة، فهناك أنبياء قبل رسول الله 

وقبل عيسى و...

أنهّ موجودٌ  يعني  المدراش لا  أو  الهاجادا  تراثٌ موجودٌ، وتسجيله في  ـ وهذا 

حصًرا في هاجادا المدراش أو هاجادا التلمود.

الكريمة -بسورة  ـ وهو تراثٌ موجودٌ، لكنّه تراث شفاهيّ، ولما جاءت الآيات 

الكهف مثلً- لتتحدّث عن هذه الحادثة بخصوص العبد الصالح، فهي عبارة عن 

استحضار لهذه الحادثة التي كانت موجودة في التراث الشفوي لكنها حُرِّفت هنا 

وهناك، ثم جاءت بصورتها الصحيحة في القرآن الكريم.

عنها  التحّري  عن  وتكلَّم  الثقافات،  تبادل  قضية  ابن خلدون على  أكَّد  وقد  ـ 

وتدقيقها عند المسلمين.

عن  وليس  سبقتهم،  التي  الأمم  عن  القصص  الجاهليين  أخذ  بالتالي  وثبت  ـ 

اليهود فقط.

ـ وصف القرآن الكريم بعض أحبار اليهود بالعلم، ورمى أكثرهم بالجهل، أما 

السواد الأعظم منهم، فقد جعلهم عامة تتبع أقوال رجالها، فلا علم لها ولا معرفة 

بأمور الماضين أو الحاضرين.

ـ وكل هذه الإثباتات وغيرها تجعل من شبهة نولدكه مجردّ زوبعة في كستبان، 

ولا يمكن أن يقبلها أي صاحب عقل بمن فيهم نولدكه نفسه الذي لم يحسم المسألة 

بحسب تصريحاته الواضحة.



281

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

المبحث الثاني: نقد شبهة المسيحيّة والليتورجيا والصابئة والأحناف 

وبحيرى 

تمهيد

ساق نولدكه قضايا عدّة عن شبهة المسيحيّة، وأنهّا مصدرٌ من مصادر تعليم 

محمد، وربط بذلك قضايا أخرى تتعلقّ بذلك: كالليتورجيا والصابئة والأحناف 

وبحيرى.

ولعلَّ نولدكه لم يدرس الأديان كما ينبغي، ولم يقف على ثراء موضوعات القرآن 

ولو  الحديثة،  العلميّة  المعطيات  مع  التام  وتوافقه  العلميّة،  الأخطاء  من  وخلوّه 

قارن ذلك بالتوراة والإنجيل مثلً، لوجد أنَّهما مع قلةّ موضوعاتهما فإنَّهما يضمان 

أخطاء علميّة كثيرة وفاحشة.

ا يجهل أو يتجاهل هذه الحقائق، لذلك لم يستند في شُبَهه على حقائق،  فهو إمَّ

وإنّا على تكهُّناتٍ وتخرُّصاتٍ وتخيُّلاتٍ، وبدا غير متصوِّر لكامل الموضوعات التي 

به بفقرةٍ  دفعنا إلى مناقشتها ونقضها. بكلّ الأحوال سنناقش كلّ شبهة من هذه الشُّ

مستقلةٍ، مع التنّبيه إلى اندراجها تحت عنوان شبهة المسيحيّة، لذلك جعلناها في 

بحث واحد. وسيكون لكلّ شبهة مقدّمتها الخاصّة بها.

أوّلً: نقد شبهة أنَّ المسيحيّة مصدر من مصادر تعليم محمد بحسب 

تعبير نولدكه

مقدمة: قال نولدكه بشبهة تلقّي النّبيّ عن المسيحيّة في مواضع عدّة، 

وهي كما يأتي:

الأوّل: »قد يلقي المرء جزافاً بالتهّمة القائلة بأنّ أهمّ تعاليم محمد مأخوذةٌ 

عن اليهود والمسيحيين، وليست نابعةً من عقله، صحيح أنّ أفضل ما في الإسلام 

قد نشأ على هذا المنوال، لكن الطريقة التي اكتسب فيها محمد هذه التعاليم، 



282

ا«]]]. وهو  واعتبرها وحيًا أنزله الله إليه، ليبشّ به الناس، تجعل منه نبيًّا حقًّ

بهة ثم يثبتها، ثم يجعل من النبي صاحب طريقة ذكيّة في  هنا ينفي الشُّ

اكتساب التعّاليم من اليهود والمسيحيين.

الثاني: وقال نولدكه في الموضع الثاني: »سيفضي بنا البحث المتمعن عمّ هو 

يهوديّ ومسيحيّ في القرآن إلى الاقتناع بأنّ التعّاليم الأساسيّة التي يشترك فيها 

التعاليم  مصدر  هنا  ويرُجع  يهودية«]]].  صبغة  ذات  هي  والمسيحيّة  الإسلام 

الأساسيّة في المسيحيّة والإسلام إلى اليهوديةّ.

الثالث: وفي الموضع الثالث، قال: »كانت المسيحيّة على انتشارٍ واسعٍ في شبه 

د أماكن تواجدهم على الحدود الفارسيّة البيزنطيّة،  الجزيرة العربية«، ثم عدَّ

بعين  نأخذ  أن  إذًا  علينا  »ينبغي  قال:  ثم  اليمن،  وفي  تميم،  في  الداخل  وفي 

الاعتبار التأثير المسيحي على النبي إلى جانب التأثير اليهودي«. وكعادته يثُبت 

ثم يشكّك، أو يشكّك ثم يثبت، إذ قال: »ولن نتمكن من تحديد مصدر الكثير 

من هذه المواد«، أي النّقاط التي أخذها محمد عن المسيحيّة. ثم يعود 

«، ثم يعدّد هذا البعض  ليقول: »أما البعض الآخر فلا شكّ أنّ مصدره مسيحيٌّ

الآخر، فذكر: التهجد، بعض أشكال الصلاة، وصف الوحي بالفرقان، وأنهّ باللغة 

الآراميّة المسيحيّة يعني الخلاص.

الرابع: ووصل نولدكه في الموضع الرابع إلى نتيجة، حيث يقول: »يستطيع 

المرء أن يستخلص من كل ذلك أنّ الإسلام في جوهره دينٌ يقتفي آثار المسيحيّة، 

بلاد  إلى  المسيحية  بها  التي دخلت  الصيغة  الإسلام هو  إنّ  أخرى:  بعبارة  أو 

العرب كلهّا«]]]. ثم يأتي بدليلين يؤيدّ فيهما زعمه: الأول قوله: »وتؤكد هذا 

الربط بسهولة الأحكام الصادرة عن أشخاص عاصروا محمدًا، فقد أطلق الكفار 

على أتباعه لقب )الصابئة(، ما يعني أنهم عدّوهم على علاقةٍ وثيقةٍ ببعض 

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ترجمة: جورج تامر، بيروت، مؤسسة كونراد، ص4. 

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ص7. 

]]]- م.ن، ص8. 



283

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

الفرق المسيحيّة، مثل: المندائيين والكسائيين والمعمدانيين«.

أناس  الأحناف، هؤلاء  أنفسهم خلفاء  يعدّون  المسلمين  والثاني قوله: »إنَّ 

رفضوا الوثنيّة وفتشّوا عمّ يرضيهم في التعّاليم اليهوديةّ والمسيحيّة، وإطلاق 

اد المسيحيين أيضًا يشير بوضوح إلى أنَّ المسلمين كانوا على  هذا الاسم على الزُّهَّ

علاقةٍ مميزّةٍ بالمسيحيين، وهذا يفسّ لجوء بعض أتباع محمد إلى ملك الحبشة 

المسيحي«]]].

الخامس: وفي الموضع الخامس، يعود نولدكه إلى عادته في المتناقضات، فبعد 

أن أثبت بزعمه ما أثبت، قام هنا بالتشّكيك بكلّ ما سبق، وهذا واضح بقوله: 

»من المؤكّد أنّ المسيحيين العرب، مما تجدر إليه الإشارة في هذا الصدد، غالبًا 

ما كانوا على معرفةٍ سطحيّةٍ بدينهم كما يقول شبرنغر«، ثم يستشهد بمقولةٍ 

للإمام علي، وهي قوله: »إنّ بني تغلب ليسوا مسيحيين، ولم يتخّذوا من 

المسيحيّة إلا شرب الخمر«]]].

شبهته،  إثبات  محاولة  إلى  نولدكه  يعود  السادس،  الموضع  وفي  السادس: 

محمد  استعمال  إمكانيّة  ننفي  أن  لنا  بدّ  لا  تقدّم  ما  إلى  »استنادًا  فيقول: 

مصادر مكتوبة، فهو تقَبَّل أهم أجزاء تعليمه من اليهود والمسيحيين شفويًّا 

على الأرجح«]]].

ع  يطُوِّ أن  حاول  نولدكه  إنَّ  اليهودية(  عن  الأخذ  )شبهة  بحث  في  وقلنا 

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن،  ص9-8. 

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ص9-10. وفي تفسير الزمخشري وتفسير البيضاوي بمناسبة الآية الخامسة من سورة المائدة: 

اليَْوْمَ أحُِلَّ لكَُمُ الطَّيِّباتُ وَطعَامُ الَّذِينَ أوُتوُا الكِْتابَ حِلٌّ لكَُمْ...: »وعن علي رضى اللَّه عنه: أنَّه استثنى نصارى بنى تغلب 
وقال: ليسوا على النصرانية ولم يأخذوا منها إلا شرب الخمر«، وفي تفسير الطبري: »وهذه الأخبار عن علي رضوان الله عليه، 

إنما تدل على أنه كان ينهى عن ذبائح نصارى بني تغلب، من أجل أنهم ليسوا على النصرانية، لتركهم تحليل ما تحُلِّل النصارى، 

وتحريم ما تحَُرِّم، غير الخمر«. انظر محمد بن جرير الطبري )ت 310هـ(: جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد محمد 

الكشاف عن حقائق غوامض  الزمخشري )ت 538هـ(:  بن عمرو،  )9/ 576(. محمود  الرسالة، ط1، 2000م،  شاكر، مؤسسة 

التنزيل، بيروت، دار الكتاب العربي، ط3، 1407هـ، )1/ 607(. عبد الله بن عمر، البيضاوي )ت 685هـ(: أنوار التنزيل وأسرار 

التأويل، تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط1، 1418هـ، )2/ 116(.  

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص16. 



284

القرآن الكريم إلى ما يريد، فاستشهد بآيات منه قال عنها: »ويبدو أنّ القرآن 
يشير إلى هذا الأمر«]]]، أي أمر تعلُّم النبي شفويًّا من اليهود والمسيحيين.

والآيات التي استشهد بها:

قَومٌْ  عَلَيهِْ  عَنهَُ 
َ
وَأ اهُ  افْتََ إفِكٌْ  إلَِّ  هَذَا  إنِْ  كَفَرُوا  ِينَ  الَّ وَقَالَ  تعالى:  قوله 

.فَقَدْ جَاءُوا ظُلْمً وَزُورًا :وحذف نولدكه منها قوله تعالى ،[[[َآخَرُون
ِي يلُحِْدُونَ  مَا يُعَلّمُِهُ بشٌََ لسَِانُ الَّ هُمْ يَقُولوُنَ إنَِّ نَّ

َ
وقوله تعالى: وَلَقَدْ نَعْلَمُ أ

.وَهَذَا لسَِانٌ عَرَبٌِّ مُبيٌِن :وحذف منها قوله تعالى ،[[[ عْجَمٌِّ
َ
إلَِهِْ أ

وبقيام نولدكه بحذف جواب هذه الآيات فإنَّه أخلَّ بالأمانة العلميّة، فهذه 
الآيات جاءت لتنفي ما أراد نولدكه إثباته، وجاءت لتكشف افتراء هؤلاء]]]. 

ثم عاد فذكر قولً ينقض ذلك كعادته: »ولا يمكن إضافة أيّ شيءٍ إلى ما يرد 
في الروايات من هذا الاكتشاف اليسير أو ذاك«]]].

وفيما يأتي تفاصيل نقض شبهة نولدكه هذه:

1. علاقة القرآن بالكتب السماوية الأخرى

مِن  وَالنَّبيِّيَِن  نوُحٍ  إِلَ  وْحَينَْا 
َ
أ كَمَا  إِلَكَْ  وْحَينَْا 

َ
أ إِنَّا  تعالى:  الله  يقول 

وَعِيسَ  سْبَاطِ 
َ
وَالأ وَيَعْقُوبَ  وَإِسْحَاقَ  وَإِسْمَاعِيلَ  إِبرَْاهيِمَ  إِلَ  وْحَينَْا 

َ
وَأ بَعْدِهِ 

.[[[زَبُورًا دَاوُودَ  وَآتيَنَْا  وَسُلَيمَْانَ  وَهَارُونَ  وَيُونسَُ  يُّوبَ 
َ
وَأ

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص16. 

]]]- سورة الفرقان، الآية 4.

]]]- سورة النحل، الآية 103. 

]]]- انظر تفسير هاتين الآيتين وأسباب نزولهما في التفاسير الآتية: عبد الله بن عباس )ت 68هـ(: تنوير المقباس من تفسير ابن 

عباس، جمعه: مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادى )ت 817هـ(، لبنان، دار الكتب العلمية، ص300 وما بعد. 

محمد بن جرير الطبري )ت 310هـ(: جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط1، 2000م، 

)19/ 237 وما بعد(. إسماعيل بن عمر )ت 774هـ(: تفسير القرآن العظيم، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر 

والتوزيع، ط2، 1999م، )6/ 93 وما بعد(.

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص16.

]]]- سورة النساء، الآية 163.



285

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ح القرآن بوجود التشّابه بين ما أنزله الله على الأنبياء وبين ما أنزله  إذًا، صرَّ

على خاتمهم.

ويقول المستشرق السويدي تور أندريه: »القرآن لا ينكر صلاته بالديانات 

ذلك  ولكن  القدماء،  العرب  وتقاليد  الحنيفيّة،  وعقائد  والمسيحيّة،  اليهوديةّ 

ليس  التشّابه  هذا  لكن  العناصر«]]].  هذه  من  مجموعة  مجرد  أنهّ  يعني  لا 

القرآن  مطَّردًا، فمثلً لا تشابه ولا توافق بين ما جاء في الإنجيل وما جاء في 

السياقين، ففي  يظُنّ من تشابه  الجنّة رغم ما قد  عن المحرومين من دخول 

الإنجيل أنّ المسيح قال لتلاميذه: »الحق أقول لكم: إنّ مرور جملٍ من ثقب 

إبرةٍ أيسر من دخول غنيّ إلى ملكوت الله«]]]. فهذا النّصّ في تجريم الأغنياء 

الكفار  عن  حديثه  في  المثل  هذا  القرآن  ضرب  بينما  الجنّة؛  من  وحرمانهم 

وا عَنهَْا لَا تُفَتَّحُ  بوُا بآِياَتنَِا وَاسْتَكْبَُ ِينَ كَذَّ المكذبين المجرمين، لا الأغنياء: إنَِّ الَّ

مَاء وَلَا يدَْخُلوُنَ الَْنَّةَ حَتَّ يلَجَِ الَْمَلُ فِ سَمِّ الْيَِاطِ وَكَذَلكَِ نَزْيِ  بوَْابُ السَّ
َ
لهَُمْ أ

المُْجْرمِِيَن]]]، فالتشّابه بين النّصين ينطبق عليه تشبيه العلَّمة أحمد ديدات 
بالشبه بين الجُبن والطباشير، وإن كان لا يشُكّ بتشابه القرآن مع ما أنزله الله 

على المسيح، مما أضاعوه وحرَّفوه.

وتكوَّن العهد الجديد من أناجيل أربعة، تضمّنت سيرة المسيح من الولادة إلى 

الصلب المزعوم، فهي أشبه ما تكون بسيرة النبي التي يرويها ابن إسحاق أو 

تهذيبها لابن هشام، كما يتضمّن العهد الجديد أيضًا رسائل التلاميذ، وهي تحكي 

عن قصصهم ورحلاتهم وأعُجوباتهم ووصاياهم الموجهة إلى أصدقائهم ومعارفهم 

لتوضيح بعض المفاهيم اللاهوتية أو لطلب بعض القضايا الشخصية.

ونودّ أن ننبّه هنا إلى أنّ آيات القرآن بلغت 6236 آية، وأن التشّابه بينها 

ونعتقد  آية،  مئة  عن  الأحوال-  من  -بحال  يزيد  لا  الكتابيّة  النّصوص  وبين 

]]]- عبد الجليل الشلبي: الإسلام والمستشرقون، القاهرة، مطابع الشعب، ص34.

]]]- متى: 19/ 23 - 25.

]]]- سورة الأعراف، الآية 40.



286

جازمين أنّ هذه الكتب قبل تحريفها كان فيها من صور التشّابه مع القرآن ما 

هو أكثر من ذلك بكثير]]].

ولقد أخبر الله عز وجل أنَّ ما بين أيدي أهل الكتاب من اليهود والنصارى 

الله تعالى وحيًا على موسى وعيسى  أنزله  الذي  الكتاب  الكتب ليس هو  من 

عليهما السلام، ووقع في التوراة والإنجيل على أيدي الأتباع كتمان وتحريف، 

فهم يلبسون الحقّ بالباطل ويخلطونه به بحيث لا يتميز الحقّ من الباطل، 

ويكتمون الحقّ ويخفونه ويحرفّون الكلم عن مواضعه لفظاً ومعنى، ويلوون 

ألسنتهم بالكتاب ليلبسوا على السامعين اللفظ المنزل بغيره. 

باِلَْاطِلِ  الَْقَّ  تلَبْسُِونَ  لمَِ  الكِْتَابِ  هْلَ 
َ
أ ياَ  عنهم:  حكاية  تعالى  الله  قال 

يبُيَُِّ  ا  رسَُولَُ جَاءَكُمْ  قَدْ  الكِْتَابِ  هْلَ 
َ
أ ياَ   ،[[[َتَعْلَمُون نْتُمْ 

َ
وَأ الَْقَّ  وَتكَْتُمُونَ 

 ِ قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّ وَيَعْفُو عَنْ كَثيٍِر  الكِْتَابِ  مِنَ  ا كُنتُْمْ تُفُْونَ  لَكُمْ كَثيًِرا مِمَّ
مَ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَيَقُولوُنَ سَمِعْنَا  رّفِوُنَ الكَِْ ينَ هَادُوا يَُ نوُرٌ وَكتَِابٌ مُبيٌِن ،[[[مِنَ الَِّ
الكِْتَابِ  مِنَ  حْسَبُوهُ  لَِ باِلكِْتَابِ  لسِْنتََهُمْ 

َ
أ يلَوُْونَ  لَفَرِيقًا  مِنهُْمْ  وَإِنَّ   ،[[[وعََصَينَْا

 ِ ِ وَيَقُولوُنَ عََ اللَّ ِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِْ اللَّ وَمَا هُوَ مِنَ الكِْتَابِ وَيَقُولوُنَ هُوَ مِنْ عِندِْ اللَّ
.[[[َالكَْذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُون

ورغم هذا كله، فإنَّ إشارات كثيرة لا تزال بين طيَّات هذه الكتب، تحمل 

النبوءات والبشارات بنبوّة محمّد كما سنبين فيما بعد.

]]]- منقذ بن محمود السقار: تنزيه القرآن الكريم عن دعاوى المبطلين، رابطة العالم الإسلامي، ص67-66.

]]]- سورة آل عمران، الآية 71. انظر ابن عباس: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ص49. تفسير هذه الآية عند الطبري: 

جامع البيان في تأويل القرآن، )6/ 503(.

]]]- سورة المائدة، الآية 15. انظر ابن عباس: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ص90. تفسير هذه الآية في الطبري: جامع 

البيان في تأويل القرآن، )10/ 143(.

]]]- سورة النساء، الآية 46. انظر ابن عباس: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ص71. تفسير هذه الآية عند الطبري: جامع 

البيان في تأويل القرآن، )6/ 430(.

]]]- سورة آل عمران، الآية 78. انظر تفسير هذه الآية عند ابن عباس: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ص50. الطبري: 

جامع البيان في تأويل القرآن، )6/ 535(.



287

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

وأراد الله تعالى أن تكون كلّ شريعة ناسخة للشريعة التي قبلها، فالإسلام 

ينسخ ما قبله من الأديان السماوية، وكل رسولٍ يأتي يبِّش بالذي بعده؛ فقد 

.[[[بشَّ عيسى عليه السلام بالنبي محمد

وما أريد أن أقوله بعد هذا التمهيد، إنّ نولدكه لا يعُذر بجهله في هذه 

القضيّة، ولا يعذر بقوله إنَّ محمدًا أخذ من المسيحية واليهودية، فالآيات في 

القرآن واضحة عن العلاقة بين القرآن والكتب السماوية الأخرى، إذ يقول الله 

النَّبيُِّونَ  بهَِا  وَنوُرٌ يَكُْمُ  التَّوْرَاةَ فيِهَا هُدًى  نزَْلْاَ 
َ
أ إنَِّا  التوراة الحق:  تعالى عن 

ِ وَكَنوُا  حْبَارُ بمَِا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كتَِابِ اللَّ
َ
بَّانيُِّونَ وَالْ ِينَ هَادُوا وَالرَّ سْلَمُوا للَِّ

َ
ِينَ أ الَّ

.[[[َعَلَيهِْ شُهَدَاء
ينَْا عََ آثاَرهِمِْ بعِِيسَ ابنِْ  وكذلك قول الله تعالى عن الإنجيل الحق: وَقَفَّ

قاً لمَِا  نِْيلَ فيِهِ هُدًى وَنوُرٌ وَمُصَدِّ قاً لمَِا بَيَْ يدََيهِْ مِنَ التَّوْرَاةِ وَآتيَنَْاهُ الِْ مَرْيَمَ مُصَدِّ
.[[[بَيَْ يدََيهِْ مِنَ التَّوْرَاةِ وَهُدًى وَمَوعِْظَةً للِمُْتَّقِيَن

إنَّ الإسلام بمعناه العام هو دين الأنبياء جميعًا، فإذا أخذنا كلمة الإسلام 

بهذا المعنى نجدها لا تدع مجالً للسؤال عن العلاقة بين الإسلام وبين سائر 

العلاقة بين الشيء ونفسه، فهنا وحدة لا  يسُأل عن  إذ لا  السماوية،  الأديان 

انقسام فيها ولا إثنينية]]].

ولو لم تمس يد التبديل والتحريف التوراة والإنجيل، لكان هناك التطابق 

التام بينهما وبين القرآن الكريم في أصول العقيدة، ولكان الاختلاف إن وُجد، 

لإدارات  العامة  الرئاسة  الإسلامية،  البحوث  مجلة  الأخرى،  بالديانات  وعلاقته  الإسلام  جمعة ضميرية:  بن  عثمان  انظر   -[[[

البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، )21/ 337، 338(.

]]]- سورة المائدة، الآية 44. انظر تفسير هذه الآية عند ابن عباس: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ص94. الطبري: جامع 

البيان في تأويل القرآن، )10/ 338(.

]]]- سورة المائدة، الآية 46. انظر تفسير هذه الآية في ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، )3/ 126(.

]]]- انظر عثمان بن جمعة ضميرية: الإسلام وعلاقته بالديانات الأخرى، )21/ 352-311(.



288

الظروف ومتطلبات  للتغيير، حسب  القابلة  العملية  الشريعة  فروع  وُجد في 

الحياة والمصالح]]].

النبي قد اقتبس من  ولذلك رفض العديد  من المستشرقين أن يكون 

اليهودية والنصرانية]]].

قة لبعضها البعض، يقول الله تعالى:  ثم إنَّ الكتب السماوية جاءت مصدِّ

قًا لمَِا بَيَْ يدََيهِْ مِنَ التَّوْرَاةِ وَآتيَنَْاهُ  ينَْا عََ آثاَرهِمِْ بعِِيسَ ابنِْ مَرْيَمَ مُصَدِّ وَقَفَّ
وَمَوعِْظَةً  وَهُدًى  التَّوْرَاةِ  مِنَ  يدََيهِْ  بَيَْ  لمَِا  قاً  وَمُصَدِّ وَنوُرٌ  هُدًى  فيِهِ  نِْيلَ  الِْ

.[[[للِمُْتَّقِيَن
قًا لمَِا بَيَْ يدََيهِْ مِنَ الكِْتَابِ  نزَْلْاَ إلَِكَْ الكِْتَابَ باِلَْقِّ مُصَدِّ

َ
ويقول تعالى: وَأ

.[[[ِْوَمُهَيمِْنًا عَلَيه
الجزء  ق  التوراة، أي صدَّ قاً لما بقي من حق في  الإنجيل جاء مصدِّ إنَّ  أي 

الثابت من الدين كالعقيدة والقيم، وترك الجزء المتغير أو الجزء الذي أصابه 

قاً لما بقي متوافقًا مع الجزء الثابت من الدين،  التحريف. وجاء القرآن مصدِّ

ومهيمنًا عليه؛ أي إن المرجع هو القرآن إذا حدث اختلاف]]].

قاً لمَِا بَيَْ يدََيهِْ مِنَ الكِْتَابِ  نزَْلْاَ إلَِكَْ الكِْتَابَ باِلَْقِّ مُصَدِّ
َ
قال الله تعالى: وَأ

.[[[ِْوَمُهَيمِْنًا عَلَيه

]]]- محمد بهاء الدين حسين: المصادر الخيالية فى دراسات المستشرقين للقرآن الكريم، مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية، 

عدد 6، 2005م، ص3.

]]]- انظر محمد بهاء الدين حسين: المصادر الخيالية فى دراسات المستشرقين للقرآن الكريم، ص24.

]]]- سورة المائدة، الآية 46.

]]]- سورة المائدة، الآية 48. انظر ابن عباس: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ص95. الطبري: جامع البيان في تأويل القرآن، 

.)377 /10(

]]]- انظر أحمد بن يوسف بن عبد الدائم، السمين الحلبي )ت 756هـ(: الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، تحقيق: أحمد 

الخراط، دمشق، دار القلم، )4/ 292 - 296(. عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي )ت 911هـ(: الدر المنثور، بيروت، 

دار الفكر، )3/ 92 - 95(.

]]]- سورة المائدة، الآية 48.



289

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

مه من سائر الكتب، وشاهدًا  وتعني »وَمُهَيْمِنًا«: أي رقيباً وحافظاً لما تقدَّ
والقرآن  الأمين،  أيضًا:  المهيمن  وتعني  والثبات]]].  بالصحة  لها  وشاهدًا  عليها 
أمين على كل كتاب قبله. وتعني: أمينًا على التَّوراة والإنجيل يحكم عليهما ولا 
القرآن  أنَّ محمدًا مؤتَنًا على  يحكمان عليه، مؤتمنًِا محمد. وتعنب 

اهد على ما قبله من الكتب]]]. والمهيمن الشَّ

تصوير  أبلغ  السابقة  بالرسالات  الإسلام  علاقة   الله رسول  صوَّر  وقد 
وأوضحه، وكيف أنه، كخاتم للأنبياء، أتم البناء الذي تعاقبت عليه رسل 
الله الكرام، فعن أبي هريرة أنّ رسول الله، قال: »إن مثلي ومثل الأنبياء من 
قبلي، كمثل رجل بنى بيتاً فأحسنه وأجمله، إلا موضع لبنة من زاوية، فجعل 
الناس يطوفون به، ويعجبون له، ويقولون هلَّ وضعت هذه اللبنة؟ قال: فأنا 

اللبنة وأنا خاتم النبيين«]]].

وخََاتَمَ   ِ وَلَكِنْ رسَُولَ اللَّ مِنْ رجَِالكُِمْ  حَدٍ 
َ
أ باَ 

َ
أ دٌ  مَُمَّ كَنَ  مَا  تعالى:  وقال 

ءٍ عَليِمًا]]]، يعني أن رسالة النبي كانت خاتمة  ُ بكُِلِّ شَْ النَّبيِّيَِن وَكَنَ اللَّ
الرسالات جميعًا]]].

لها  وشهادة  قبله  الأنبياء  لنبوات  تصديق  هي   الرسول نبوّة  إنّ  بل 

قَ المُْرسَْليَِن]]]. وهذه  بالصّدق، وهذا معنى قوله تعالى: بلَْ جَاءَ باِلَْقِّ وَصَدَّ

ادَّعى، فلم  ادَّعى ما  الواردة أعلاه تظُهر جهل نولدكه بها، فكان أن  القضايا 

يستند على بيِّنةٍ، وإنّا على ظنّ.

]]]- انظر وهبة الزحيلي: التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، دمشق، دار الفكر المعاصر، ط2، 1418هـ، )6/ 214(.

]]]- انظر السيوطي: الدر المنثور، )3/ 95(. عثمان بن جمعة ضميرية: الإسلام وعلاقته بالديانات الأخرى، )21/ 311 وما بعد(.

]]]- محمد بن إسماعيل البخاري )ت 256هـ(: الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله وسننه وأيامه صحيح 

البخاري، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة )مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم ترقيم محمد فؤاد عبد 

الباقي(، ط1، 1422هـ، )4/ 186(، )3535(. مسلم بن الحجاج )ت 261هـ(: المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل 

إلى رسول الله وسلم صحيح مسلم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت، دار إحياء التراث العربي، )4/ 1791(، )2286(.

]]]- سورة الأحزاب، الآية 40.

]]]- انظر الطبري: جامع البيان، )20/ 278(. ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، )6/ 427 - 430(.

]]]- سورة الصافات، الآية 37.



290

2. الرسول في كتب النصارى، ومعرفته بالمسيحيّة من قبل ومن بعد

إنَّ ما ورد في الإنجيل وفي كتب النَّصارى وعند كهَّانهم واضح وجلي، وهو 

ما كان يستحق أن يثير نولدكه النقاش حوله؛ لأنَّه يستند على نصوصٍ ظاهرةٍ 

لا على شبهات أو استنتاجات أو توقُّعات أو تخيُّلات.

وقلنا في بحث )شبهة الأخذ عن اليهود( إنَّ الكاهن الكاثوليكي عبد الأحد 

ألَّف كتاباً  البحث حين  داود )دافيد بنجامين كلداني( اختصر علينا كثيراً من 

هذا  قيمة  وتأتي  والمسيحيين،  اليهود  كتب  في   الرسول عن  وكاملً  ا  خاصًّ

الكتاب التَّوثيقيَّة من أنَّ مؤلِّفه كان كاهنًا كاثوليكيًّا من طائفة الكلدان، وأحد 

كبار الكهنة )قسيس أورميا في إيران سابقًا(، ودرَّس ديانته السّابقة كونه رئيسًا 

لمجمعه الديني، وعزَّز كتابه بأسانيد وحجج من الكتب المقدّسة المتداولة.

فضمَّ هذا الكتاب سلسلةً من الدّراسات الرائعة، اتَّصفت بالعمق والأصالة، 

م أبحاثه مستعينًا بالنّصوص الآراميّة والعبريةّ  والمدهش أنَّ عبد الأحد داود قدَّ

واللاتينيّة واليونانيّة.

وساق عبد الأحد عشرات النّصوص من التوراة والإنجيل، وبدقةّ كبيرةٍ، ثم 

بشرحٍ مستفيضٍ، ودلائل واضحة، وكلهّا كانت تشير بوضوح كما الشّمس في 

رابعة النّهار إلى مبعث النبي وسلم وبعض تفصيلات ذلك]]].

 ،ث ابن هشام عن حديث الأحبار والرهبان والكهان عن النبي  وحدَّ

فيما وجدوا من صفته في كتبهم وصفة زمانه لما كان في عهد أنبيائهم إليهم 

فيه]]]. ومن ذلك ما ورد في قصّة أبي سفيان وهرقل، وسؤال هرقل لأبي سفيان 

أسئلة عدّة عن النبي، إلى أن قال هرقل: »وهو نبي، قد كنت أعلم أنه 

]]]- انظر عبد الأحد داود: محمد كما ورد في كتاب اليهود والنصارى، ترجمة: محمد فاروق الزين، دار نهضة مصر، 2002م، 

ص173-13. 

]]]- محمد بن إسحاق بن يسار المطلبي بالولاء، المدني )ت 151هـ(: سيرة ابن إسحاق )كتاب السير والمغازي(، تحقيق: سهيل زكار، 

بيروت، دار الفكر، ط1، 1978م، ص111. وكذلك عند عبد الملك بن هشام )ت 213هـ(: السيرة النبوية، تحقيق: مصطفى السقا 

وإبراهيم الأبياري وعبد الحفيظ الشلبي، مصر، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، ط2، 1955م، )1/ 204(.



291

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ا فيوشك أن يملك موضع قدمي  خارج ولم أعلم أنه منكم، وإن يكن ما قلت حقًّ
هاتين، ولو كنت أظن أن أصل إليه لتجشمت لقاءه، ولو كنت عنده لغسلت 

عن قدميه«]]].

 أرسلها التي  له   الرسول رسالة  على  هرقل  جواب  اليعقوبي  وذكر 
الذي بشَّ  الله  أحمد رسول  »إلى  نصها:  الكلبي، وهذا  بن خليفة  مع دحية 
به عيسى، من قيصر ملك الروم، إنه جاءني كتابك مع رسولك، وإني أشهد أنك 
نا بك عيسى بن مريم، وإني دعوت  رسول الله، نجدك عندنا في الإنجيل، بشَّ
الروم إلى أن يؤمنوا بك فأبوا، ولو أطاعوني لكان خيراً لهم، ولوددت أني عندك 

فأخدمك وأغسل قدميك«.

فقال رسول الله: »يبقى ملكهم ما بقي كتابي عندهم«]]].

وساق ابن قيِّم الجوزية أدلةّ كثيرة مما ورد في نصِّ التوراة والإنجيل عن 
يمكن  ووفيرة،  كثيرة  ذلك  عن  والأمثلة  كامل]]].  كتاب  في  وذلك   ،النبي

الرجوع إليها وإلى تفاصيلها]]].

فلم  بعد؛  ومن  قبل  من  بالمسيحيّة   الرسول معرفة  قضيّة  إلى  ونأتي 
يكن يعلم شيئاً عن تفاصيل اليهوديةّ أو النّصرانيّة أو غيرهما من الأديان 
 ،قبل النبوّة، إلّ بمثل ما كان يعلمه أهل مكة، وكان هذا من دلائل نبوَّته

كُنتَْ  مَا  مْرِناَ 
َ
أ مِنْ  رُوحًا  إلَِكَْ  وحَْينَْا 

َ
أ وَكَذَلكَِ  الله تعالى:  وهذا مصداق قول 

.[[[ُيمَان تدَْريِ مَا الكِْتَابُ وَلَ الِْ

]]]- علي بن الحسن، ابن عساكر )ت 571هـ(: تاريخ دمشق، تحقيق: عمرو بن غرامة العمروي، دار الفكر، 1995م، )23/ 427(. 

]]]- أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر )292 هـ(: تاريخ اليعقوبي، النجف، المكتبة الحيدية، 1964م، )2/ 67(. 

]]]- محمد بن أبي بكر بن أيوب، ابن قيم الجوزية )ت 751هـ(: هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى، تحقيق: محمد 

أحمد الحاج، جدة، السعودية، دار القلم، دار الشامية، ط1، 1996م، انظر مثلً )2/ 345 - 375(. 

رياض  زكار،  تحقيق: سهيل  الأشراف،  أنساب  )ت 279هـ(:  البلاذري  يحيى  بن  أحمد  انظر  الأمثلة  من هذه  للاستزادة   -[[[

الزركلي، بيروت، دار الفكر، ط1، 1996م، )1/ 486، 487(. ابن عساكر: تاريخ دمشق، )57/ 367(. عبد الرحمن بن عبد الله 

السهيلي )ت 581هـ(: الروض الأنف في شرح السيرة النبوية لابن هشام، تحقيق: عمر عبد السلام السلامي، بيروت، دار إحياء 

التراث العربي، ط1، 2000م، )6/ 287(.

]]]- سورة الشورى، الآية 52. 



292

قال القرطبي: »... وقيل: »مَا كُنْتَ تدَْرِي مَا الكِْتاَبُ وَلَ الِْيمَانُ« أي كنت 

من قوم أميين لا يعرفون الكتاب ولا الإيمان، حتى تكون قد أخذت ما جئتهم 

به عمن كان يعلم ذلك منهم، وهو كقوله تعالى: وَمَا كُنتَْ تَتلْوُ مِنْ قَبلْهِِ مِنْ 

هُ بيَِمِينكَِ إذًِا لَرْتاَبَ المُْبطِْلوُنَ، روي معناه عن ابن عباس رضي  كتَِابٍ وَلَ تَُطُّ
الله عنهما«]]].

وفي تفسير السعدي: ولهذا قال: »مَا كُنْتَ تدَْرِي« أي: قبل نزوله عليك، مَا 

يمَانُ أي: ليس عندك علم بأخبار الكتب السابقة، ولا إيمان  الِْ وَلَ  الكِْتَابُ 
وعمل بالشرائع الإلهيّة، بل كنت أميًّا لا تخط ولا تقرأ، فجاءك هذا الكتاب]]].

وفي تفسير الشوكاني: »قال النحاس: وذلك دليل على نبوَّته لأنهّ لا يكتب، 

الأنبياء  بأخبار  كتاب، فجاءهم  أهل  يكن بمكة  الكتاب، ولم  أهل  يخالط  ولا 

والأمم، وإذًا لارتاب المبطلون أي: لو كنت ممن يقدر على التلاوة والخط لقالوا 

لعلهّ وجد ما يتلوه علينا من كتب الله السابقة، أو من الكتب المدونة في أخبار 

الأمم، فلما كنت أميًّا لا تقرأ ولا تكتب لم يكن هناك موضع للريبة، ولا محل 

للشك أبدًا«]]].

وبعد نبوة الرسول صار أعلم بدين اليهود والنّصارى من أنفسهم، قال 

ُ عَلَيكَْ الكِْتَابَ وَالْكِْمَةَ وعََلَّمَكَ مَا لمَْ تكَُنْ تَعْلَمُ وَكَنَ فَضْلُ  نزَْلَ اللَّ
َ
تعالى: وَأ

ِ عَلَيكَْ عَظِيمًا]]].ففي تفسير السعدي: »وَعَلَّمَكَ مَا لمَْ تكَُنْ تعَْلمَُ«، وهذا  اللَّ
يشمل جميع ما علَّمه الله تعالى. فإنهّ كما وصفه الله قبل النبوّة بقوله: 

البردوني،  القرطبي، تحقيق: أحمد  القرآن، تفسير  الجامع لأحكام  القرطبي )ت 671هـ(:  بن أحمد  الله محمد  أبو عبد   -[[[

إبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط2، 1964م، )16/ 60(. وانظر ابن عباس: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، 

ص411-410-336.

]]]- عبد الرحمن بن ناصر السعدي )ت 1376هـ(: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تحقيق: عبد الرحمن اللويحق، 

مؤسسة الرسالة، ط1، 2000م، ص762.

]]]- محمد بن علي بن محمد، الشوكاني )ت 1250هـ(: فتح القدير، دمشق، بيروت، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب، ط1، 

1414هـ، )4/ 239(.

]]]- سورة النساء، الآية 113.



293

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

.[[[وَوجََدَكَ ضَالًّ فَهَدَى ُيمَان مَا كُنتَْ تدَْريِ مَا الكِْتَابُ وَلَ الِْ
العلم  ارتقى مقامًا من  إليه ويعلمه ويكمله حتى  الله  ثم لم يزل يوحي 

يتعذّر وصوله على الأوّلين والآخرين]]].

وحديث عدي بن حاتم الآتي يدلّ على معرفة النّبيّ بدين عدي، فعن أبي 

عبيدة بن حذيفة قال: كنت أسأل عن حديث عدي بن حاتم وهو إلى جنبي 

لا آتيه فأسأله، فأتيته فسألته، فقال: بعث رسول الله حيث بعث فكرهته 

أشد ما كرهت شيئاً قط، فانطلقت حتى كنت في أقصى الأرض مما يلي الروم، 

كان صادقاً  كاذباً لم يخف علي، وإن  كان  فإن  الرجل،  أتيت هذا  لو  فقلت: 

اتبعته، فأقبلت، فلما قدمت المدينة استشرف لي الناس، وقالوا: جاء عدي بن 

حاتم، جاء عدي بن حاتم، فقال النبي لي: »يا عدي بن حاتم أسلم تسلم«. 

قال قلت: إن لي دينًا. قال: »أنا أعلم بدينك منك -مرتين أو ثلاثاً- ألست ترأس 

المرباع؟« قال: قلت: بلى. قال:  تأكل  قومك؟« قال: قلت: بلى. قال: »ألست 

»فإن ذلك لا يحل لك في دينك«. قال: فتضعضعت لذلك، ثم قال: »يا عدي بن 

حاتم، أسلم تسلم ...«]]].

3. حالة التقاء النبي بالنصارى- لسان الذي يلحدون إليه أعجمي، وآيات 

نقدهم

يقول إسرائيل ولفنسون عن النّصارى ووجودهم بمكة: »ومع أنَّ من المؤكّد 

النّصارى وعبيدهم قد كانوا في مكّة ساكنين ومختلطين  أفرادًا من أحرار  أنّ 

بأهلها، لكن لم يثبت أنّ أهل مكة قد عرفوا النّصرانيّة وتعاليمها ومبادئها«]]]. 

]]]- سورة الضحى، الآية 7.

]]]- السعدي: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص200.

]]]- محمد بن حبان الدارمي البسُتي )ت 354هـ(: الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان، ترتيب: الأمير علاء الدين علي بن 

بلبان الفارسي )ت 739هـ(، حققه وخرج أحاديثه وعلق عليه: شعيب الأرنؤوط، بيروت، مؤسسة الرسالة، ط1، 1988م، )6679( 

)15/ 71 - 73(، قال الشيخ شعيب: إسناده قوي.

]]]- إسرائيل ولفنسون: تاريخ اليهود في بلاد العرب في الجاهلية وصدر الإسلام، مصر، مطبعة الاعتماد، لجنة التأليف والترجمة 



294

والذين التقى بهم من الأحبار والرهبان، هما: بحيرى الراهب وورقة بن 

نوفل، ولم يأخذ عنهما شيئاً.

وأما من أسلم من اليهود والنصارى فيما بعد، فلم يلتقِ بهم إلا بعد 

عن  المتُلقِّين  هم  صاروا  إذ  عنه،  نتحدّث  ما  لصالح  دليل  وإسلامهم  الهجرة، 

هذه  يدحض  بالإسلام  واقتناعهم  إيمانهم  ومجرد  العكس،  وليس   النبي

الفرية. ولم يستطع أحد أن يثبت ولو في رواية ضعيفة أو مكذوبة أن النبي 

رأى التوراة أو الإنجيل، أو أن أحدًا أطلعه عليهما.

ا التي نقلها الرواة  بهة في التفّاصيل الكثيرة جدًّ ولم نجد شيئاً من هذه الشُّ

عن النبي، ولو تعلَّم على أحد من اليهود والنصارى لنقلوا لنا ذلك ولو 

شيئاً منه، فلماذا سكتوا عن ذلك، سواء أكانوا من المسلمين أم من غيرهم؟! بل 

لماذا لم يثر المشركون وأعداء النبي ذلك، وهم الذين تفنّنوا بكيل التهّم له، 

بهة شيء من الصحّة لسارعوا إلى استغلاله وإلى تحويله إلى  فلو كان في هذه الشُّ

فضيحة، فهل مثل هكذا فرصة كان من الممكن أن يضيعوها؟!

رواه  ما  الكريم  القرآن  عليهم  وردَّها  استغلالها  أرادوا  التي  الفرص  فمن 

أهل  من  نصرانيان  غلامان  لنا  »كان  قال:  مسلم  بن  الله  عبد  عن  حصين 

السيوف  )يجليان  صيقلين  وكانا  جبر،  والآخر  يسار  أحدهما  اسم  التمر  عين 

ويشحذانها( يقرآن كتبًا لهما بلسانهما، وكان رسول الله يمر بهما فيسمع 

قراءتهما، وكان المشركون يقولون أنَّه يتعلم منهما، فأنزل الله تعالى فأكذبهم: 

عْجَمٌِّ وَهَذَا 
َ
ِي يلُحِْدُونَ إلَِهِْ أ مَا يُعَلّمُِهُ بشٌََ لسَِانُ الَّ هُمْ يَقُولوُنَ إنَِّ نَّ

َ
وَلَقَدْ نَعْلَمُ أ

.[[[لسَِانٌ عَرَبٌِّ مُبيٌِن

والنشر، 1914م، ص94.

]]]- سورة النحل: الآية103، انظر علي بن أحمد النيسابوري )ت 468هـ(: أسباب نزول القرآن، تحقيق: كمال بسيوني زغلول، 

بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1411هـ، ص281. 



295

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ل الطبري بهذا الموضوع، وتتبَّع جلَّ رواياته وما نزل من القرآن في الرد  وفصَّ

به]]]. على المشركين الذين أثاروا هذه الشُّ

القرآن  على  يطَّلع  لم  نولدكه  أنّ  ويظهر  النصارى؛  نقد  آيات  إلى  ونأتي 

وتفاصيله كما ينبغي، ولم ينتبه إلى الآيات الكثيرة التي تنتقد النصارى أو غضَّ 

بهة التي أثارها، وتسُقط قوله: »إنّ الإسلام  بصره عنها، وهي حقائق تسُقط الشُّ

هو الصيغة التي دخلت بها المسيحيّة إلى بلاد العرب كلها«، وتسُقط أقواله 

الأخرى المتعلقّة بذلك والتي استعرضناها في بداية هذا البحث.  

وآيات نقد النصارى كثيرة، سأختار نماذج عنها فقط، ومنها:

ـ أنَّ القرآن اتهّمهم بالافتراء حين قالوا إنَّ الله اتخذ لنفسه ولدًا، يقول تعالى: 

.[[[َرضِْ كٌُّ لَُ قَانتُِون
َ
مَاوَاتِ وَالْ ا سُبحَْانهَُ بلَْ لَُ مَا فِ السَّ ُ وَلًَ َذَ اللَّ وَقَالوُا اتَّ

هْلَ الكِْتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ 
َ
ـ واتهمهم بإخفاء ما في كتابهم، يقول عز وجل: ياَ أ

ا كُنتُْمْ تُفُْونَ مِنَ الكِْتَابِ وَيَعْفُو عَنْ كَثيٍِر قَدْ جَاءَكُمْ  ُ لَكُمْ كَثيًِرا مِمَّ رسَُولُاَ يبُيَِّ
.[[[نوُرٌ وَكتَِابٌ مُبيٌِن ِ مِنَ اللَّ

ِينَ قاَلوُا إنَِّ  ـ وقالوا إنَّ المسيح إله وثالث ثلاثة، يقول تعالى: لَقَدْ كَفَرَ الَّ

َ رَبِّ وَرَبَّكُمْ إنَِّهُ  ائيِلَ اعْبُدُوا اللَّ َ هُوَ المَْسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَقاَلَ المَْسِيحُ ياَ بنَِ إسَِْ اللَّ
نصَْارٍ، 

َ
أ المِِيَن مِنْ  النَّارُ وَمَا للِظَّ وَاهُ 

ْ
وَمَأ الَْنَّةَ  ُ عَلَيهِْ  مَ اللَّ فَقَدْ حَرَّ  ِ مَنْ يشُْكِْ باِللَّ

ا  َ ثاَلثُِ ثلََثةٍَ وَمَا مِنْ إلٍَِ إلَِّ إلٌَِ وَاحِدٌ وَإِنْ لمَْ ينَتَْهُوا عَمَّ ِينَ قاَلوُا إنَِّ اللَّ لَقَدْ كَفَرَ الَّ
 .[[[ٌلِم

َ
ِينَ كَفَرُوا مِنهُْمْ عَذَابٌ أ نَّ الَّ يَقُولوُنَ لََمَسَّ

هْلَ الكِْتَابِ لَ تَغْلوُا 
َ
ين، يقول عز وجل: قُلْ ياَ أ ـ ونقدهم بغلوُّهم في الدِّ

]]]- الطبري: جامع البيان، ص301-298. 

]]]- سورة البقرة، الآية 116.

]]]- سورة المائدة، الآية 15.

]]]- سورة المائدة، الآيتان 73-72.



296

ضَلُّوا كَثيًِرا وَضَلُّوا 
َ
هْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبلُْ وَأ

َ
فِ دِينكُِمْ غَيَْ الَْقِّ وَلَ تتََّبعُِوا أ

.[[[ِبيِل عَنْ سَوَاءِ السَّ
4. أنباء القرآن الغيبيّة والتدرّج في التشريع كدليل قاطع:

إنّ في القرآن أنباءً غيبيّةً، وإنّ أكثر أنباء الغيب التي في القرآن لم يكن لأهل 

ح أغلاطهم في كثير من  الكتاب علمٌ بها على عهد الرسول. ثم إنّ النّبيّ صحَّ

حها لهم! ثم إنَّ  هذه الأنباء، فليس بمعقول أن يأخذها عنهم وهو الذي صحَّ

أهل الكتاب في زمنه كانوا أبخل الناس بما في أيديهم من علم الكتاب.

بهة ظلّ من الحقيقة لطار بها أهل الكتاب فرحًا وطعنوا  ولو كان لهذه الشُّ

بها في محمد وقرآنه، ولطبَّل لها المشركون ورقصوا، لكنّ شيئاً من ذلك لم يكن، 

بل إنّ جلَّة من علماء أهل الكتاب آمنوا بهذا القرآن، ثم لم يمض زمن طويل 

حتى أعطت قريش مقادتها لها عن إيمان وإذعان. 

ويذكر الزرقاني أنّ النبي كان رجلً عظيمً بشهادة هؤلاء الطاعنين، وصاحب 

عواهنه،  على  الكلام  يرمي  ممن  يكون  أن  يستحيل  البشرية  العظمة  هذه 

فما  ألداء،  أعداء  وبين  بينه  الخصومة  موقف  في  مسؤولٌ  رجلٌ  أنهّ  خصوصًا 

يكون له أن يرجم بالغيب ويقامر بنفسه وبدعوته وهو لا يضمن الأيام وما 

تأتي به مما ليس في الحسبان.

يستحيل في مجرى  بالغيب جزافاً من غير حجة،  وعلى على فرض رجمه 

ولو مرة  ليخطئ  كان  بل  الكثرة،  به مع هذه  ما جاء  يتحقّق كل  أن  العادة 

واحدة، إما في غيوب الماضي أو الحاضر أو المستقبل، لكنه لم يخطئ في واحدة 

منها على كثرتها وتنوعها.

وإن هذه الأنباء الغيبيّة ليست في كثرتها مما يصلح أن يكون مجالً للرأي، 

ثم إنّ ما يصلح أن يكون مجالً للرأي أخبر محمد في بعضه بغير ما يقضي 

]]]- سورة المائدة، الآية 77.



297

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

به ظاهر الرأي والاجتهاد، انظر مثلً نبوءة انتصار الروم على الفرس]]].

ا التدّرج في التشّريع؛ فلقد كان من أبرز خصائص التشريع الإسلامي أنَّه  أمَّ

جاء متدرِّجًا بحسب الأحوال والوقائع، ولم ينزل جملةً واحدةً، وذلك مراعاة 

لواقع المجتمع الذي أراد معالجته وإخراجه من الظلمات إلى النور، ولم يصدر 

في وقت واحد كما هو متبّع في التشّريعات الوضعيّة]]].

فلم ينزل القرآن بالأحكام التي تقُوِّم وتصُلح الحياة جملة واحدة، بل تدرَّج 

في تشريع هذه الأحكام، يقول الدكتور يوسف حامد العالم: »إنَّ القرآن الكريم 

له مسلك خاص تفردّ به في معالجة الأمراض الاجتماعيّة الخطيرة، وذلك باتباع 

سنة التدرُّج في تقرير الأحكام وتأكيدها«]]].

وما أريد قوله هنا أنّ التشّريع الإسلامي القرآني جاء بحسب وقائع المجتمع 

الذي عايشه، أي إنَّ الوقائع هي التي فرضت هذا التشريع، وهذا يدحض 

الأخذ عن أهل الكتاب مسبقًا، إذ لو كان كذلك، فكيف سيتوافق مع وقائع 

هي جديدة؟!

5 .مخالفة الشريعة الإسلاميّة لليهود والنصارى:

اليهود والنّصارى في مسائل كثيرة،  الشريعة الإسلاميّة مخالفة  إنَّ من مقاصد 

وقضايا كثيرة خالف فيها الإسلامُ اليهود والنصارى، وهي كثيرة، وسأختار نماذج عنها 

فقط، فمثلً:

ـ إنّ رسول الله كان يقول: »لا تشدّدوا على أنفسكم فيشدّد عليكم، 

]]]- انظر محمد عبد العظيم الزرقاني )ت 1367هـ(: مناهل العرفان في علوم القرآن، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، ط3، 

 .)433 ،432 /2(

]]]- مصطفى شلبي: المدخل في التعريف بالفقه الإسلامي، دار النهضة، 1995م، ص75. معاوية سيد أحمد: فقه التدرج في 

التشريع الإسلامي فهمً وتطبيقًا، مجلة جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية، العدد التاسع، سنة 2004م، ص148-129.

]]]- يوسف حامد العالم: حكمة التشريع الإسلامي في تحريم الربا، القاهرة، دار الصحوة، 1987، ص12.



298

فإنّ قومًا شدّدوا على أنفسهم فشدّد الله عليهم، فتلك بقاياهم في الصوامع 

 .[[[ْوَرهَْبَانيَِّةً ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبنَْاهَا عَلَيهِْم والديار

نام  إذا  الكتاب  أهل  يفعل  كما  يفعلون  الإسلام  أوّل  في  المسلمون  كان  ـ 

ر، ويؤيدّ هذا ما أخرجه مسلم...: أنّ  أحدهم لم يطعم حتى القابلة، أي لا يتسحَّ

رسول الله قال: »فصل ما بين صيامنا وصيام أهل الكتاب، أكَلةُ السحر«]]]، 

فأمرهم بالسحور، مخالفة لأهل الكتاب.

ـ عن أنس بن مالك أنّ اليهود كانوا إذا حاضت المرأة فيهم لم يؤاكلوها، 

ولم يجامعوهن في البيوت فسأل أصحاب النبي النبي فأنزل الله تعالى 

ذًى فَاعْتَِلوُا النّسَِاءَ فِ المَْحِيضِ وَلَ تَقْرَبُوهُنَّ 
َ
لوُنكََ عَنِ المَْحِيضِ قُلْ هُوَ أ

َ
وَيسَْأ

ابيَِن وَيُحِبُّ  َ يُبُِّ التَّوَّ ُ إنَِّ اللَّ مَرَكُمُ اللَّ
َ
توُهُنَّ مِنْ حَيثُْ أ

ْ
رْنَ فَأ حَتَّ يَطْهُرْنَ فَإذَِا تَطَهَّ

المُْتَطَهِّرِينَ]]]، فقال رسول الله: »اصنعوا كلّ شيءٍ إلّ النكاح«. فبلغ ذلك 
اليهود، فقالوا: ما يريد هذا الرجل أن يدع من أمرنا شيئاً إلا خالفنا فيه ... ]]].

لذلك لنا أن نسأل: كيف يكون القرآن مأخوذًا من الكتب الأخرى؟، وعند 

المقارنة بينه وبينها تبدو الفروق واضحة في جوانب عديدة!، وأن القرآن قد 

جاء بما هو أعلى وأوسع وأكمل من كلّ المعلومات الواردة فيها، وأن فيه من 

يدرسه  بذلك كل من  يشهد  لغيره كما  تبعيّته  قاطعًا  نفيًا  ينفي  ما  الإعجاز، 

دراسةً موضوعيّةً مجردّةً من الأهواء والتعّصّب من المسلمين وغيرهم]]]؟!

تحقيق: شعيب  داود،  أبي  جِستاني )ت 275هـ(: سنن  السِّ الأشعث  بن  داود سليمان  أبو  انظر  الآية 27.  الحديد،  ]]]- سورة 

الأرنؤوط، محمد كامل قره بللي، دار الرسالة العالمية، ط1، 2009م، )4904(، )7/ 264(، قال الشيخ شعيب: حسن لغيره. 

]]]- صحيح مسلم )1096(، )2/ 770(. وانظر فتح الباري شرح صحيح البخاري، دار المعرفة، بيروت، 1379، رقَّم كتبه وأبوابه 

وأحاديثه: محمد فؤاد عبد الباقي، إخراج وتصحيح: محب الدين الخطيب، )4/ 130(. 

]]]- سورة البقرة، الآية 222. 

]]]- صحيح مسلم )302(، )1/ 246(. 

]]]- محمد بهاء الدين حسين: المصادر الخيالية فى دراسات المستشرقين للقرآن الكريم، ص21.



299

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ثانيًا: نقد شبهة أنَّ الليتورجيا مصدر من مصادر تعليم محمد بحسب 

تعبير نولدكه

مقدمة

أنهّا من  بكلمةٍ واحدةٍ فقط، مؤكِّدًا  كتابه  الليتورجيا في  إلى  نولدكه  أشار 

بهة  م لنا تفاصيل هذه الشُّ مصادر القرآن أو مصادر تعلمّ النبي، ولم يقدِّ

والأدلةّ على أنها من مصادر القرآن أو مصادر تعلم محمد، فلم يناقش 

ذلك أبدًا.

 )يقول: »لا مجال للشك أنَّ أهم مصدر استقى منه معارفه )أي الرسول

لم يكن الكتاب المقدّس بل الكتابات العقائدية والليتورجيّة«]]].

وكلام نولدكه يشابه ما قرّرته أنجيليكا نويفرت حين ادَّعت أنَّ القرآن قد 

العهد  أو  العبريةّ  التوراة  ليتورجيًّا، مختلفًا عن  تلاوة  بوصفه نصَّ  أوَّلً  جُمِع 

الجديد]]].

وتاريخه  وأنواعه  ومحتواه  وفروعه  الليتورجيا  وعلم  الليتورجيا،  معنى   .1

بهة: ومصادره، ومدى علاقة ذلك بالإسلام، ونقض الشُّ

السّؤال المناسب الذي أرى أن أبدأ به لنفهم علاقة الإسلام والقرآن مع الليتورجيا 

هو: هل الأفكار الآتية عن الليتورجيا تنطبق في شيءٍ على القرآن وعلى الإسلام؟! 

لننظر ونقارن، ولنبدأ من أجل ذلك بالوقوف على معاني الليتورجيا وتعريفاتها.

بهة، كي نستعرض  لت إليها عن هذه الشُّ وأرى أيضًا أن أبدأ من النتيجة التي توصَّ

بعدها ما ينبني عليها، وهي أنَّ الليتورجيا ونصوصها وطقوسها ليست إلا أشياء 

بهة على القرآن من خلالها  مسيحيّة تتناغم مع الرؤية المسيحيّة، ومن يثير هذه الشُّ

هو جاهل بسياق وبناء وطبيعة القرآن التي تختلف تمامًا عن الكتاب المقدس.

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ص9.	

]]]- أنجيليكا نويفرت: دراسات في تركيب السور المكية، 1981، ص317.



300

وسيتَّضح ما نقوله من خلال التفاصيل الآتية:

Liturg�( كلمة يونانيّة متأتِّية من كلمة )Liturgiky )فإنَّ كلمة ليتورجيا) 

إنَّ  أي  عمل]]].  وتعني:   )Ergon(و شعب،  وتعني:    )Laos(من المركَّبة   )ia

اليونان:  أيام  يعني  المعنى  وكان هذا  بالمجمل: عمل شعبي.  تعني  ليتورجيا 

عبادة عامة علنية أو خدمة الآلهة]]].

تتمّ  كانت  دينيّة  أيَّ خدمة  عانية  القديم  العهد  الكلمة في  ووردت هذه 

في خيمة العهد، أي )هيكل سليمان(. ووردت في العهد الجديد بمعنى أوسع، 

ة عن الخدم الدينيّة اليهوديةّ، ووردت بمعنى: عمل المسيح  فوردت أولً معبَّ

خاص  وبشكلٍ  المسيحيّة،  العبادة  عن  التعّبير  بقصد  واستعملت  الخلاصي، 

الإفخارستيا الإلهيّة]]].

د الكُتَّاب ورجال الدين المسيحيون المعنى اللاهوتي لكلمة )ليتورجية(  وحدَّ

من  بها  يختصّ  ما  وبكلّ  بالعبادة،  المتعلقّ  اللاهوت  من  الفرع  »ذاك  بأنَّها: 

صلواتٍ يوميّةٍ وأسرارٍ إلهيّةٍ وخدم، ويدرس تاريخها ونشأتها وتطورها، وكل ما 

يتعلق بها من ملابس ومكان وزمان  ...«]]].

وينقسم علم الليتورجيا إلى ثلاثة فروع:

ـ الفرع التاريخي: ويبحث في تطور العبادة تاريخيًّا.

ـ الفرع النظامي: ويختص بتحليل المبادئ العقيدية الخاصة بالعبادة.

]]]- إبراهيم عازر: مدخل إلى الليتورجيا والطقس الكنسي، إنسبيراشن للطباعة والنشر، 2015م، ص19. يوحنا اليازجي: المصادر 

الليتورجية، معهد القديس يوحنا الدمشقي، جامعة البلمند، لبنان، 2005م، ص13. رشدي دوس: مصادر وتاريخ ليتورجيات 

كنيسة الإسكندرية القبطية الأرثوذكسية، مريوط، مطبعة دير الشهيد، ج1، ص26-25.

]]]- إبراهيم عازر: مدخل إلى الليتورجيا والطقس الكنسي، ص19. يوحنا اليازجي: المصادر الليتورجية، ص13.

عن  وسنتحدث  ص25.  ج1،  الأرثوذكسية،  القبطية  الإسكندرية  كنيسة  ليتورجيات  وتاريخ  مصادر  دوس:  رشدي  انظر   -[[[

الإفخارستيا وعلاقتها بالليتورجيا في نهاية هذا البحث.

]]]- يوحنا اليازجي: المصادر الليتورجية، ص15-13. 



301

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

الخاصّة  والشؤون  الطقوس  بتتميم  وينشغل  التطبيقي:  العملي  الفرع  ـ 

بالإكليروس]]].

والليتورجيا أنواع )نظُم(، وهي تتألف من قسمين كبيرين: غربي وشرقي، 

على  تحتوي  الشّقيّة  فالأقسام  البلدان]]].  بحسب  أنواع  واحد  كلّ  وتحت 

النظامين  الليتورجية المصرية، وتشمل  )النُظم(  العائلة  عائلتين كبيرتين، هي: 

النظامين  الليتورجية السريانية الأنطاكية، وتشمل  المصري والأثيوبي، والعائلة 

السوري الفلسطيني والكلداني. وتحتوي النُّظم الغربيّة الليتورجيّة على: النظام 

الليتورجي الروماني، والأمبروسياني، والغالي الفرنسي، والمزرابي الإسباني، والكلتي 

البريطاني، والبوني الشمال إفريقي]]]. وتاريخ الليتورجيا كفرع لاهوتي، أي نشأة 

هذا العلم وتطوّره مع الزمن، مرَّ بمراحل كالآتي:

- مرحلة العصور القديمة حتى القرن السادس، ثم مرحلة العصور الوسيطة 

)القرن السابع - الخامس عشر(، ثم العصور الحديثة )القرن السادس عشر - 

الثامن عشر(، ثم مرحلة القرنين التاسع عشر والعشرين]]].

غير  الديانات  وهي:  الليتورجيا،  مصادر  اليازجي  يوحنا  الأسقف  وذكر 

الآباء  المنحولة،  الكتب  والجديد،  القديم  بعهديه  المقدس  الكتاب  المسيحية، 

والكُتَّاب الكنسيون )وهذه تهمنا إذ ذكر فيها كتابات تعود لمختلف العصور 

قبل وبعد الإسلام(، الآباء المباشرون، مصادر آبائية غير مباشرة]]].

الليتورجيا  الليتورجيا ومعناها وعلم  وبذلك يتبيّ لنا من خلال تعريفات 

وفروعه ومحتواه وأنواعه وتاريخه ومصادره، أن لا علاقة لكل ذلك بالإسلام، 

]]]- إبراهيم عازر: مدخل إلى الليتورجيا والطقس الكنسي، ص19-20. وقارن: رشدي دوس: مصادر وتاريخ ليتورجيات كنيسة 

الإسكندرية القبطية الأرثوذكسية، ج1، ص29.

]]]- لنا أن نسأل نولدكه إن كان هذا التنوع موجود في الإسلام، وحسب البلدان!!، وأي من هذه الأنواع يريد منا نولدكه أن 

نقارن به الإسلام والقرآن؟!!.

]]]- رشدي دوس: مصادر وتاريخ ليتورجيات كنيسة الإسكندرية القبطية الأرثوذكسية، ج1، ص33-31.

]]]- يوحنا اليازجي: المصادر الليتورجية، ص21-24. وقارن: إبراهيم عازر: مدخل إلى الليتورجيا والطقس الكنسي، ص24-20.

]]]- يوحنا اليازجي: المصادر الليتورجية، ص27-50. وقارن: إبراهيم عازر: مدخل إلى الليتورجيا والطقس الكنسي، ص24-20.



302

وخاصة أنَّه استمرَّ بالتطّوّر منذ العصور القديمة حتى القرن العشرين، أي قبل 

الإسلام وبعده، وتعلَّقت مصادره بالكتاب المقدّس، وهنا يأتي الردُّ على هذه 

بهة من خلال الردِّ على شبهة أنَّ المسيحيّة مصدر من مصادر تعليم محمد  الشُّ

بحسب عبارة نولدكه.

2. جوانب من شبهة الليتورجيا

ا( التي أثارت شبهة  استطعت الوصول إلى بعض الأبحاث )وهي نادرة جدًّ

الليتورجيا، ومن تلك الأبحاث بحث )وهو ردٌّ على بحث( افترض أنَّ القرآن في 

أصله لم يكن كتاباً واحدًا كُتب في عقد أو عقدين من حياة جيل واحد، بل 

هو مجموعة من النّصوص التي تم جمعها من مصادر مختلفة ثم تحريرها 

نعرفه، من  الذي  )القرآن(  النهاية  لتصبح في  على مراحل متباعدة ومتطاولة 

هنا فالقرآن المعاصر الذي بين أيدينا ليس سوى تحرير لـ )نصٍّ أصلي( سابق، 

ا إلى جماعة مسيحيّة أو  هذا النصُّ هو نصٌّ ليتورجيّ أو شعائريّ، ينتمي إمَّ

أو ينتمي إلى  )العراق-سوريا(،  العربيّة أو حتى خارجها  الجزيرة  يهوديةّ، في 

جماعة مسلمة أولى تحاكي في بداية تأسيس هويتها الخاصّة التقوى المسيحيّة 

ة]]]. لمسيحيي الجزيرة قبل الانفصال عنها بهويةّ خاصَّ

ويتجاهل  الليتورجيا  في  القرآن  يختزل  أنَّه  بهة  للشُّ المثير  البحث  وخلاصة 

الأبعاد الأخرى، وهذا ما ينُتج تصوّرًا غير دقيقٍ لعلاقة النص بالشعائر الإسلاميّة 

وبتاريخ الأمة.

وكل هذا يعني أنّ فرضيّة القرآن الليتورجي لا تجد ما يسندها حقيقة لا 

مه  يقدِّ الذي  المضمون  الفرضيّة  تتجاهل هذه  نفسه، حيث  النصِّ  تحليل  في 

]]]- انظر بحث طارق حجي: فرضية )القرآن الليتورجي( في الدرس الاستشراقي المعاصر، موقع: مركز تفسير للدراسات القرآنية: 

https://webcache.googleusercontent.com/search?q=cache:4129nEDjOBcJ:https://tafsir.net/paper/4/frdyt-

alqr-aan-al-lytwrjy-fy-ad-drs-al-astshraqy-al-m-asr+&cd=1&hl=ar&ct=clnk

بهة أيضًا: غونتر لولينغ اللاهوتي الألماني، في كتابه: )حول القرآن  تاريخ الدخول: 20/ 6/ 2021م. وذكُر أنَّ ممن أثار هذه الشُّ

الأصلي، 1974م(.



303

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

التاريخي  سياقه  تحليل  في  ولا  الشعائري،  الطابع  ذات  آياته  في  حتى  النصُّ 

يتضّح  الكتابة والشفاهة  القرآن لمفاهيم  تناول  والنَّصي والذي يبرز تركيبًا في 

منذ مراحل مبكرة في بيان موقعه بين الكتب وطبيعته الخاصّة وموقفه من 

التدّوين والتلاوة الشفهيّة، ولا في تحليل الصلة بين الشعائر والنصوص بشكلٍ 

سليمٍ يستند لوظائف الشّعائر بشكلٍ عام، كما تظهر في الأنثربولوجيا وعلوم 

الأديان، ويستند كذلك بشكلٍ خاص لتحليل النظام الشعائري الإسلامي وموقع 

هذه  يجعل  ممّ  المسلمين،  بوضعية  مرتكزاته  معظم  وعلاقة  داخله  القرآن 

الفرضيّة على شيوعها في الكتابات الاستشراقيّة المعاصرة مفتقدة لعمقٍ نظري 

ومنهجي سليم.

مسيحيّة  كتابيّة  فرضيّة  إلّ  ليست  الليتورجي  النّصّ  فرضيّة  أنَّ  والحقيقة 

استعادتها  وتعدُّ  المتجسّدة،  الكلمة  عن  المسيحي  التصّوّر  مع  تمامًا  تتماشى 

وبناء  وسياق  تاريخ  وجود  لإمكان  تام  تجاهل  مجرد  القرآن  على  وتطبيقها 

المجتمعات  تصوّر  في  المقدس  الكتاب  عن  مختلفة  بالقرآن  خاصّة  وطبيعة 

الدينيّة الأخرى.

القرآن  الليتورجيا بهذا المعنى الضيقّ -كتاب صلاة- الذي يختزل  لذا فإنّ 

د أبعاده، أو بذاك المعنى الواسع الذي يجعله كالكتاب المقدّس  ويتجاهل تعدُّ

المسيحي؛ لا تمثل سوى محاولة  الوسط  الكلمة في  د  المضُاء عبر تجسُّ العبري 

لدمج القرآن داخل تاريخ الكتب المقدسة وأممها؛ كنسخة باهتة عنها تارة، 

أو كمحاكاة بارعة لها تارة أخرى! وفي هذا إهدار كبير للبناء الخاص والطبيعة 

الخاصّة لهذا النّصّ وصلته التي يصطنعها مع الكتب السّابقة ومع التاريخ ومع 

المتلقِّين له]]].

الليتورجيا هي الكتاب المقدّس، وأمثلة في الليتورجيا تنُاقض الاعتقادات الإسلاميّة

الكتاب  هي  الليتورجيا  أنّ  عازر  إبراهيم  القس  يثبت  آخر،  أمر  وعن 

]]]- انظر بحث طارق حجي: فرضية )القرآن الليتورجي( في الدرس الاستشراقي المعاصر.



304

المقدّس، يقول: »مما سبق نجد أن الكتاب المقدّس والليتورجيا لا يتكلَّمان عن 
موضوعين منفصلين، الكتاب المقدّس يقدّم ما تقدّمه الليتورجيا«]]].

وفي كتاب ضمَّ سلسلة محاضرات تحت عنوان: الليتورجيا والكتاب المقدّس، 
جاءت هذه المحاضرات للتأكيد على -كما ذكُر حرفيًّا في مقدّمة هذا الكتاب 
الليتورجيا بالكتاب المقدس وعلاقة الكتاب المقدس  التأكيد-: »علاقة  بصيغة 

بالليتورجيا واضحة عميقة لا تحتاج إلى براهين وأدلة«]]].

وفي موضع آخر قالوا: »ومن هنا نبيّ الرابطة القويةّ بين الكتاب المقدس 
والليتورجيا«]]].

بهة  وبما أنَّ الليتورجيا ترتبط ارتباطاً لصيقًا بالكتاب المقدّس، فإنَّ الردَّ على الشُّ
المثارة حولها هو نفسه الردُّ على شبهة أنَّ المسيحيّة مصدر من مصادر تعليم 
النبي، وبالتالي يرُاجع ذلك البحث فيها. ولو دخلنا إلى أعماق الليتورجيا، 
فسنجد فيها عشرات النّصوص والصور التي لا تلتقي مع الاعتقادات الإسلاميّة 

في شيء، وسأذكر هنا أمثلة عنها.

حرفيًّا:  عازر  إبراهيم  القس  يقول   ! ربٌّ يسوع  مثلً:  الليتورجيا  ففي 
العبادة  وهي   ... المقدس  الكتاب  محور  يسوع  الرب  لنا  تقدم  »الليتورجيا 
الإلهية والأسرار التي بها نأخذ يسوع المسيح من خلال: سيرة حياته ... والأسرار 

الإلهية التي توحدنا بالمسيح يسوع بشكل حقيقي وفعلي ...«]]].

ويقول القس الأنبا بيمن: »ومن خلال سر الإفخارستيا سر الشركة مع الله 

يسلِّم الرب يسوع كنيسته سر معرفة الآب«]]].

]]]- إبراهيم عازر: مدخل إلى الليتورجيا والطقس الكنسي، ص142-141.

]]]- يوحنا تابت وآباء آخرون: الليتورجيا والكتاب المقدس، سلسلة محاضرات، لبنان، جامعة الروح المقدس، 1991م، الكتاب، 

وص: هـ.

]]]- يوحنا تابت وآباء آخرون: الليتورجيا والكتاب المقدس، سلسلة محاضرات، ص27-4.

]]]- إبراهيم عازر: مدخل إلى الليتورجيا والطقس الكنسي، ص141. وانظر الأنبا بيمن: الليتورجيا من منظار مسكوني عصري، 

مطرانية ملوى وأنصنا والأشمونين، مصر، دار الجيل، ص13-11.

]]]- الأنبا بيمن: الليتورجيا من منظار مسكوني عصري، ص17. 



305

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

وتقول الليتورجيا بالثالوث المقدس، يقول القس الأنبا بيمن: »وفي الليتورجيا 

نجد على سبيل المثال عقيدة الثالوث المقدس واضحة للغاية، فالبركة الرسولية 

اس من خلال محبة الآب ونعمة الابن الوحيد وموهبة وعطية  تُنح في القدَّ

الروح القدس«]]].

وجاء في السلسلة الليتورجية: الإيمان بالصليب وعيد الصليب!!]]].

وتقول السلسلة الليتورجية أن يسوع كاهن!!، ففيها حرفيًّا: »كرَّس دستور 

الثاني،  الفاتيكاني  المسكوني  المجمع  وثائق  إحدى  وهو  المقدسة(  )الليتورجيا 

الفصل الرابع لدراسة الفرض الإلهي«. وتذكر أول فقرة من هذا الفصل فتقول: 

»إن المسيح يسوع الكاهن الأعلى للعهد الجديد والأزلي«]]].

في  تشابهٍ  قضيّة  الليتورجيا  بشبهة  قصد  نولدكه  كان  إن  ننبه  أن  بدَّ  ولا 

سياق الطقوس العام]]]، فالردُّ هنا سهل، فلا أحد ينكر -بما فيهم المكابرون- 

بأشياء  والديانات  الاعتقادات  كلّ  فتتشابه  الطقوس هي مشترك بشري،  بأنَّ 

ترتبط  وإنّا  دينيّة  دلالات  فقط  تحمل  لا  رموز  فالطقوس  بأخرى،  وتختلف 

بالعادات والتقّاليد والقصص والأساطير، وتختلط بالشّعائر الدينيّة، والطقوس 

مشتقّة من حياة الشّعب الذي يمارسها.

بينما الشعيرة هي ما ندب الشرع إليه وأمر بالقيام به، أي يمنع أن نعبد 

الله بما لم يأمر به؛ لأنهّا في هذه الحالة لا تسمى شعائر بل طقوس]]].

وننبه إلى أنَّ الطقس غير التقاليد، كي لا تشتبه الأمور، لذلك يقول محمد 

بهاء الدين حسين: »أما الادعاء بأن بعض عناصر القرآن المسيحيّة وصلت إلى 

]]]- الأنبا بيمن: الليتورجيا من منظار مسكوني عصري، ص11، 12. 

]]]- السلسلة الليتورجية )4(، الصلاة الليتورجية، بغداد، دار نجم الشرق، ص172-169. 

]]]- السلسلة الليتورجية )4(، الصلاة الليتورجية، ص3. 

بهة من كل جوانبها.  ]]]- مع أنَّه لم يشر إلى ذلك أبدًا، ولا حتى تلميحًا، ولكننا أردنا بإيراد ذلك أن نحيط بالشُّ

]]]- انظر محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي )ت 370هـ(: تهذيب اللغة، تحقيق: محمد عوض مرعب، بيروت، دار إحياء 

التراث العربي، ط1، 2001م، )1/ 266(. 



306

الرسول عن طريق التقاليد ... فباطل من أساسه ومردود لسبب بِّي وهو 

أن من يتفحص العقيدة الواردة في القرآن الكريم تفحُّص إمعان يرى أنهّ كان 

حرباً على هذه التقاليد والروايات القائمة على التثليث، والصلب، والتضحية 

من أجل خطايا البشر، وغير ذلك مما يناقض تمامًا عقيدة النصارى«]]].

الليتورجيا،  ذكر  عند  تتردّد  كانت  كلمة  إلى  بالإشارة  البحث  هذا  وننهي 

وهي: الإفخارستيا، وكانت تذُكر على أنَّها لا تنفصل عن الليتورجيا]]].

فما هي الإفخارستيا؟ وهل لها علاقة بالإسلام والقرآن؟

الإفخارستيا: هي ذبيحة جسد الرَّب يسوع ودمه بذاتها، التي أوجدها لكي 

تستمر بها ذبيحة الصليب على مرِّ الأجيال إلى أن يجيء، مودِّعًا هكذا كنيسته 

ذكرى موته وقيامته.

وبزعمهم أنَّ المسيح هو الذي أنشأ الإفخارستيا، وذلك حينما كان يحتفل 

بالعشاء الأخير مع تلاميذه، فبعد أن جمع يسوع رسله في العلِّيَّة، أخذ الخبز 

في يديه، وكسره وناولهم إيَّاه قائلً: خذوا وكلوا منه كلكم، هذا هو جسدي 

يبُذل لأجلكم. ثم أخذ في يديه الكأس المليئة بالخمر وقال لهم: خذوا واشربوا 

منه كلكم، هذه هي كأس دمي، دم العهد الجديد الأبدي، الذي يراق لأجلكم 

ولأجل الكثيرين لمغفرة الخطايا، اصنعوا هذا لذكري]]].

والآن وبعد تبيين معنى الإفخارستيا وعلاقتها التي لا تنفصل عن الليتورجيا، 

يظهر بوضوح لا يقبل الشك أو النقاش، أنَّ الإفخارستيا وما يرتبط بها بالليتورجيا 

لا يمكن أن يكون لها علاقة بالإسلام وبالقرآن لا من قريب ولا من بعيد.

]]]- محمد بهاء الدين حسين: المصادر الخيالية فى دراسات المستشرقين للقرآن الكريم، ص32.

]]]- وقد ألَّف الأب متى المسكين كتاباً كاملً بعنوان: الإفخارستيا عشاء الرب، واشتمل على 785 صفحة، ضمن ثمانية أبواب، 

كلها عن الإفخارستيا، دون الحديث عن الليتورجيا مع أنَّه ذكرها في عنوان الكتاب، مشيراً إلى أنها من الأصول الأولى لليتورجيا. 

اس وتطوره من القرن الأول  انظر متى المسكين: الإفخارستيا عشاء الرب )بحث في الأصول الأولى لليتورجيا، ومدخل لشرح القدَّ

حتى عصرنا الحاضر(، القاهرة، مطبعة القديس أنبا مقار، ط2. 

]]]- انظر متى المسكين: الإفخارستيا عشاء الرب، ص49-36. 



307

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

 ثالثًا: نقد شبهة أنَّ الصابئة المندائية مصدر من مصادر تعليم محمد

بحسب تعبير نولدكه

مقدمة

أتى نولدكه على ذكر الصابئة المندائيين مرة واحدة، رابطاً إياّها بالمسيحيّة، 
يقول بعد أن أشار إلى أنَّ الإسلام هو الصيغة التي دخلت بها المسيحيّة إلى 
جزيرة العرب كلهّا: »وتؤكّد هذا الربط بسهولة الأحكام الصادرة عن أشخاص 
عاصروا محمدًا، فقد أطلق الكفار على أتباعه لقب )الصابئة(، ما يعني أنَّهم 
وهم على علاقة وثيقة ببعض الفرق المسيحيّة، مثل: المندائيين والكسائيين  عدُّ

والمعمدانيين«]]].

1. أصل الصابئة المندائيين وتاريخهم، وجهل نولدكه بذلك:

وجهله  المندائيين  بالصابئة  غلطه  وتظُهر  نولدكه،  خطأ  الفقرة  هذه  تبُِّي 
بطبيعة علاقتهم بالإسلام والمسلمين، وعدم استيعابه لتاريخهم ومعتقداتهم، 

وإلا ما قال قوله المغالط أعلاه.

ذكر الشهرستاني أن الصبوة في مقابلة الحنيفية، وفي اللغة: صبأ الرجل: إذا 
مال وزاغ، فبحكم ميل هؤلاء عن سنن الحق، وزيغهم عن نهج الأنبياء، قيل 

لهم الصابئة]]].

وذكرت المعاجم أنَّ الصابئين اشتقاقه من صبأ الرجل يصبأ صبوًا، إذا خرج 

من دينه إلى دين آخر. وكانت العرب تسمي النبي الصابئ، لأنه خرج من 

دين قريش إلى الإسلام]]].

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ص9-8. 

]]]- محمد بن عبد الكريم الشهرستاني )ت 548هـ(: الملل والنحل، مؤسسة الحلبي، )2/ 63(. 

]]]- انظر الأزهري: تهذيب اللغة، )12/ 180(. محمد بن مكرم، ابن منظور )ت 711هـ(: لسان العرب، بيروت، دار صادر، 

1414هـ، )1/ 107، 108(. محمد بن محمد بن عبد الرزاق، مرتضى الزَّبيدي )ت 1205هـ(: تاج العروس من جواهر القاموس، 

تحقيق: مجموعة من المحققين، دار الهداية، )1/ 306(. الحسن بن محمد النيسابوري )ت 850هـ(: غرائب القرآن ورغائب 

الفرقان، تحقيق: زكريا عميرات، بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1416هـ، ص303-188.



308

أنَّه لم  ومما وصل إليه الباحث الفيومي في بحثه عن أصل كلمة الصابئة 

يجد لها أو حولها بيتاً من الشعر، تناول معتنق هذا المذهب مدحًا أو قدحًا، 

وهذا ما جعله يميل إلى أنّ هذا اللفظ أطلقه القرآن اصطلاحًا على مقابل من 

خالف وثنيّة الجاهليّة الأولى وليس من أهل الكتاب]]].

واتسع معنى هذه الكلمة في العرف الجاهلي، فصارت لكلّ من استحدث 

دينًا غير دين قومه، وكل من خرج من دينه إلى غير دين]]].

وقال الطبري: »الذين عنى الله بهذا الاسم، قوم لا دين لهم«]]]. وبالتالي هم 

نحلة )دعوى( وليس دين.

والثابت أنَّهم قوم ليس لهم شريعة مأخوذة عن نبي]]].

الله،  تنزيه  أخطأت  عقيدة،  ذي  صنف  على  الصابئة  فأطلق  الإسلام،  أما 

فوسطت الكواكب بينها وبينه، إذ الكواكب في عرفهم تحتوي على النور الإلهي]]].

لأنّ  الحنيفية؛  غير  معيَّنًا  مذهبًا  معتنقة  بعينها  أطُلقت على جماعة  كما 

أما  الإسلام،  إلى  معتنقيها  بدعوة  مقترنة  يذكرها  الصابئة  يذكر  عندما  القرآن 

الحنيفية فإنّ الإسلام يصف بها نفسه]]].

]]]- محمد إبراهيم الفيومي )ت 1427هـ(: تاريخ الفكر الديني الجاهلي، دار الفكر العربي، ط4، 1994م، ص268-269. وانظر 

المعنى نفسه عند شهاب الدين محمود بن عبد الله الألوسي )ت 1270هـ(: روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، 

تحقيق: علي عبد الباري عطية، بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1415هـ، )1/ 279، 280(.

]]]- محمد إبراهيم الفيومي: تاريخ الفكر الديني الجاهلي، ص269-270. سارة العبادي: الصابئة المندائية وموقف الإسلام منها، 

مجلة جامعة أم القرى، العدد 52، سنة 1432هـ، ص142. وانظر معنى ذلك عند: أبو حيان محمد بن يوسف الأندلسي )ت 

745هـ(: البحر المحيط في التفسير، تحقيق: صدقي محمد جميل، دار الفكر، بيروت، 1420هـ، )1/ 386(.

]]]- الطبري: جامع البيان، )2/ 146(. 

]]]- الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة: الندوة العالمية للشباب الإسلامي، إشراف وتخطيط ومراجعة: 

مانع بن حماد الجهني، دار الندوة العالمية للطباعة والنشر والتوزيع، ط4، 1420هـ، )2/ 714(. 

]]]- محمد إبراهيم الفيومي: تاريخ الفكر الديني الجاهلي، ص270 - 273. 

]]]- محمد إبراهيم الفيومي: تاريخ الفكر الديني الجاهلي، ص274-275. وانظر تتبع هذه الكلمة عند جواد علي: المفصل فى 

تاريخ العرب قبل الإسلام، )ت 1408هـ(، دار الساقي، ط4، 2001م، )12/ 278(.



309

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

والصابئة من الملل والنحل التي تحدّث عنها القرآن، وعرض لها حين عرض 

لمقابلها وهو الحنيفية ملة إبراهيم الكبرى كما وصفها القرآن، فالصبوة -كما 

يذكر المؤرخون للأديان- في مقابلة الحنيفية]]].

والصابئة الأولى أو صابئة الحنفاء أصل فكرها القول باحتياجها في معرفة 

الله ومعرفة طاعته وأوامره وأحكامه إلى متوسط، والتي يقال عنها إنهّا تنسب 

إلى هرمس وأنماثاذيمون على ما تذهب إليه المصادر الإسلامية. والحنفاء: هم 

الذين اتبّعوا ملة إبراهيم، وعندما يرتبط الاصطلاحان بعضهما ببعض يصبح 

بمعنى  وينفرد  حدة،  على  الاصطلاحين  من  لكلٍّ  مغايراً  الاصطلاحي  المعنى 

جديد، فهؤلاء هم الصابئة الأولى أو صابئة الحنفاء الذين شاركوا أهل الإسلام 

في الحنيفية. وأما تسميتهم صابئة حنفاء فمرد ذلك إلى أنهم وافقوا الحنيفية 

من حيث العقيدة في التوحيد، ومن حيث الشريعة في بعض مبادئها، لذلك 

صح تسميتهم بحنفاء، وفارقوا الحنيفية في إنكارهم أن يكون الوسيط النبي 

بشريًّا، وقولهم بوسائط الكواكب لروحانيتها ونورانيتها]]].

والصابئة الحنفاء هم بمنزلة من كان متَّبعًا لشريعة التوراة والإنجيل قبل 

النسخ والتحريف والتبديل من اليهود والنصارى، وهؤلاء حمدهم الله وأثنى 

عليهم]]].

التي جاءت مجادلة ومناقضة لها، إذ ذكر  الحنيفية  والصابئة سابقة على 

الشهرستاني أنَّ الفِرق في زمان إبراهيم كانت راجعة إلى صنفين اثنين: الصابئة 

والحنفاء، وذكر في مواضع أخرى ما يفيد بأسبقيّة الفكر الصابئي على الدين 

الحنفي]]].

]]]- محمد إبراهيم الفيومي: تاريخ الفكر الديني الجاهلي، ص255.

]]]- م.ن، ص281-276. 

]]]- الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة، )2/ 714(. 

]]]- الشهرستاني: الملل والنحل، )35/2(. محمد إبراهيم الفيومي: تاريخ الفكر الديني الجاهلي، ص256. 



310

والصابئة كذلك أقدم من المجوسيّة، لذلك هي من أقدم المذاهب فكراً]]].

وكلمة مندائي هي من حيث اللغة كلمة آراميّة، وهو اسم صفة يتكوّن من 

مقطعين: الأول صفة مندا، وتعني العلم أو المعرفة، والثاني الياء )مندائي( وهي 

تعني النسبة.

فيكون المعني صاحب الدراية الإلهية والعلم والمعرفة]]].  

الصابئة جماعة كانت على دين  أن  الكريم  القرآن  يفُهم من  الذي  ولكن 

خاص، وأنها طائفة مثل اليهود والنصارى، أي أن الكلمة مصطلح ولها مدلول 

معين مفهوم]]].

الكريم، ومن ورود  القرآن  فيها ذكرهم في  التي ورد  المواضع  ويفهم من 

اسمهم مع اليهود والنصارى فيه، أنهم كانوا يعبدون إلهًا، ويتوجهون في دينهم 

إليه]]].

تعد  ولا  والصابئة،  الإسلام  بين  تلاقي  أو  علاقة  أي  يوجد  لا  النتيجة:  وفي 

الصابئة من المسيحيين، مما يدحض مغالطة نولدكه في ذلك، وهذا ما ستؤكد 

عليه أيضًا الفقرات الآتية]]].

2. اعتقادات الصابئة المندائيين، وهل لها علاقة بالإسلام أو بالمسيحيّة؟

س أصحابها الكواكب  تعدّ الصابئة المندائيّة يحيى عليه السلام نبيًّا لها، ويقدِّ

]]]- محمد إبراهيم الفيومي: تاريخ الفكر الديني الجاهلي، ص256. 

]]]- سارة العبادي: الصابئة المندائية وموقف الإسلام منها، ص141. 

]]]- وعلى ذلك فمن دان من الصابئة بدين أهل الكتاب فهو من أهل الكتاب، ومن لم يدن بدين أهل الكتاب فهو مشرك، 

ومثالهم من يعبد الكواكب، كمن كانوا بأرض حران عندما أدركهم الإسلام. انظر الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب 

المعاصرة، )2/ 714(. 

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 277، 278(. 

]]]- انظر عن تفاصيل انتشار الصابئة اليوم عند: الليدي دراوور: الصابئة المندائيون، ترجمة: نعيم بدوي، غضبان الرومي، دار 

المدى، ط1، 1969م، ص31 وما بعد. والليدي دراوور هي مستشرقة إنكليزية عاشت مع الصابئة في العراق وإيران قرابة أربعة 

عشر عامًا وسجلت تفاصيل مهمة.



311

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

والنجوم ويعظمونها، ويعد الاتجاه نحو نجم القطب الشمالي، وكذلك التعميد 

في المياه الجارية من أهم معالم هذه الديانة التي يجيز أغلب فقهاء المسلمين 

أخذ الجزية من معتنقيها أسوة بالكتابيين من اليهود والنصارى]]].

يعظمونها  ولذلك  للملائكة،  مسكن  الكواكب  بأنّ  الصابئة  ويعتقد 

ويقدسونها.

ويعتقدون من حيث المبدأ بوجود الإله الخالق الواحد الأزلي الذي لا تناله 

الحواس ولا يفضي إليه مخلوق، ولكنهم يجعلون بعد هذا الإله 360 شخصًا 

خلقوا ليفعلوا أفعال الإله، وهؤلاء الأشخاص ليسوا بآلهة ولا ملائكة، يعملون 

كل شيء من رعد وبرق ومطر وشمس وليل ونهار ... وهؤلاء يعرفون الغيب، 

ولكل منهم مملكته في عالم الأنوار، وهؤلاء الأشخاص الـ 360 ليسوا مخلوقين 

كبقية الكائنات الحية، ولكن الله ناداهم بأسمائهم فخلقوا وتزوجوا بنساء من 

صنفهم، ويتناسلون بأن يلفظ أحدهم كلمة فتحمل أمرأته فورًا وتلد واحدًا 

منهم.

تعميد  فيه  ويجري  المقدسة،  كتبهم  وفيه  الصابئة]]]،  معبد  هو  والمندي: 

رجال الدين، يقام على الضفاف اليمنى من الأنهر الجارية، له باب واحد يقابل 

الجنوب بحيث يستقبل الداخل إليه نجم القطب الشمالي، ولابدَّ من وجود 

قناة فيه متصلة بماء النهر، ولا يجوز دخوله من قبل النساء.

وتؤدى الصلاة عندهم ثلاث مرات في اليوم: قبيل الشروق، وعند الزوال، 

وقبيل الغروب، وتستحب أن تكون جماعة في أيام الآحاد والأعياد، فيها وقوف 

وركوع وجلوس على الأرض من غير سجود، وهي تستغرق ساعة وربع الساعة 

تقريباً. ويتوجه المصلي خلالها إلى الجدي بلباسه الطاهر، حافي القدمين، يتلو 

]]]- الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة، )2/ 714(. 

]]]- وانظر مقارنة معبد الصابئة المندائيين مع معابد البابليين: عزيز سباهي: أصول الصابئة المندائيين ومعتقداتهم الدينية، 

سوريا، دار المدى، ط1، 1996م، ص66-65.



312

سبع قراءات يمجّد فيها الرب مستمدًا منه العون طالبًا منه تيسير اتصاله بعالم 

الأنوار.

الصوم عن  ويشمل  الكبير:  الصوم  نوعين:  الصابئة على  عند  الصوم  وكان 

كبائر الذنوب والأخلاق الرديئة، والصوم الصغير الذي يمتنعون فيه عن أكل 

اللحوم المباحة لهم لمدة 32 يومًا متفرقة على طول أيام السنة، وصابئة اليوم 

يحرِّمون الصوم لأنه من باب تحريم ما أحل الله.

الحي،  الماء  في  إلّ  يكون  ولا  الديانة  هذه  معالم  أبرز  من  التعّميد  ويعدّ 

الولادة،  حالات  في  العماد  ويكون  الدين،  رجال  أيدي  على  يتم  أن  ويجب 

والزواج، وعماد الجماعة، وعماد الأعياد.

ويعظم الصابئة يوم الأحد كالنّصارى ويقدّسونه ولا يعملون فيه أيّ شيءٍ 

على الإطلاق.

ويتنبأون بحوادث المستقبل عن طريق التأّمّل في السماء والنجوم وبعض 

الحسابات الفلكية.

ويؤمن الصابئة كذلك بالتناسخ والحلول]]].

أو  الناس  إذا آمن  المندائيّة لا تكترث  أنّ  إلى  الكرخي  نزار  الباحث  وأشار 

الناس  تلزم  إلا بمعتنقيها، وهي لا  تهتم  تبشيرية، ولا  ديانة غير  كفروا، فهي 

بالإيمان بها ولا بصحتها]]].

باليهودية،  فتأثروا  كثيرة،  وفلسفات  ومذاهب  بأديان  الصابئة  تأثرّ  ولقد 

وبالمسيحية، وبالمجوسية لمجاورتهم لهم، وبالوثنية، وتأثروا بالحرانيين الذين 

]]]- الشهرستاني: الملل والنحل، )2/ 112 - 116(. الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة، )2/ 717 - 720(. 

سارة العبادي: الصابئة المندائية وموقف الإسلام منها، ص147 وما بعد، ص156 وما بعد. وانظر بالتفصيل: رافد نجم: الصلاة 

المندائية وبعض الطقوس الدينية، بغداد، 1988م. وأشار الآمدي إلى الحلولية وناظرهم ورد عليهم، انظر سيف الدين الآمدي 

)ت 631 هـ(: أبكار الأفكار في أصول الدين، تحقيق: أحمد المهدي، القاهرة، دار الكتب والوثائق القومية، ط2، 2004م، ص267.

]]]- نبيل الكرخي: دراسات في كتاب الكنزاربا، ط1، 2011م، ص29. 



313

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ساكنوهم في حران عقب طردهم من فلسطين، فنقلوا عنهم عبادة الكواكب 

والنجوم، وتأثروا بالأفلاطونية مثل الاعتقاد بالفيض الروحي على العالم المادي، 

وتأثروا بالفلسفة الدينية التي ظهرت أيام إبراهيم الخليل عليه السلام، وتأثروا 

بالفلسفة اليونانية]]].

المندائية  )الصابئة  المعنون:  بحثها  في  العبادي  سارة  الدكتورة  لت  وتوصَّ

وموقف الإسلام منها(، إلى كثير من الخلاصات والنتائج التي ذكرناها، وأهمها 

سون الأفلاك، بل يعبدونها،  الصابئة ليسوا بمسيحيين، إنما هم طائفة يقُدِّ أنّ 

وخاصة النجم القطبي الذي يتجهون إليه في عباداتهم وصلواتهم]]].

وللقارئ أن يتوثقّ -بعد هذا الشرح المختصر- إن كان من شبه أو تبادل 

بالمعتقدات بين الإسلام والصابئة؟! 

3. الصابئة في عصر الرسول وفي الجزيرة العربية

نحيل من أثار شبهة الشّبه بين المسلمين والصابئين إلى الآيات الثلاث التي 

تناولت الصابئين]]]، وكيف أنَّها لم تعفهم من الدّعوة إلى الإيمان والعمل الصالح، 

وفي الأخرى تناولتهم بالإنذار الشّديد من الله، فلم يهادنهم الرسول، ولم 

بالوضوح  يتسّم  موقفه  كان  إنما  القول،  في  لينًا  غيرهم  دون  معهم  يصطنع 

والحسم مع سائر الأديان، ولم يؤثر أن ادُّعي عليه أنهّ افترى شيئاً من الصابئة 

أو ادَّعت عليه الصابئة هذه الفرية.

أما من جهة إطلاق المشركين على المسلمين: صابئة، فإن هذا كان من باب 

وصفهم بأنهم خرجوا على دين الجماعة الرسمي ومألوف عقائدها.

المندائيين  الصابئة  أصول  سباهي:  عزيز   .)721  ،720  /2( المعاصرة،  والأحزاب  والمذاهب  الأديان  في  الميسرة  الموسوعة   -[[[

ومعتقداتهم الدينية، ص18 وما بعد.

]]]- سارة العبادي: الصابئة المندائية وموقف الإسلام منها، ص137-165. وانظر تفاصيل ما مضى عند: سيف الدين الآمدي: 

أبكار الأفكار في أصول الدين، ص267 وما بعد.

]]]- انظر القراءة عن هذه الآيات في نهاية البحث.



314

ويرى جواد علي أنَّ إطلاق قريش لفظة الصابئ والصباة على المسلمين بدلً 

ا، يجب الاهتمام بها، وفي الأخبار أمثلة  من تسميتهم بمسلمين قضية مهمة جدًّ

كثيرة على ذلك. فقد ذكرت كتب الحديث والسير واللغة أنّ قريشًا دعت النبي 

وبعض أصحابه بالصابئين، فالصابئون في نظر المشركين هم المسلمين.

فالصابئون إذن هم أولئك الخارجون على عبادة قومهم المخالفون لهم في 

ديانتهم شأنهم في ذلك في نظر قريش شأن من يسميهم المسلمون في أيامنا 

بالملحدين أو الهدامين، أو أي مصطلح آخر يراد به الرمي بالخروج على مثل 

المجتمع القائم وتقاليده، وذلك ازدراء بهم، وتنفيرا للناس عنهم]]].

أما قضيّة انتقال ديانة الصابئة إلى جزيرة العرب، فنقول إنَّ صلة جزيرة 

العرب بالفرس قديمة، من حيث متاخمة الحدود والعلاقات السياسيّة، فإنهّ 

لمن المنتظر أن نرى انتقالا فكريًّا، يتناسب مع طبيعة عقل البدوي، فمتاخمة 

والسياسيّة  الاقتصاديةّ  الناحيتين  من  بها  وعلاقتها  الفرس،  لتخوم  الجزيرة 

يلَفِ  لِِ القرآن فقال:  التجارية: صيفا وشتاء، تحدث عنها  العرب  ورحلات 

.[[[ِْيف تَاءِ وَالصَّ قُرَيشٍْ  إيِلَفهِِمْ رحِْلَةَ الشِّ
فبذلك انتقلت الصابئة إلى الجزيرة العربية اسمً من غير مضمون فكري؛ 

لأنّ استعمالها في اللسان العربي جعلها بمعنى: مال أو خرج، أو طلع، وليست 

اسمً لمذهب، فهو لفظ أطلقه العرب على خوارج الجاهليّة، أي: الذين خرجوا 

عن دين الجاهليّة، وكلّ من استحدث دينًا غير دينه، وهم الذين أطلق عليهم 

صابئة الحنفاء]]].

وتوصل الباحث نزار الكرخي أنّ التاريخ لم يروِ لنا وجود صابئة في جزيرة 

العرب، ولا وجود لأيّ شخصيّة صابئية في الجاهلية قبل الإسلام، وأن الإشارة إلى 

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 278 - 280(. وانظر ابن هشام: السيرة النبوية، )1/ 344، 349(، 

.)431 ،430 /2(

]]]- سورة قريش، الآيتان 2-1. 

]]]- محمد إبراهيم الفيومي: تاريخ الفكر الديني الجاهلي، ص261-259. 



315

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

هكذا موضوع لا يصمد أمام النقد التاريخي، فضلً عن أنَّ المندائية هي ديانة 

مغلقة على نفسها، ولديها لغتها الخاصّة، وهي ديانة غير تبشيرية، ولا تسعى 

الماء  أنها ديانة تعتمد على وجود  للانتشار ولا تدعو الآخرين لاقتناعها، كما 

القاحلة  الصحراوية  العرب  الصابئة في جزيرة  يفعل  فماذا  التعميد،  لضرورة 

الخالية من الأنهار؟!]]].

العرب كانوا يعرفون بوجود قوم اسم ديانتهم  ولا بد من الإشارة إلى أن 

الصابئة، وحصل هذا من خلال الاختلاط التجاري بقوافلهم التي كانت تتاجر 

في بلاد الشام، وكذلك من اختلاط القبائل العربية التي كانت تسكن العراق، 

كقبيلة شيبان وقبيلة إياد وغيرهما، واختلاط هذه القبائل مع غيرها من قبائل 

العرب في مواسم التبادل الثقافي في أسواق العرب المعروفة]]]. 

ويرجح الفيومي أن يكون المذهب الصابئي قد انتقل بمضمونه الفكري منذ 

رحلة إبراهيم وإسماعيل، وأنَّ هذا الفرض له من آيات القرآن ما يؤيده]]]. ومع 

هذا تكون الصابئة دخلت الجزيرة العربية منذ نبي الله إبراهيم وإسماعيل 

بمضمون فكري غير أنها على هذا الفرض دخلت مقابلة للحنيفية، وبناء على 

هذا جعل القرآن -والعرب قبله- كل من لا يعتنق الحنيفية صابئاً.

دخل  العربية  الجزيرة  شبه  العقدي  الصابئة  مذهب  دخل  أن  يوم  فمن 

مضطهدًا تحدوه لعنات نبي الله إبراهيم أبي الأنبياء، وبهذا نستطيع أن نفسر 

الذين  اضطهاد  نفسّ  أن  نستطيع  كذلك  العربية،  الجزيرة  في  انتشاره  عدم 

اعتنقوه؛ لأنهم في عرف الجاهلية خارجين عن دين الجماعة.

يحمل  كتاب  له  يكن  لم  ولما  المذهب،  هذا  نبذ  أكد  الإسلام  جاء  وعندما 

لها  عرض  وقضايا  مسائل  سوى  منه  يبقَ  ولم  صلبه  ضاع  الفكرية،  مكوناته 

]]]- نبيل الكرخي: دراسات في كتاب الكنزاربا، ص28-4. 

]]]- م.ن، ص28. 

]]]- انظر سورة البقرة، الآية: 127. وسورة إبراهيم، الآيات: 37-36-35. 



316

المتعدّدة  الضياع  لوسائل  الصابئي  المذهب  تعرض  ذلك  كل  وبسبب  القرآن، 

الكفيلة بمحوه، من عدم كتاب له ومن اضطهاد ومكافحة إلى نبذ معتنقيه، كل 

ذلك لازم المذهب الصابئي منذ دعوة نبي الله إبراهيم والإسلام عندما عرض 

لها مناقشًا كان ذلك منه لخطورة قضاياها الدينية]]].

ولقد أثَّر المذهب الصابئي كثيراً في الوثنيّة العربيّة، ورضي العربي أن يأخذ 

منه ما يعدل به وثنيته. ففي وثنيته الكثير من العناصر الصابئيّة مثل عبادة 

الأفلاك، والحنيفية مثل عبادة الكعبة، والوثنية اليونانية مثل عبادة التماثيل، 

فخلطوا بينها وبين وثنيتهم وبينها وبين الحنيفية.

وينقل الرواة أن عمرو بن لحي هو أول من نصب الأصنام، وينقلون أيضًا 

أن أبا كبشة هو أول من أتى بعبادة النجوم إليهم، ويصبح مفاد الروايتين أن 

الوثنية العربية قد وفدت إلى العرب من بلاد خارج الجزيرة العربية، كذلك 

الصابئة أتى بها أبو كبشة]]]. 

ار قريش يدعون النبي بابن أبي كبشة لأنه دعا إلى الله تعالى  وكان كفَّ

وخالف أديانهم]]].

4. قراءة في الآيات التي ورد فيها ذكر الصابئة، وأنهم ليسوا بمسيحيين

أورد القرآن الكريم ذكر الصابئة في ثلاث آيات )سور(، وفيها وفي تفسيرها ما 

ينقض شبهة نولدكه، وهي كالآتي:

ِ وَالَْومِْ الْخِرِ  ابئِيَِن مَنْ آمَنَ باِللَّ ِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى وَالصَّ ِينَ آمَنُوا وَالَّ إنَِّ الَّ

]]]- انظر محمد إبراهيم الفيومي: تاريخ الفكر الديني الجاهلي، ص262-259. 

]]]- انظر ابن هشام: السيرة النبوية، )1/ 76، 77(. الطبري: جامع البيان، )120/11، 135(. المطهر بن طاهر المقدسي )ت نحو 

355هـ(: البدء والتاريخ، بور سعيد، مكتبة الثقافة الدينية، )5/ 96(. الشهرستاني: الملل والنحل، )3/ 77، 82(. القرطبي: الجامع 

إبراهيم  الباري، )3/ 449(، )6/ 549(، )8/ 285(. محمد  ابن حجر: فتح  القرآن، )6/ 338(، )8/ 138(، )17/ 119(.  لأحكام 

الفيومي: تاريخ الفكر الديني الجاهلي، ص264-263. 

]]]- انظر الطبري: جامع البيان، )7/ 312(. القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، )17/ 119(. 



317

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

.[[[َجْرُهُمْ عِندَْ رَبّهِِمْ وَلَ خَوفٌْ عَلَيهِْمْ وَلَ هُمْ يَزَْنوُن
َ
وعََمِلَ صَالًِا فَلَهُمْ أ

ِ وَالَْومِْ الْخِرِ  ابئُِونَ وَالنَّصَارَى مَنْ آمَنَ باِللَّ ِينَ هَادُوا وَالصَّ ِينَ آمَنُوا وَالَّ إنَِّ الَّ
.[[[َوعََمِلَ صَالًِا فَلَ خَوفٌْ عَلَيهِْمْ وَلَ هُمْ يَزَْنوُن

كُوا إنَِّ  شَْ
َ
ِينَ أ ابئِيَِن وَالنَّصَارَى وَالمَْجُوسَ وَالَّ ِينَ هَادُوا وَالصَّ ِينَ آمَنُوا وَالَّ إنَِّ الَّ

 .[[[ٌءٍ شَهِيد ِ شَْ
َ عََ كُّ َ يَفْصِلُ بيَنَْهُمْ يوَمَْ القِْيَامَةِ إنَِّ اللَّ اللَّ

الأقوال  كثير جلَّ  ابن  ع  الآية، جمَّ ورود هذه  وعند  كثير،  ابن  تفسير  وفي 

ح قول مجاهد ومتابعيه، ووهب بن منبه، يقول: »وأظهر  في الصابئة، ثم رجَّ

الأقوال، والله أعلم، قول مجاهد ومتابعيه، ووهب بن منبه: أنهم قوم ليسوا 

على دين اليهود ولا النصارى ولا المجوس ولا المشركين، وإنما هم قوم باقون على 

فطرتهم ولا دين مقرر لهم يتبعونه ويقتفونه؛ ولهذا كان المشركون ينبذون 

من أسلم بالصابئي، أي: أنه قد خرج عن سائر أديان أهل الأرض إذ ذاك«]]]. 

وفي تفسيره استحضر الشعراوي حين أتى على هذه الآية الآيات الأخرى التي 

أنَّ هناك  إلا  تبدو متشابهة،  الثلاث  الصابئة، ثم قال: »الآيات  ورد فيها ذكر 

الصابئين  وتقديم  الآيات،  في  الموجود  التكرار  سبب  هو  فما  كثيرة،  خلافات 

مرة وتأخيرها، ومع تقديمها رفُعت وتغيَّ الإعراب؟ وفي الآيتين الأوليين )البقرة 

جْرُهُمْ عِندَ رَبّهِِمْ 
َ
والمائدة( تأتي: مَنْ آمَنَ بالله واليوم الآخر وعََمِلَ صَالًِا فَلَهُمْ أ

وَلَا خَوفٌْ عَلَيهِْمْ وَلَا هُمْ يَزَْنوُنَ، أما في الآية التي في سورة الحج فقد زاد فيها: 
وتعالى:  سبحانه  الله  فقال  الخبر،  فيها  واختلف   ،كُوا شَْ

َ
أ ِينَ  وَالَّ وَالمَْجُوسَ 

... إنَِّ الله يَفْصِلُ بيَنَْهُمْ يوَمَْ القيامة
الآية الكريمة تقول: »إنَِّ الذين آمَنُواْ«، أي إيمان الفطرة الذي نزل مع آدم 

]]]- سورة البقرة، الآية 62

]]]- سورة المائدة، الآية 69.

]]]- سورة الحج، الآية 17.

]]]- ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، )1/ 285 - 287(.



318

الأرض،  فأبيدوا من على  بها  الناس  أديان كفر  الأرض، وبعد ذلك جاءت  إلى 

كقوم نوح ولوط وفرعون وغيرهم، وجاءت أديان لها اتباع حتى الآن كاليهودية 

والنصرانية والصابئية، والله سبحانه وتعالى يريد أن يجمع كل ما سبق في رسالة 

فالذين  الأرض،  في  الإيماني  الوضع  لتصفية  جاء   الله ورسول   ،محمد

الداءات  لمعالجة  بعده  الذين جاءوا  الرسل،  مع  أو  آدم  مع  أولً سواء  آمنوا 

التي وقعت، ثم الذين تسموا باليهود والذين تسموا بالنصارى والذين تسموا 

بالصابئة، فالله تبارك وتعالى يريد أن يبلغهم أن كل هذا قد انتهى، فمن آمن 

بمحمد فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون، فكأن رسالته جاءت لتصفية 

كل الأديان السابقة«.

ويتابع الشعراوي الشرح إلى أن يصل إلى قوله: »إننا نلاحظ أن الله سبحانه 

المائدة  سورة  وفي  ومنصوبة،  متأخرة  البقرة  سورة  في  بالصابئين  جاء  وتعالى 

متقدمة ومرفوعة، نقول هذا الكلام يدخل في قواعد النحو، الآية تقول: »إنَِّ 

( تنصب الاسم وترفع الخبر، فالذين مبني لأنه  الذين آمَنُواْ«، نحن نعرف أنََّ )إنَِّ

اسم موصول في محل نصب اسم لأن: »والذين هَادُواْ« معطوف على الذين آمنوا 

يكون منصوباً أيضًا، والنصارى معطوف أيضا على اسم إن، والصابئين معطوف 

أيضًا ومنصوب بالياء لأنه جمع مذكر سالم. نأتي إلى قوله تعالى: »مَنْ آمَنَ بالله 

واليوم الآخر«، هذه مستقيمة في سورة البقرة إعراباً وترتيبًا، والصابئين تأخرت 

عن النصارى لأنهم فرقة قليلة، لا تمثل جمهرة كثيرة كالنصارى، ولكن في آية 

والذين  آمَنُواْ  الذين  »إنَِّ  تعالى:  قوله  في  وبالرفع  الصابئون  تقدمت  المائدة 

هَادُواْ«، الذين آمنوا اسم إن والذين هادوا معطوف، و)الصابئون( كان القياس 

إعرابيًا أن يقال: والصابئين، وبعدها النصارى معطوفة، ولكن كلمة )الصابئون( 

الظاهر،  النصارى، وكسر إعرابها بشكل لا يقتضيه  اليهود وبين  توسطت بين 

التي جاءت معطوفة على  الصابئين  لغويًّا، فمتى سمع  إذن مرهفة  وللعرب 

اسم إن تأتي بالرفع يلتفت لفتة قسرية ليعرف السبب، فحين تولى أبا جعفر 

المنصور الخلافة، وقف على المنبر ولحن لحنة أي أخطأ في نطق كلمة، وكان 



319

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

هناك أعرابي يجلس فآذت أذُنيه، وأخطأ المنصور للمرة الثانية فحرك الإعرابي 

أذُنيه باستغراب، وعندما أخطأ للمرة الثالثة قام الإعرابي وقال: أشهد أنك وليت 

إذا سمعه  اللحن  أنك لا تستحق هذا. هذا هو  هذا الأمر بقضاء وقدر. أي 

العربي هز أذنيه، فإذا جاء لفظ مرفوعًا والمفروض أن يكون منصوباً، فإن ذلك 

يجعله يتنبه أن الله له حكمة وعلة، فما هي العلة؟ الذين آمنوا أمرهم مفهوم 

والذين هادوا أمرهم مفهوم والنصارى أمرهم مفهوم، أما الصابئون فهؤلاء لم 

يكونوا تابعين لدين، ولكنهم سلكوا طريقًا مخالفًا، فجاءت هذه الآية لتلفتنا 

متها ورفعتها لتلفت إليها الآذان  أن هذه التصفية تشمل الصابئين أيضًا، فقدَّ

بقوة، فالله سبحانه وتعالى يعطف الإيمان على العمل لذلك يقول دائماً: آمَنَ 

وعََمِلَ صَالًِا، لأن الإيمان إن لم يقترن بعمل فلا فائدة منه، والله يريد الإيمان 
أن يسيطر على حركة الحياة بالعمل الصالح، فيأمر كل مؤمن بصالح العمل 

وهؤلاء لا خوف عليهم في الدنيا ولا هم يحزنون في الآخرة«]]]. 

وتوقفت سارة العبادي في بحثها عند هذه الآيات الثلاث، وقالت مما يهمنا 

منه  يراد  البقرة  آية  في  المذكورة  الطوائف  ترتيب  »إن  الأولى:  الآية  عن  هنا 

الترتيب الرتبي؛ أي أنها ذكرت الأمثل والأسبق إلى أن وصلت إلى لمن ليس له 

كتاب ...«]]].

وقالت عن الآية الثانية: »والترتيب في آية سورة المائدة كان لغرض التنبيه 

عليه، فقد ورد لفظ الصابئين منصوباً بالياء في آيتي البقرة والحج، عطفًا على 

، بينما ورد اللفظ نفسه مرفوعًا )الصابئون( بالقطع عما قبله في  محلّ اسم إنَّ

آية المائدة، والتغيير في الحكم الإعرابي عن طريق القطع لا يعد فصيحًا، إلّ إذا 

كان هذا التغيير لهدف يراد التنبيه عليه ... فإذا قلنا إنّ محمدًا وزيدًا وعمراً 

قادرون على منازلة خالد، فلا يكون هذا القول فصيحًا وبليغًا إلا إذا كان عمرو 

في مظنة العجز عن منازلة خالد، فأردنا بهذا أن ننبّه المخاطب إلى خطئه في 

]]]- محمد متولي الشعراوي )ت 1418هـ(: تفسير الشعراوي، مطابع أخبار اليوم، 1997م، )1/ 369 - 373(.

]]]- سارة العبادي: الصابئة المندائية وموقف الإسلام منها، ص145-144. 



320

زميلاه  عليه  يقدر  ما  يقدر على  عمراً  أنّ  على  التأكيد  أردنا  كما  الظنّ،  هذا 

محمد وزيد ... فالصابئون وإن لم يكونوا أهل كتاب، إلّ أنّ حكمهم كحكم 

أهل الكتاب من اليهود والنصارى في ارتباط الجزاء، وهو نفي الخوف عنهم 

اعتقاد صحيح وإيمان  الدخول في الإسلام عن  الذي هو  القيامة بالشرط  يوم 

خالص ...«]]].

وتتابع: »إنّ سياق كل آية من الآيات الثلاث مختلف عن سياق الأخرى، 

يتحدّث  البقرة  سورة  نصف  من  أكثر  لأنّ  اليهود،  البقرة  آية  في  فالمخاطب 

عنهم ... وسياق سورة المائدة ينعي على أهل الكتاب من يهود ونصارى عدم 

حكمهم بما أنزل الله، بل يقربهم السياق في آياتٍ عديدةٍ إلى قبول الإسلام ... 

ثم جاءت آية المائدة لتبيّ أنّ )الصابئين( يثابون إذا صح منهم الإيمان والعمل 

مجموعه  في  أسلوبها  يمتاز  سورة  سياق  في  فجاءت  الحج  سورة  أما  الصالح، 

القلوب بأسلوبٍ تخشع  التقّوى في  بالقوّة والشّدّة والإنذار والتحّذير وغرس 

الآية  فرتَّبت  الغابرين،  القيامة ومصارع  يوم  القلوب، وتستعرض مشاهد  له 

الطوائف المذكورة ترتيبًا زمنيًّا، وبيّنت أنّ من يؤمن إيماناً صادقاً يناله الثواب، 

ومن يكفر ينزل به العقاب ...«]]].

رابعًا: نقد شبهة أنّ الأحناف كانوا مسيحيين وكانوا مصدرًا من مصادر تعليم 

محمد بحسب تعبير نولدكه

مقدمة

أراد نولدكه أن يدخل إلى أثر المسيحيّة في الإسلام من خلال الأحناف، عادَّهم 

ون أنفسهم خلفاء الأحناف، هؤلاء  ادًا مسيحيين، يقول: »إنَّ المسلمين يعدُّ زهَُّ

كانوا أناسًا رفضوا الوثنيّة وفتشّوا عمّ يرُضيهم في التعّاليم المسيحيّة واليهوديةّ، 

اد المسيحيين أيضًا يشير بوضوح إلى أنَّ المسلمين  إطلاق هذا الاسم على الزهَُّ

]]]- سارة العبادي: الصابئة المندائية وموقف الإسلام منها، ص145. 

]]]- سارة العبادي: الصابئة المندائية وموقف الإسلام منها، ص146، 147. 



321

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

النبي إلى  أتباع  بالمسيحيين، وهذا يفِّس لجوء بعض  كانوا على علاقة مميَّزة 

ملك الحبشة المسيحي«]]].

وقد أقنع نولدكه نفسه بأنَّ الأحناف مسيحيون لغاية في نفسه كرّرها في 

تأثَّروا بالمسيحيين! بل  عددٍ من المواضع، وهي أن يصل إلى أنّ المسلمين قد 

كانوا على علاقةٍ مميَّزةٍ معهم! ولذلك لجؤوا إلى ملك الحبشة المسيحي!]]].

قلا بدَّ هنا أن نناقش هذه المغالطة التي أثارها نولدكه، وأن نستبين حقيقة 
الأحناف. 

1. هل كان الأحناف هودًا أو نصارى؟

قرَّر نولدكه -كما رأينا قبل أسطر- أنَّ الأحناف كانوا مسيحيين، وأنَّ المسلمين 

وا أنفسهم خلفاء الأحناف، وبالتالي أكَّد تأثرّ المسلمين بالمسيحيين من خلال  عدُّ

ذلك، وألمح إلى تأثرّ الأحناف أيضًا باليهودية. فهل كان الأحناف إذن هودًا أو 

نصارى؟

إبِرَْاهيِمَ  مِلَّةَ  بلَْ  قُلْ  تَهْتَدُوا  نصََارَى  وْ 
َ
أ هُودًا  كُونوُا  وَقاَلوُا  تعالى:  الله  يقول 

 .[[[حَنيِفًا وَمَا كَنَ مِنَ المُْشِْكيَِن
إنَّ هذه الآية تنفي المسيحيّة واليهوديةّ عن الأحناف بشكلٍ قاطع، وقد قال 

الطبري في تفسير هذه الآية: »عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال عبد الله 

بن صوريا الأعور لرسول الله: ما الهدى إلا ما نحن عليه! فاتَّبعنا يا محمد 

تهتدِ! وقالت النّصارى مثل ذلك. فأنزل الله عز وجل فيهم: وَقاَلوُا كُونوُا هُودًا 

.[[[وْ نصََارَى تَهْتَدُوا قُلْ بلَْ مِلَّةَ إبِرَْاهيِمَ حَنيِفًا وَمَا كَنَ مِنَ المُْشِْكيَِن
َ
أ

المؤمنين  مع  والنصارى  اليهود  خصومة  ذكر  »ثم  عباس:  ابن  تفسير  وفي 

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ص9.

]]]- انظر بحث شبهة المسيحية ومدى علاقة المسلمين بالمسيحيين.

]]]- سورة البقرة، الآية 135.

]]]- الطبري: جامع البيان، )3/ 102(.



322

فقال: »وَقاَلوُا« يعني اليهود للمؤمنين »كُونوُا هُودًا« تهتدوا من الضلالة، »أوَْ 

نصََارَى« مقدم ومؤخر، وقالت النصارى كذلك: »تهَْتدَُوا«، »قلُْ« يا محمد ليس 

كما قلتم »بلَْ مِلَّةَ إِبرْاَهِيمَ« مسلمً، ولكن اتَّبعوا دين إبراهيم حنيفًا مسلمً 

مخلصًا تهتدوا، »وَمَا كَانَ مِنَ المُْشْكِيَِن« على دينهم«]]].

أي إنَّ إبراهيم الحنيف ما كان على دين اليهود والنصارى.

وقد بحث جواد علي واستقصى الكتب مطوَّلً عن قضيّة الأحناف والحنيفيَّة، 

فذكر بداية أن القرآن الكريم أشار إلى جماعة من العرب لم تتعبَّد الأصنام، ولم 

تكن من اليهود ولا النصارى، وإنما اعتقدت بوجود إله واحد عبدته، واستشهد 

بالآية التي استشهدنا بها]]]. 

ثم قال إنَّ المفسرين وأهل الأخبار ذكروا أسماء جماعة من هؤلاء، غير أنَّ 

الدين، فلم  ح رأيهم في  ما ذكروه عنهم غامض لا يشرح عقائدهم، ولا يوضِّ

عُرف  وقد  الكون.  لخالق  تصوُّرهم  كيفيّة  ولا  التوحيد،  في  عقيدتهم  يذكروا 

هؤلاء بالحنفاء وبالأحناف، ونعُتوا بأنهم على دين إبراهيم، ولم يكونوا يهودًا 

هوا رأي القائلين  هوا عبادة الأصنام وسفَّ ولا نصارى، ولم يشركوا بربهم أحدًا، وسفَّ

بها]]].

واضح  وعلم  تامةٍ  بيِّنةٍ  على  يكونوا  لم  الأخبار  أهل  أنّ  الاستنتاج  ويمكن 

بعض  في  خلطوا  وأنهم  وأصولها،  أحكامها  وقواعد  وبآرائها  الحنيفيَّة  بأحوال 

الأحيان فيما بينها وبين الرهبنة، ولا سيما رهبنة النصرانية، فأدخلوا فيها ما 

]]]- ابن عباس: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ص19. 

]]]- سورة البقرة، الآية 135.

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 25(، وانظر الطبري: جامع البيان، )2/ 587 - 590(. مكي بن أبي 

طالب القرطبي المالكي )ت 437هـ(: الهداية إلى بلوغ النهاية، تحقيق: مجموعة رسائل جامعية بكلية الدراسات العليا والبحث 

العلمي _ جامعة الشارقة، ط1، 2008م، )1/ 451(. منصور بن محمد المروزى السمعاني التميمي )ت 489هـ(: تفسير القرآن، 

تحقيق: ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس بن غنيم، دار الوطن، الرياض، ط1، 1997م، ص144. ابن كثير: تفسير القرآن العظيم 

.)448 /1( ،

2001م، )2/ 589(، )14/ 398(.



323

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

يجب إخراجه عنها، لأنهّم كانوا نصارى على ما يذكره أهل الأخبار أنفسهم في 

أثناء تحدثهم عنهم، ومن هؤلاء: قيس بن ساعدة الأيادي وورقة بن نوفل، 

العرب  من  كانوا  أنهّم  على  صريحًا  ا  نصًّ وا  نصُّ فقد  الحويرث،  بن  وعثمان 

المتنصرة، ثم نجدهم مع ذلك يدخلونهم في جملة الأحناف]]].

2. من هم الأحناف؟ وما هي نظرة الإسلام لهم؟

الحديث، وقد بحث عنها شَُّاح  )الحنيفيَّة( و)الحنفاء( في كتب  أشُيَر إلى 

هذه الكتب]]]. ومما نسُب إليه حديثٌ عن عكرمة عن ابن عباس رضي 

الله عنهم قال: قيل لرسول الله: أي الأديان أحب إلى الله؟ قال: »الحنيفيَّة 

السمحة«]]].

وذكر العلماء أنَّنا لا نملك شيئاً من الجاهليّة يعيننا في الوقوف على عقائد 

الأحناف ودينهم، فليس في كتابات المسند ولا في الكتابات الجاهليّة الأخرى، 

بل ولا في كتب اليونان واللاتين شيء عن عقيدتهم وعن آرائهم، لذلك اقتصر 

علمنا بأحوالهم على ما جاء في المؤلَّفات الإسلاميّة وحدها، والفضل في حفظ 

ون  المفِّس اهتمَّ  لما  لهم،  إليهم وذكره  إشارته  فلولا  الكريم،  للقرآن  أخبارهم 

وأصحاب الأخبار بجمع ما كان عالقًا في ذهن الناس عنهم]]].

وحنف  مال،  بمعنى  )حنف(،  الأصل  أنّ  حنيف  معنى  في  العلماء  ويقول 

القدمين: ميَّل كل واحدة منهما نحو الأخرى، والحنف هو ميل عن الضلال إلى 

الاستقامة، والحنف ميل عن الاستقامة إلى الضلال، والحنيف هو المائل، ومن 

هذا المعنى أخذ الحنف. 

وأما الحنيف، فالذي يميل إلى الحق، وقيل الذي يستقبل البيت الحرام، أو 

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 29(.

]]]- انظر جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 25(.

]]]- أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل )ت 241هـ(: مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، عادل مرشد، 

وآخرون، مؤسسة الرسالة، ط1، 2001م، )4/ 17(، )2108(.

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 26، 27(.



324

الحاج أو من يختتن، والحنيف من أسلم في أمر الله فلم يلتو في شيء، والحنيف 

المستقيم الذي لا يلتو في شيء]]].

)البقرة،  الكريم  القرآن  من  مواضع  عشرة  في  )حنيفًا(  لفظة  وردت  وقد 

الآية 135، آل عمران، الآية 67، 95، النساء، الآية 125، الأنعام، الآية 79، 161، 

يونس، الآية 105، النحل، الآية 120، الروم، الآية 30(. 

ووردت لفظة )حنفاء( في موضعين منه: )الحج، الآية 31، البينة، الآية 5(. 

وبعض الآيات التي وردت فيها آيات مكية، وبعضها آيات مدنية. وقد نصّ في 

بعض منها على إبراهيم، وهو على الحنيفيَّة، ولم ينص في مواضع منها على اسمه.

وذكر بعض أهل الأخبار أنّ الحنيف عند أهل الجاهليّة من اختتن وحج 

البيت، فكل من اختتن وحج البيت هو الحنيف]]]. 

والذين يذكرون أنّ الحنيف هو من اختتن وحج البيت، يذكرون أنّ العرب 

لم تتمسّك في الجاهليّة بشيءٍ من دين إبراهيم غير الختان وحج البيت، ولهذا 

فكلّ من اختتن وحج البيت، قيل له حنيف. 

والاغتسال  الأصنام  اعتزال  البيت:  وحج  الختان  إلى  بعضهم  أضاف  وقد 

من الجنابة، وجعلوا ذلك من أهم العلامات الفارقة التي ميَّزت الحنفاء عن 

المشركين؛ لأنّ الحنيفيَّة على حدّ قولهم لو كانت حج البيت والاختتان لوجب 

أن يكون الذين كانوا يحجّون ويختتنون في الجاهليّة من أهل الشرك حنفاء، 

وقد نفى الله أن يكون ذلك تحنُّفًا بقوله: وَلَكِنْ كَنَ حَنيِفًا مُسْلمًِا وَمَا كَنَ 

.[[[مِنَ المُْشِْكيَِن
وينسب أهل الأخبار إلى الأحناف بالإضافة إلى ما ذكرنا، امتناعهم عن أكل 

]]]- الأزهري: تهذيب اللغة، )5/ 71، 72(. ابن منظور: لسان العرب، )9/ 56 - 59(. الزَّبيدي: تاج العروس، )23/ 170(. جواد 

علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 27(.

]]]- الطبري: جامع البيان، )2/ 53(. جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 27(.

]]]- سورة آل عمران، الآية 67.



325

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

على  الخمر  تحريم  إليهم  نسبوا  كما  الله،  لغير  أهُِلَّ  ما  وكل  الأوثان  ذبائح 

أنفسهم]]].

وقد رأى جواد علي -في النتيجة- أنّ لفظة )حنيف(، هي في الأصل بمعنى 

إليه علماء  لعبادتهم. وهذا ما ذهب  تارك  )صابئ( أي خارج عن ملة قوم، 

في  المعنى  بهذا  ورودها  ومن  وتركه،  الشيء  عن  الميل  من  أنها  من  اللغة، 

لغة  في  و)الكافر(  و)المنافق(،  )الملحد(،  وبمعنى  الجنوبيّة،  العربيّة  النّصوص 

بني إرم، ومن إطلاق المسعودي وابن العبري لهذه اللفظ على )الصابئة(، ومن 

بة. وقد أطُلقت  ذهاب المسعودي إلى أنّ اللفظة من الألفاظ السريانيّة المعرَّ

على )المنشقِّين( على عبادة قومهم الخارجين عليها، كما أطلق أهل مكة على 

لعبادة  تنكَّر  باة(، فصارت علمً على من  )الصابئ( و)الصُّ أتباعه  النبي وعلى 

قومه، وخرج على الأصنام. ولهذا نجد الإسلام يطلقها في بادئ الأمر على نابذي 

عبادة الأصنام، وهم الذين دعاهم بأنهم على دين إبراهيم. ولما كان التنكر 

للأصنام هو عقيدة الإسلام لذلك صارت مدحًا لمن أطلق الجاهليون عليهم تلك 

ا]]]. اللفظة لا ذمًّ

اك، نسكوا  والحنفاء، كما يفهم من روايات أهل الأخبار، كانوا طرازاً من النُّسَّ

في الحياة الدنيا، وانصرفوا إلى التَّعبد للإله الواحد الأحد إله إبراهيم وإسماعيل، 

اد بحثاً عن الدين الصحيح دين  يَّاح الزُّهَّ ساحوا في البلاد على نحو ما يفعله السُّ

إبراهيم. ومنهم من أخذ على قومه هدايتهم بحثِّهم على ترك عبادة الأصنام، 

لذلك  الكون،  ل في هذا  يتأمَّ كان  من  ومنهم  نصبًا شديدًا.  منهم  لاقوا  لذلك 

تجنَّب الناس واعتزلهم، والتجأ إلى الكهوف والمغاور البعيدة ابتعادا عن الناس 

للتَّأمل والتَّفكر، وقد تجنَّبوا الخمرة والأعمال المنكرة، وقول الفحش، وساروا 

على مثل الإسلام، وإن عاشوا قبل الإسلام، لأن الإسلام دين إبراهيم]]].

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 28(.

]]]- انظر جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 30(.

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 31(.



326

الذين رفضوا  أولئك  الحنفاء هم  أنَّ  الكريم، هو  القرآن  يفُهم من  والذي 

عبادة الأصنام، فلم يكونوا من المشركين، بل كانوا يدينون بالتوحيد الخالص، 

وهو فوق توحيد اليهود والنصارى، فلم يكونوا يهودَّا ولا نصارى، ومَا كَنَ 

 ،[[[انيًِّا وَلَكِنْ كَنَ حَنيِفًا مُسْلمًِا وَمَا كَنَ مِنَ المُْشِْكيَِن إبِرَْاهيِمُ يَهُودِيًّا وَلَ نصََْ
البقرة، الآية 35، وآل عمران، الآية 95، والنساء، الآية 124،  وكذلك في سورة 

والأنعام، الآية 79، 162، ويونس 105. وأن قدوتهم في ذلك إبراهيم. 

ويلاحظ أن لفظة )مسلم( استعملت في مرادف ومعنى لفظة )الحنيف(، 

وأنَّ إبراهيم هو أبو المسلمين وأوّلهم. وقد وُصف الإسلام بأنهّ دين الله الحنيف، 

والدين الحنيف، وأن الشريعة الإسلامية هي الحنيفيَّة السمحة السهلة، وذلك 

تمييزاً لها عن الرهبانيّة المتعصّبة]]].

ويرى جواد علي مستنتجًا أنَّ الحنفاء جماعة سخرت من عبادة الأصنام، 

وثارت عليها وعلى المثل الأخلاقيّة التي كانت سائدةً في ذلك الزمن، ودعت 

إلى إصلاحاتٍ واسعةٍ في الحياة وإلى محاربة الأمراض الاجتماعيّة التي كانت 

متفشّية في ذلك العهد، دعاها إلى ذلك ما رأته في قومها من إغراق في عبادة 

الأصنام ومن إسفاف في شرب الخمر ولعب الميسر وما شاكل ذلك من أمور 

مضرَّة، فرفعت صوتها كما يرفع المصلحون صوتهم في كلّ زمن ينادون بالإصلاح، 

الأوثان  الجاه والنّفوذ وسدنة  المحافظين وأصحاب  أثارت دعوتهم هذه  وقد 

شأن كلّ دعوة إصلاحيّة. ويجوز أن يكون من بين هؤلاء من مالَ إلى النصرانية، 

تشبيه  إنما يمكن  يهودًا،  أو  نصارى  كانوا  إنهّم  نقول  أن  نستطيع  لا  أننّا  غير 

دعوة هؤلاء بدعوة الذين دعوا إلى عبادة الإله رب السماء )ذو سموى( أي 

ذو السماء، أو عبادة الرحمن في اليمن، متأثِّرين بمبادئ التوحيد التي حملتها 

اليهودية والنصرانية إلى اليمن. ولكنّهم لم يكونوا أنفسهم يهودًا أو نصارى، إنما 

هم أصحاب ديانة من ديانات التوحيد، وكان أولئك الأحناف نفراً من قبائل 

]]]- سورة آل عمران، الآية 67.

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 31، 32(.



327

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

متفرقّة لم تجمع بينهم رابطة، إنما اتفقت فكرتهم في رفض عبادة الأصنام وفي 

الدعوة إلى الإصلاح. وهذا المعنى واضح في آيات القرآن الكريم التي أشارت 

إلى الحنفاء]]].

خامسًا: نقد شبهة أن بحيرى مصدر من مصادر تعليم محمد بحسب تعبير 

نولدكه

مقدمة

بهة في موضع واحد حين قال: »حتى لو كانت الروايات  أثار نولدكه هذه الشُّ

التي تجمع محمدًا براهب سرياني اسمه بحيرى أو نسطوريوس تحتوي نواة 

من الحقيقة، فلا يمكن للقاء كهذا أن يكون ذا أثر بالغ في نبوته، فحتى لو سافر 

محمد إلى سورية مرارًا -والمئات من بني قومه قاموا بهذه الرحلة سنويًّا- لم 

يكن من الضروري لوثنيٍّ في مكة أن يذهب إلى سورية أو الحبشة ليتعرفّ 

على ديانات الوحي، ولا أن يأتي مسيحي سوري أو حبشي إلى مكة ليتم ذلك، 

ففي مكان غير بعيدٍ منها توافر ما يكفي لهذا الغرض من اليهود والمسيحيين، 

لقد توفَّرت إذن قنوات اتصال عديدة ومتنوّعة سرت عبرها المعارف الدينيّة 

إلى محمد«]]].

 وكلام نولدكه هذا يدلّ على ما يأتي:

ـ إنَّ لقاء الرسول ببحيرى فيه نواة من الحقيقة، بمعنى نواة من الأخذ عن 

بحيرى بحسب سياق كلامه وسياق كتابه.

ـ لا ينفي نولدكه أثر هذا اللقاء على النبي، وإنما يجعله أثراً ضعيفًا.

ثم يجعل نولدكه من الأثر اليهودي والمسيحي هو الأثر البالغ.

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 38(.

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ص17.



328

مذي بداية 1. نقد رواية التِّ

ن رواية لقاء الرسول ببحيرى]]]، وإنَّ  مذي هو الوحيد الذي حسَّ إنَّ التِّ

التقاء النبي بالراهب بحيرى إبَّان شبيبته ليس محلّ اتفّاق المسلمين، فقد 

مذي فقط، وقد حُكم على إسناده بالغرابة، وهذا  نها التِّ فها آخرون وحسَّ ضعَّ

مين لا يقُبل؛ لأنَّ المتفرِّد به له روايات مناكير. اد المتقدِّ عند أهل العلم النُّقَّ

وسنأخذ بأحسن الأحوال، وسنقول إنَّ خروج النبي مع عمه إلى بصرى 
الترمذي  رواية  على  اعتمادًا  ثابتة  اليهود  من  لعمه  بحيرى  الراهب  وتحذير 

واستئناسًا بالروايات الضعيفة في الطبقات الكبرى]]] ودلائل النبوة للبيهقي]]] 

والسيرة النبوية لابن كثير]]]. 

وصحَّحه]]]،  المستدرك  في  الحاكم  ورواه  غريب،  حسن  مذي  التِّ وحديث 

ا«]]].  به الذهبي في تاريخ الإسلام فقال: »وهو حديث منكر جدًّ وتعقَّ

وليس ببعيد أن يكون ابن إسحاق قد أدرك ما في المتن من نكارات فقال: 

يزعمون، وكرَّرها ثلاث مرات]]]، وهي تفيد ضعف الخبر وتمريضه. 

وقد عقَّب ابن سيد الناس على هذه الحادثة بقوله: »قلت: ليس في إسناد هذا 

]]]- انظر محمد بن عيسى بن سورة بن موسى بن الضحاك، الترمذي، أبو عيسى )ت 279هـ(: الجامع الكبير، سنن الترمذي، 

تحقيق: بشار عواد معروف، بيروت، دار الغرب الإسلامي، 1998م، )6/ 19، 20(، )3620(، حكم المحقق: هذا حديث حسن 

غريب، لا نعرفه إلا من هذا الوجه.

]]]- محمد بن سعد، )ت 230هـ(: الطبقات الكبرى، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1990م، 

.)124 ،123 /1(

]]]- أحمد بن الحسين البيهقي )ت 458هـ(: دلائل النبوة، تحقيق: عبد المعطي قلعجي، دار الكتب العلمية، دار الريان للتراث، 

ط1، 1988م، )2/ 24(.

]]]- إسماعيل بن عمر بن كثير )ت 774هـ(: السيرة النبوية )من البداية والنهاية لابن كثير(، تحقيق: مصطفى عبد الواحد، دار 

المعرفة، بيروت، لبنان، 1976م، )1/ 243(.

]]]- الحاكم محمد بن عبد الله النيسابوري )ت 405هـ(: المستدرك على الصحيحين، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، بيروت، 

دار الكتب العلمية، ط1، 1990، )4229(، )2/ 672(.

السلام  عبد  عمر  تحقيق:  والأعلام،  المشاهير  ووفيات  الإسلام  تاريخ  748هـ(:  )ت  الذهبي  عثمان  بن  أحمد  بن  محمد   -[[[

التدمري، بيروت، دار الكتاب العربي، ط2، 1993م، )1/ 57(.

]]]- محمد بن إسحاق: سيرة ابن إسحاق، ص73 - 76.



329

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

الحديث إلا من خرَّج له في الصحيح، وعبد الرحمن بن غزوان أبو نوح لقبه: قرُاَد، 

انفرد به البخاري ويونس بن أبي إسحاق انفرد به مسلم، ومع ذلك ففي متنه 

نكارة، وهي إرسال أبي بكر مع النبي بلالً، وكيف وأبو بكر حينئذ لم يبلغ 

 أسنُّ من أبي بكر بأزيد من عامين، وكانت للنبي  العشر سنين، فإنَّ النبيَّ

تسعة أعوام على ما قاله أبو جعفر محمد بن جرير الطبري وغيره، أو اثنا عشر 

على ما قاله آخرون، وأيضًا فإنّ بلالً لم ينتقل لأبي بكر إلّ بعد ذلك بأكثر من 

ثلاثين عامًا، فإنهّ كان لبني حلف الجمحيين وعندما عذب في الله على الإسلام 

اشتراه أبو بكر رحمة له واستنقاذاً له من أيديهم، وخبره بذلك مشهور«]]]. 

التاريخ]]] وجدت عنده طرفاً من  الكامل في  الأثير في  متابعتي لابن  ومن 

حُسن الانتقاء لما لا اعتراض عليه عند العلماء، فإنَّ كلَّ ما اعتُض عليه في هذه 

ة تجنَّبه]]]. القصَّ

2. التغاضي عن مضمون رواية قصة بحيرى

ل النَّص التاريخي الوارد بذلك ما  اتَّصف من تناول شبهة بحيرى بأنَّه حمَّ

لا يحتمل، واجتهد في مورد النص، بينما تغاضى عن الكلام الصريح فيه، وهو 

اعتراف بحيرى بنبوة محمد، فكما في رواية الترمذي، قال بحيرى: »فجعل 

يتخللهم الراهب حتى جاء فأخذ بيد رسول الله، فقال: هذا سيد العالمين، 

هذا رسول رب العالمين، يبعثه الله رحمة للعالمين، فقال له أشياخ من قريش: 

ما علمك، فقال: إنكم حين أشرفتم من العقبة لم يبق شجر ولا حجر إلا خر 

أسفل من غضروف  النبوة  بخاتم  أعرفه  وإني  لنبي،  إلا  يسجدان  ولا  ساجدًا 

كتفه مثل التفاحة«]]].

]]]- محمد بن محمد بن محمد بن أحمد، ابن سيد الناس، )ت 734هـ(: عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير، تعليق: 

إبراهيم محمد رمضان، بيروت، دار القلم، ط1، 1993م، )55/1(.

]]]- نقوم بتحقيقه حاليًّا على كل ما توفَّر من نسُخ له في العالم، من خلال دار ابن كثير.

]]]- انظر أبو الحسن علي بن أبي الكرم، عز الدين ابن الأثير )ت 630هـ(: الكامل في التاريخ، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري، 

بيروت، لبنان، دار الكتاب العربي، ط1، 1997م، )1/ 638، 639(.

]]]- سنن الترمذي، )3620(، )6/ 19(.



330

ولنا أن نسأل الأسئلة الآتية: 

لماذا تمَّ تجاهل تحذير بحيرى للنبي من اليهود؟؟

الحادثة بين  الروايات في هذه  الذي ذكرته  ولماذا تمَّ تجاهل أن الحديث 
ونومه  حاله  من  أشياء  عن  له  بحيرى  أسئلة  على  اقتصر  النبي  وبين  بحيرى 
من  عندهم  ورد  كما  عنه  الكتاب  أهل  ببشارات  ليقارنها  وأموره،  وهيئته 

علامات نبي آخر الزمان؟

وضوح  من  فيها  بما  يؤمنون  وبالتالي  كاملة،  الرواية  هؤلاء  يقبل  أن  فإما 
يتعلق باعتراف بحيرى بنبوة محمد، وإما أن يرفضوا الرواية من أصلها، 

بهة التي أثاروها من غير وعي. وبالتالي تنتفي الشُّ

ولماذا لم يذهب هؤلاء إلى سفر إشعياء ليقارنوا ما ورد فيه مع ما لاحظه بحيرى؟!! فلقد 

 علم بحيرى الراهب أنَّ من صفات النبي القادم أن يكون بين كتفيه خاتم النبوة، انظر 

ياَسَةُ عَلَ كَتِفِهِ،  ذلك في سفر إشعياء: »لأنََّهُ يوُلدَُ لنََا وَلدٌَ وَنعُْطىَ ابنًْا، وَتكَُونُ الرِّ

لامَِ«]]].  وَيدُْعَى اسْمُهُ عَجِيبًا، مُشِيراً، إلِهًا قدَِيراً، أبَاً أبَدَِيًّا، رئَيِسَ السَّ

3 . مزاعم تستند على افتراضات غير علميّة ولا يقبلها العقل:

بهة لم يستند على قواعد علميّة منهجيّة، يبين ذلك ما يأتي:  إنَّ من أثار هذه الشُّ

بحيرى  أمثال  آخرين  برجال  تأثر   الرسول بأنّ  المستشرقين  مزاعم  إنّ 
مجرد  كلهّا  إلخ،   ... والفلاسفة  الإيادي  ساعدة  بن  وقس  نوفل  بن  وورقة 
استنتاجاتٍ باطلةٍ لا تستند إلى حقائق تاريخيّةٍ أو روايات صحيحة أو ضعيفة، 
ولذا يجب الإعراض عنها، فهي سمة بارزة مشتركة في كتابات المستشرقين من 

 أصحاب الأهواء والأغراض، فهم يريدون أن يوهموا قراّءهم بأن محمدًا

ألَّف القرآن وفق هذه المعطيات التي يوردونها]]].

]]]- سفر إشعياء، 6، 9.

]]]- انظر مهدي بن رزق الله أحمد: مزاعم وأخطاء وتناقضات وشبهات بودلي في كتابه »الرسول، حياة محمد«، دراسة نقدية، 

المدينة المنورة، مجمع الملك فهد، ص52-51.



331

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

التحديد والتعيين، ومثل هذه  الدليل خالية من  وهي دعوى مجرَّدة من 

الدعاوى لا تقُبل ما دامت غير مدللّة، وإلا فليخبرونا ما الذي سمعه محمد من 

بحيرى الراهب؟ ومتى كان ذلك؟ وأين كان؟]]].

إنّ التاريخ لا يعرف أكثر من أنه سافر إلى الشام في تجارة مرتين مرة 

في طفولته ومرة في شبابه، ولم يسافر غير هاتين المرتين، ولم يجاوز سوق بصرى 

فيهما. 

ولم يسمع الرسول من بحيرى ولا من غيره شيئاً من الدين، ولم يك أمره 

سرًّا هناك، بل كان معه شاهد في المرة الأولى وهو عمه أبو طالب، وشاهد في 

الثانية وهو ميسرة غلام خديجة التي خرج الرسول بتجارتها أيامئذ. 

فذكر  الشمس  من  تظلله  رأى سحابة  الراهب  بحيرى  أن  هنالك  ما  وكل 

ره عليه من اليهود وقد رجع به عمه  لعمه أن سيكون لهذا الغلام شأن، ثم حذَّ

خوفاً عليه ولم يتم رحلته]]].

ولم ترد معلومات صحيحة أو غير صحيحة في مصادر السيرة النبوية تفيد 

ه -أي بحيرى- عبادة الأصنام، فكل  بأن بحيرى أخبر محمدًا بعقيدة عيسى أو سفَّ

الذي ذكرته المصادر هو أن الراهب بحيرى عندما قال للرسول: »يا غلام! 

 :أسألك بحق اللات والعزى إلا أخبرتني عما أسألك عنه«، قال له الرسول

»لا تسألني باللات والعزى، فو الله ما أبغضت شيئاً بغضهما«]]].

وأنه كله لا يعدو كونه تخمينات وافتراءات وتخرُّصات لا تسندها نصوص 

قوية أو ضعيفة]]].

تلقى منه  أو  أنه سمع من بحيرى  الروايات  كذلك ليس في شيء من 

]]]- انظر الزرقاني: مناهل العرفان، )2/ 421(.

]]]- الزرقاني: مناهل العرفان، )2/ 421(.

]]]- مهدي بن رزق الله أحمد: مزاعم وأخطاء وتناقضات وشبهات بودلي في كتابه »الرسول، حياة محمد«، ص50.

]]]- مهدي بن رزق الله أحمد: مزاعم وأخطاء وتناقضات وشبهات بودلي في كتابه »الرسول، حياة محمد، ص51.



332

درسًا واحدًا أو كلمة واحدة، لا في العقائد ولا في العبادات ولا في المعاملات ولا 

في الأخلاق، فأنَّ يؤفكون؟]]].

بهة على منطق أو أمر يقبله العقل، يبين ذلك  ولم يستند من أثار هذه الشُّ

ما يأتي: 

الذين التقى بهم من الأحبار والرهبان هما: بحيرى الراهب وورقة بن 

نوفل، وكان اللقاء مرة واحدة بالنسبة لورقة، ومرتين بالنسبة لبحيرى إذا فرضنا 

صحة ذلك، وذلك لا يكفي للتلقي عنهم، إضافة إلى أن ورقة توفي بعد اللقاء 

بثلاث سنوات ورسول الله لم يجهر بدعوته بعد، وهذا كلهّ وغيره يعني 

استحالة ثبوت أنه أخذ عنهما شيئاً.

مئات  يتعلم  أن  تسمح  بحيرى  مع   الرسول جلسها  التي  المدة  وهل 

القضايا القرآنية الموسوعية الفلكية والجغرافية و... ثم يظهرها بعد ثلاثين عامًا 

من هذه الحادثة؟!]]]. 

وإذا فرضنا أنّ مدة اللقاء كانت بضع ساعات فهل يستطيع الراهب بحيرى 

فلم  والإنجيل؟!  التوارة  علوم  الكبير من  الكم  يلقنه هذا  أن  الوقت  في هذا 

يتجاوز لقاء النبي مع بحيرى بضع ساعات لا تسمح له بأن يتلقى هذا 

الكم الهائل من تعاليم الإسلام.

ويستحيل في مجرى العادة أن يتمّ إنسان على وجه الأرض تعليمه وثقافته، 

أستاذ  يصبح  بحيث  وتثقف،  تعلم  فيما  للمعهود  الخارق  النضج  ينضج  ثم 

العالم كلهّ لمجردّ أنهّ لقي مصادفة واتفاقاً راهباً من الرهبان مرتين، على حين 

لا  أميًّا  وكان  بالتجارة،  التعليم  عن  مشتغلً  المرتين  كلتا  في  كان  التلميذ  أنّ 

الأولى، وكان حاملً  المرة  لعمه في  تابعًا  والكتابة، وكان صغيراً  القراءة  يعرف 

]]]- الزرقاني: مناهل العرفان، )2/ 421(.

]]]- ذكر السيوطي في )الإتقان( مئات العلوم المتعلقة بالقرآن الكريم. انظر عبد الرحمن السيوطي )ت 911هـ(: الإتقان في 

علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1974م.



333

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

لأمانة ثقيلة في عنقه لا بد أن يؤديها كاملة في المرة الثانية، وهي أمانة العمل 

والإخلاص في مال خديجة وتجارتها]]].

إنّ تلك الروايات التاريخيّة نفسها تحيل أن يقف هذا الراهب موقف المعلم 
ه أو بشَّ عمّه بنبوّته، وليس بمعقول أن يؤمن رجل  المرشد لمحمد؛ لأنهّ بشَّ
بهذه البشارة التي يزفها ثم ينصب نفسه أستاذًا لصاحبها الذي سيأخذ عن 
الله ويتلقى عن جبريل ويكون هو أستاذ الأستاذين وهادي الهداة والمرشدين، 

وإلا كان هذا الراهب متناقضًا مع نفسه.

الفيض الإسلامي المعجز لكان هو  الراهب لو كان مصدر هذا  إنّ بحيرى 
الأحرى بالنبوة والرسالة والانتداب لهذا الأمر العظيم]]].

والآخرين،  الأولين  قصص  فيها  التي  القرآن  بعلوم  عالماً  بحيرى  كان  هل 
وتضمّنت الغيبيات التي لم تكُشف إلَّ مؤخراً عبر العلم الحديث؟!

لم يتكلمّ أحد في زمن الرسول عن هذه التهمة أبدًا، لا قريش ولا غيرها، 
فلو كانت واردة لاشتهرت على ألسن أهل ذلك الزمان، ولشاع الخبر وتناقله 
الناس، وحينئذ يكون حجّة لكفار قريش لرد رسالته والطعن في نبوته، إلّ أنّ 
شيئاً من هذا لم يحدث، ولم تنقل كتب السير أنّ كفار قريش قالوا له أنت 

تلقّيت هذه التعاليم من بحيرى]]].

إنّ القرآن واسع جدًا في علومه، متآلف متناسق، مما يستحيل استيعابه، فلا 
يعقل أن يكون نصفه مثلً من تأليف بحيرى والنصف الآخر من تأليف ورقة، 

عون، فلا يعقل أن يكون ثلثه  أو إذا افترضنا معهم أمية بن أبي الصلت كما يدَّ

من تأليف بحيرى والثلث الثاني من تأليف ورقة، والثلث الثالث من تأليف 

أمية بن أبي الصلت!!

]]]- انظر الزرقاني: مناهل العرفان، )2/ 421، 422(.

]]]- الزرقاني: مناهل العرفان، )2/ 421، 422(.

]]]- انظر الزرقاني: مناهل العرفان، )2/ 423(.



334

فهذا الإمام السيوطي يذكر في مقدّمة كتابه )الإتقان في علوم القرآن( أنَّ 

القرآن: »مفجر العلوم ومنبعها، ودائرة شمسها ومطلعها، أودع فيه سبحانه 

منه  فن  ذي  كل  فترى  وغي،  هدي  كلّ  فيه  وأبان  شيء،  كلّ  علم  وتعالى 

يستمد...«]]].

وهذا كلهّ جعل توماس كارلايل يندهش من هذا )الزَّعم( في هذه القصة، 

ونفى تعلُّم النبي من بحيرى بطريقةٍ استغرابيّةٍ بقوله: »وإني لست أدري 

ماذا أقول بشأن الراهب سرجياس )بحيرى( الذي يزُعم أن أبا طالب ومحمدًا 

سكنا معه في دار، ولا ماذا عساه يتعلمه غلام في هذه السن الصغيرة من أي 

راهب ما، فإن محمدًا لم يتجاوز إذ ذاك الرابعة عشرة، ولم يكن يعرف إلا لغته«]]].

وإنّ طبيعة الدين الذي ينتمي إليه الراهب بحيرى تأبى أن تكون مصدرًا 

تغيير  من  أصابه  ما  الدين  ذلك  أصاب  أن  بعد  خصوصًا  وهداياته  للقرآن 

وتحريف.

ثم إنّ القرآن صوَّر علوم أهل الكتاب في زمانه بأنَّها الجهالات، ثم تصدّى 

وصوَّر  تقويمها،  على  عمل  ثم  الضلالات،  بأنهّا  عقائدهم  وصوَّر  لتصحيحها، 

أعمالهم بأنهّا المخازي والمنكرات، ثم حضَّ على تركها، وبذلك فإنّ فاقد الشيء 

لا يمكن أن يعطيه، وإنّ الخطأ لا يمكن أن يكون مصدرًا للصواب، وإنّ الظلام 

لا يمكن أن يكون مشرقاً للنور]]].

ما  مع  تتوافق  لم  الكريم  القرآن  الأنبياء في  أنّ قصص  الواضح  المادي  والدّليل 

جاء في التوارة والإنجيل، وهذا يعني أنّ مصدر الرسول -وهو الوحي- لم يكن 

بحيرى ولا غيره.

وإذا قارنا بين تعليمات القرآن والتوحيد الذي جاء به، نجده مختلفًا جدًا عن 

]]]- السيوطي: الإتقان في علوم القرآن، )1/ 16(.

]]]- توماس كارليل: الأبطال، ترجمة: محمد السباعي، دار الكاتب العربي، ص66.

]]]- الزرقاني: مناهل العرفان، )2/ 421، 422(.



335

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

التوراة  القرآن تختلف عن شريعة  أنّ شريعة  النصارى، كما  التثليث عند  عقيدة 

والإنجيل.

وهذه القضيّة ناقشناها في مبحث خاص.

القرآن أحداث بالعشرات، حدثت بعد  أنَّه وردت في  والأمر الأوضح والحاسم 

ثمانون  وفيها  عمران  آل  سورة  في  الأحداث  مثل  وغيرهما(،  )وورقة  بحيرى  وفاة 

آية تتعلق بنصارى نجران، وستون آية تتعلق بغزوة أحُد، وفي سورة التوبة آيات 

تعلقت بغزوة تبوك، والأمثلة كثيرة في هذا الباب.

لت قصص الأولين والآخرين ضمن غيب  وورد فيه الكثير من العلوم التي سجَّ

الماضي وغيب الحاضر وغيب المستقبل الذي لم يكشفه إلا العلم الحديث اليوم.

ولنا أن نقول أخيراً، إنَّ من حظّ بحيرى أن قابل محمدًا، فلولا هذه المقابلة 

لاندثر كما اندثر ملايين الرهبان قبله وبعده]]].

ون بصحّة  مة الشبلي النعماني: »إنّ علماء الغرب يعَتدُّ ونختم بما قاله العلَّ

هذه الرواية، مع أنَّ الرواية -لو صحَّت- خالية من ذكر التعليم والتلقين، وما قاله 

علماء الغرب لا يقوله عاقل رُزق من سلامة العقل والإنصاف ذرة، وكيف يعقل 

أنّ غلامًا لا يتجاوز عمره اثنتي عشرة سنة على الأكثر أو تسع سنوات على الأصح، 

تلقى من شيخ لا يعرف لغته، ولم يجلس إليه إلا ما يستغرقه وقت الجلوس على 

المائدة، المسائل الدقيقة والتفاصيل العميقة في نقد عقيدة الشرك!؟« ]]].

]]]- مهدي بن رزق الله أحمد: مزاعم وأخطاء وتناقضات وشبهات بودلي في كتابه »الرسول، حياة محمد«، ص50.

]]]- شبلي النعماني: كتاب سيرة النبي، وتكملته لسليمان الندوي، المدينة المنورة، مجمع الملك فهد، ص22.



336

 الخاتمة والنتائج

ساق نولدكه مجموعةً من التَّصوّرات التي أراد من خلالها أن يثبت شبهة أنَّ 

ح في مواضع عدّة  المسيحيّة )والليتورجيا( مصدر من مصادر تعليم محمد، وصرَّ

بكلام يدلّ على عدم تمكُّنه أو ثقته بالأدلةّ التي يذكرها، لذلك كانت يثبتها مرة، ثم 

يعود لينفيها مرة ثانية، فأوقع نفسه في متناقضات.

واستخدم نولدكه عبارة )على الأرجح( في حكمه على قضيّةٍ جوهريةٍّ أراد من 

والمسيحيين شفويًّا،  اليهود  من  تعليمه  أجزاء  أهم   النبي تلقي  إثبات  خلالها 

وإنَّ استخدامه لهذه العبارة تجعلنا نحكم على كتاباته وأحكامه بأنَّها ظنيَّةٌ وغيُر 

علميّةٍ وغير منهجيّةٍ.

ح به القرآن الكريم من وجود  وظهر لنا أنّ نولدكه جاهلٌ أو متجاهلٌ بما صرَّ

التشّابه بين ما أنزله الله على الأنبياء وبين ما أنزله على خاتمهم، لذلك فإنَّ القرآن 

ناسخة  شريعة  كلّ  تكون  أن  الله  أراد  كما  وغيرها،  بالمسيحيّة  صلاته  ينكر  لا 

للشريعة التي قبلها، فالإسلام ينسخ ما قبله من الأديان السماوية، وإنَّ هذه الصلة 

وهذا التشّابه بين الإسلام والمسيحيّة ليس مطَّردًا، بسبب وقوع الإنجيل بالكتمان 

والتحريف على أيدي الأتباع.

السماويةّ،  الكتب  من  ما سبقه  مهيمنًا على  الكريم  القرآن  تعالى  الله  وجعل 

مه من سائر الكتب، وشاهدًا عليها وشاهدًا لها بالصحة  أي رقيباً وحافظاً لما تقدَّ

الناس  إليها  يفيء  أن  التي يجب  البشرية  لهذه  الأخيرة  الله  كلمة  والثبات، وهو 

كلهم حتى يكونوا مؤمنين.

لذلك، فإنَّ إنكار نولدكه العلاقة بين القرآن والكتب السماوية الأخرى يجعلنا 

نحكم عليه أنَّه ليس مؤهلً منهجياً وعلميًّا لكل ما طرحه من شُبَه.

 هنالك عشرات النّصوص من التوراة والإنجيل تشير بوضوح إلى صفات النبي

وأخباره ومبعثه، وهي نصوصٌ ثابتةٌ وظاهرةٌ، لم يأتِ نولدكه على ذكرها، وتجاهلها 



337

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ح بعدم ثقته بها. كليًّا، بينما ذهب باتجاه تشكيكات هو صرَّ

ح لنا أنَّ معرفة نولدكه بالمسيحيّة في شبه الجزيرة العربية لم تكن واسعة،  وتوضَّ

وينطبق ذلك على الصابئة والأحناف وأمثال ذلك.

إذ كان عدد النّصارى في الجزيرة العربيّة قليلً، ولم يثبت أنّ أهل مكّة قد عرفوا 

النّصرانيّة وتعاليمها ومبادئها، لذلك لم يثبت التقاء النبي بأحد من النصارى، 

سوى بحيرى وورقة، ثم من أسلم منهم، لذلك سكت الرواة عن إيراد أخبار عن 

بهة، ولو توفَّر لهم عنها شيئاً  ذلك، وكذلك سكت المشركون عن إثارة مثل هذه الشُّ

لسارعوا إلى استغلاله وإلى تحويله إلى فضيحة.

وما كان النبي قبل النبوّة على علم بشيء من تفاصيل اليهوديةّ أو النصرانيّة 

، ولا يخالط  أو أخبار الكتب السابقة إلا بمثل ما كان يعلمه أهل مكة؛ لأنهّ أميٌّ

أهل الكتاب، ولم يكن بمكة أهل كتاب. ولكنّه صار بعد النبوّة أعلم بدين اليهود 

والنصارى من أنفسهم.

وظهر لنا أنَّ نولدكه لم ينتبه إلى الآيات الكثيرة التي تنتقد النصارى، أو تجاهلها، 

بهة التي أثارها. وهي حقائق تسُقط الشُّ

بها على عهد  الكتاب علم  يكن لأهل  القرآن لم  التي في  الغيب  أنباء  أكثر  إن 

ح أغلاطهم في كثير من هذه الأنباء، ويستحيل في مجرى  الرسول، بل إنَّه صحَّ

العادة أن يتحقّق كلّ ما جاء به النبي مع هذه الكثرة من الأخبار الغيبية، لكنه 

لم يخطئ في واحدة منها على كثرتها وتنوّعها.

إنَّ  أي   ،عايشه الذي  المجتمع  وقائع  بحسب  جاء  الإسلامي  التشّريع  إنَّ 

الكتاب  أهل  عن  الأخذ  يدحض  وهذا  التشريع،  هذا  فرضت  التي  هي  الوقائع 

مسبقًا، إذ لو كان كذلك، فكيف سيتوافق مع وقائع هي جديدة؟!

إنَّ مما ينقض شبهة نولدكه أنَّ من مقاصد الشريعة الإسلاميّة مخالفة اليهود والنّصارى 

في مسائل كثيرة، ومن ذلك: تحريم التشّدّد والرهبانيّة، والسحور، وقضيّة حيض المرأة.



338

ومن ضمن شبهة المسيحيّة أثار نولدكه شبهة الليتورجيا، وكان الطرح العلمي 

بهة، وأن يضع بين أيدينا مثالً  الموضوعي يقتضي منه أن يبيّ لنا تفاصيل هذه الشُّ

إلى  أشار  إذ  يفعل،  لم  لكنّه  عنها،  الإسلام  أخذ  على  فيه  يدللّ  الأقل  على  واحدًا 

.الليتورجيا بكلمة واحدة، وقرّر أنَّها من مصادر تعليم النبي

وأنواعها  ومحتواها  وفروعها  ومعانيها  الليتورجيا  تعريف  من خلال  لنا  وتبيّ 

وتاريخيها ومصادرها، أن لا علاقة لكل ذلك بالإسلام، وخاصّة أنَّها استمرَّت بالتطوّر 

منذ العصور القديمة حتى القرن العشرين.

وتبيّ لنا أنّ من أثار فرضيّة وشبهة الليتورجيا اختزل القرآن فيها متجاهلً الأبعاد 

الأخرى الكثيرة جدًا، مما يجعل هذه الفرضيّة مفتقدة لعمقٍ نظريٍّ ومنهجيٍّ سليم، 

وأنَّها ليست إلا فرضيّة كتابيّة مسيحيّة تتماشى تمامًا مع التصّوّر المسيحي.

بينهما  المقدّس، وأنَّ  الكتاب  الليتورجيا هي  أنّ  الدين المسيحيين  أجمع رجال 

رابطة متينة، وأنَّ العلاقة بينهما علاقة واضحة عميقة لا تحتاج إلى براهين وأدلةّ، 

بهة هو نفسه الردُّ على شبهة أنَّ المسيحيّة مصدر من  لذلك فإنَّ الردَّ على هذه الشُّ

.مصادر تعليم النبي

وفي الليتورجيا عشرات النّصوص والصّور التي لا تلتقي مع الاعتقادات الإسلاميّة 

، وعقيدة الثالوث المقدس، والإيمان بالصليب. في شيء، مثل أنَّ يسوع ربٌّ

تحمل  لا  رموزٌ  الطقوس  فإنَّ  الليتورجيا،  طقوس  بشبهته  نولدكه  أراد  وإن 

فقط دلالاتٍ دينيّةً، وإنّا ترتبط بالعادات والتقاليد والقصص والأساطير، وتختلط 

بالشّعائر الدينيّة، والطقوس مشتقّة من حياة الشعب الذي يمارسها.

وظهر لنا ارتباط الإفخارستيا ارتباطاً وثيقًا بالليتورجيا، وأنَّ معانيها لا علاقة لها 

بالإسلام، ولا تلتقي معه في شيء.

أمرٌ  والليتورجيا والإفخارستيا في شيء هو  الإسلام  التقاء  إنَّ عدم  النتيجة:  وفي 

يدفعنا للاستغراب والاندهاش من طرح نولدكه، ومن إثارته لشبهة العلاقة بينها، 



339

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ومن خلال كلمةٍ واحدةٍ قالها، ولم يكلِّف خاطره أن يشرحها أو أن يذكر المكان الذي 

تلتقي فيه مع الإسلام.

وأثار نولدكه شبهة الصابئة، وتبيَّ لنا بعد المرور على تعاريفهم الدقيقة وأصلهم 

وتاريخهم، أنَّ نولدكه كان جاهلً بتفاصيل ذلك، فجاء حكمه مغالطاً للحقيقة.

أنَّهم ما كانوا يهودًا ولا مسيحيين كما  الصابئة  لنا من خلال اعتقادات  وثبت 

ادّعى نولدكه، حين حاول أن يثبت من خلالهم أنّ المسيحيّة هي مصدر الإسلام. 

وإنَّ إطلاق المشركين على المسلمين: صابئة، جاء من باب وصفهم بأنهّم خرجوا 

على  تطلق  اللفظة  هذه  فكانت  عقائدها،  ومألوف  الرسمي  الجماعة  دين  على 

الخارجين على عبادة قومهم المخالفين لهم في ديانتهم.

فكان  فكري،  مضمون  غير  من  اسمً  العربية  الجزيرة  إلى  الصابئة  وانتقلت 

استعمالها في اللسان العربي كلفظ أطلقه العرب على خوارج الجاهليّة، أي: الذين 

خرجوا عن دين الجاهليّة. ولقد أثَّر المذهب الصابئي كثيراً في الوثنيّة العربيّة؛ فصار 

في وثنيّة العرب الكثير من العناصر الصابئيّة، كعبادة الأفلاك مثلً.

وأشار القرآن الكريم إلى الصابئة في آيات ثلاث، وفيها وفي تفسيرها ما ينقض 

الصالح،  الدعوة إلى الإيمان والعمل  الله عز وجل من  شبهة نولدكه، فلم يعفهم 

وتناولهم بالإنذار الشديد، ولم يهادنهم الرسول، ولم يصطنع معهم دون غيرهم 

لينًا في القول، إنما كان موقفه يتسم بالوضوح والحسم مع سائر الأديان، ولم يؤثر أن 

ادُّعي عليه أنه افترى شيئاً من الصابئة أو ادَّعت عليه الصابئة هذه الفرية.

وأثار نولدكه شبهة الأحناف، وأنَّهم كانوا مسيحيين، وأراد أن يدخل من خلال 

ذلك إلى شبهته الرئيسة في أنّ الحنفية كانت من مصادر تعليم النبي، وفاته 

أنَّ الأحناف ما كانوا يهودًا ولا مسيحيين، وإنما كانوا على دين إبراهيم عليه السلام، 

اك الذين نسكوا في الحياة الدنيا، وانصرفوا إلى التَّعبد للإله الواحد  فكانوا من النُّسَّ

الأحد إله إبراهيم وإسماعيل.



340

 ،وأثار نولدكه شبهة الراهب بحيرى، وأنَّه مصدر من مصادر تعليم النبي

ولكنَّه جعل هذا الأثر ضعيفًا في مقابل الأثر اليهودي والمسيحي.

وظهر لنا أنَّ التقاء النبي بالراهب بحيرى ليس محلّ اتفّاق المسلمين، فقد 

مذي فقط،  نها التِّ فها آخرون، فحسَّ ن رواية هذا الخبر بعض أهل العلم، وضعَّ حسَّ

مين لا يقُبل؛ لأنَّ  اد المتقدِّ وقد حُكم على إسناده بالغرابة، وهذا عند أهل العلم النُّقَّ

المتفرِّد به له روايات مناكير.

إنَّ من أثار شبهة بحيرى استنتج استنتاجات لا يحتملها النص، ولا حتى الظن، 

 .بينما غضَّ النظر عن الكلام الصريح الذي فيه اعتراف بحيرى بنبوة محمد

وهذه طريقة في التعّامل مع النّصّ لا تنزل في ميزان المنهجيّة العلميّة، ولا تقبلها 

الموضوعيّة، بل ترقى لتضليل النص وتزويره.

بهة إلا بالمزاعم التي لا تستند على افتراضاتٍ علميةٍ،  ولا يمكن وصف هذه الشُّ

ولم ترتكز على قواعد علميّة منهجيّة، ولا يقبلها العقل ولا المنطق، وهي ليست إلا 

دعوى مجرَّدة من الدّليل خالية من التحديد والتعيين، وكل ما فيها لا يعدو كونه 

تخميناتٍ وافتراءاتٍ وتخرُّصاتٍ لا تسندها نصوص قويةّ أو ضعيفة، وهي تخالف 

مجرى العادة.

ولم يثُبت أحد أنَّ بحيرى كان على علم بعلوم القرآن التي فيها قصص الأولين 

والآخرين والغيبيات، وأين هو من عشرات الأحداث التي حدثت بعد وفاته؟!

أو  الأصدقاء  سواء  التهمة،  هذه  عن   الرسول زمن  في  أبدًا  أحد  يتكلمّ  لم 

بهة بها؟! الأعداء، فمن أين جاء أصحاب الشُّ



341

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

المبحث الثالث: نقد شبهة زيد بن عمرو بن نفيل وأمية بن أبي الصلت 

واعتقادات الجاهليّة

 تمهيد

وهي   ،ّالنّبي تعليم  مصادر  من  أنهّا  ادّعاء  تحت  شُبَهٍ  ثلاث  نولدكه  ذكر 

وبقضيّة  الصلت،  أبي  بن  وأمية  نفيل  بن  عمرو  بن  زيد  بشخصيّتين هما:  تتعلقّ 

.اعتقادات قوم الرسول

واكتفى  والمعنى،  والمتن  السند  دراسة  على  فيها  نولدكه  يوقفنا  لم  شُبَه  وهي 

باتها،  الغوص في أعماق مضامينها وتفصيلاتها وتشعُّ بالوقوف على شواطئها دون 

ومن  المصداقيّة  من  فابتعد  الحقيقة،  وعن  الواقع  عن  غريبة  أحكامه  فجاءت 

الموضوعيّة، وخرج بذلك عن المنهجيّة العلميّة السليمة، وعن النزاهة البحثيّة.

به في هذا البحث سنجعل كلّ واحدة في فقرة مستقلةٍّ. ولتعدّد الشُّ

ولن أطيل في المقدّمة هنا؛ لأنهّ سيكون لكلّ شبهةٍ مقدّمتها الخاصّة المتناسبة 

معها.

 أوّلً: نقد شبهة أنّ زيد بن عمرو بن نفيل مصدر من مصادر تعليم محمد

بحسب تعبير نولدكه

مقدّمة: ذكر نولدكه شبهة أنَّ زيد بن عمرو بن نفيل مصدر من مصادر تعليم 

بهة عن شبرنغر أولً، فقال: »يضيف  محمد في موضع واحد، وقد نقل هذه الشُّ

شبرنغر إلى مصادر محمد الشّفويةّ زيد بن عمرو بن نفيل الذي قاوم عبادة الأصنام 

في مكة زمنًا طويلً قبل ظهور محمد، كما تورد بعض الأخبار التي تمّ للأسف إجراء 

تعديلات عليها من وجهة نظر إسلاميّة بحتة«.

ثم نفهم من كلام نولدكه أنَّه يؤيِّد شبرنغر في شبهته لمَّا قال: »لعل محمدًا 



342

قد تلقَّى بالفعل من هذا الرجل ما دفعه في المرة الأولى إلى التفكير في الدين«]]]. 

ح أنَّ انطلاقة النبي نحو التفكير  بل نفهم من هذا الكلام أنَّ نولدكه يلمِّ

اه من زيد بن عمرو بن نفيل.  بالدين كانت ما تلقَّ

بهذا  ليشكِّك  يعود  عنده،  منهج  إلى  ذلك  تحوَّل  وربما  نولدكه،  وكعادة 

المصدر، لمَّا قال: »لكننا على جهل تام بالتفاصيل«، أي تفاصيل تعلُّم النبي على 

زيد بن عمرو بن نفيل.

بهة، يقول: »شبرنغر  واتهّم نولدكه شبرنغر بالتمادي في الاستنتاج في هذه الشُّ

يتمادى في استنتاجه مما وصلنا من أقوال زيد، وهو يشبه القرآن كثيراً، )أنَّ 

تحمل  الأقوال  تلك  تعابيره(.  أيضًا  بل  تعاليمه  فقط  ذاك  يستعر  لم  محمدًا 

بصراحة طابع تأليف قام به أحد المسلمين بجمعه آيات قرآنية، مما يدفعنا إلى 

عدم التعويل على هذه الأقوال، أكثر منه الأشعار المنسوبة إلى زيد التي يوردها 

ابن هشام وكتاب الأغاني«]]].

ويختم نولدكه أقواله هذه بقوله: »ولكان مدعاة للتعجب الشديد لو أنَّ 

محمدًا لم يقم بنفسه بحفظ خطب زيد غيبًا وإدخالها حرفيًّا في القرآن، بل 

نقلها إلى جانب ذلك شخص آخر في صيغتها الأصلية إلى الأجيال اللاحقة«]]].

بهة،  وفي كلام نولدكه في المقطعين الأخيرين يختلط تأييده بنفيه لهذه الشُّ

أفكار  على  للحكم  تدفعنا  التي  الكثيرة  المقاطع  من  هما  المقطعان  وهذان 

البسيطة  العبارات  بأنهّا أفكارٌ مضطربةٌ ومفكّكةٌ غير مترابطة. بهذه  نولدكه 

بتفاصيلها  يأتنا  ولم  يقولون،  بهة ومشى في طريقه كما  الشُّ نولدكه هذه  أثار 

ومدار النقاش حولها وأدلتها، وهذا يلُزمنا بالتفّصيل حولها لحسم أمرها.

]]]- تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ترجمة: جورج تامر، مؤسسة كونراد، بيروت، 2004م، ص17.

]]]- نولدكه: تاريخ القرآن، ص17.

]]]- م.ن، ص18-17.



343

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

1. شبهة شعر زيد، وخطبته، وعدم أكله مما يذبحون على أنصابهم

لمَّح نولدكه كما رأينا قبل قليل إلى إمكانيّة تعلُّم النبي من أقوال وخطب 

زيد، ولكنّه لم يأتِ بتفاصيل ذلك، بل قال إنَّه يجهل ذلك. وهذا ما دفعنا إلى السير 

بهة، وقد جعلناها في ثلاث فقرات كالآتي: وراء التفصيلات المتوافرة عن هذه الشُّ

أ. شبهة شعر زيد

بهة أنَّ تعبير )دحا الأرض( لم ينفرد به القرآن، بل كان أمراً معروفاً  يرى أصحاب الشُّ

عند زيد بن عمرو بن نفيل. وأوردوا أبياتاً له أوردها ابن هشام في سيرته، وهي:

وأسلمت وجهي لمن أسلمت ... له الأرض تحمــل صخراً ثقالا

دحاها فلـــما رآهـــا استوت ... على المــاء أرسى عليها الجبالا

وأسلمت وجهي لمن أسلمت ...  لــه المـــزن تحمل عذباً زلالا
إذا هي سيـــقت إلى بلـــدة ...  أطاعت فصبت عليها سجالا]]]

وقالوا إنَّ ذلك يعني أنَّ استخدام زيد لتعبير )دحا الأرض( أنَّه كان نبيًّا وكلامه 

السابق وحي إلهي، أو أنَّ القرآن مأخوذ من أشعار العرب. 

بالقرآن  مقارنة  ومعناها  ومتنها  سندها  بدراسة  يكون  الرواية  هذه  ونقض 

الكريم، أما السند فهو غير ثابت، إذ أوردها ابن هشام كما يأتي: »قال ابن إسحاق، 

وقال زيد بن عمرو بن نفيل ...«. ثم ذكر الأبيات، فهو سند غير قابل للاستدلال، 

ولم يأت برواية صحيحة ولا متواترة ولا يقينية.

الأبيات هو من المسلمين ممن جاء بعد  أنَّ من قال هذه  وأما المتن: فواضح 

لنا في شبهة  نزول القرآن، ثم جاء من نسبها إلى زيد، على عادة نحل الشعر كما فصَّ

أمية بن أبي الصلت.

]]]- عبد الملك بن هشام )ت 213هـ(: السيرة النبوية، تحقيق: مصطفى السقا وإبراهيم الأبياري وعبد الحفيظ الشلبي، مصر، 

شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، ط2، 1955م، )1/ 230، 231(. إسماعيل بن عمر بن كثير: البداية والنهاية، 

تحقيق: علي شيري، دار إحياء التراث العربي، ط1، 1988م، )1/ 231(.



344

ونبقى في المتن، إذ لم يكُمل من ساق الشبهة بقيّة الأبيات، وهي قوله:

 وأسلمت وجهي لمن أسلمت ... له الــمزن تـحمل عذباً زلالا

إذا هــي سيــقت إلى بلــدة ...  أطاعت فصبت عليها سجالا

ثت عن بعض  وأورد ابن هشام قبل هذه الأبيات قوله: »قال ابن إسحاق: وحُدِّ

أهل زيد بن عمرو بن نفيل: أن زيدًا كان إذا استقبل الكعبة داخل المسجد، قال: 

ا، تعبدًا ورقًّا: ا حقًّ لبيك حقًّ

عذت بما عاذ به إبراهم ... مستقبل القبلة وهو قائم«]]].

المسلمين،  من  كان  الأبيات  هذه  قال  من  أنَّ  على  يدل  أسلمت،  فقوله: 

بل  أدبياتهم،  ترد في  العرب، ولم  تعرفها  تكن  )الإسلام( و)أسلمت( لم  وكلمة 

ح فيه  كانت ترد عندهم )الحنيفية(، فلو قبلنا أنّ البيت الأخير لزيد، فهو يصُرِّ

أنَّه على دين إبراهيم، إذ يقول إنَّه يعوذ بما عاذ به إبراهيم. وهذا كله يثبت 

إيمان زيد]]].

ونأتي إلى المعنى، فمعنى البيت:

 دحاها فلما رآها استوت ... على الماء أرسى عليها الجبالا

أي أنَّ الأرض لما دحاها الله استوت على الماء أي طافت، ثم أرسى عليها 

الجبال.

خْرَجَ مِنهَْا مَاءَهَا وَمَرعَْهَا 
َ
رضَْ بَعْدَ ذَلكَِ دَحَاهَا أ

َ
أما الآية القرآنيّة، فهي: وَالْ

.[[[(رسَْاهَا
َ
بَالَ أ وَالِْ

الله من  النبوية، )1/ 230(. وانظر كذلك الزبيري: نسب قريش، ص364. ولم يخُبر مصعب بن عبد  ]]]- ابن هشام: السيرة 

أخبره بهذا الخبر.

]]]- انظر فقرة: إيمان زيد بن عمرو بن نفيل، ورفضه اليهودية والنصرانية، وأنَّه كان على دين إبراهيم. وانظر بحث: )شبهة 

الحنيفية(.

]]]- سورة النازعات، الآيات 32-30.



345

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

وتفسيرها: بعد أن خلق الله الأرض خلق السماء، ثم دحا الأرض، أي بسطها، 

ثم أخرج منها ماءها ومرعاها، ثم أرسى الجبال، أي أثبتها على سطح الأرض 

لتثبت ولا تميد]]].

ففي الشعر أنَّ الأرض استوت على الماء، أما في الآية الكريمة، فإنّ الله أخرج 

الماء من الأرض.

ومن ناحية أخرى؛ أورد ابن إسحاق أبياتاً لزيد، ومنها قوله:

وإياك لا تجعل مع الله غيره ... فإنًّ سبيل الرشد أصبح باديا]]]

فإنهّ لم يصل إلى سبيل  وبحسب سيرة زيد، وقد أوردنا مجمل تفاصيلها، 

الرشاد، بل كان ذلك غامضًا بالنسبة إليه، ولذلك توجه إلى الشام لسؤال الأحبار 

والرهبان، فهذا البيت الشعري لا يستقيم أن يكون قائله زيد. 

ومن جهةٍ ثانيةٍ، أظهر فؤاد سزكين أنَّ مجموع شعر زيد لا يتعدّى الأربعين 

بيتاً]]].

ومن يبحث في شعره سيجد وبوضوح اختلاطه مع شعر غيره وتداخله، خاصّة 

مع ورقة بن نوفل وأمية بن أبي الصلت.

وهذا كلهّ يظهر عدم مصداقيّة الاستشهاد بشعر زيد على وجه اليقين من 

الأصل.

بهة: متى وكيف تعلَّم النبي من زيد أو أخذ  ثم بعد ذلك نسأل أصحاب الشُّ

عنه؟! والجواب أنّ ذلك لم يحدث بتاتاً، ولم يذكره أحد قطعًا بما فيهم أصحاب 

بهة، ولم ترد معلوماتٌ صحيحةٌ أو غير صحيحةٍ في مصادر السيرة النبويةّ  الشُّ

]]]- انظر جابر بن موسى الجزائري: أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ط5، 2003م، )5/ 

.)512

]]]- ابن هشام: السيرة النبوية، )1/ 227(. وانظر ابن كثير: البداية والنهاية، )1/ 38(.

]]]- فؤاد سزكين: تاريخ التراث العربي، ترجمة: محمود حجازي، السعودية، جامعة محمد بن سعود، 1982، )2/ 282(.



346

من  سمع   أنه الروايات  من  شيء  في  ليس  كذلك  حدث،  ذلك  بأنَّ  تفيد 

زيد أو تلقى منه درسًا واحدًا أو كلمةً واحدةً، لا في العقائد ولا في العبادات 

ولا في المعاملات ولا في الأخلاق، وأنه كلهّ لا يعدو كونه تخميناتٍ وافتراءاتٍ 

وتخرُّصاتٍ لا تسندها نصوصٌ قويةٌّ أو ضعيفةٌ.

كان  زيدًا  إنَّ  تقول  به-  الشُّ أصحاب  عنها  تغاضى  -والتي  الروايات  إنَّ  بل 

ينتظر دين الإسلام ليدخل فيه]]].

بهة على كلمة واحدة هي )دحاها(، وعلى خطبة،  ولقد استند أصحاب الشُّ

فهل يقبل عاقل أنّ النبي تعلَّم القرآن على زيد لمجردّ تشابه كلمة في شعره 

مع القرآن؟!

بهة: هل ادَّعى زيد النبوة؟ والجواب: لا، ولم يقل  ونسأل كذلك أصحاب الشُّ

أحد بالمطلق بذلك. فكيف نقبل من هؤلاء استنتاجهم الغريب العجيب، بأنَّ 

زيدًا، ووفقًا لكلمات قالها، كان نبيًّا، وهو لم يقل بذلك، ولا من حوله، ولا من 

نقل الروايات؟!

استيعابه،  يستحيل  مما  متناسق،  متآلف  علومه،  في  جدًا  واسع  والقرآن 

فليخبرونا أين زيد من هذا الاتساع والتآلف والتناسق؟! وأين زيد من عشرات 

الآيات التي تحدثت عن الكون وعن الإنسان، وقضايا كثيرة يصعب حصرها؟!

وقد وردت في القرآن أحداث بالعشرات حدثت بعد وفاة زيد، فأين أصحاب 

بهة منها. الشُّ

وقد ناقشنا في بحث )شبهة المسيحية( أنَّه كان من أبرز خصائص التشّريع 

الإسلامي أنَّه جاء متدرِّجًا بحسب الأحوال والوقائع ولم ينزل جملة واحدة، وذلك 

مراعاة لواقع المجتمع الذي أراد معالجته وإخراجه من الظلمات إلى النور]]]. 

]]]- انظر فقرة: انتظار زيد دين الإسلام.

]]]- مصطفى شلبي: المدخل في التعريف بالفقه الإسلامي، دار النهضة، 1995م، ص75. معاوية سيد أحمد: فقه التدرج في 

التشريع الإسلامي فهمً وتطبيقًا، مجلة جامعة القرآن الكريم زالعلوم الإسلامية، العدد التاسع، سنة 2004م، ص129-148. ماهر 



347

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

عايشه  الذي  المجتمع  وقائع  بحسب  القرآنّي  الإسلاميّ  التشّريع  جاء  إذًا، 

النبي، أي إنَّ الوقائع هي التي فرضت هذا التشّريع، وهذا يدحض الأخذ 

هي  وقائع  مع  سيتوافق  فكيف  كذلك،  كان  لو  إذ  مسبقًا،  وغيره  زيد  عن 

جديدة؟!  

بهة: لقد دخلت قريش في الإسلام، ودخل فيه آباؤهم  ثم نقول لمثيري الشُّ

وأبناؤهم ونساؤهم، فلم يتكلمّ أحد منهم -لا قبل إسلامهم ولا بعده- بهذه 

بهة! الشُّ

ألفاظاً  يستخدم  كان  الكريم  القرآن  أنَّ  في  استغرابهم  نستغرب  أن  ولنا 

عربية؟! 

ثم إنَّه من الممكن أن يكون ما ورد في أشعار بعض الشعراء هو من التَّأثر 

بالشرائع السابقة التي جاء الإسلام خاتماً لها ومصححًا ومهيمنًا.

ب. شبهة خطبة زيد

للتعجّب  مدعاة  »ولكان  قوله:  بداية  أوردناها  التي  نولدكه  تخيُّلات  من 

الشّديد لو أنَّ محمدًا لم يقم بنفسه بحفظ خطب زيد غيبًا وإدخالها حرفيًّا 

في القرآن، بل نقلها إلى جانب ذلك شخص آخر في صيغتها الأصلية إلى الأجيال 

اللاحقة«]]].

وبدوري بحثت فلم أجد إلا خطبة واحدة لزيد، كانت عند الكعبة، إذ أورد 

البخاري ما يأتي: »عن أسماء بنت أبي بكر، قالت: رأيت زيد بن عمرو بن نفيل 

قائماً مسندًا ظهره إلى الكعبة يقول: يا معاشر قريش، والله ما منكم على دين 

إبراهيم غيري«]]].

حامد محمد الحولي: التدرج في التشريع الإسلامي، ورشة عمل: تطبيق الشريعة الإسلامية في ضوء الواقع الفلسطيني، غزة، كلية 

الشريعة والقانون، الجامعة الإسلامية، 2009م، ص3.

]]]- نولدكه: تاريخ القرآن، ص18-17.

]]]- صحيح البخاري، )5/ 41( )3828(. 



348

وفي مثير الغرام: »عن الزهري، قال: قالت أسماء: نظرت إلى زيد بن عمرو 

بن نفيل، وهو مسند ظهره إلى الكعبة في أيام الحج، والناس مجتمعون، وهو 

يقول: يا معشر قريش، والله ما منكم على دين إبراهيم غيري، ثم قال: اللهم 

لو كنت أعلم أحب الوجوه إليك لعبدتك متوجهًا إليه ولكن لا أعلم، ثم قال:

إني نصحت لأقوام وقـــلت لهم ...  أنــا النـذير فلا يغــرركم أحـــد

لا تعبدون إلها غــــير خالقـكم ...  وإن سئــلتم فقــولوا ما له أحد

سبحانه ثم سبــحاناً يعـود لــه ...  من قبل ما شج الجودي والجمد

لا شيء فيما ترى تبقى بشاشته ...  يبقى الإله ويودى المال والولـــد

لم تغن عن هرمز يومًا خزائنه ...   والخلد قد حاول عاد فما خلدوا

ولا سليمان إذ دان الشعوب له ... والإنس والجن يجري بينها البـرد

مسخراً دون أسبـاب السماء له ...  فلا ينازعــه في ملكــه أحـــد«]]].

وأورد الأصفهاني وابن أيبك الصفدي هذه الأبيات -مع اختلافات- ونسباها 

لورقة بن نوفل]]]، وهذا يدُخلنا في قضية النحل، وبالتالي يضُعف الرواية من 

أصلها، ويجعلها غير قابلة للاستدلال]]].

وبكل الأحوال لا يوجد في هذه الخطبة وفي الأبيات الشعرية ما يمكن أن 

يسُتدل به على أخذ الرسول عن زيد، بل فيهما ما يؤيد عكس ذلك، إذ أقرّ 

]]]- أبو الفرج عبد الرحمن بن علي الجوزي )ت 597هـ(: مثير الغرام الساكن إلى أشرف الأماكن لابن الجوزي، تحقيق: مصطفى 

محمد حسين الذهبي، القاهرة، دار الحديث، ط1، 1995م، ص334.

]]]- أبو الفرج علي بن الحسين الأصفهاني )ت 356هـ(: الأغاني، بيروت، دار الفكر، تحقيق: سمير جابر، ط2، )3/ 115(. صلاح 

الدين خليل بن أيبك الصفدي )ت 764هـ(: الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، بيروت، دار إحياء التراث، 

2000م، )27/ 257(.

]]]- وانظر كيف ذكر ابن هشام عن ابن إسحاق شعراً لزيد، ثم قال: »هي لأمية بن أبي الصلت في قصيدة له، إلا البيتين الأولين 

والبيت الخامس وآخرها بيتاً«. ابن هشام: السيرة النبوية، )1/ 226، 227(.



349

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ه في الأبيات إلى نصيحة قومه، ودعاهم إلى  زيد أنَّه على دين إبراهيم، وتوجَّ

توحيد الله عز وجل]]].

ت. شبهة حديث عدم أكل زيد مما يذبحون على أنصابهم

يأكل مما  الرسول كان  أنّ  استنتجوا من خلاله  به حديثاً  الشُّ أثار أصحاب 

لم يذُكر اسم الله عليه، بينما فعل زيد ذلك، ونفََذُوا من خلال هذا الاستنتاج إلى 

استنتاج آخر مفاده أنَّ زيدًا هو الذي علَّم النبي ذلك، وأنَّه أفضل منه. 

 :والحديث الذي استشهدوا به هو عن عبد الله بن عمر، عن رسول الله

أنه لقي زيد بن عمرو بن نفيل بأسفل بلدح، وذاك قبل أن ينزل على رسول 

الله الوحي، فقدم إليه رسول الله سفرة فيها لحم، فأبى أن يأكل منها، 

ثم قال: »إني لا آكل مما تذبحون على أنصابكم، ولا آكل إلا مما ذكر اسم الله 

عليه«]]].

يقول ابن بطال في التعقيب على هذا الحديث: »يوهم أن النبى كان 

يأكل ذلك، والنبى كان أولى باجتناب ذلك من زيد. وقد جاء هذا الحديث 

مبينًا في مناقب زيد بن عمرو في كتاب فضائل الصحابة، بينه فضيل بن سليمان 

عن موسى بن عقبة، أنَّ النبى لقى زيد بن عمرو بأسفل بلدح -قبل أن 

مت إلى النبى سفرة، فأبى أن يأكل منها، ثم  ينزل الوحى على الرسول- فقُدِّ

قال زيد: إني لست آكل مما تذبحون على أنصابكم ولا آكل إلا مما ذكر اسم 

الله عليه. 

فقدّمها  منها،  يأكل  أن  فأبى   ،للنبى قريش  متها  قدَّ إنما  فالسفرة 

إلى  قدموها  الذين  لقريش  قال  ثم  منها،  يأكل  أن  فأبى  زيد،  إلى   النبي

الجاهليّة  أنصابكم«. ولم يكن زيد في  »أنا لا آكل مما تذبحون على  النبي: 

بأفضل من النبي، فحين امتنع زيد فالنبى الذي كان حباه الله لوحيه واختاره 

]]]- وانظر مجلة جهة الإسلام، بحث: عقيدة التوحيد في شعر زيد بن عمرو، المجلد 13، كانون الثاني، 2020، إصدار 2، ص237-229.

]]]- صحيح البخاري، )7/ 91(، رقم )5499(. 



350

ليكون خاتم النبيين وسيد المرسلين أولى بالامتناع منها في الجاهلية أيضًا«]]].

ويمكن العودة إلى تفاصيل ما ذكرنا في )شبهة أخذ الرسول من اعتقادات 

قومه(، وكيف أنَّه كان يجُانب المشركين في تعظيمهم للأصنام، وكان ينهى عن 

 ذلك، وليس في روايات الحديث أن الشاة ذُبحت للأنصاب، ولا أن النبي

أكل منها، ولم يكن متعبدًا قبل البعثة بشرع من قبله.

لسِْنتَُكُمُ الكَْذِبَ هَذَا حَلَلٌ وَهَذَا 
َ
ثم إنَّ الله تعالى قال: وَلَا تَقُولوُا لمَِا تصَِفُ أ

.[[[َالكَْذِبَ لَ يُفْلحُِون ِ ونَ عََ اللَّ ِينَ يَفْتَُ ِ الكَْذِبَ إنَِّ الَّ وا عََ اللَّ حَرَامٌ لَِفْتَُ
ى الله التحليل والتحريم كذباً وافتراءً إذا كان دون إذن شرعي، وبالتالي  فسمَّ

فإنَّ اجتناب الشيء قبل تحريم الشريعة له هو اجتهاد ورأي شخصي، ولذلك 

فإنَّ زيد بن عمرو بن نفيل اجتنب برأيه وباجتهاده ما ذبح للأصنام، فلم يكن 

قد نزل من القرآن شيء بتحريم الأكل مما ذبح على النصب.

فالعبرة تكون بامتثال أمر الله بعد نزول التحريم وليس قبله.

»حدثنا  يقول:   ، معِّب واضح  إيراد  وهو  الذهبي،  الإمام  أورده  بما  ونختم 

إبراهيم بن محمد، حدثنا أبو قطن، عن المسعودي، عن نفيل، عن أبيه، عن 

جده قال: مر زيد برسول الله وبابن حارثة وهما يأكلان في سفرة، فدعواه. 

فقال: إني لا آكل مما ذبح على النصب. قال: وما رؤي رسول الله آكلً مما 

ذبح على النصب.

فهذا اللفظ مليح، يفُِّس ما قبله، وما زال المصطفى محفوظاً محروسًا قبل 

الوحي وبعده، ولو احتمل جواز ذلك، فبالضرورة ندري أنه كان يأكل من ذبائح 

قريش قبل الوحي، وكان ذلك على الإباحة، وإنما توصف ذبائحهم بالتحريم 

بعد نزول الآية، كما أنّ الخمرة كانت على الإباحة إلى أن نزل تحريمها بالمدينة 

البخاري لابن بطال، تحقيق: ياسر بن  ابن بطال )ت 449هـ(: شرح صحيح  الملك،  الحسن علي بن خلف بن عبد  أبو   -[[[

إبراهيم، الرياض، مكتبة الرشد، ط3، 2003م، )5/ 408(. 

]]]- سورة النحل، الآية 116. 



351

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

بعد يوم أحد. والذي لا ريب فيه أنهّ كان معصومًا قبل الوحي وبعده، وقبل 
التشّريع من الخيانة، والغدر، والكذب، والسكر، والسجود لوثن، والاستقسام 
بالأزلام، ومن الرذائل، والسفه، وبذاء اللسان، وكشف العورة، فلم يكن يطوف 
عرياناً، ولا كان يقف يوم عرفة مع قومه بمزدلفة، بل كان يقف بعرفة. وبكل 
حال، لو بدا منه شيء من ذلك، لما كان عليه تبعة، لأنه كان لا يعرف، ولكن 

رتبة الكمال تأبى وقوع ذلك منه«]]].

2. إيمان زيد بن عمرو بن نفيل، ورفضه اليهودية والنصرانية، وأنَّه كان على 

دين إبراهيم، وانتظاره الإسلام

نفيل  أنّ زيد بن عمرو بن  المصادر أجمعت  أنَّ  نولدكه  ينفي شبهة  مما 
ح أنَّ وفاته كانت سنة 17ق.هـ/ 606م(  بن عبد العزى القرشي العدوي )يرجَّ
د الله تعالى،  كان يتعبَّد في الجاهليّة، ويطلب دين إبراهيم الخليل ويوحِّ
ويقول: إلهي إله إبراهيم، وديني دين إبراهيم، وأنَّه كان ينتظر دين الإسلام. 

ولا  اليهوديةّ  تستمله  فلم  أهلها،  عبادات  عن  باحثاً  الشام  إلى  ورحل 
النصرانيّة، فعاد إلى مكة يعبد الله على دين إبراهيم، وجاهر بعداء الأوثان، 
فتألَّب عليه جمع من قريش، فأخرجوه من مكة، فانصرف إلى )حراء( فسلَّط 

ه الخطاب شبَّاناً لا يدعونه يدخل مكة، فكان لا يدخلها إلا سرًّا ]]]. عليه عمُّ

ص البخاري باباً بعنوان: باب حديث زيد بن عمرو بن نفيل. ومما  وقد خصَّ
أورد فيه:

ـ رفض زيد أكل الذبائح التي على غير اسم الله ]]].

]]]- محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي )ت 748هـ(: سير أعلام النبلاء، تحقيق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب 

الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ط3، 1985م، )1/ 131(.

]]]- علي بن أبي الكرم، عز الدين ابن الأثير )ت 630هـ(: أسد الغابة، بيروت، دار الفكر، 1989م، )2/ 368(. أحمد بن علي، 

ابن حجر العسقلاني )ت 852هـ(: الإصابة في تمييز الصحابة، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود، علي محمد معوض، بيروت، 

دار الكتب العلمية، ط1، 1415هـ، )2/ 509(. خير الدين بن محمود الزركلي )ت 1396هـ(: الأعلام، دار العلم للملايين، ط15، 

2002م، )3/ 60، 61(.

]]]- محمد بن إسماعيل البخاري )ت 256هـ(: الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله وسننه وأيامه = صحيح 

البخاري، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة )مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم ترقيم محمد فؤاد عبد 



352

ـ عند خروجه للشام ومحاورته لعالم من اليهود ثم عالم من النصرانية: رفض 

اليهودية والنصرانية، ثم قال: »اللهم إني أشهد أني على دين إبراهيم«]]].

ـ وكان زيد يسُند »ظهره إلى الكعبة يقول: يا معاشر قريش، والله ما منكم 

على دين إبراهيم غيري«]]].

ثم صار زيد يعبد الله على دين إبراهيم عليه السلام حتى مات، إذ أجمعت 

المصادر أنَّه كان حنيفيًّا على دين الخليل إبراهيم.

ثم إنَّ انتظار زيد ظهور دين الإسلام ينقض شبهة نولدكه ويظُهر هشاشتها، 

فكيف يستقيم أن يترقَّب دين الإسلام ليدخل فيه وأن يكون هو نفسه من 

مصادر هذا الدين؟! 

أنا  يقول:  نفيل  بن  عمرو  بن  زيد  »سمعت  قال:  ربيعة  بن  عامر  فعن 

أدركه، وأنا  أراني  بني عبد المطلب، ولا  نبيًّا من ولد إسماعيل ثم من  أنتظر 

مني  فأقرئه  فرأيته  مدّة  بك  طالت  فإن  نبيّ،  أنهّ  وأشهد  وأصدقه  به  أؤمن 

السلام، وسأخبرك ما نعته حتى لا يخفى عليك. قلت: هلم! قال: هو رجل ليس 

بالطويل ولا بالقصير ولا بكثير الشعر ولا بقليله، وليست تفارق عينيه حمرة، 

وخاتم النبوة بين كتفيه، واسمه أحمد، وهذا البلد مولده ومبعثه، ثم يخُرجه 

قومه منه ويكرهون ما جاء به حتى يهاجر إلى يثرب فيظهر أمره.

فإيَّاك أن تخدع عنه فإِّن طفت البلاد كلهّا أطلب دين إبراهيم. فكلّ من 

أسأل من اليهود والنصارى والمجوس يقولون هذا الدين وراءك، وينعتونه مثل 

الباقي(، ط1، 1422هـ، )5/ 40( )3826(. وانظر أيضًا محمد بن إسحاق المكي الفاكهي )ت 272هـ(: أخبار مكة في قديم الدهر 

وحديثه، تحقيق: عبد الملك عبد الله دهيش، بيروت، دار خضر، ط2، 1414هـ، )4/ 82(. وانظر التفاصيل عند ابن كثير: البداية 

والنهاية، )2/ 296 - 302(.

]]]- صحيح البخاري، )5/ 40( )3827(. وانظر شبيه ذلك كأدلة أخرى عند محمد بن سعد )ت 230هـ(: الطبقات الكبرى، 

تحقيق: محمد عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1990م، )1/ 128(. ابن هشام: السيرة النبوية، )1/ 224، 

225(. يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر )ت 463هـ(: الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تحقيق: علي محمد البجاوي، 

بيروت، دار الجيل، ط1، 1992م، )2/ 616(.

]]]- صحيح البخاري، )5/ 41( )3828(. 



353

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

أسلمت  فلمّ  ربيعة:  بن  عامر  قال  نبيّ غيره.  يبق  لم  ويقولون  لك،  نعتُّه  ما 

أخبرت رسول الله قول زيد بن عمرو وأقرأته منه السلام. فرد عليه رسول 

الله ورحم عليه، وقال: »قد رأيته في الجنة يسحب ذيولً«]]].

وهذا الخبر يدل أنَّ زيدًا كان يشهد بنبوّة محمد، ويعلم صفاته، وعلم أنهّ 

سيُبعث، وشهد وأشهد النَّاس أنهّ سيؤمن به إن أدركه. 

3. وفاة زيد، وشهادة النبي به، وإسلام أبناءه

توفي زيد على الإيمان، وشهد له الرسول بذلك، وكذلك المسلمون، مما 

بهة المثارة التي  يؤكِّد كل التفاصيل التي أوردناها سابقًا، ويدحض بالتالي الشُّ

عنه  الله  زيد رضي  بن  جاء سعيد  الطيالسي:  داود  أبي  مسند  ففي  نعالجها. 

فقال: يا رسول الله إنَّ أبي كما رأيت وكما بلغك، فاستغفر له، قال: »نعم فإنه 

يبعث يوم القيامة أمة وحده«]]]. ونقل الواقدي أنَّه توفي وقريش تبني الكعبة، 

الله بخمس سنين]]]، ولقد نزل به وإنه  قبل أن ينزل الوحي على رسول 

 ،ليقول أنا على دين إبراهيم. فأسلم ابنه سعيد بن زيد واتبع رسول الله

وأتى عمر بن الخطاب وسعيد بن زيد رسول الله فسألاه عن زيد بن عمرو 

بن نفيل، فقال: غفر الله له ورحمه، فإنه مات على دين إبراهيم.

م عليه  قال: فكان المسلمون بعد ذلك اليوم لا يذكره ذاكر منهم إلا ترحَّ

واستغفر له. ثم يقول سعيد بن المسيب: رحمه الله وغفر له]]].

]]]- ابن سعد: الطبقات الكبرى، )1/ 128(. المكي الفاكهي: أخبار مكة، )4/ 53(. وقال في أنيس الساري عن حديث )قد رأيته في 

اري في تخريج وتحقيق الأحاديث التي ذكرها  الجنة يسحب ذيولً(: ضعيف جدًا. انظر نبيل بن منصور بن يعقوب: أنيس السَّ

سة  ماحة، مؤسَّ سة السَّ الحافظ ابن حجر العسقلاني في فتح الباري، تحقيق: نبيل بن منصور بن يعقوب، بيروت، لبنان، مؤسَّ

الريَّان، ط1، 2005م، )8/ 5939(. 

]]]- أبو داود سليمان الطيالسي البصرى )ت 204هـ(: مسند أبي داود الطيالسي، تحقيق: الدكتور محمد بن عبد المحسن التركي، 

مصر، دار هجر، ط1، 1999م، )1/ 189(، )231(. إسماعيل بن عمر بن كثير )ت 774هـ(: السيرة النبوية )من البداية والنهاية 

لابن كثير(، تحقيق: مصطفى عبد الواحد، بيروت، لبنان، دار المعرفة، 1976م، )1/ 158(.

]]]- أي سنة 19 قبل الهجرة، 615م.

]]]- ابن كثير: السيرة النبوية، )1/ 160، 161(. وانظر ابن الملقن عمر بن علي )ت 804هـ(: التوضيح لشرح الجامع الصحيح، 

تحقيق: دار الفلاح للبحث العلمي وتحقيق التراث، دمشق، سوريا، دار النوادر، ط1، 2008م، )20/ 442(. محمود بن أحمد 



354

وفي التوضيح: »عن الزبير قال هشام: بلغنا أن زيدًا كان بالشام فلمَّ بلغه 

أرض  قرية من  ميفعة، وهي  أهل  فقتله  يريده  أقبل   الله خروج رسول 

البلقاء بالشام«]]].

ويذكر ابن كثير: »مات بأرض البلقاء من الشام لمَّا عدا عليه قوم من بني 

لخم فقتلوه بمكان يقال له ميفعة«]]].

ع جواد علي الروايات في مقتله، يقول: »وتذكر رواية من الروايات،  وقد جمَّ

ه بعض ملوك غسان.  أن زيد بن عمرو بن نفيل مات بالسم في بلاد الشام، سمَّ

وتجعل رواية أخرى مقتله بمكان يقال له )ميفعة( من أرض البلقاء بالشام، 

وتذكر أن قتلته هم من بني لخم ... وهناك روايات أخرى تفيد رجوع زيد إلى 

قومه بعد عودته من الشام، ووفاته وفاة طبيعية لا قتلً بيد إنسان«]]].

بهة المثارة، فلو كان  ثم إنَّ إسلام ولدي زيد أحد أهم الدلائل التي تنفي الشُّ

بهة أدنى شكٍّ منهما ما دخلا في الإسلام، مع العلم أنَّهما وكل من  في هذه الشُّ

حوا إليها. بهة أو يلمِّ عاصر تلك الأحداث آنذاك لم يذكروا هذه الشُّ

ه: باب إسلام سعيد بن زيد رضي الله عنه]]]. ولقد جعل البخاري باباً سمَّ

ومن  الأولين  السابقين  من  وكان  الإسلام،  في  وقدم  سبق  لسعيد  فكان 

المهاجرين]]].

ا عاتكة بنت زيد، فهي الصحابية المهاجرة]]]. أمَّ

العينى )ت 855هـ(: عمدة القاري شرح صحيح البخاري، بيروت، دار إحياء التراث العربي، )16/ 285(.

]]]- ابن الملقن: التوضيح لشرح الجامع الصحيح، )20/ 442(.

]]]- ابن كثير: البداية والنهاية، )2/ 300(. ابن كثير: السيرة النبوية، )1/ 162(.

]]]- جواد علي: المفصل فى تاريخ العرب قبل الإسلام )ت 1408هـ(، دار الساقي، ط4، 2001م، )12/ 47(.

]]]- صحيح البخاري، )5/ 47( )3862(. 

]]]- انظر مصعب بن عبد الله الزبيري )ت 236هـ(: نسب قريش، تحقيق: ليفي بروفنسال، القاهرة، دار المعارف، ط3، ص365، 

ابن عبد البر: الاستيعاب، )2/ 614(، رقم )982(، ابن حجر: الإصابة، )3/ 87(، رقم )3271(. 

]]]-  ابن عبد البر: الاستيعاب، )4/ 1876(، )4024(، ابن حجر: الإصابة، )8/ 227(، )11452(. 



355

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

 ثانيًا- نقد شبهة أنَّ أمية بن أبي الصلت مصدر من مصادر تعليم محمد

بحسب تعبير نولدكه

مقدمة

قائلً:  هوار،  كليمان  م.  عن  حديثه  خلال  من  بهة  الشُّ هذه  نولدكه  ذكر 

مصادر  من  جديد  مصدر  اكتشاف  فضل  لنفسه  هوار  كليمان  م.  »ينسب 

التي  المواضيع  كل  لكن  الصلت،  أبي  بن  أميّة  قصائد  بعض  في  القرآن  كتابة 

القرآن،  تأثير  تحت  مزورة  بأنها  القوي  للشك  تخضع  فرضيته  لدعم  يسوقها 

أمية نهل مثل محمد من معين  بأن  المشابهات الأخرى فيمكن تفسيرها  أما 

الروايات اليهودية والمسيحية«]]].

أخرى  من جهة  لكنَّه  من جهة،  بهة  الشُّ نولدكه صحّة هذه  يستبعد  إذًا، 

وبكل  والمسيحية.  اليهودية  الأخذ عن  أمية في  يجعل من محمد شريك 

بهة.  الأحوال ليس أمامنا إلا أن نناقش هذه الشُّ

1. أمية وتاريخ وفاته: من الممكن أن نفهم مبدئيًّا من خلال التوصيف العام 

بهة المثارة حوله. لحياة أمية، ثم من خلال تاريخ وفاته، ضعف الشُّ

الشاعر  الثقفي،  عوف  بن  ربيعة  أبي  بن  الصلت  أبي  الله  عبد  بن  أمية  فهو 

مطلعًا على  وكان  الإسلام،  قبل  قدم دمشق  الطائف،  أهل  الحكيم، من  الجاهلي 

الكتب القديمة، يلبس المسوح تعبُّدًا، وهو ممن حرَّموا على أنفسهم الخمر، ونبذوا 

عبادة الأوثان في الجاهلية. وهو من الحنفاء الذين ثاروا على عبادة الأصنام وآمنوا 

الخُلقي الذي كان شائعًا في الجزيرة  بالله الواحد واليوم الآخر، وأزعجهم التردِّي 

العربية، وتطلَّعوا إلى نبي يبعث من بين العرب، بل إنهّ هو بالذات كان يرجو أن 

يكون ذلك النبي.

ورحل إلى البحرين فأقام ثماني سنين ظهر في أثنائها الإسلام، وعاد إلى الطائف، ثم 

]]]- نولدكه: تاريخ القرآن، ص18.



356

ث عن وقعة بدر.  قدم النبي بمكة، وكاد أن يسلم لولا ما حُدِّ

لورود  به  يحتجون  لا  اللغة  وعلماء  الأولى،  الطبقة  من  وشعره  كثيرة،  أخباره 

ألفاظ فيه لا تعرفها العرب. 

قال الأصمعي: ذهب أمية في شعره بعامة ذكر الآخرة، وذهب عنترة بعامة ذكر 

الحرب، وذهب عمر ابن أبَي ربيعة بعامة ذكر الشباب.

وكان أمية يخالط رجال الدين، ويقرأ كتبهم، ويقتبس منها في أشعاره، وكان 

رجل أسفار وتجارة، كما كان يمدح بعض كبار القوم؛ كعبد الله بن جدعان، 

وينال عطاياهم وينادمهم على الخمر، وإن قيل: إنه قد حرَّمها بعد ذلك على 

نفسه. 

وتجُمع المصادر على أنه مات كافراً حسدًا منه وبغيًا؛ إذ ما إن بلغه مبعث 

النبي محمد حتى ترك الطائف فارًّا إلى اليمن ومعه بنتاه اللتان تركهما 

والشام  والبحرين ومكة  اليمن  بين  ما  الجزيرة  أرجاء  يجول في  وأخذ  هناك، 

والمدينة والطائف.

كانت وفاته -على اختلاف المصادر- بين: 2هـ و9هـ/ 362م، 630م]]].

ذلك  قبل  لت  الصَّ أبي  بن  أمية  وفاة  »وكانت  الإصابة:  ابن حجر في  وقال 

بيقين سنة تسع من الهجرة«]]].

ح الدكتور عبد الحفيظ السطلي وفاته في السنة الثانية للهجرة، وذلك  ورجَّ

]]]- هذه الترجمة من خلال المصادر الآتية: محمد بن سلَّم الجمحي )ت 232هـ(: طبقات فحول الشعراء، تحقيق: محمود 

محمد شاكر، جدة، دار المدني، )1/ 259، 262، 266(. عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري )ت 276هـ(: الشعر والشعراء، 

القاهرة، دار الحديث، 1423هـ، )1/ 450 - 454(. محمد بن الحسن بن دريد الأزدي )ت 321هـ(: الاشتقاق، تحقيق وشرح: 

عبد السلام محمد هارون، بيروت، لبنان، دار الجيل، ط1، 1991م )ص143، 144(. عبد الله بن عبد العزيز البكري )ت 487هـ(: 

سمط اللآلي في شرح أمالي القالي، تحقيق: عبد العزيز الميمني، بيروت، لبنان، دار الكتب العلمية، )1/ 362(. ابن عساكر: تاريخ 

مدينة دمشق، )9/ 255 - 287(. محيي الدين يحيى بن شرف النووي )ت 676هـ(: تهذيب الأسماء واللغات، عنيت بنشره 

وتصحيحه والتعليق عليه ومقابلة أصوله: شركة العلماء بمساعدة إدارة الطباعة المنيرية، بيروت، لبنان، دار الكتب العلمية، )1/ 

126(. ابن كثير: البداية والنهاية، )2/ 288 - 289(. الزركلي: الأعلام، )2/ 22، 23(.

]]]- ابن حجر: الإصابة، )2/ 384(. 



357

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

لغيابه عن مسرح الأحداث نهائيًّا منذ أن قال قصيدته في رثاء قتلى قريش في 

بدر، لا سيما وأن أحداث السنتين الثامنة والتاسعة كانت من الأهميّة بحيث 

المتفرج، ففيهما حدثت غزوة  الصامت  أن يقف منها موقف  لا يمكن لأميّة 

 الرسول إلى  ثقيف  وفد  جاء  التاسعة  السنة  وفي  حنين،  وغزوة  الطائف، 

يعلنون إسلامهم]]].

2. الرسول وشعر أمية

فقال:  يومًا،   الله قال: ردفت رسول  أبيه،  الشريد، عن  بن  عن عمرو 

»هيه«.  قال:  نعم.  قلت:  الصلت شيء؟«  أبي  بن  أمية  شعر  من  معك  »هل 

فأنشدته بيتاً، فقال: »هيه«. ثم أنشدته بيتاً، فقال: »هيه«. حتى أنشدته مئة 

بيت]]].

وعن عمرو بن الشريد، عن أبيه قال: استنشدني رسول الله بمثل حديث 

إبراهيم بن ميسرة، وزاد قال: »إن كاد ليسلم«، وفي حديث ابن مهدي قال: 

»فلقد كاد يسلم في شعره«]]]. 

فلو قال قائل إنّ النّبيّ استمع لمئة بيت من شعر أمية، فنقول له: لم تذكر 

الروايات هذه الأبيات حتى نتَّخذها مجالً للنقاش.

المغيرة  إسلام  بعد  إسلامه  وكان  الثقفي،  الشريد  الرواية عن  إنَّ هذه  ثم 

إنشاده  وأنَّ   ،النبي أواخر حياة  الإسلام في  أنَّه دخل  أي  بن شعبة بمدة، 

بشعر أمية تم في آخر حياته وقت اكتمال القرآن تقريبًا]]]، فمهما كان مضمون 

الأبيات المئة لا يصح الاستشهاد بها هنا.

]]]- عبد الحفيظ السطلي: ديوان أمية بن أبي الصلت، الحقوق للمؤلف، دمشق، 1974م، ص41، 42. 

]]]- مسلم بن الحجاج )ت 261هـ(: المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله، صحيح مسلم، تحقيق: 

محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت، دار إحياء التراث العربي، )4/ 1767( )2255(. 

]]]- صحيح مسلم، )4/ 1767( )2255(. 

]]]- انظر ابن حجر: الإصابة، )3/ 275، 276(. 



358

الشعر كان في فتح مكة سنة ثمان  بل نجد في رواية أن سماعه لهذا 
للهجرة، ونعلم أنهّ لم تنزل بعد فتح مكة سوى بضع سور]]]. 

، قال: قال النبي: »أصدق كلمة  وفي صحيح البخاري: عن أبي هريرة 
قالها الشاعر، كلمة لبيد:

ألا كل شيء ما خلا الله باطل ... وكاد أمية بن أبي الصلت أن يسلم«]]].

وكان يخُبر بأنَّ نبيًّا يبعث قد أظل زمانه، ويؤمل أن يكون ذلك النبى، فلمَّ 
 وقصته كفر حسدًا له. ولما أنشد رسول الله بلغه خروج رسول الله
شعره قال: »آمن لسانه وكفر قلبه«. وكان يحكي في شعره قصص الأنبياء، ويأتى 

بألفاظ كثيرة لا تعرفها العرب]]]. 

وفي تاريخ ابن عساكر: »قرأ رجل من القوم الآية التي في الأعراف: وَاتلُْ 
قال  هو؟  من  تدرون  هل  قال:   ،[[[مِنهَْا فَانسَْلَخَ  آياَتنَِا  آتيَنَْاهُ  ِي  الَّ  

َ
نَبَأ عَلَيهِْمْ 

بعضهم: هو صيفي بن الراهب. وقال آخر: بل هو بلعم رجل من بني إسرائيل. 
قال: لا. قالوا: فمن هو؟ قال هو أمية بن أبي الصلت«]]]. 

وبسند ابن عساكر عن عكرمة عن ابن عباس أن النبي صدق أمية في شيء 
من شعر، فقال: 

رجل وثوق تحت رجل يمينه ... والنسر للأخرى وليث مرصد 

فقال النبي: صدق. وقال: 

والشمس تطلع كل آخر ليلة ... حمراء يصبح لونها يتورد 

تأبى فما تطلع لنا في رسلـــها ... إلا معـــذبة وإلا تجـــلد 

]]]- ابن كثير: البداية والنهاية، )2/ 287(. 

]]]- صحيح البخاري، )5/ 42(، )3841(. 

]]]- ابن قتيبة الدينوري: الشعر والشعراء، )1/ 450 - 454(. 

]]]- سورة الأعراف، الآية 175. 

]]]- ابن عساكر: تاريخ دمشق، )9/ 265(. وانظر عبد الله بن عباس )ت 68هـ(: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، جمعه: 

مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادى )ت 817هـ(، لبنان، دار الكتب العلمية، ص141. 



359

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

فقال النبي: صدق]]].

وقدمت الفارعة أخت أمية بن أبي الصلت على رسول الله بعد فتح 

مكة، وكانت ذات لب وعقل وجمال، فقال لها ذات يوم: »يافارعة هل تحفظين 

من شعر أخيك شيئاً«. فقالت: نعم ... ثم أخبرته عنه أخبارًا وأشعارًا ... فقال 

لها: فقال النبي: يا فارعة فإن مثل أخيك كمثل الذي أتاه الله آياته 

فانسلخ منها إلى آخر الآية]]].

وبسند ابن عساكر قال: قال أمية بن أبي الصلت: 

ألا رسول لنا منا يخبرنا ... ما بعد غايتنا من رأس مجرانا 

قال: ثم خرج أمية إلى البحرين ونبئ رسول الله، فأقام أمية بالبحرين 

ثماني سنين، ثم قدم الطائف فقال لهم: ما يقول محمد بن عبد الله. قالوا يزعم 

أنه نبي فهو الذي كنت تتمنى. قال: فخرج حتى قدم عليه بمكة. قال: فلقي 

رسول الله فقال: يا ابن عبد المطلب ما هذا الذي تقول. قال: قال: رسول 

الله: أقول إني رسول الله وأن الله إله إلا هو. قال: فإني أريد أن أكلمك 

تعدني غدًا؟ قال: فموعدك غدًا. قال: فتحب أآتيك وحدي أو في جماعة من 

أصحابي وتأتي وحدك أو في جماعة من أصحابك؟ قال رسول الله: أي ذلك 

شئت. قال: فإني آتيك في جماعة فأت في جماعة. قال: فلما كان الغد غدا أمية 

الله معه نفر من أصحابه، حتى  في جماعة من قريش قال وغدا رسول 

جلسوا في ظل البيت، قال فبدأ أمية فخطب ثم سجع ثم أنشد الشعر حتى 

إذا فرغ قال: أجبني يا ابن عبد المطلب. قال فقال رسول الله: »بسم الله 

الرحمن الرحيم: »يس، وَالقُْرآْنِ الحَْكِيمِ«]]] حتى إذا فرغ منها وثب أمية يجرر 

رجليه، قال فتبعته قريش تقول: ما يقول يا أمية؟ قال: أشهد أنه على حق. 

]]]- ابن عساكر: تاريخ دمشق، )9/ 270(. 

]]]- م.ن، )9/ 282، 284(. 

]]]- سورة يس، الآيتان 2-1. 



360

قالوا: فهل تتبعه؟ قال: حتى أنظر في أمره. قال ثم خرج أمية إلى الشام حتى 

نزل بدرًا، قال ثم ترحل يريد رسول الله، قال فقال قائل: يا أبا الصلت ما 

تريد؟ قال: أريد محمدًا. قال: وما تصنع؟ قال: أؤمن به وألقي إليه مقاليد هذا 

الأمر. وقال: تدري من في القليب؟ قال: لا. قال: فيه عتبة بن ربيعة وشيبة بن 

ربيعة وهما ابنا خالك وأمه رقيقة بنت عبد شمس. قال: فجدع أنف ناقته 

وقطع ذنبها ثم وقف على القليب يقول: 

ماذا ببدر فالعقن ... قل من مرازبة جحاجح

قال: فرجع إلى مكة وترك الإسلام]]].

الصلت  أبي  بن  أمية  »مثل  فقال:  أمية،  بقضية  رأيه  خلدون  ابن  وأبدى 

الشقي وما وقع له في سفره إلى الشام مع أبي سفيان بن حرب، وسؤاله الرهبان 

ومفاوضته أبا سفيان فيما وقف عليه من ذلك، يظن أن الأمر له أو لأشراف 

قريش من بني عبد مناف حتى تبين لهما خلاف ذلك في قصة معروفة«]]]. 

3. شعر أمية والنحل

إنَّ ظاهرة النحل في الشعر العربي من نسبة أشعار المتأخرين إلى المتقدمين 

ظاهرة مشهورة ومعروفة ومنتشرة جدًا في الأدب العربي، وهذا يبطل شبهة 

ص الدكتور عبد الحفيظ  قضية أمية بن أبي الصلت من أساسها، فبعد أن خصَّ

السطلي حديثاً عن النحل وعن نحل شعر أمية، قال: »إن المنحول من شعر 

أمية كثير وقديم«]]].

على  أمية  إلى  المنسوب  الديني  الشعر  نجد  لا  »إننا  السطلي:  قاله  ومما 

القصائد،  بعض  في  والركاكة  الإسفاف  نجد  وإنما  الأسلوب،  في  واحدة  سوية 

]]]- ابن عساكر: تاريخ دمشق، )9/ 285، 286(. 

]]]- عبد الرحمن بن محمد، ابن خلدون )ت 808هـ(: ديوان المبتدأ والخبر )مع المقدمة(، تحقيق: خليل شحادة، بيروت، دار 

الفكر، ط2، 1988م، )2/ 407(. 

]]]- السطلي: ديوان أمية بن أبي الصلت، ص124. 



361

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ونجد القوة والرصانة في قصائد أخرى، وهذا الاختلاف في الأسلوب يشير إلى 

وجود قصائد موضوعة على أمية«]]]. وقال: »وهذا الاختلاف في جزالة الأسلوب 

واللغة والمعاني يفرض أن يكون أكثر من شاعر واحد قد عمل على صياغة هذا 

الشعر«]]]. ثم خصّص السطلي فقرة خاصّة تحت عنوان: »ما أنُشد لأمية وليس 

له«، وقال عنها: »لم أدُخل في هذا القسم إلا ما تأكد بالدليل القاطع أنه ليس 

لأمية«]]]. ثم خصّص السطلي فقرة خاصّة تحت عنوان: »تخريج ما أنُشد لأمية 

وليس له«]]].

واللغويين  والعلماء  الدواوين  ومحقّقي  الشّعر  خبراء  استمزاج  خلال  ومن 

والمؤرخين وكبار دارسي الشعر الجاهلي يصل المرء إلى أنَّ لأميّة ديوانَ شعر يختلط 

فيه الشعر الصّحيح النِّسبة له، بالشعر المنسوب له ولغيره، بالشعر الذي لا يبعث 

شعر  وأكثر  الغالب،  هو  الأخير  القسم  وهذا  نظَمه،  من  أنهّ  إلى  الاطمئنان  على 

لً في الكون ودلالته على ربوبيّة الله، ووصفًا للملائكة  الديوان في المسائل الدينيّة: تأمُّ

وعكوفهم على تسبيح ربهم والعمل على مرضاته، وإخبارًا عن اليوم الآخر وما فيه 

من حساب وثواب وعقاب، وحكاية لقصص الأنبياء مع أقوامهم، إلى جانب أشعاره 

في مدح عبدالله بن جدعان والفخر بنفسه وقبيلته وما إلى ذلك ... .

وأكَّد عمر فروخ أنّ القسم الأكبر من شعر أمية قد فقُد، وأنهّ لا يثبت منه 

إلا قصيدته في رثاء قتلى بدر من المشركين، وأن الشعر الديني المنسوب لأمية 

كثيراً منه ركيك النسج لا ضعيف]]]. 

ورأى شوقي ضيف أنَّ أشعار أميَّة تدور في موضوعين أساسيين: أما الموضوع 

الأوّل، فيتحدّث فيه عن خلق السموات والأرض ونشأة الكون مستدًّل بذلك 

]]]- السطلي: ديوان أمية بن أبي الصلت، ص126، 127. 

]]]- م.ن، ص129. 

]]]- م.ن، ص545. 

]]]- م.ن، ص611. 

]]]- عمر فروخ: تاريخ الأدب العربى، دار العلم للملايين، ط5، 1948م، )1/ 217- 218(. 



362

ثاً عن الموت والفناء والبعث والنشور والعذاب والثواب  على وجود الله، ومتحدِّ

.... »وهذه المعاني تستمد من القرآن الكريم بصورةٍ واضحةٍ، وأسلوبها ضعيف 

واهن؛ ولذلك قلنا ظنًّا أنها وما ويماثلها مما نحُل على أمية«]]].

والموضوع الثاني الذي يدور فيه شعره ليس أقل من الموضوع الأول اتهامًا؛ 

بل لعلّ الاتهام فيه أوضح، إذ نراه يقصّ علينا سير الأنبياء قصصًا لا يكاد يفترق 

في شيء عمّ جاء في القرآن الكريم، وواضح أنّ هذا شعر ركيك ساقط الأسلوب، 

اص والوُعَّاظ في عصور متأخّرة عن الجاهليّة]]]. نظمه بعض القُصَّ

وردَّ ضيف على دعوى المستشرق الفرنسى م.كليمان هوار الذي زعم حين 

اطلع على هذا القسم من شعر أمية أنهّ اكتشف فيه مصدرًا من مصادر القرآن 

على  وقع  أنهّ  لعرف  الجاهليين  وأساليب  بالعربيّة  علم  له  كان  ولو  الكريم، 

، وقد ردَّ عليه غير  أشعارٍ منتحلةٍ بيِّنة الانتحال، ولما تورطّ في هذا الخطأ البِّي

واحد من المستشرقين]]]. 

فيرى بروكلمان أنَّ أكثر ما رُوي من شعر أميّة منحول عليه، ما عدا مرثيّته 

لقتلى بدر. ثم يرد على م.كليمان هوار، فيقول: »وزعم كليمان هوار أن شعره 

كان من مصادر القرآن، وهذا غير صحيح، لكن الحق ما ذكره تور أندريه، وهو 

أن الأشعار التي نظر إليها هوار إنما هي نظم جمع القصاص فيه ما استخرجه 

المفسرون من مواد القصص القرآني، ولابد أن تكون هذه الأشعار قد نحلت 

لأمية في وقت مبكر لا يتجاوز القرن الأول للهجرة«]]]. 

وقد جمع الدكتور الحديثي -عبر رحلة طويلة من البحث- )657( بيتاً لأمية، 

]]]- أحمد شوقي عبد السلام ضيف الشهير بشوقي ضيف )ت 1426هـ(: تاريخ الأدب العربي العصر الجاهلي، دار المعارف، 

ط10، ص396-395. 

]]]- م.ن، ص396. 

]]]- م.ن، ص397-396. 

]]]- كارل بروكلمان: تاريخ الأدب العربي، ترجمة: عبد الحليم النجار، دار المعارف، ط5، ص113. 



363

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

وهي أكبر مجموعة شعريةّ له حتى الآن]]]. ونتيجة دراساته الدقيقة والشاملة 

والمطوّلة لشعر أمية وكل ما يرتبط به، وصل الحديثي إلى نتيجة مهمّة هي أنّ 

شعر أمية مختلط النسبة]]]. وقال: »إنّ شعر أمية دخله الانتحال، ووُضع فيه 

ما ليس له، وهذا واضح من إفرادنا تلك المجموعة الكبيرة من شعره تحت 

باب: ما ينُسب إليه وإلى غيره«]]]. وقال: »إن الفروق بين شعر أمية والقرآن 

يمكن أن تكون دليلً على وجود النحل في شعره، وأرى أنّ الشعر الذي جاء 

مطابقًا للقرآن تمام المطابقة هو الشعر المنحول، هذا إذا ما وجدنا مع المطابقة 

ركاكة في اللغة وضعفًا بالأسلوب، ومعالم فنية أخرى تدل على الوضع«]]].

ورأى الحديثي أنّ إلحاح م.هوار كليمان على إثبات صحّة شعر أميّة غايته 

باتت معروفة، فلم يسع لذلك إلا ليقول: إن محمدًا استفاد من شعر أمية في 

نظمه للقرآن]]].

الكريم، وأبياته عبارة عن  بالقرآن  الغالب  أمية متأثرّ في  إنَّ شعر  ويقول 

آيات قرآنيّة نظُمت نظم الشعر، وإنَّ أمية عاش في الجاهليّة والإسلام، ووفاته 

في السنة الثامنة أو التاسعة، وهذا يعني أنهّ عاصر الرسول قرابة عشرين 

سنة بعد البعثة. 

وبما أنهّ أكثر من الترحال، بالإضافة إلى تأخر قومه في الطائف في الدخول 

في الإسلام، فهذا يعني أنه لم يبق بجوار النبي مدة طويلة لكي يسمع منه أو 

من أصحابه الآيات القرآنيّة، ولم تسعفنا المصادر القديمة كيف نظم شعره على 

نسق القرآن]]]. 

]]]- أمية بن أبي الصلت، حياته وشعره، دراسة وتحقيق: بهجة عبد الغفور الحديثي، أبو ظبي، المجمع الثقافي، ط1، 2009م، 

ص112. 

]]]- أمية بن أبي الصلت، حياته وشعره، دراسة وتحقيق: بهجة عبد الغفور الحديثي، أبو ظبي، المجمع الثقافي، ص116. 

]]]- م.ن، ص119. 

]]]- أمية بن أبي الصلت: الحديثي، ص121، 122. 

]]]- م.ن، ص122. 

]]]- م.ن، ص123. 



364

ل الحديثي إلى نتيجة مفادها أن شعر أمية يقُسم إلى قسمين: قسم  وتوصَّ

يظهر فيه أثر الحنيفية والتوراة والإنجيل، وقسم يظهر عليه أثر القرآن.

وذكر أنّ القسم الأوّل واضح من خلال لغته وأساليبه ومعانيه أنَّه لأمية، 

أن  وواضح  صياغته،  وضعف  لغته  ركاكة  لوضوح  منحول  الثاني  القسم  وأن 

أسلوبه مستمد من القرآن الكريم]]].

وأخيراً نقول إنَّ شعر أمية المشابه للقرآن الكريم لم تأت كتب الأدب واللغة 

واكتشاف  تتبعها  إنسان  لأي  ويمكن  ذكره،  المعتمدة على  والتفسير  والتاريخ 

ذلك.

ونشير في نهاية هذه الفقرة إلى قضيّة شعر أمية وكتاب )الزهرة(، وإنَّ شعر 

أمية المقصود هنا ليس موجودًا في أيٍّ من دواوين أمية، وهو شعر ليس له 

سند صحيح أصلً. وإنَّ معظم أشعار أمية التي تشابه القرآن الكريم ظهرت في 

القرن الرابع الهجري، وأخُذت من محمد بن داود الأصفهاني الذي جمعها في 

كتاب، ثم أنكر في الوقت نفسه أنَّها تعود لأمية، وذلك في كتابه )الزهرة(، وهو 

الكتاب الوحيد )من الكتب القديمة( التي ذكرت قضية أمية والقرآن، وذكرها 

الأصفهاني من باب نفيها نفيًا قاطعًا، وما فعله المؤلف في هذا الكتاب هو جمع 

الأشعار وتنسيقها فقط، مع ورود بعض التعليقات على شرح لفظة صعبة أو 
تحليل حادثة]]].

4. قصيدتا أمية الحاسمتان

نهجتُ أن أؤخر ذكر هاتين القصيدتين -وهما تحسمان النقاش والجدال- حتى 

لا يقال إننّا اطمأنينا لهما واكتفينا بهما، فالناس في قبول الحقيقة تختلف طريقة 

]]]- أمية بن أبي الصلت: الحديثي، م.س، ص125. 

]]]- انظر: أبو بكر محمد بن داود الأصبهاني البغدادي )ت 297هـ(: الزهرة، تحقيق: إبراهيم السامرائي، الزرقاء، الأردن، مكتبة 

المنار، ط2، 1985، )2/ 503(. 



365

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

تقبلهم للأدلة، لذلك أكثرنا من هذه الأدلةّ الواضحة وضوح الشمس، وأنهينا كلّ 

ذلك بهاتين القصيدتين الحاسمتين.

في  المنادي  بن  الحسين  أبو  »وذكر  الجوزي]]]:  ابن  روى  الأولى:  القصيدة 

وأيام  بالشعر  الناس  علماء  بين  صحَّ  قد  قال:  الأشعار(،  حكم  )صفايا  كتاب 

العرب، أنَّ مما أسُمع رسول الله من شعر أمية بن أبي الصلت قوله: لك 

الحمد والنعماء والملك ربنا

وقوله: سبحان من سبحت طير السماء له

وقوله: إله محمد حقًا إلهي«.

وذكر ابن الجوزي القصيدة كاملة، وهي 38 بيتاً على هذا النمط]]].

 القصيدة الثانية: ذكرها ابن داود الأصبهاني، قال: أمية يمدح رسول الله

... يقول: 

محمدًا أرســـلـه بالهــدى ...  فعــاش غنيًّا ولـم يهُتـــضَمْ

عطاءٌ من اللــــه أعطيتــه ...  وخصَّ به الله أهـــلَ الحرمْ

وقد علموا أنَّه خـــيرهــم ...   وفي بيتهم ذي النَّدى والكرمْ

نبيُّ الهدى طيـــبٌ صادقٌ ...   رحيم رؤوف بوصل الـرحمْ

به ختم اللـــه مــن قبلــه ...   ومن بعده من نبيٍّ خُتـــمْ

يموت كما مات من قد مضى ...  يرُدُّ إلى الله باري النَّســـمْ

مع الأنبياء في جنان الخلود ... همُ أهلها غير حل القَسمْ]]]

]]]- عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي )ت 597هـ(: المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، 

مصطفى عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1992م، )3/ 150(. 

]]]- في ثلاث صفحات )3/ 153 - 155(. 

]]]- الأصبهاني: الزهرة، )2/ 511(. 



366

ففي هاتين القصيدتين يعترف أميَّة بنبوَّة الرسول، بل ويفتخر به ويمدحه 

ق رواية هذا الشعر، فينتفي  ا أن يصُدِّ أيما مدح، وبالتالي فإن المشُكِّك أمام أمرين: إمَّ

ما  التشكيك بكل  فييُِّس ويسُهِّل هذا  القصيدتين،  بهاتين  يشُكِّك  أن  أو  تشكيكه، 

بهة  نفسها بنفسها. سواهما، وفي الحالتين تنقض الشُّ

بهة لماذا لم يدخل أمية في الإسلام؟ وإنَّ دخول أهله وقومه في الإسلام يبُطل الشُّ

القضيّة الواضحة أنّ أميّة كان يلهث وراء النبوّة قبل الإسلام، وكان يعتذر 

قال:  المبعوث،  النبيُّ  أنا  لقومه:  يقول  بأنهّ كان  الإسلام  الدخول في دين  عن 

يتبع غلامًا من بني عبد مناف،  ه بسيئات ثقيف بكونه صار  فخشي أن يعِّي

حكى ذلك عنه أبو سفيان بن حرب في قصة طويلة ذكرها أبو نعيم في دلائل 

النبوة وغيره]]].

وقد وصف الجاحظ أمية بن أبي الصلت بالدهاء، وأنه من خلال ذلك بحث 

عن الكيفية التي من خلالها يمكن أن يصبح نبيًّا، يقول: »فإن أردتم معرفة 

ذلك فانظروا في أشعارهم المعروفة، وأخباره الصحيحة ثم ابدؤوا بقول أمية 

بن أبي الصلت، فقد كان داهية من دواهي ثقيف، وثقيف من دهاة العرب، 

وقد بلغ من اقتداره في نفسه أنهّ قد كان همَّ بادِّعاء النبوة، وهو يعلم كيف 

ح  الخصال التي يكون الرجل بها نبيًّا أو متنبِّياً إذا اجتمعت له، نعم وحتى ترشَّ

مة، ومعروفاً  العرب علَّ بان عند  الكتب، وقد  الروايات، ودرس  لذلك بطلب 

بالجولان في البلاد، راوية«]]].

ه من جهة أخرى،  بهة التي أثارها نولدكه ومن لفَّ لفَّ ونستطيع أن نأتي الشُّ

فلو كان صحيحًا ما يقال عن نقل القرآن من شعر أمية الثقفي لما أسلم أهل 

الطائف وثقيف قومه، يقول ابن حجر: »لم يبق أحد من ثقيف وقريش بمكة 

]]]- ابن حجر: الإصابة، )5/ 308(. 

]]]- عمرو بن بحر الجاحظ )ت 255هـ(: الحيوان، بيروت، دار الكتب العلمية، ط2، 1424هـ، )2/ 420(.



367

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

والطائف في حجة الوداع إلا شهدها مسلمً«]]].

هذا بالعموم، وإذا قصدنا الخصوص، فسنرى أنّ أهل بيته قد دخلوا في الإسلام، 

فلو كان صحيحًا ما يقال عن نقل القرآن من شعر أمية بن أبي الصلت الثقفي لما 

أسلموا بل كانوا ليفضحوا ذلك:

ـ ومنهم أخته فارعة بنت أبي الصلت]]].

ـ وابنه وهب، وذكره ابن الأثير وابن حجر من الصحابة]]].

ـ وابنه القاسم، وذكره ابن حجر في الصحابة]]] 

ـ وابنه ربيعة، وذكره ابن حجر من ضمن الصحابة]]].

على  عثمان  ه  ولَّ الصلت،  أبي  بن  أمية  بن  ربيعة  بن  القاسم  وحفيده  ـ 

الطائف]]].

وقد وصل جواد علي من خلال بحثه في المصادر إلى أنَّ أمية بن أبي الصلت 

لكتب  قارئاً  الأخبار،  أهل  يذكر  كما  والنصارى  اليهود  كتب  على  واقفًا  كان 

كان  وإن  معًا،  اللغتين  على  أو  السريانية  أو  العبرانية  على  مطلعًا  الديانتين، 

واقفًا -أي حائراً- بين الديانتين، فلم يدخل في أية ديانة منهما، وإنما كان من 

الأحناف على حد تعبير أهل الأخبار؛ لذلك لا يستبعد وقوفه على قصص توراتي 

وإنجيلي، وعلى الاستفادة منه في الشعر. 

]]]- ابن حجر: الإصابة، )2/ 384(. 

]]]- أبو بكر بن أبي عاصم، أحمد بن عمرو الشيباني )ت 287هـ(: الآحاد والمثاني، تحقيق: باسم الجوابرة، الرياض، دار الراية، 

ط1، 1991م، )6/ 247( رقم الحديث )3479(. 

]]]- سعد الملك، أبو نصر علي بن هبة الله بن جعفر بن ماكولا )ت 475هـ(: الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف 

في الأسماء والكنى والأنساب، بيروت، لبنان، دار الكتب العلمية، ط1، 1990م، )6/ 302(. ابن الأثير: أسد الغابة، )5/ 424، 426( 

ابن حجر: الإصابة، )6/ 487(. 

]]]- ابن حجر: الإصابة، )5/ 308، 309(. 

]]]- ابن حجر: الإصابة، )2/ 384(. 

]]]- ابن ماكولا: الإكمال، )6/ 302(. 



368

ونجد في شعره ألفاظاً غريبة، يذكر أهل الأخبار أنه أخدها من لغات أهل 

الكتاب، فوضعها في شعره. 

ورأى جواد علي أن شعر أمية يستحق من هذه الناحية الدرس والنقد، لنرى 

إلى أية درجة من الحق والصدق تصل دعاوى أهل الأخبار في شعر أمية، وفي 

نسبته إليه. 

الجاهليين  المثقفين من  أيضًا دليلً على وقوف  له، كان  أنه  وهو إن ثبت 

على كتب أهل الكتاب، وشيوعه في الحجاز، وكان أيضًا دليلً على نظم بعض 

الشعراء لحوادث التوراة والإنجيل في شعرهم في ذلك العهد]]]. 

الكتاب  بأهل  المتصلين  من  وأمثاله  الصلت  أبي  بن  أمية  شعر  في  ونجد 

القارئين لكتبهم كما يذكر أهل الأخبار، فائدة كبيرة لنا في تكوين رأي عام عن 

وقوف العرب على الآراء التوراتية في الجاهلية، وفي جملة ذلك أنساب التوراة. 

وفي الشعر المنسوب إلى أمية آراء مستمدة من التوراة، مثل شعره في نوح وفي 

قصة الطوفان والغراب والحمامة وبقية حكاية الطوفان إلى زواله، فإنهّ إن صحّ 

دلّ على وقوفه على خبر قصة الطوفان الواردة في السفر السادس فما بعده 

من التكوين، فإن ما جاء في هذا الشعر هو اقتباس لما ورد في تلك الأسفار]]]. 

الوضع على شعر أمية من خلال استعراضه لبعض  أثر  وأثبت جواد علي 

القصائد ومعانيها الإسلامية، ووصفه بأنهّ وضع يثبت أنّ صاحبه لم يكن يتقن 

صنعة الوضع جيّدًا، ولا له إلمام بأمور التأريخ، وأنَّه رجل مؤمن عميق الإيمان، 

 ،وواعظ ومبشر يخطب قومه فيدعوهم إلى الإسلام وإلى طاعة الله والرسول

فدلَّ ذلك على وجود أيد لصُنَّاع الشعر ومنتجيه في شعر أمية، وأنَّ صُنَّاعها لم 

يتقنوا صنعتها، ففضحوا أنفسهم بها]]]. 

]]]- جواد علي: المفصل فى تاريخ العرب قبل الإسلام، )2/ 64(. 

]]]- م.ن، )2/ 64، 65(. 

]]]- م.ن، )18/ 326، 327(. 



369

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

 وهنا نردُّ على نولدكه من خلال ما قاله جواد علي: »ولو كان الرسول

وأمية قد أخذا من منهل واحد، واستقيا من مورد واحد، لما سكتت قريش 

 عن القول به! ولما سكت أمية نفسه وهو الغاضب الحاقد على الرسول

بالنسبة  جدًا  مهم  أمر  وهو  هذا،  عن  سكوته  يعقل  وكيف  به!  الجهر  عن 

إليه، وسيف يحارب به الإسلام، ولما سكت مسيلمة ومن كان على شاكلته من 

المتنبئين من الإشارة إليه في أثناء حروب الردة، وقد كانت فرصة سانحة لإظهار 

هذه المقالة، ولما سكت يوحنا الدمشقي وأمثاله من التلّميح إلى ذلك، وقد لمَّح 

بأمور كثيرة في طعنه في الإسلام«]]]. 

يتبيّ من نقده وتمحيصه، ليس من نوع ما  التشّابه، على ما  إنّ هذا  ثم 

يحصل عن أخذ شخصين مستقلين من مورد معين، إنما هو من قبيل ما يحدث 

من اعتماد أحد الشخصين على الآخر، بدليل ورود أمور في القرآن الكريم، لم 

ترد في التوراة ولا في الإنجيل، ولكنها وردت في شعر أمية، وبدليل ورود أكثر 

على  لا  إسلامي،  أمية على شكل  شعر  والمعتقدات في  والآراء  الأنبياء  قصص 

النحو الوارد عند أهل الكتاب. واستعمال هذا الشعر لجمل وألفاظ وتراكيب 

إسلاميّة واردة في القرآن الكريم وفي الحديث لا في الكتب السماوية المذكورة. 

فلو كان مرد هذا التشّابه الأخذ من مورد واحد، لوجب انحصار هذا التشّابه 

في الأمور المشتركة التي ترد في الكتب المقدّسة: التوراة والإنجيل والقرآن، وفي 

شعر أمية فحسب، لا في المسائل التي ترد في شعر أمية وفي القرآن الكريم، ولا 

ترد في الكتابين المقدسين أو في الكتب الأخرى]]]. 

ثم إنّ المقابلة بين نصين لمعرفة صلة أحدهما بالآخر، وأخذ أحدهما من 

الشعر  هذا  ففي  أمية،  إلى  الشعر  نسبة  صحة  من  التأكد  تستوجب  الآخر، 

ا على أنهّ  مقدار لا يمكن أن يشك في وضعه وصنعه، ومقدار نص العلماء نصًّ

لغيره، وهم إنما ذكروه في شعر أمية؛ لأنّ بعض أهل الأخبار نسبه إليه. ولذلك 

]]]- جواد علي: المفصل فى تاريخ العرب قبل الإسلام،، )12/ 69(. 

]]]- م.ن، )12/ 69، 70(. 



370

استدركوا هذا الخبر، بالإشارة إلى اسم قائله الصحيح، فلم يبقَ من هذا الشعر 

ما يصلح للمقابلة غير القليل منه، وهو القليل الذي له صلة بعقيدة ودين. 

وهذا القليل هو، في الغالب أيضًا، تبع لما ورد في القرآن وحده، لا لما ورد في 

أما  الشّك.  إليه  يرتقِ  فلم  ثابتا،  القرآن محفوظاً  كان  ولما  المقدسين.  الكتابين 

شعر أمية، فليس كذلك، وهو غير معروف من حيث تعيين تاريخ النظر. فهذه 

المقابلة إن جازت، فإنها تكون حجّة على القائلين بالرأي المذكور، لا لهم. وقد 

كان عليهم أن يثبتوا أولً إثباتاً قاطعًا صحة رأيهم في أصالة هذا الشعر، لا أن 

مًا أنه شعر أصيل صحيح، وأن يذهبوا رأسًا إلى أنه هو والقرآن  يفترضوا مقدَّ

الكريم من وقت واحد، بل إنه على حد قول بعضهم أقدم منه، فكتاب الله 

منتزع منه]]]. 

ثالثًا: نقد شبهة أنّ أحد أهم مصادر تعليم النبي الاعتقادات الدينيّة لقومه 

بحسب تعبير نولدكه

مقدمة

بهة في موضع واحد، لمَّا قال: »أحد أهم مصادر تعليم  أثار نولدكه هذه الشُّ

محمد كانت الاعتقادات الدينية التي اعتنقها قومه«. ودلَّل على ذلك بدليل 

التي  ل تمامًا من المعتقدات  استنتاجي، قال: »وما من مصلح يمكنه أن يتنصَّ

تربَّ عليها«. 

والحج  الكعبة  في  الممارسة  الطقوس  »أما  قوله:  ذكرها  التي  الأمثلة  ومن 

فقام بتعديلها )أي النبي لتلائم تعليمه، معيدًا إيَّاها إلى أصول إبراهيميّة، 

وهذا ما لم يكن معلومًا عند العرب«]]].

تنقضها،  الوقائع  بل  مشاهدة،  حقائق  إلى  تستند  لا  جديدةٌ  شبهةٌ  فهذه 

ومن يتدبرّ سور القرآن وآياته ويقرأ أحاديث النبي ويستطلع المصادر يجد 

]]]- جواد علي: المفصل فى تاريخ العرب قبل الإسلام، )12/ 70(. 

]]]- انظر عن ما سبق: نولدكه: تاريخ القرآن، ص18. 



371

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

بهة. الإجابات الواضحة الشافية، ومن خلالها سننقض هذه الشُّ

بهة بان هذه الشُّ 1. القرآن والحديث النبوي يُكذِّ

بهة المثارة، وكأنّ من أثارها لم  لقد وردت تفصيلات قرآنيّة وحديثيّة بعكس الشُّ

د المغالطة؟! يطَّلع على ذلك، أو أنهّ كان جاهلً بها، أو تقصَّ

وكي لا ندخل في مغالطة أخرى نشير أن موقف الإسلام من أعمال الجاهليّة 

كالشجاعة  الخير،  وشائج  على  قائماً  كان  ما  فهناك  لنوعيَّتها،  تبعًا  اختلف 

والكرم والنجدة ونصرة المظلوم، فذلك أقرَّه، ومثاله حضور الرسول لحلف 

الفضول، ومدحه له، وعلَّل سبب ذلك، فعن عبد الرحمن بن حميد بن عبد 

 :الرحمن بن عوف، عن أبيه، عن جده عبد الرحمن، قال: قال رسول الله

»شهدت حلف بني هاشم وزهرة وتيم، فما يسرني أني نقضته ولي حمر النعم، 

ولو دعيت به اليوم لأجبت على أن نأمر بالمعروف، وننهى عن المنكر ونأخذ 

للمظلوم من الظالم«]]]. 

بهة المثارة. وفيما يأتي أمثلة عن تكذيب الشُّ

ب  أ. في القرآن الكريم: إن ما ورد في القرآن الكريم وأحاديث الرسول يكُذِّ

شبهة تعلم الرسول من اعتقادات قومه، وأدلة ذلك كثيرة ومنتشرة على مدى سيرة 

الرسول، وسنكتفي بنماذج منها.

ونبدأ بالقرآن الكريم، فكيف يستقيم إثارة هكذا شبهة أمام احتجاج الله 

ماويَّة،  يانات السَّ عز وجل على العرب ببعثة النبي، إذ كانوا بعيدين عن الدِّ

ولم ينشغلوا بدراسة كتابٍ سماويٍّ كما كانت تفعل اليهود والنَّصارى، وهذا 

مُبَارَكٌ فَاتَّبعُِوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَّكُمْ  نزَْلْاَهُ 
َ
مصداق قول الله عز وجل: وَهَذَا كتَِابٌ أ

]]]- أحمد بن عمرو، البزار )ت 292هـ(: مسند البزار، تحقيق: محفوظ الرحمن زين الله، )الأجزاء من 1 إلى 9(، عادل بن سعد 

)الأجزاء من 10 إلى 17(، وصبري عبد الخالق الشافعي )الجزء 18(، مكتبة العلوم والحكم، ط1، 2009م، )3/ 235(. 



372

نزِْلَ الكِْتَابُ عََ طَائفَِتَيِْ مِنْ قَبلْنَِا وَإِنْ كُنَّا عَنْ دِرَاسَتهِِمْ 
ُ
مَا أ نْ تَقُولوُا إنَِّ

َ
ترُحَُْونَ أ

هْدَى مِنهُْمْ فَقَدْ جَاءَكُمْ بيَّنَِةٌ 
َ
نزِْلَ عَلَينَْا الكِْتَابُ لَكُنَّا أ

ُ
نَّا أ

َ
وْ تَقُولوُا لوَْ أ

َ
لَغَافلِيَِن أ

بَ بآِياَتِ الله وَصَدَفَ عَنهَْا سَنَجْزيِ  ظْلَمُ مِمَنْ كَذَّ
َ
مِنْ رَبّكُِمْ وَهُدىً وَرحََْةٌ فَمَنْ أ

 .[[[َِينَ يصَْدِفوُنَ عَنْ آياَتنَِا سُوءَ العَْذَابِ بمَِا كَنوُا يصَْدِفوُن الَّ
العرب  الكريم لاعتقادات  القرآن  نقد  أمام  تستقيم شبهتهم هذه  وكيف 

الخاطئة، مثل مرض تقليد الآباء في الباطل؛ فهذا إبراهيم عليه السلام يخاطب 

صْنَامًا فَنَظَلُّ لهََا عَكفِِيَن 
َ
قومه قائلً: إذِْ قَالَ لأبِيِهِ وَقَومِْهِ مَا تَعْبُدُونَ قَالوُا نَعْبُدُ أ

آباَءَناَ  وجََدْناَ  بلَْ  قاَلوُا  ونَ  يضَُُّ وْ 
َ
أ يَنفَْعُونكَُمْ  وْ 

َ
أ تدَْعُونَ  إذِْ  يسَْمَعُونكَُمْ  هَلْ  قَالَ 

.[[[َكَذَلكَِ يَفْعَلوُن
وهل يتُخيَّل -أمام فواحش الجاهلية- أنَّ الله يأمر بالفحشاء؟! يقول عز 

مَرَناَ بهَِا قُلْ إنَِّ الله 
َ
وجل عنهم: وَإِذَا فَعَلوُا فَاحِشَةً قَالوُا وجََدْناَ عَلَيهَْا آباَءَناَ وَالله أ

.[[[َتَقُولوُنَ عََ الله مَا لَا تَعْلَمُون
َ
مُرُ باِلفَْحْشَاءِ أ

ْ
لَا يأَ

وقد رفض الرسول أحكام الجاهلية والجاهليين، وامتثل حكم الله عز 

هْوَاءَهُمْ وَاحْذَرهُْمْ 
َ
نزَلَ الله وَلَ تتََّبعِْ أ

َ
نِ احْكُم بيَنَْهُم بمَِا أ

َ
وجل، يقول تعالى: وَأ

ن يصُِيبَهُم 
َ
نَّمَا يرُِيدُ الله أ

َ
نزَلَ الله إلَِكَْ فَإنِ توََلَّوْا فَاعْلَمْ أ

َ
ن يَفْتنُِوكَ عَن بَعْضِ مَا أ

َ
أ

وَمَنْ  يَبغُْونَ  الَْاهلِيَِّةِ  فَحُكْمَ 
َ
أ لَفَاسِقُونَ*  الناَّسِ  نَ  مِّ كَثيًِرا  وَإِنَّ  ذُنوُبهِِمْ  ببَِعْضِ 

.)[[[(َحْسَنُ مِنَ الله حُكْمًا لِّقَوْمٍ يوُقنُِون
َ
أ

]]]- سورة الأنعام، الآيات 155-157. انظر ابن عباس: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ص122 وما بعد. محمد بن جرير 

الطبري )ت 310هـ(: جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط1، 2000م، )12/ 239 وما 

بعد(. 

]]]- سورة الشعراء، الآيات 70-74. انظر ابن عباس: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ص309 وما بعد. الطبري: جامع البيان، 

)19/ 361 وما بعد(. 

]]]- سورة الأعراف، الآية 28. انظر ابن عباس: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ص126 وما بعد. الطبري: جامع البيان، 

)12/ 377 وما بعد(. 

]]]- سورة المائدة، الآيتان 49-50. انظر ابن عباس: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ص95 وما بعد. الطبري: جامع البيان، 

)10/ 392 وما بعد(. 



373

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

مثل  وعباداتهم،  اعتقاداتهم  من  العديد   والرسول القرآن  ورفض 

اعتقاداتهم في الذبح، فدلَّت الأدلة من القرآن والأحاديث النبوية على أن الذبح 

الله فقد أشرك، وللذبح حالات منها ما يكون عبادة،  عبادة، فمن ذبح لغير 

ومنها ما يكون شركًا أصغر، ومنها ما يكون شركًا أكبر.

الله عز وجل، ورأى  العبادة لغير  وقد كان أهل الجاهلية يتقربون بهذه 

القبور  إلى  فيأتون  بالذبح،  آلهتهم  إلى  يتقربون  الجاهلية  أهل   النبي

فيذبحون عند قبور من يرون فيهم الصلاح، وتسمى عقيرة أو تسمى عتيرة أو 

تسمى الفرع، فجاء النبي يرد هذه الأنساك التي يتقرب بها لغير الله جل 

في علاه، فأبطلها وبين أنها من أكبر الشرك، وأنكرها الله عز وجل على العباد]]].

ولقد أوحى الله إلى رسوله أن يبطل هذه الاعتقادات وهذه الأفعال 

رَبِّ العَْالمَِيَن]]] أي:   ِ الباطلة بقوله: قُلْ إنَِّ صَلاتِ وَنسُُكِ وَمَيَْايَ وَمَمَاتِ لَِّ

قل: إن صلاتي لله، وقل إن نسكي لله، والنسك: هو الذبيحة التي يتقرب بها 

العبد، وهو في اللغة العبادة، فهو إذًا في الشرع أخص من ذلك، والذبح هو 

إنهار الدم.

لهؤلاء  محمد،  يا  قل   :محمد لنبيّه  تعالى  يقول  الطبري:  تفسير  ففي 

العادلين بربهم الأوثان والأصنام، الذين يسألونك أن تتَّبع أهواءهم على الباطل 

لله  من عبادة الآلهة والأوثان: إنَّ صلاتي ونسكي وذبحي وحياتي ووفاتي كله 

خالصًا دون ما أشركتم به أيها المشركون من الأوثان، لا شريك له في شيء من 

ذلك من خلقه، ولا لشيء منهم فيه نصيب، لأنه لا ينبغي أن يكون ذلك إلا له 

خالصًا، وبذلك أمرني ربي وأنا أول من أقرَّ وأذعن وخضع من هذه الأمة لربه 

بأن ذلك كذلك]]].

]]]- انظر تفاصيل ذلك في المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام: جواد علي، )9/ 67، 73(. 

]]]- سورةالأنعام، الآية 162. انظر ابن عباس: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ص123. 

]]]- الطبري: جامع البيان، )12/ 283(. 



374

.[[[ْفَصَلِّ لرَِبّكَِ وَانَْر :وقال الله تعالى

ب. في الحديث النبوي

وفي أحاديث الرسول نهي عن كثير من الأمور التي كانت منتشرة في 
عندهم  فيها  لما  بالحصى  الرمي  أو  والطرق  العيافة  تحريم  منها؛  الجاهلية، 
الغيب.  ادعاء علم  بأشياء لا تنفع ولا تضر، وكذلك  التشاؤم والاستبشار  من 
أصواتها،  ودراسة  والحيوانات  الطيور  حركات  بملاحظة  التنبؤ  هي  والعيافة 
وقراءة بعض أحشائها. وقد اشتهرت بنو أسد بالعيافة، فقصدها الناس للأخذ 

منها، واشتهرت بنو لهب بالعيافة كذلك]]].

وأما الطرق فهو الضرب بالحصى للكشف عن المستقبل، يقوم بذلك الرجال 
الضرب  الطرق:  أنَّ  وورد  والطوارق.  الطرَُّاق  بذلك  للقائمين  ويقال  والنساء، 
التَّكهُّن. وقيل أيضًا: الطرق: أن  بالحصى والخط في التراب، وهما ضربان من 
البيان.  ابني عيان اسرعا  بإصبع، ويقول:  بإصبعين ثم  الرجل في الأرض  يحط 
وزعم بعضهم أن الطرق أن يخلط الكاهن القطن بالصوف فيتكهَّن. وقد نهى 
»العيافة والطيرة   :النبي أنه سمع  عنه الإسلام، فعن قبيصة بن مخارق، 

والطرق من الجبت«]]].

السحر،  الكريم بمعنى  القرآن  )الجبت( في  كلمة  العلماء  وقد فسَّ بعض 
كما ذكروا أنها تعني الساحر والكاهن والصنم وكل ما عُبد من دون الله]]]. 
وفي هذا نجد أن النبي ذكر الحديث على سبيل الزجر والردع لهؤلاء هدمًا 

للجاهليات وكأنه يقول: عليكم أن تنفروا من هذه الاعتقادات وتبطلوها.

النبي لإبطالها، وهي من  التي جاء  الباطلة  الاعتقادات  الطيرة: وهي من 

]]]- سورة الكوثر، الآية 2. 

]]]- المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام: جواد علي، )12/ 350، 351(. 

]]]- أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل )ت 241هـ(: مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، عادل مرشد، 

وآخرون، مؤسسة الرسالة، ط1، 2001م، )25/ 256(، )15915(. وانظر المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام: جواد علي، )12/ 

 .)359 ،358

]]]- المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام: جواد علي، )12/ 316، 359(. 



375

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

العرب  ومشركي  الجاهلية  أهل  فوجد   النبي جاء  التي  الجاهلية  الاعتقادات 

يتعبدون لله بها.

تيامنها على  تيامنت دل  فإن  ومراقبة حركاتها،  الطيور  والطيرة: من زجر 

فأل، وإن تياسرت دل على شؤم]]]. وقد حرَّم الطيرة، فعن أبي هريرة ، قال 

رسول الله: »لا عدوى ولا طيرة، ولا هامة ولا صفر، وفرَُّ من المجذوم كما 

تفر من الأسد«]]].

ومن العقائد المنتشرة عند أهل الجاهلية قبل بعثة النبي: اعتقادهم 

بالنجوم واستسقاؤهم بها، فيقولون: مطرنا بنوء كذا]]].

وقد بيَّ النبي أنَّ أهل الجاهلية كانوا يعتقدون في الأنواء، وذم ذلك 

الأحساب،  في  الفخر  يتركونهن:  لا  الجاهلية،  أمر  من  أمتي  في  »أربع  فقال: 

والطعن في الأنساب، والاستسقاء بالنجوم، والنياحة، وقال: النائحة إذا لم تتب 

قبل موتها، تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران، ودرع من جرب«]]].

2. نقد شبهة الحج التي أثارها نولدكه

من الأمور التي دلَّل من خلالها نولدكه على شبهته التي تقول بأنّ من مصادر 

أنّ  الحج ومناسكه وأعماله، وواضح  النّبيّ معتقدات قومه: موضوع  تعليم 

نولدكه جاهل بأصل الحجّ والعمرة، وجاهل بتفاصيلهما عند العرب قبل الإسلام 

ومقارنتها مع ما جاء به الإسلام، فلم يستوعب نولدكه هذه المسألة ويتصوَّرها، 

النبي -كما أوردنا قوله في بداية  اتَّهم نولدكه  فجاء حكمه عنها شاذًّا. وقد 

أصولٍ  إلى  إيَّاها  معيدًا  والعمرة،  الحج  مناسك  بتعديل  قام  بأنَّه  البحث-  هذا 

التصّحيح تعديلً، ولم  ى نولدكه  إبراهيميّةٍ، وأنَّ العرب لم تكن تعلم ذلك. فسمَّ

]]]-  المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام: جواد علي، )12/ 362، 365(. 

]]]- صحيح البخاري، )7/ 126(، )5707(.

]]]- انظر تفاصيل ذلك في المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام: جواد علي، )16/ 57 - 61(. 

]]]- صحيح مسلم، )2/ 644(، )934(. 



376

إنَّ  وقال  إيَّاها،  منكراً  إبراهيميّة(،  )أصول  قال  بل  الإبراهيمية(  )الأصول  يقل 

العرب كانت تجهل ذلك.

وبالتالي فإنَّ نولدكه يجهل أنَّ العرب توارثوا من لدَُن إبراهيم عليه السلام 

مناسك الحج، وهذا أمرٌ مجمعٌ عليه، بينما غالط نولدكه هذه الحقيقة حين 

قال إنّ العرب لم تكن تعرف ذلك، وغالط جميع المصادر التي تكلمّت بذلك، 

ولم يأتِ بدليلٍ واحدٍ على مغالطته هذه.

ون البيت، ويعتمرون،  يذكر الكلبي تفاصيل ذلك، وكيف كان العرب يحجُّ

الصفا  بين  ويسعون  الأسود،  الحجر  ويمسحون  أسبوعًا،  بالبيت  ويطوفون 

فقال:  وشعائرها،  العرب  أديان  لموضوع  اليعقوبي  تعرَّض  وقد  والمروة]]]. 

»وكانت أديان العرب مختلفة بالمجاورات لأهل الملل، والانتقال إلى البلدان، 

دين  بعض  على  عدنان  بن  معد  ولد  وعامة  قريش  فكانت  والانتجاعات، 

ون البيت ويقيمون المناسك، ويقرون الضيف ويعُظِّمون الأشهر  إبراهيم، يحجُّ

الحرم، وينكرون الفواحش والتقّاطع والتَّظالم، ويعاقبون على الجرائم. فأدخل 

في الدين أمورًا نعدها اليوم من الأعراف وقواعد الأخلاق والسلوك، وجعلها من 

سنة إبراهيم، أي دين العرب القديم قبل إفساده بالتعبُّد للأصنام«]]].

وا مناسك إبراهيم الحنيفيّة، وأحدثوا أشياء اقترنت  لكنَّ أهل الجاهليّة غيَّ

فيها العبادة بالخرافة، فجاء الإسلام وأعاد تقويم الأمور على الشّكل الصّحيح، 

فعن جابر، قال: رأيت النّبيّ يرمي على راحلته يوم النحر، ويقول: »لتأخذوا 

مناسككم، فإني لا أدري لعلي لا أحج بعد حجتي هذه«]]].

باِلَْجِّ  النَّاسِ  ذّنِْ فِ 
َ
وَأ الله تعالى:  إذ يقول   ،إبراهيم ونبدأ من حج 

]]]- محمد بن حبيب الهاشمي البغدادي )ت 245هـ(: المحبر، تحقيق: إيلزة ليختن شتيتر، بيروت، دار الآفاق الجديدة، ص311 

وما بعد.

]]]- جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )11/ 345، 346(، نقلً عن أديان العرب لليعقوبي، )1/ 224(.

]]]- صحيح مسلم، )2/ 943(، )1297(.



377

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ِ فَجٍّ عَمِيقٍ]]]. فقد بنى إبراهيم الكعبة 
تيَِن مِنْ كُّ

ْ
ِ ضَامِرٍ يأَ

توُكَ رجَِالً وَعََ كُّ
ْ
يأَ

للحج، ثم أمره الله عز وجل أن يؤذِّن في الناس بالحج ]]]، فورث العرب هذه 
لوا  وا وبدَّ العبادة وشعائرها من دين الحنيفية دين إبراهيم، ثم ما لبث أن غيَّ
لوا،  وا وبدَّ وانحرفوا، ولما جاء الإسلام، أقر ما عليه دين إبراهيم، وأبطل ما غيَّ
إذ أدخلوا في شريعة الحج طقوسًا وعادات ما أنزل الله بها من سلطان، لم تكن 

في ملة إبراهيم، فجاء الإسلام وأبطل ذلك]]].

فالأصل إذن شريعة إبراهيم عليه السلام، وشريعة الله واحدة، وجاء الإسلام 
يها من الوثنيّة. ة، وينقِّ ليردَّها إلى أصولها الإلهيّة الحقَّ

وإسماعيل،  إبراهيم  عهد  من  بقايا  ذلك  على  »وفيهم  الكلبي:  يقول 
كون بها من تعظيم البيت والطواف به، والحج والعمرة، والوقوف على  يتنسَّ
عرفة ومزدلفة، وإهداء البدن والإهلال بالحج والعمرة، مع إدخالهم فيه ما 

ليس منه«]]]. 

ففي  الكعبة:  عند  الأصنام  عبادة  من  عليه  هم  ما   ّالنّبي رفض  وقد 
الكعبة ثلاثمئة  النبي دخل المسجد وحول  أنَّ  تفسير مقاتل بن سليمان: 

وستون صنمً، وفي المسجد العاص بن وائل السهمي، والحارث وعدي ابنا قيس، 

كلهم من قريش من بني سهم، فقال لهم النبي :إنَِّكُمْ وَما تَعْبُدُونَ مِنْ 

 .[[[َنْتُمْ لهَا واردُِون
َ
ِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أ دُونِ اللَّ

]]]- سورة الحج، الآية 27.

]]]- انظر تفاصيل ما جاء في بناء إبراهيم الكعبة، وما جاء في حجه وطوافه وأذانه في الحج عند: محمد بن أحمد بن الضياء 

إبراهيم، أيمن نصر،  الحرام والمدينة الشريفة والقبر الشريف، تحقيق: علاء  تاريخ مكة المشرفة والمسجد  المكي )ت 854هـ(: 

بيروت، لبنان، دار الكتب العلمية، ط2، 2004م، ص49-35.

]]]- ناصر السيد: شبهات المستشرقين حول العبادة في الإسلام، القاهرة، مركز التنوير الإسلامي، ط1، 2006، ص370.

]]]- هشام بن محمد، ابن السائب الكلبي )ت 204هـ(: كتاب الأصنام، تحقيق: أحمد زكي باشا، القاهرة، دار الكتب المصرية، 

ط4، 2000م، ص7-6. 

]]]- سورة الأنبياء، الآية 98. انظر مقاتل بن سليمان )ت 150هـ(: تفسير مقاتل بن سليمان، تحقيق: عبد الله محمود شحاته، 

بيروت، دار إحياء التراث، ط1، 1423هـ، )3/ 798(. وانظر محمد بن إسحاق المكي الفاكهي )ت 272هـ(: أخبار مكة في قديم 

الدهر وحديثه، تحقيق: عبد الملك عبد الله دهيش، بيروت، دار خضر، ط2، 1414هـ، )2/ 169(.



378

مئات  جعلوا  وقد  بالكعبة  يطوفون  الجاهليّة  أهل  فكان  الطواف،  وأما 

 الأصنام في جوفها ومن حولها، فعن عبد الله بن مسعود، قال: دخل النبي

يده،  في  بعود  يطعنها  فجعل  نصب،  مئة  وثلاث  ستون  البيت  وحول  مكّة، 
قُّ وَمَا يُبدِْئُ  ويقول: جَاءَ الَْقُّ وَزهََقَ الَْاطِلُ إنَِّ الَْاطِلَ كَنَ زهَُوقًا ،[[[جَاءَ الَْ

 .[[[ [[[ُالْاَطِلُ وَمَا يعُِيد
عراة:  بالبيت  يطوفون  كانوا  أنَّهم  الإسلام  رفضها  التي  اعتقاداتهم  ومن 
بهِا  مَرَنا 

َ
أ  ُ وَاللَّ آباءَنا  عَلَيهْا  وجََدْنا  قالوُا  فاحِشَةً  فَعَلوُا  وَإِذا  تعالى:  الله  يقول 

بالفاحشة:  المراد  »وقيل:  الزمخشري:  يقول   ،[[[ِباِلفَْحْشاء مُرُ 
ْ
يأَ َ لا  اللَّ إنَِّ  قُلْ 

 ِ
طوافهم بالبيت عراة«. ويقول الله تعالى: يا بنَِ آدَمَ خُذُوا زيِنتََكُمْ عِندَْ كُّ

بُوا وَلا تسُْفِوُا إنَِّهُ لا يُبُِّ المُْسْفِيَِن]]]. يقول الزمخشري: »أي  مَسْجِدٍ وَكُوُا وَاشَْ
كلَّما صليتم أو طفتم، وكانوا يطوفون عراة. وعن طاوس: لم يأمرهم بالحرير 
والديباج، وإنما كان أحدكم يطوف عرياناً ويدع ثيابه وراء المسجد، وإن طاف 
وهي عليه ضرب وانتزعت عنه، لأنهم قالوا: لا نعبد الله في ثياب أذنبنا فيها: 

وقيل: تفاؤلً ليتعرُّوا من الذنوب كما تعرُّوا من الثياب«. 

ويقول تعالى: وَما كانَ صَلاتُهُمْ عِندَْ الَْيتِْ إلِاَّ مُكاءً وَتصَْدِيةًَ فَذُوقوُا العَْذابَ 
الرجال  عراة:  بالبيت  يطوفون  كانوا  أنهم  ومعناه:   .[[[َتكَْفُرُون كُنتُْمْ  بمِا 
قون. ويقول تعالى:  رون فيها ويصُفِّ والنساء، وهم مشبكون بين أصابعهم يصُفِّ

ولئكَِ 
ُ
نْفُسِهِمْ باِلكُْفْرِ أ

َ
ِ شاهدِِينَ عَ أ نْ يَعْمُرُوا مَساجِدَ اللَّ

َ
ما كانَ للِمُْشِْكيَِن أ

.[[[َون عْمالهُُمْ وَفِ النَّارِ هُمْ خالُِ
َ
حَبطَِتْ أ

]]]- سورة الإسراء، الآية 81.

]]]- سورة سبأ، الآية 49.

]]]- صحيح البخاري، )6/ 86( )4720(. وانظر ابن الضياء: تاريخ مكة، ص73-72.

]]]- سورة الأعراف، الآية 28.

]]]- سورة الأعراف، الآية 31.

]]]- سورة الأنفال، الآية 35.

]]]- سورة التوبة، الآية 17.



379

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

والمعنى: ما استقام لهم أن يجمعوا بين أمرين متنافيين: عمارة متعبدات 

الله، مع الكفر بالله وبعبادته. ومعنى شهادتهم على أنفسهم بالكفر: ظهور 

كفرهم وأنهم نصبوا أصنامهم حول البيت، وكانوا يطوفون عراة ويقولون: لا 

نطوف عليها بثياب قد أصبنا فيها المعاصي، وكلما طافوا بها شوطاً سجدوا لها. 

وقيل: هو قولهم لبيك لا شريك لك إلا شريك هو لك تملكه وما ملك]]]. 

عندهم  الطواف  فكان  فقط،  الحرام  بالبيت  يختصُّ  العرب  طواف  يكن  ولم 

بالبيوت وبالأصنام ركن من أركان الحج، ومنسك من مناسكه. وكانوا يفعلونه كلما 

دخلوا البيت الحرام، فإذا دخل أحدهم الحرم، وإذا سافر أو عاد من سفر، فأول ما 

كان يفعله الطواف بالبيت. وقد فعل غيرهم فعل قريش ببيوت أصنامهم، إذ كانوا 

يطوفون حولها كالذي كان يفعله أهل يثرب من طوافهم بمناة.

وهي  الرجمات،  حول  يطوفون  كانوا  الجاهلية  أهل  أن  الأخباريون  ذكر  وقد 

وكان  الرجمة.  لها  ويقال  كالمنارة،  مرتفع  بيت  شبه  على  فتكون  تجمع  حجارة 

الجاهليون يطوفون حول الأصنام والأنصاب كذلك. وكانوا يطوفون حول الذبيحة 

السادات  كقبور  أيضًا،  القبور  يطوفون حول  وكانوا  للآلهة.  قربانا  يقدمونها  التي 

والأشراف من الناس.

وكانوا يطوفون حول الأنصاب، ويسمون طوافهم بها )الدوار(، فكانوا يطوفون 

حول حجر. و)الدوار( من دار حول موضع من المواضع، وطاف حوله الشيء، وإذا 

كانت  )الدوار( صنم  أن  اللغة  علماء  ذكر  وقد  منه.  ابتدأ  الذي  الموضع  إلى  عاد 

العرب تنصبه، يجعلون موضعًا حوله يدورون به.

وقيل إنهّم كانوا يدورون حوله أسابيع كما يطاف بالكعبة، وقيل حجارة 

كانوا يطوفون حولها تشبُّهًا بالكعبة. ولم يكن للطواف وقت معلوم، ولا يختص 

به معبد معين وبموسم خاص مثل موسم الحج، بل يؤدونه كلمّا دخلوا معبدًا 

]]]- محمود بن عمرو، الزمخشري )ت 538هـ(: الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، بيروت، دار الكتاب العربي، ط3، 1407هـ، 

 .)726 ،253 ،218 ،100 ،99 /2(



380

فيه صنم، أو كعبة أو ضريح، فهم يطوفون سبعة أشواط حول الأضرحة أيضًا، 

الشّعائر  من  إذن  فالطواف  الآلهة.  إلى  مة  المقدَّ الذبائح  حول  يطوفون  كما 

الدينيّة التي كان لها شأنٌ بارزٌ عند الجاهليين]]].

بان بذلك  ومن أعمالهم في الطواف أنَّ الرجل كان يربط يده بيد أخيه، يتقرَّ

النبي مر  أن  ابن عباس:  النبي عن ذلك، فعن  الله تعالى، فنهى  إلى 

وهو يطوف بالكعبة بإنسان ربط يده إلى إنسان بسير -أو بخيط أو بشيء غير 

ذلك- فقطعه النبي بيده، ثم قال: »قده بيده«]]].

ونأتي إلى موضوع آخر وهو التَّلبية، إذ كان أهل الجاهلية يلُبُّون، وكانت 

حها لهم. فعن ابن عباس  تلبيتهم للآلهة وليس لله عز وجل، فجاء الإسلام وصحَّ

رضي الله عنهما، قال: كان المشركون يقولون: لبيك لا شريك لك، قال: فيقول 

رسول الله: »ويلكم، قد قد« فيقولون: إلا شريكًا هو لك، تملكه وما ملك، 

يقولون هذا وهم يطوفون بالبيت]]].

تلبية من نسك  تلبية، فكانت  قبيلة، بعد،  ابن حبيب: »وكان لكل  يقول 

للعزى: لبيك اللهم لبيك، لبيك وسعديك، ما أحبنا إليك. وكان تلبية من نسك 

للات: لبيك اللهم لبيك، لبيك، كفى ببيتنا بنية، ليس بمهجور ولا بلية، لكنه من 

تربة زكية، أربابه من صالحي البرية ... وكانت تلبية من نسك لسواع: لبيك، 

اللهم لبيك، لبيك، ابنا إليك، إن سواع طلبن إليك«]]]. 

ويقول الكلبي: »فكانت نزار تقول إذا ما أهلَّت: لبيك اللهم لبيك لبيك، 

دونه بالتلبية ويدخلون  لا شريك لك إلا شريك هو لك تملكه وما ملك. ويوحِّ

معه آلهتهم ويجعلون ملكها بيده، يقول الله عز وجل لنبيه :وَمَا يؤُْمِنُ 

]]]- انظر الكلبي: كتاب الأصنام، مجمل الكتاب. جواد علي: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، )9/ 176، 11/ 357-354(.

]]]- صحيح البخاري، )2/ 153( ،)1620(.

]]]- صحيح مسلم، )2/ 843(، )1185(.

]]]- ابن حبيب: المحبر، ص311 وما بعد. 



381

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

دونني بمعرفة حقي إلا جعلوا  وَهُمْ مُشِْكُونَ]]] أي ما يوحِّ إلَِّ   ِ كْثَهُُمْ باِللَّ
َ
أ

معي شريكًا من خلقي«]]].

دة بين جميع الناس، وهي شعار التوحيد،  أما الإسلام، فجعل التلبية موحَّ

ا بين الأمرين، فعن عبد الله بن عمر: »أن تلبية  وليس الإشراك، فالفرق كبير جدًّ

رسول الله: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة 

لك والملك، لا شريك لك«]]]. 

ا السعي بين الصفا والمروة:  أمَّ

فلم تكن كلّ العرب تسعى بين الصفا والمروة، فعن عائشة قالت: »إنما كان 

من أهل بمناة الطاغية التي بالمشلل، لا يطوفون بين الصفا والمروة، فأنزل الله 

 ....»[[[[[[ِ فَا وَالمَْرْوَةَ مِنْ شَعَائرِِ اللَّ تعالى: إنَِّ الصَّ

وكان على الصفا صنم يقال له إساف، وكان على المروة صنم يقال له نائلة، 

حوا بهما، وهما صنمان، وكانا من جرهم،  وكان المشركون إذا سعوا بينهما تمسَّ

فذكروا أنَّ إساف فجر بنائلة في الكعبة، فمُسخا حجرين، فوُضعا على الصفا 

والمروة ليُعتبر بهما، ثم عُبدا بعد ذلك، حتى كان يوم الفتح فكُسرا]]].

وبالتالي، فإنّ أعمال الحج في الإسلام هي أبعد ما تكون عمَّ كان عليه أهل 

الجاهليّة، في الظاهر وفي المضمون، وهي أعمال خالصة لله عز وجل، وهي 

إحياء لذكريات إبراهيم عليه السلام وزوجته هاجر وولدهما إسماعيل عليه 

السلام، مما يعكس آثارًا طيبة في حياة الفرد والجماعة.

]]]- سورة يوسف، الآية 106. انظر الطبري: جامع البيان، )16/ 286(.

]]]- الكلبي: كتاب الأصنام، ص7. 

]]]- صحيح البخاري، )2/ 138(، )1549(. 

]]]- سورة البقرة، الآية 158. 

]]]- صحيح البخاري، )6/ 141(، )4861(.

]]]- تفسير مقاتل بن سليمان، )5/ 151(. ابن حبيب: المحبر، ص311. ابن الضياء: تاريخ مكة، ص53. وانظر الشيباني: الآحاد 

والمثاني، )1/ 200(.



382

وتقاليده  وعاداته  الجاهلية  مجتمع  مواجهة  في  القرآن  في  كاملة  سور   .3

واعتقاداته

وكيف تستقيم شبهة نولدكه أمام سورٍ عديدةٍ في القرآن وقفت موقف المواجهة 

مع المجتمع آنذاك، مواجهة تصحيح مساره، وسأضرب مثالً من سورتين فقط، مع 

بعض تفصيلاتهما التي شكَّلت برنامجًا اجتماعيًّا تصحيحيًّا.

أ. تطهير المجتمع المسلم من أدران الجاهليّة من خلال سورة النساء

هذه السورة )سورة النساء( تمثل جانبًا من الجهد الذي أنفقه الإسلام في بناء 

الجماعة المسلمة، وإنشاء المجتمع الإسلامي وفي حماية تلك الجماعة، وصيانة هذا 

المجتمع. 

وتعرض هذه السورة نموذجًا من فعل القرآن في المجتمع الجديد، الذي انبثق 

أصلً من خلال نصوصه، والذي نشأ ابتداء من خلال المنهج الرباني. وتصُوِّر بهذا 

هذا  طبيعة  تصُوِّر  كما  الإنساني  الكائن  مع  تعامله  في  المنهج  هذا  طبيعة  وذلك 

الكائن وتفاعله مع المنهج الرباني، تفاعله معه وهو يقود خطاه في المرتقى الصاعد، 

من السفح الهابط، إلى القمة السامقة، خطوة خطوة، ومرحلة مرحلة، بين تيارات 

التي لا تخلو منها  المطامع والشهوات والمخاوف والرغائب، وبين أشواك الطريق 

الشائك! وكما في سورة  الطريق  المتربصين على طول  الأعداء  وبين  واحدة  خطوة 

المحيطة  الملابسات  لكل  القرآن  مواجهة  تضمنتا  اللتان  عمران  آل  وسورة  البقرة 

بنشأة الجماعة المسلمة في المدينة وبيان طبيعة المنهج الرباني الذي تنشأ الجماعة 

التصور الإسلامي، والقيم  التي يقوم عليها  الحقائق الأساسية  على أساسه وتقرير 

والموازين التي تنبثق من هذا التصور وإبراز التكاليف التي يقتضيها النهوض بهذه 

التي  الجماعة  هذه  وأعداء  المنهج  هذا  أعداء  طبيعة  وتصوير  الأرض  في  الأمانة 

تقوم عليه في الأرض، وتحذيرها من وسائل أولئك الأعداء ودسائسهم وبيان ما في 

عقائدهم من زيف وانحراف، وما في وسائلهم من خسة والتواء ... إلخ ... فكذلك 

نرى القرآن -في هذه السورة- يواجه جملة هذه الملابسات والحقائق.



383

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

الجديد،  المنهج  مع  تتصارع  وهي  الجاهليّة،  رواسب  نلمح  ذاته،  الوقت  وفي 

والقيم الجديدة، والاعتبارات الجديدة، ونرى ملامح الجاهليّة وهي تحاول طمس 

الملامح الجديدة الوضيئة الجميلة.

الميدان،  القرآن في هذا  بهذا  الرباني  المنهج  يخوضها  التي  المعركة  ونشهد 

المجتمع  من  المسلم  المجتمع  حملها  التي  الرّواسب  في  النّظر  ندققّ  وحين 

الجاهلي الذي منه جاء، والتي تعالج هذه السورة جوانب منها -كما تعالج 

سور كثيرة جوانب أخرى- قد تنالنا الدهشة لعمق هذه الرّواسب. 

ثم تنالنا الدهشة كذلك للنقلة البعيدة السامقة الرفيعة التي انتهى إليها 

هذا المنهج العجيب الفريد، بالجماعة المسلمة، وقد التقطها من ذلك السفح 

الهابط، الذي تمثله تلك الرواسب، فارتقى بها في ذلك المرتقى الصاعد إلى تلك 

القمة السامقة.

يتجلّ  البشريةّ،  تاريخ  في  الفريدة  الظاهرة  هذه  في  النّظر  يدققّ  والذي 

ذلك  في  العربية،  الجزيرة  في  »الأميين«  اختيار  في  الله  حكمة  من  جانب  له 

بكل  الكاملة،  الجاهليّة  سفح  يمثلون  حيث  العظيمة،  الرسالة  لهذه  الحين، 

مقوماتها الاعتقاديةّ والتصوريةّ، والعقليّة والفكريةّ، والأخلاقيّة والاجتماعيّة، 

والاقتصاديةّ والسياسيّة، ليعرف فيهم أثر هذا المنهج، وليتبيّ فيهم كيف تتم 

المعجزة الخارقة، التي لا يملك أن يأتي بها منهج آخر، في كل ما عرفت الأرض 

إلى  السفح  -من  مراحله  بكل  المنهج،  هذا  خط  فيهم  وليرتسم  مناهج،  من 

القمة- وبكلّ ظواهره، وبكل تجاربه، ولترى البشريةّ -في عمرها كله- أين تجد 

المنهج الذي يأخذ بيدها إلى القمة السامقة، أيًّا كان موقفها في المرتقى الصاعد.

وهذه السورة تتولى رسم مفرق الطريق بالدّقةّ وبالوضوح الذي لا تبقى 

معه ريبة لمستريب.

وفي هذه السورة نجد بعض الملامح التي يتوخى المنهج الإسلامي إنشاءها 

وتثبيتها في المجتمع المسلم، بعد تطهيره من رواسب الجاهليّة، وإنشاء الأوضاع 



384

الواقع  في  وتثبيتها  الملامح  هذه  حماية  تكفل  التي  التنفيذيةّ،  والتشّريعات 

الاجتماعي]]].

ب. سورة الأنعام في مواجهة الجاهليّة

إنّ سورة الأنعام تتناول حقيقة العقيدة ذاتها، وتواجه الجاهليّة بها، وتفند 

هذه الجاهليّة عقيدة وشعورًا، وعبادة وعملً. 

في  وقصتها  الأرض  في  العقيدة  هذه  حركة  الأعراف  سورة  تتناول  وبينما 

مواجهة الجاهليّة على مدار التاريخ، وكذلك نحن هنا مع سورتي يونس وهود 

في شبه كبير في الموضوع وفي طريقة العرض أيضًا، إلّ أنّ سورة الأنعام تنفرد 

عن سورة يونس، بارتفاع وضخامة في الإيقاع، وسرعة وقوة في النبض، ولألاء 

إيقاع رخي، ونبض  يونس، في  بينما تمضي سورة  والحركة،  التصوير  شديد في 

هادئ، وسلاسة وديعة.

فأمّا هود فهي شديدة الشّبه بالأعراف موضوعًا وعرضًا وإيقاعًا ونبضًا ...

إنَّ هذه السورة تواجه ابتداءً موقف المشركين في مكة من حقيقة الوحي 

الوحي لا  أنّ  لهم  فتقرّر  بالتبعيّة،  ذاته  القرآن  الله ومن هذا  إلى رسول 

عجب فيه، وأنّ هذا القرآن ما كان ليفترى من دون الله.

الذي  بالوعيد  واستعجالهم  القرآن-  -غير  مادية  خارقة  طلبهم  وتواجه 

يسمعونه. فتقرّر لهم أنّ آية هذا الدين هي هذا القرآن وهو يحمل برهانه في 

تفرده المعجز الذي تتحداهم به. وإنّ الآيات في يد الله ومشيئته وأنّ موعدهم 

بالجزاء يتعلقّ بأجل يقدره الله، والنبي لا يملك شيئاً، فهو عبد من عباد الله. 

وحقيقة  الألوهيّة  وحقيقة  الحقّ  بربهم  لهم  التعريف  من  جانب  هذا  وفي 

العبوديةّ.

]]]- انظر علي نايف الشحود: القرآن الكريم في مواجهة الجاهليَّة، ط1، 2010م، ص239–247. وانظر تفسير الشعراوي، )4/ 

1985 وما بعد(. وهبة الزحيلي: التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، دمشق، دار الفكر المعاصر، ط2، 1418هـ، )4/ 

221 وما بعد(.



385

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

وتواجه هذه السورة اضطراب تصورهم لحقيقة الألوهية وحقيقة العبودية 

-الأمر الذي يحدثهم رسول الله فيه، فيكذبون بالوحي أو يشكّكون فيه 

بينما هم  لهم صحته-  تثبت  مادية  خارقة  يطلبون  أو  غيره،  قرآناً  ويطلبون 

أنهم  اعتقاد  على  الشركاء،  من  ينفعهم  ولا  يضرهم  لا  ما  عبادة  في  ماضون 

شفعاؤهم عند الله، كما يزعمون لله الولد سبحانه بلا علم ولا بيّنة .. فتقرّر 

لهم صفات الإله الحقّ وآثار قدرته في الوجود من حولهم، وفي وجودهم هم 

أنفسهم، وفيما يتقلبّ بهم من ظواهر الكون، وما يتقلب بهم هم من أحوال 

وهتاف فطرتهم وأنفسهم بربها الحقّ عند مواجهة الخطر الذي لا دافع له 

إلا الله .. وهذه هي القضيّة الكبرى التي تستغرق قطاعات شتى من السورة 

والتي تتفرّع عنها سائر محتوياتها الأخرى]]].

الخاتمة والنتائج

ـ اتصّف كلام نولدكه عن شبهة زيد بن عمرو بن نفيل بالتفكك، إذ تكلَّم بداية 

واثقًا متأكِّدًا من تلقي النبي من زيد، ثم عاد ليقول إنَّه على جهلٍ تامٍ بتفاصيل 

هذا التَّلقي، بل قام باتهام شبرينغر بالتمّادي في استنتاجاته حول أقوال زيد والقرآن 

والشّبه بينهما.

الرواية الأساسيةّ عن شعر زيد، والتي استند عليها  ـ وثبت بطلان سند ومتن 

بهة، وهي المتعلقّة باستخدام زيد لتعبير )دحا الأرض(، وثبت اختلاف  أصحاب الشُّ

معناها في شعر زيد عن معنى الآية المقصودة في سورة النازعات.

ـ وقد ظهر لنا أنَّ مجموع شعر زيد لا يتعدّى الأربعين بيتاً، فأين هو إذن من 

تفاصيل القرآن المتشعّبة المواضيع؟! مع العلم أنَّ شعر زيد أصابه النحل، وتداخل 

مع أشعار غيره، مما صار سمة لشعره.

ـ حدثت بعد وفاة زيد عشرات الأحداث التي تكلَّم عنها القرآن الكريم، وفي 

]]]- علي نايف الشحود: القرآن الكريم في مواجهة الجاهليَّة، ص195-10. 



386

ه. الأصل لم يدَّع زيد الادّعاء الذي ادَّعاه نولدكه ومن لفَّ لفَّ

ـ لم نجد إلا خطبةً واحدةً لزيد، وهي خطبة فيها أبيات شعرية، وكلاهما ينقض 

بهة المثارة، على عكس ما أراد نولدكه الذي لمَّح إلى حفظ النبي لخطب زيد  الشُّ

ومن ثم أدخلها في القرآن الكريم.

ـ وثبت بطلان شبهة أنَّ النبي كان يأكل مما لم يذُكر اسم الله عليه، كما 

بهة. ثبت بطلان الاستدلال بالحديث الذي أورده أصحاب الشُّ

رفض  وأنَّه  إبراهيم،  دين  على  كان  وأنَّه  زيد،  إيمان  على  المصادر  أجمعت  ـ 

بهة  اليهودية والنصرانية، وأنَّه كان ينتظر ظهور دين الإسلام، وهذا كلهّ ينقض الشُّ

المثارة.

بهة المثارة  ـ إنَّ عدم ادِّعاء زيد للنبوة، ثم إنَّ دخول أبناءه في الإسلام، يجعل الشُّ

في مهب الريح.

ـ وأثار نولدكه شبهة أخذ النبي عن أمية بن أبي الصلت، ومع أنَّه شكَّك بها 

إلا أنَّه جعل من النبي شريك أمية في الأخذ عن اليهودية والمسيحية.

بهة لم تثر إلا منذ قرن تقريبًا باستثناء ما ورد في كتاب )الزهرة(  ـ إنَّ هذه الشُّ

الآتي، فلو كانت صحيحة أو فيها مقدار مثقال من الصحة، فلماذا سُكت عنها ثلاثة 

عشر قرناً!! وإنَّ معظم أشعار أمية التي تشابه القرآن الكريم ظهرت لأول مرة في 

القرن الرابع الهجري، وأخُذت من محمد بن داود الأصفهاني الذي جمعها في كتاب 

)الزهرة(، ثم أنكر في الوقت نفسه أنَّها تعود لأمية.

ـ ولم يعترضّ أميّة نفسه أصلً ولم يقل إنّ النّبيّ اقتبس من شعره، وقد التقى 

بالرسول وعاصره مدة بين العشر إلى العشرين عامًا تقريباً.

ـ ثبت من خلال التوّصيف العام لحياة أميّة، ومن خلال تاريخ وفاته، ضعف 

ح الدكتور عبد الحفيظ السطلي وفاته في السنة  شُبهة أخذ النبي عنه، إذ رجَّ

الثانية للهجرة.



387

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ـ وبغضّ النّظر عن مضمون شعر أمية، ثبت أنَّ الروايات لم تذكر الأبيات التي 

الثقّفي  الشريد  إنشاد  للنقاش، وأنَّ  نتَّخذها مجالً  الرسول منه حتى  سمعها 

بشعر أمية تم في آخر حياته وقت اكتمال القرآن تقريباً.

ـ وإنّ قسمً كبيراً من شعر أميَّة لا يمكن الجزم بصحّة نسبته إليه، وعلى هذا 

بهة، لسبب منهجيٍّ موضوعيٍّ  فإنّ المنهجيّة والمصداقيّة تقتضي أن لا تثار هذه الشُّ

بسيطٍ، وهو أنهّا ستبنى على توهم أو تخيل.

ـ وتم التَّيقن أنَّ الشعر الديني المنسوب إلى أمية فيه من الإسفاف والركاكة في 

بعض القصائد، والقوة والرصانة في قصائد أخرى، وهذا الاختلاف في الأسلوب يشير 

واللغة  الأسلوب  الاختلاف في جزالة  أمية، وهذا  قصائد موضوعة على  إلى وجود 

والمعاني يفرض أن يكون أكثر من شاعر واحد قد عمل على صياغة هذا الشعر.

ـ وظهر أنَّ القسم الأكبر من شعر أمية قد فقُد، وأنَّ أكثر ما رُوي من شعره 

منحول عليه، وأنَّه مختلط النسبة، وأنَّه لا يثبت منه إلا مرثيته لقتلى بدر.

إلى قسمين: قسم  يقُسم  أمية  أنَّ شعر  والشعر  بالأدب  المتخصّصون  وأثبت  ـ 

يظهر فيه أثر الحنيفيّة والتوراة والإنجيل، وهو شعر واضح من خلال لغته وأساليبه 

ومعانيه أنَّه لأمية، وقسم يظهر عليه أثر القرآن، وهو شعر منحول لوضوح ركاكة 

لغته وضعف صياغته، وواضح أنّ أسلوبه مستمدّ من القرآن الكريم.

ـ ولم يعُثر في قصائد أمية أي ذكر للشرائع من صلاة وصيام وزكاة وحج وغيرها 

من الشرائع الإسلامية، ولا ذكر لأيّ أمور ستقع للمشركين والمؤمنين كما في القرآن، 

فلو صحَّت تلك القصائد له يكون معناها بكل وضوح أنه كان يسمع القرآن المكي 

ويسرد القصائد بفوائده وهذا واضح من مدحه للقرآن.

ـ ودلَّت الأشعار المنسوبة لأمية على وجود أيد لصُنَّاع الشعر ومنتجيه في شعره، 

وأنَّ صُنَّاعها لم يتقنوا صنعتها، ففضحوا أنفسهم بها.

ـ ولذلك قال المستشرق براو: »إنّ صحة القصائد المنسوبة لهذا الشاعر أمر 



388

مشكوك فيه، شأنها شأن أشعار الجاهليين بوجه عام، وإن القول بأن محمدًا 
قد اقتبس شيئاً من قصائد أمية هو زعم بعيد الاحتمال لسبب بسيط هو أن 
أمية كان على معرفة أوسع بالأساطير التي نحن بصددها، كما كانت أساطيره 

تختلف في تفصيلاتها عما ورد في القرآن«]]].

بهة كان السكوت عن الأدلةّ والنّصوص واتباع  ـ ثم إنَّ منهج من أثار هذه الشُّ
الغريزية العقلية التي لا تستند إلى رواية أو  التخّيلات والتأويلات والاستنتاجات 
بهة من نسج الخيال، ولم تقم على وقائع صحيحة،  نص، وبالتالي تكوَّنت هذه الشُّ

ولم تحظَ بأي دليل حقيقي يدعمها.

فإن  ويمدحه،  به  ويفتخر   ،الرسول ة  بنبوَّ فيهما  يعترف  قصيدتان،  لأمية  ـ 
بهة   قوا فإنّ الشُّ بهة هذا الشعر، انتفى تشكيكهم، وإن لم يصدِّ ق أصحاب الشُّ صدَّ

تنقض نفسها بنفسها.

ـ ثم إنَّ دخول الطائف قوم أمية في الإسلام، ثم دخول أهل بيته فيه، ينقض 
بهة بالكليَّة، ويدل على عدم ورودها أصلً.  الشُّ

ـ وأما عن إثارة نولدكه لشبهة أنّ أمية والرسول نهلا من من معين الروايات 
كان  لو  أنه  وتثبت،  دراسة  بعد  علي  جواد  أثبت  فلقد  والمسيحيّة،  اليهوديةّ 

الرسول وأمية قد أخذا من منهل واحد، لما سكتت قريش عن القول به، ولما 
سكت مسيلمة ومن كان على شاكلته من المتنبئين من الإشارة إليه في أثناء حروب 

الردة، ولما سكت يوحنا الدمشقي وأمثاله.

ـ فهي شبهة لم يأتِ على ذكرها بالمطلق أحد من كفار قريش، ولم يصلنا ولا 
حتى من رواية ضعيفة أن كفار قريش اتهموا النبي بأنهّ أخذ من شعر أمية، 
فلو وصلهم أدنى شك بذلك لأثاروه حتمً ولكانت فرصتهم الكبيرة لإثبات دعاويهم 

.ّضدّ النّبي

ـ ثم إنّ أميّة نفسه لو كان يعلم ذلك، أو يظنّ أنّ محمدًا إنما أخذ منه؛ لما سكت 
عنه وهو خصم له، منافس عنيد، أراد أن تكون النبوة له، وإذا بها عند شخص آخر 

]]]- دائرة المعارف الإسلامية، الترجمة العربية، )4/ 463 – 464(. 



389

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

ينزل الوحي عليه، ثم يتبعه الناس فيؤمنون بدعوته، أما هو فلا يتبعه أحد. فهل 

 يعقل سكوت أمية لو كان قد وجد أي ظن، وإن كان بعيدًا، يفيد أن الرسول
قد أخذ فكرة منه، أو من المورد الذي أخذ أمية نفسه منه؟ 

والفصاحة  البلاغة  أهل  وهم  قاطبةً،  العرب  الكريم  القرآن  تحدّى  لقد  ـ 
والمعلقات السبع، بأن يأتوا بسورة واحدة من مثله )أي بقدر سورة الكوثر التي 
هي ثلاث آيات فقط( فعجزوا عن ذلك وخرجوا على النبي بالحراب والسنان 
ودفعوا أنفسهم وفلذات أكبادهم في سبيل القضاء على دين الإسلام ما استطاعوا، 
بينما كانت المواجهة بالشعر والكلام والاتهام بالاقتباس مع وجود الدليل -لو كان- 

أسهل عليهم بكثير من الخروج بالحراب والسنان!!

أم  النبوّة  أمية  ادّعى  السّؤال الآتي: هل  ـ ولو بحثنا بطريقةٍ أخرى من خلال 
كان على أمل أن تكون له؟ يأتي الجواب من تفاصيل ترجمته في كتب التاريخ التي 
تجُمع أنه عاش على أمل أن يكون هو ذلك النبي، وكان خلال ترحاله وخاصّة إلى 
بلاد الشام يأتي الرهبان ويستمع منهم إلى الكتاب المقدس، وخاصة أخبار نبي آخر 

الزمان. 

ولمَّا لم تكن له النبوّة لم ينكر نبوّة محمد، بل كاد أن يدخل في الإسلام 
لولا ما حدث من إغارة بعضهم لصدره على قتلى غزوة بدر من قومه.

إذًا، هذه الخلاصة تؤكِّد بما لا يدع مجالً للشك أنَّ أمية لم يدَّع النبوة ولم 
بهة التي بين أيدينا من أركانها. ينكر نبوة محمد، وهذا كلهّ ينسف الشُّ

العقيدة والغيب والأحكام  الكريم كتابٌ شاملٌ لأبواب  القرآن  وأخيراً: إنَّ 
وأحكامه  وفصاحته،  في بيانه  بعضًا  بعضه  يشبه  مترابطٌ  والأمثال،  والقصص 
حْسَنَ الَْدِيثِ 

َ
لَ أ ُ نزََّ وحكمته، وفي معانيه ولغته؛ كما قال سبحانه وتعالى: اللَّ

ِينَ يَشَْوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تلَيُِن جُلوُدُهُمْ وَقُلوُبُهُمْ  كتَِاباً مُتشََابهًِا مَثَانَِ تَقْشَعِرُّ مِنهُْ جُلوُدُ الَّ
.[[[ٍفَمَا لَُ مِنْ هَاد ُ ِ يَهْدِي بهِِ مَنْ يشََاءُ وَمَنْ يضُْللِِ اللَّ ِ ذَلكَِ هُدَى اللَّ إلَِ ذكِْرِ اللَّ

وأما شعر أمية، فعلى فرض صحّة نسبته إليه كله؛ فهو إنّا يتعلقّ ببعض 

]]]- سورة الزمر، الآية 23. 



390

من  الأسلوب  مضطرب  وهو  هذا،  يتجاوز  لا  الغيب،  أمور  وبعض  القصص، 
قصيدة إلى أخرى.

وأثار نولدكه أيضًا شبهة أنّ أحد أهم مصادر تعليم محمد كانت الاعتقادات 
الدينية التي اعتنقها قومه.

أنّ موقف الإسلام من أعمال  النبويةّ  القرآن والأحاديث  أثبتت تفصيلات  لقد 
الجاهليّة اختلف تبعًا لنوعيَّتها، فهناك ما كان قائماً على وشائج الخير، كالشجاعة 
والكرم والنجدة ونصرة المظلوم، فذلك أقرَّه، وما كان على غير ذلك أنكره وحرَّمه، 
ومثل  الذبح،  في  الجاهليين  اعتقادات  ومثل  الباطل،  في  الآباء  تقليد  مرض  مثل 
الطعن في النَّسب واللطم، ومثل العيافة والطرق أو الرمي بالحصى، ومثل الطيرة 

والاستسقاء بالنجوم.

وأثار نولدكه موضوع الحج ومناسكه وأعماله، واتَّهم النبي بأنَّه قام بتعديل 
مناسك الحج والعمرة، معيدًا إيَّاها إلى أصولٍ إبراهيميّةٍ، وأنَّ العرب لم تكن تعلم 
ذلك، فأثبتنا جهل نولدكه بأصل الحج والعمرة، وبتفاصيلهما عند العرب قبل الإسلام 
ومقارنتها مع ما جاء به الإسلام، وبالتالي فإنَّ نولدكه يجهل أنَّ العرب توارثوا من 
لدَُن إبراهيم عليه السلام مناسك الحج، وهذا أمر مجمع عليه، بينما غالط نولدكه 
هذه الحقيقة حين قال إنّ العرب لم تكن تعرف ذلك، وغالط جميع المصادر التي 
تكلمت بذلك، ولم يأتِ بدليلٍ واحدٍ على مغالطته هذه. فلم يستوعب نولدكه هذه 

المسألة ويتصوَّرها، فجاء حكمه عنها شاذًّا.

وا مناسك إبراهيم الحنيفية، وأحدثوا أشياء اقترنت  وبيَّنَّا أنَّ أهل الجاهلية غيَّ
وقد جعلوا  بالكعبة  وطافوا  الكعبة،  عند  الأصنام  وعبدوا  بالخرافة،  العبادة  فيها 
مئات الأصنام في جوفها ومن حولها، وكانوا يطوفون بالبيت عراة، وكانوا يتمسّحون 
بالأصنام عند الصفا والمروة، فجاء الإسلام وأعاد تقويم الأمور على الشكل الصحيح.

وقد قام القرآن الكريم في سور كاملة بوضع برنامج اجتماعيّ تصحيحيّ، من 
أجل تطهير المجتمع من رواسب الجاهليّة، وإنشاء الأوضاع والتشريعات التنفيذية، 

التي تقيم مجتمعًا نقيًّا وطاهراً.



391

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

لائحة المصادر والمراجع

القرآن الكريم

11 والنشر، . للطباعة  إنسبيراشن  الكنسي،  والطقس  الليتورجيا  إلى  مدخل  عازر:  إبراهيم 

2015م.

22 دار . تحقيق:  الصحيح،  الجامع  التوضيح لشرح  بن علي )ت 804هـ(:  الملقن عمر  ابن 

الفلاح للبحث العلمي وتحقيق التراث، دمشق، سوريا، دار النوادر، ط1، 2008م.

33 أبو الحسن علي بن خلف بن عبد الملك، ابن بطال )ت 449هـ(: شرح صحيح البخارى .

لابن بطال، تحقيق: ياسر بن إبراهيم، الرياض، مكتبة الرشد، ط3، 2003م.

44 إلى أشرف . الساكن  الغرام  الجوزي )ت 597هـ(: مثير  الرحمن بن علي  الفرج عبد  أبو 

الأماكن لابن الجوزي، تحقيق: مصطفى محمد حسين الذهبي، القاهرة، دار الحديث، 

ط1، 1995م.

55 أبو الفرج علي بن الحسين الأصفهاني )ت 356 هـ(: الأغاني، بيروت، دار الفكر، تحقيق: .

سمير جابر، ط2. 

66 أبو بكر بن أبي عاصم، أحمد بن عمرو الشيباني )ت 287هـ(: الآحاد والمثاني، تحقيق: .

باسم الجوابرة، الرياض، دار الراية، ط1، 1991م.

77 إبراهيم . تحقيق:  الزهرة،  297هـ(:  )ت  البغدادي  الأصبهاني  داود  بن  محمد  بكر  أبو 

السامرائي، الزرقاء، الأردن، مكتبة المنار، ط2، 1985.

88 أبو حيان محمد بن يوسف الأندلسي )ت 745هـ(: البحر المحيط في التفسير، تحقيق: .

صدقي محمد جميل، دار الفكر، بيروت، 1420 هـ.

99 تحقيق: . الطيالسي،  داود  أبي  مسند  204هـ(:  )ت  البصرى  الطيالسي  سليمان  داود  أبو 

الدكتور محمد بن عبد المحسن التركي، مصر، دار هجر، ط1، 1999م.



392

1010 بن حنبل،  أحمد  الإمام  بن حنبل )ت 241هـ(: مسند  بن محمد  أحمد  الله  عبد  أبو 

تحقيق: شعيب الأرنؤوط، عادل مرشد، وآخرون، مؤسسة الرسالة، ط1، 2001م.

1111 تفسير  القرآن،  لأحكام  الجامع  671هـ(:  )ت  القرطبي  أحمد  بن  محمد  الله  عبد  أبو 

القرطبي، تحقيق: أحمد البردوني، إبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط2، 

1964م.

1212 تفسير  القرآن  لأحكام  الجامع  671هـ(:  )ت  القرطبي  أحمد  بن  محمد  الله  عبد  أبو 

القرطبي، تحقيق: أحمد البردوني، إبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط2، 

1964م.

1313 أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني )ت 430هـ(: دلائل النبوة، تحقيق: محمد رواس 

قلعه جي، عبد البر عباس، بيروت، دار النفائس، ط2، 1986م. 

1414 اليعقوبي، النجف، المكتبة الحيدية،  أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر )292 هـ(: تاريخ 

1964م.

1515 أحمد بن الحسين البيهقي )ت 458هـ(: دلائل النبوة، تحقيق: عبد المعطي قلعجي، دار 

الكتب العلمية، دار الريان للتراث، ط1، 1988م.

1616 أحمد بن علي بن حجر العسقلاني )ت 852هـ(: فتح الباري شرح صحيح البخاري، دار 

إخراج  الباقي،  عبد  فؤاد  محمد  وأحاديثه:  وأبوابه  كتبه  رقَّم   ،1379 بيروت،  المعرفة، 

وتصحيح: محب الدين الخطيب.

1717 تحقيق:  الصحابة،  الإصابة في تمييز  العسقلاني )ت 852هـ(:  ابن حجر  بن علي،  أحمد 

عادل أحمد عبد الموجود، علي محمد معوض، بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1415هـ.

1818 أحمد بن عمرو، البزار )ت 292هـ(: مسند البزار، تحقيق: محفوظ الرحمن زين الله، 

الخالق  عبد  17(، وصبري  إلى   10 )الأجزاء من  بن سعد  عادل   ،)9 إلى   1 )الأجزاء من 

الشافعي )الجزء 18(، المدينة المنورة، مكتبة العلوم والحكم، ط1، 2009م.



393

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

1919 أحمد بن محمد القسطلاني )ت 923هـ(: إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري، مصر، 

المطبعة الكبرى الأميرية، ط7، 1323هـ.

2020 رياض  زكار،  سهيل  تحقيق:  الأشراف،  أنساب  279هـ(:  )ت  البلاذري  يحيى  بن  أحمد 

الزركلي، بيروت، دار الفكر، ط1، 1996م.

2121 الدر المصون في علوم  الدائم، السمين الحلبي )ت 756هـ(:  أحمد بن يوسف بن عبد 

الكتاب المكنون، تحقيق: أحمد الخراط، دمشق، دار القلم.

2222 أحمد شوقي عبد السلام ضيف الشهير بشوقي ضيف )ت 1426هـ(: تاريخ الأدب العربي 

العصر الجاهلي، دار المعارف، ط10.

2323 إسرائيل ولفنسون: تاريخ اليهود في بلاد العرب في الجاهلية وصدر الإسلام، مصر، مطبعة 

الاعتماد، لجنة التأليف والترجمة والنشر، 1914م.

2424 إسماعيل بن عمر )ت 774هـ(: تفسير القرآن العظيم، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، 

دار طيبة للنشر والتوزيع، ط2، 1999م.

2525 إسماعيل بن عمر بن كثير )ت 774هـ(: البداية والنهاية، تحقيق: علي شيري، دار إحياء 

التراث العربي، ط1، 1988م.

2626 إسماعيل بن عمر بن كثير )ت 774هـ(: السيرة النبوية )من البداية والنهاية لابن كثير(، 

تحقيق: مصطفى عبد الواحد، دار المعرفة، بيروت، لبنان، 1976م.

2727 إسماعيل بن عمر بن كثير )ت 774هـ(: السيرة النبوية )من البداية والنهاية لابن كثير(، 

تحقيق: مصطفى عبد الواحد، بيروت، لبنان، دار المعرفة، 1976م.

2828  - ميخا   - متى   - التكوين  سفر   - إرميا  سفر   - التثنية  سفر   - إشعياء  سفر   - الأسفار: 

صموئيل - القضاة - الخروج - المزمور - الأمثال - تيموثاوس. 

2929 الأسفار: - متى - تيموثاوس - إشعياء - 



394

3030 الليتورجيا من منظار مسكوني عصري، مطرانية ملوى وأنصنا والأشمونين،  الأنبا بيمن: 

مصر، دار الجيل.

3131 الحاكم محمد بن عبد الله النيسابوري )ت 405هـ(: المستدرك على الصحيحين، تحقيق: 

مصطفى عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1990. 

3232 الفرقان، تحقيق:  القرآن ورغائب  النيسابوري )ت 850هـ(: غرائب  الحسن بن محمد 

زكريا عميرات، بيروت، دار الكتب العلميه، ط1، 1416 هـ.

3333 الحسن علي بن أبي الكرم، عز الدين ابن الأثير )ت 630هـ(: الكامل في التاريخ، تحقيق: 

عمر عبد السلام تدمري، بيروت، لبنان، دار الكتاب العربي، ط1، 1997م.

3434 السلسلة الليتورجية )4(، الصلاة الليتورجية، بغداد، دار نجم الشرق.

3535 الليدي دراوور: الصابئة المندائيون، ترجمة: نعيم بدوي، غضبان الرومي، دار المدى، ط1، 

1969م.

3636 عن  نقلً  العربية  إلى  ترجمه  النساء:  نظام  الثالث  النظام  الأول،  التلمود  ركن  المشناه، 

الأصل بعبرية المشناه: حمدي النوباني، القدس، 1987م.

3737 المطهر بن طاهر المقدسي )ت نحو 355هـ(: البدء والتاريخ، بور سعيد، مكتبة الثقافة 

الدينية.

3838 للشباب  العالمية  الندوة  المعاصرة:  والأحزاب  والمذاهب  الأديان  في  الميسرة  الموسوعة 

الإسلامي، إشراف وتخطيط ومراجعة: مانع بن حماد الجهني، دار الندوة العالمية للطباعة 

والنشر والتوزيع، ط4، 1420هـ.

3939 أبو  الحديثي،  الغفور  بهجة عبد  الصلت، حياته وشعره، دراسة وتحقيق:  أبي  بن  أمية 

ظبي، المجمع الثقافي، ط1، 2009م.

4040 أنجيليكا نويفرت: دراسات في تركيب السور المكية، 1981.



395

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

4141 إيمل إسحق: الكتاب المقدس، أسلوب تفسيره القويم وفقًا لفهم الآباء القويم، مطبعة 

الأنبا رويس، القاهرة، 1997م.

4242 توماس كارليل: الأبطال، ترجمة: محمد السباعي، دار الكاتب العربي.

4343 تيودور نولدكه: تاريخ القرآن، ترجمة: جورج تامر، مؤسسة كونراد، بيروت، 2004م.

4444 والحكم،  العلوم  مكتبة  الكبير،  العلي  لكلام  التفاسير  أيسر  الجزائري:  موسى  بن  جابر 

المدينة المنورة، ط5، 2003م.

4545 جواد علي: المفصل فى تاريخ العرب قبل الإسلام، )ت 1408هـ(، دار الساقي، ط4، 2001م.

4646 جيمس فريزر: الفولكلور في العهد القديم )التوراة(، ترجمة: نبيلة إبراهيم، القاهرة، دار 

المعارف، 1982م.

4747 خير الدين بن محمود الزركلي )ت 1396هـ(: الأعلام، دار العلم للملايين، ط15، 2002م.

4848 دائرة المعارف الإسلامية، الترجمة العربية.

4949 رافد نجم: الصلاة المندائية وبعض الطقوس الدينية، بغداد، 1988م.

5050 الأرثوذكسية،  القبطية  الإسكندرية  كنيسة  ليتورجيات  وتاريخ  مصادر  دوس:  رشدي 

مريوط، مطبعة دير الشهيد.

5151 السريانية،  اللغة  مجمع  مجلة  السريانية،  المصادر  في  الكهف  أهل  قصة  عيواص:  زكا 

بغداد، 1975، عدد 1.

5252 سارة العبادي: الصابئة المندائية وموقف الإسلام منها، مجلة جامعة أم القرى، العدد 52، 

سنة 1432هـ.

5353 سعد الملك، أبو نصر علي بن هبة الله بن جعفر بن ماكولا )ت 475هـ(: الإكمال في رفع 

الارتياب عن المؤتلف والمختلف في الأسماء والكنى والأنساب، بيروت، لبنان، دار الكتب 



396

العلمية، ط1، 1990م.

5454 سيف الدين الآمدي )ت 631 هـ(: أبكار الأفكار في أصول الدين، تحقيق: أحمد المهدي، 

القاهرة، دار الكتب والوثائق القومية، ط2، 2004م.

5555 شبلي النعماني: كتاب سيرة النبي، وتكملته لسليمان الندوي، المدينة المنورة، مجمع 

الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.

5656 شهاب الدين محمود بن عبد الله الألوسي )ت 1270هـ(: روح المعاني في تفسير القرآن 

العظيم والسبع المثاني، تحقيق: علي عبد الباري عطية، بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 

1415 هـ.

5757 أحمد  تحقيق:  بالوفيات،  الوافي  764هـ(:  )ت  الصفدي  أيبك  بن  خليل  الدين  صلاح 

الأرناؤوط وتركي مصطفى، بيروت، دار إحياء التراث، 2000م.

5858 المعاصر، موقع: مركز  الاستشراقي  الدرس  الليتورجي( في  )القرآن  طارق حجي: فرضية 

تفسير للدراسات القرآنية:

5959 عبد الأحد داود: محمد صلى الله عليه وسلَّم كما ورد في كتاب اليهود والنصارى، ترجمة: 

محمد فاروق الزين، دار نهضة مصر، 2002م.

6060 عبد الجليل الشلبي: الإسلام والمستشرقون، القاهرة، مطابع الشعب.

6161 عبد الحفيظ السطلي: ديوان أمية بن أبي الصلت، الحقوق للمؤلف، دمشق، 1974م.

6262 عبد الرحمن السيوطي )ت 911هـ(: الإتقان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل 

إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1974م.

6363 عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي )ت 911هـ(: الدر المنثور، بيروت، دار 

الفكر.

6464 عبد الرحمن بن عبد الله السهيلي )ت 581هـ(: الروض الأنف في شرح السيرة النبوية 



397

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

لابن هشام، تحقيق: عمر عبد السلام السلامي، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط1، 

2000م.

6565 عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي )ت 597هـ(: المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، 

تحقيق: محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، 

ط1، 1992م.

6666 القرآن،  تفسير  في  الحسان  الجواهر  875هـ(:  )ت  الثعالبي  محمد  بن  الرحمن  عبد 

تحقيق: محمد علي معوض، عادل أحمد عبد الموجود، بيروت، دار إحياء التراث العربي، 

ط1، 1418هـ.

6767 عبد الرحمن بن محمد، ابن خلدون )ت 808هـ(: ديوان المبتدأ والخبر )مع المقدمة(، 

تحقيق: خليل شحادة، بيروت، دار الفكر، ط2، 1988م. 

6868 تفسير كلام  الرحمن في  الكريم  تيسير  السعدي )ت 1376هـ(:  ناصر  بن  الرحمن  عبد 

المنان، تحقيق: عبد الرحمن اللويحق، مؤسسة الرسالة، ط1، 2000م.

6969 عبد الله بن عباس )ت 68هـ(: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، جمعه: مجد الدين 

أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادى )ت 817هـ(، لبنان، دار الكتب العلمية.  

7070 عبد الله بن عبد العزيز البكري )ت 487هـ(: سمط اللآلي في شرح أمالي القالي، تحقيق: 

عبد العزيز الميمني، بيروت، لبنان، دار الكتب العلمية. 

7171 عبد الله بن عمر، البيضاوي )ت 685هـ(: أنوار التنزيل وأسرار التأويل، تحقيق: محمد 

عبد الرحمن المرعشلي، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط1، 1418 هـ.

7272 دار  القاهرة،  والشعراء،  الشعر  276هـ(:  )ت  الدينوري  قتيبة  بن  مسلم  بن  الله  عبد 

الحديث، 1423 هـ. 

7373 وإبراهيم  السقا  تحقيق: مصطفى  النبوية،  السيرة  )ت 213هـ(:  بن هشام  الملك  عبد 



398

الحلبي  البابي  مصطفى  ومطبعة  مكتبة  شركة  مصر،  الشلبي،  الحفيظ  وعبد  الأبياري 

وأولاده، ط2، 1955م. 

7474 وإبراهيم  السقا  تحقيق: مصطفى  النبوية،  السيرة  )ت 213هـ(:  بن هشام  الملك  عبد 

الحلبي  البابي  مصطفى  ومطبعة  مكتبة  شركة  مصر،  الشلبي،  الحفيظ  وعبد  الأبياري 

وأولاده، ط2، 1955م.

7575 عبد الوهاب المسيري: موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، مصر، دار الشروق، ط1، 

1999م.

7676 عثمان بن جمعة ضميرية: الإسلام وعلاقته بالديانات الأخرى، مجلة البحوث الإسلامية، 

الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد.

7777 المدى، ط1،  دار  سوريا،  الدينية،  ومعتقداتهم  المندائيين  الصابئة  أصول  سباهي:  عزيز 

1996م.

7878 الفكر،  دار  بيروت،  الغابة،  أسد  )ت 630هـ(:  الأثير  ابن  الدين  عز  الكرم،  أبي  بن  علي 

1989م.

7979 بسيوني  كمال  تحقيق:  القرآن،  نزول  أسباب  468هـ(:  )ت  النيسابوري  أحمد  بن  علي 

زغلول، بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1411هـ.

8080 غرامة  بن  عمرو  تحقيق:  دمشق،  تاريخ  571هـ(:  )ت  عساكر  ابن  الحسن،  بن  علي 

العمروي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، 1995م.

8181 علي نايف الشحود: القرآن الكريم في مواجهة الجاهليَّة، ط1، 2010م.

8282 عمر فروخ: تاريخ الأدب العربى، دار العلم للملايين، ط5، 1948م.

8383 عمرو بن بحر الجاحظ )ت 255هـ(: الحيوان، بيروت، دار الكتب العلمية، ط2، 1424هـ.

8484 غازي السعدي: الأعياد والمناسبات والطقوس لدى اليهود، عمان، دار الجليل، 1994م.



399

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

8585 غونتر لولينغ: حول القرآن الأصلي، 1974م.

8686 العربي، ترجمة: محمود حجازي، السعودية، جامعة محمد  التراث  تاريخ  فؤاد سزكين: 

بن سعود، 1982م.

8787 كارل بروكلمان: تاريخ الأدب العربي، ترجمة: عبد الحليم النجار، دار المعارف.

8888 التلفيق:  متأخرة  اليهودية  الكتب  من  الإسلام  أساطير  أصول  المقفع:  وابن  لؤي عشري 

الهاجادا والأبوكريفا، منتدى الملحدين.

8989 لويس جنزبرج: أساطير اليهود، أحداث وشخصيات العهد القديم، ترجمة: حسن حمدي 

السماحي، حلب، دمشق، دار الكتاب العربي، ط1، 2007م.

9090 اليسوعيين،  الآباء  مطبعة  بيروت،  العرب،  الأدب في حدائق  الأب: مجاني  لويس شيخو 

1938م.

9191 ماهر حامد محمد الحولي: التدرج في التشريع الإسلامي، ورشة عمل: تطبيق الشريعة 

الإسلامية في ضوء الواقع الفلسطيني، غزة، كلية الشريعة والقانون، الجامعة الإسلامية، 

2009م.

9292 -متى المسكين: الإفخارستيا عشاء الرب )بحث في الأصول الأولى لليتورجيا، ومدخل لشرح 

أنبا  القديس  القاهرة، مطبعة  الحاضر(،  الأول حتى عصرنا  القرن  اس وتطوره من  القدَّ

مقار، ط2.

9393 كانون   ،13 المجلد  بن عمرو،  زيد  التوحيد في شعر  عقيدة  الإسلام، بحث:  مجلة جهة 

الثاني، 2020، إصدار 2.

9494 محمد إبراهيم الفيومي )ت 1427هـ(: تاريخ الفكر الديني الجاهلي، دار الفكر العربي، 

ط4، 1994م.

9595 محمد بن أبي بكر بن أيوب، ابن قيم الجوزية )ت 751هـ(: هداية الحيارى في أجوبة 



400

اليهود والنصارى، تحقيق: محمد أحمد الحاج، جدة، السعودية، دار القلم، دار الشامية، 

ط1، 1996م. 

9696 محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي )ت 370هـ(: تهذيب اللغة، تحقيق: محمد عوض 

مرعب، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط1، 2001م.

9797 الحرام  والمسجد  المشرفة  مكة  تاريخ  854هـ(:  )ت  المكي  الضياء  بن  أحمد  بن  محمد 

والمدينة الشريفة والقبر الشريف، تحقيق: علاء إبراهيم، أيمن نصر، بيروت، لبنان، دار 

الكتب العلمية، ط2، 2004م.

9898 المشاهير  ووفيات  الإسلام  تاريخ  748هـ(:  )ت  الذهبي  عثمان  بن  أحمد  بن  محمد 

والأعلام، تحقيق: عمر عبد السلام التدمري، بيروت، دار الكتاب العربي، ط2، 1993م.

9999 وحديثه،  الدهر  قديم  في  مكة  أخبار  272هـ(:  )ت  الفاكهي  المكي  إسحاق  بن  محمد 

تحقيق: عبد الملك عبد الله دهيش، بيروت، دار خضر، ط2، 1414هـ.

10010 محمد بن إسحاق بن يسار المطلبي بالولاء، المدني )ت 151هـ(: سيرة ابن إسحاق 

)كتاب السير والمغازي(، تحقيق: سهيل زكار، بيروت، دار الفكر، ط1، 1978م.

10110 محمد بن إسماعيل البخاري )ت 256هـ(: التاريخ الكبير، دائرة المعارف العثمانية، 

حيدر آباد، الدكن، طبع تحت مراقبة: محمد عبد المعيد خان.

10210 محمد بن إسماعيل البخاري )ت 256هـ(: الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور 

رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه، صحيح البخاري، تحقيق: محمد زهير بن 

ناصر الناصر، دار طوق النجاة )مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم ترقيم محمد فؤاد 

عبد الباقي(، ط1، 1422هـ.

10310 عبد  تحقيق وشرح:  الاشتقاق،  321هـ(:  )ت  الأزدي  دريد  بن  الحسن  بن  محمد 

السلام محمد هارون، بيروت، لبنان، دار الجيل، ط1، 1991م. 



401

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

10410 محمد بن جرير الطبري )ت 310هـ(: جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد 

محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط1، 2000م.

10510 ابن  صحيح  تقريب  في  الإحسان  354هـ(:  )ت  البُستي  الدارمي  حبان  بن  محمد 

وخرج  حققه  هـ(،   739 )ت  الفارسي  بلبان  بن  علي  الدين  علاء  الأمير  ترتيب:  حبان، 

أحاديثه وعلق عليه: شعيب الأرنؤوط، بيروت، مؤسسة الرسالة، ط1، 1988م.

10610 ليختن  إيلزة  تحقيق:  المحبر،  245هـ(:  )ت  البغدادي  الهاشمي  حبيب  بن  محمد 

شتيتر، بيروت، دار الآفاق الجديدة.

10710 محمد بن سعد، )ت 230هـ(: الطبقات الكبرى، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، 

بيروت، دار الكتب العلمية، ط1، 1990م.

10810 محمود  تحقيق:  الشعراء،  فحول  طبقات  232هـ(:  )ت  الجمحي  م  سلَّ بن  محمد 

محمد شاكر، جدة، دار المدني. 

10910 محمد بن عبد الكريم الشهرستاني )ت 548هـ(: الملل والنحل، مؤسسة الحلبي.

11011 محمد بن علي بن محمد، الشوكاني )ت 1250هـ(: فتح القدير، دمشق، بيروت، دار 

ابن كثير، دار الكلم الطيب، ط1، 1414 هـ.

11111 الكبير،  التفسير  الغيب،  مفاتيح  الرازي )ت 606هـ(:  الدين  فخر  بن عمر،  محمد 

بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط3، 1420هـ.

11211 محمد بن عيسى بن سورة بن موسى بن الضحاك، الترمذي، أبو عيسى )ت 279هـ(: 

الجامع الكبير، سنن الترمذي، تحقيق: بشار عواد معروف، بيروت، دار الغرب الإسلامي، 

1998م.

11311 محمد بن محمد بن عبد الرزاق، مرتضى الزَّبيدي )ت 1205هـ(: تاج العروس من 

جواهر القاموس، تحقيق: مجموعة من المحققين، دار الهداية.



402

11411 محمد بن محمد بن محمد بن أحمد، ابن سيد الناس، )ت 734هـ(: عيون الأثر في 

فنون المغازي والشمائل والسير، تعليق: إبراهيم محمد رمضان، بيروت، دار القلم، ط1، 

1993م.

11511 محمد بن مكرم، ابن منظور )ت 711هـ(: لسان العرب، بيروت، دار صادر، 1414هـ.

11611 محمد بهاء الدين حسين: المصادر الخيالية فى دراسات المستشرقين للقرآن الكريم، 

السودان،  الإسلامية،  والدراسات  الشريعة  كلية  الإسلامية،  والدراسات  الشريعة  مجلة 

جامعة إفريقيا العالمية، عدد 6، 2005م.

11711 محمد جلاء إدريس: التأثير الإسلامي في الفكر الديني اليهودي، مكتبة مدبولي.

11811 محمد عبد العظيم الزرقاني )ت 1367هـ(: مناهل العرفان في علوم القرآن، مطبعة 

عيسى البابي الحلبي وشركاه، ط3.

11911 اليوم،  أخبار  مطابع  الشعراوي،  تفسير  1418هـ(:  )ت  الشعراوي  متولي  محمد 

1997م.

12012 محمود بن أحمد العينى )ت 855هـ(: عمدة القاري شرح صحيح البخاري، بيروت، 

دار إحياء التراث العربي.

12112 محمود بن عمرو، الزمخشري )ت 538هـ(: الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، 

بيروت، دار الكتاب العربي، ط3، 1407هـ.

12212 محمود بن عمرو، الزمخشري )ت 538هـ(: الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، 

بيروت، دار الكتاب العربي، ط3، 1407 هـ.

12312 محيي الدين يحيى بن شرف النووي )ت 676هـ(: تهذيب الأسماء واللغات، عنيت 

بنشره وتصحيحه والتعليق عليه ومقابلة أصوله: شركة العلماء بمساعدة إدارة الطباعة 

المنيرية، بيروت، لبنان، دار الكتب العلمية.



403

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

12412 مسلم بن الحجاج )ت 261هـ(: المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى 

رسول الله صلى الله عليه وسلم، صحيح مسلم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت، 

دار إحياء التراث العربي.

12512 مشتاق الغزالي: القرآن في دراسات المستشرقين، بيروت، دار النفائس، ط1، 2008م.

12612 مصطفى شلبي: المدخل في التعريف بالفقه الإسلامي، دار النهضة، 1995م. 

12712 مصعب بن عبد الله الزبيري )ت 236هـ(: نسب قريش، تحقيق: ليفي بروفنسال، 

القاهرة، دار المعارف، ط3.

12812 معاوية سيد أحمد: فقه التدرج في التشريع الإسلامي فهمً وتطبيقًا، مجلة جامعة 

القرآن الكريم زالعلوم الإسلامية، العدد التاسع، سنة 2004م.

12912 مقاتل بن سليمان )ت 150هـ(: تفسير مقاتل بن سليمان، تحقيق: عبد الله محمود 

شحاته، بيروت، دار إحياء التراث، ط1، 1423 هـ.

13013 مكي بن أبي طالب القرطبي المالكي )ت 437هـ(: الهداية إلى بلوغ النهاية، تحقيق: 

مجموعة رسائل جامعية بكلية الدراسات العليا والبحث العلمي - جامعة الشارقة، ط1، 

2008م.

13113 منصور بن محمد المروزى السمعاني التميمي )ت 489هـ(: تفسير القرآن، تحقيق: 

ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس بن غنيم، دار الوطن، الرياض، ط1، 1997م.

13213 العالم  رابطة  المبطلين،  الكريم عن دعاوى  القرآن  تنزيه  السقار:  منقذ بن محمود 

الإسلامي.

13313 كتابه  في  بودلي  وشبهات  وتناقضات  وأخطاء  مزاعم  أحمد:  الله  رزق  بن  مهدي 

»الرسول، حياة محمد«، دراسة نقدية، المدينة المنورة، مجمع الملك فهد.

13413 دار  بيروت،  الحديثة،  المعارف  ضوء  في  المقدسة  الكتب  دراسة  بوكاي:  موريس 



404

المعارف.

13513 التنوير  مركز  القاهرة،  الإسلام،  في  العبادة  حول  المستشرقين  شبهات  السيد:  ناصر 

الإسلامي، ط1، 2006.

13613 نبيل الكرخي: دراسات في كتاب الكنزاربا، ط1، 2011م.

13713 اري في تخريج وتحقيق الأحاديث التي ذكرها  نبيل بن منصور بن يعقوب: أنيس السَّ

الحافظ ابن حجر العسقلاني في فتح الباري، تحقيق: نبيل بن منصور بن يعقوب، بيروت، 

سة الريَّان، ط1، 2005م. ماحة، مؤسَّ سة السَّ لبنان، مؤسَّ

13813 هشام بن محمد، ابن السائب الكلبي )ت 204هـ(: كتاب الأصنام، تحقيق: أحمد 

زكي باشا، القاهرة، دار الكتب المصرية، ط4، 2000م.

13913 الفكر  دار  دمشق،  والمنهج،  والشريعة  العقيدة  في  المنير  التفسير  الزحيلي:  وهبة 

المعاصر، ط2، 1418هـ.

14014 ياقوت بن عبد الله الحموي )ت 626هـ(: معجم البلدان، بيروت، دار صادر، ط2، 

1995م.

14114 يوحنا اليازجي: المصادر الليتورجية، معهد القديس يوحنا الدمشقي، جامعة البلمند، 

لبنان، 2005م.

14214 لبنان،  المقدس، سلسلة محاضرات،  والكتاب  الليتورجيا  آخرون:  وآباء  تابت  يوحنا 

جامعة الروح المقدس، 1991م. 

14314 معرفة  في  الاستيعاب  463هـ(:  )ت  البر  عبد  بن  محمد  بن  الله  عبد  بن  يوسف 

الأصحاب، تحقيق: علي محمد البجاوي، دار الجيل، بيروت، ط1، 1992م.

14414 يوسف حامد العالم: حكمة التشريع الإسلامي في تحريم الربا، القاهرة، دار الصحوة، 

.1987



405

مصادر تعليم محمد بحسب تعب�ي نولدكه

المصادر الأجنبيّة:

1.	 David Arnow  , Rabbi Lawrence ; My People’s Passover Haggadah: 

Traditional Texts, Modern Commentaries, Volume 1, 2008.

2.	 https://webcache.googleusercontent.com/search?q=cache:4129nEDj

OBcJ:https://tafsir.net/paper/4/frdyt-alqr-aan-al-lytwrjy-fy-ad-drs-al-

astshraqy-al-m-asr+&cd=1&hl=ar&ct=clnk.

3.	 https://www.jewishencyclopedia.com/articles/10806-midrash-

haggadah

4.	 Tabory, Joseph; The JPS Commentary on the Haggadah: Historical 

Introduction, Translation, and Commentary. Jewish Publication 

Society, (2008).

5.	 Telling The Story - A Passover Haggadah Explained; by Barry Louis 

Polisar Illustrations, by Sierra Hannah Polisar Typography and design 

by Chris Abshire, Copyright, 2006.

6.	 Telushkin, Rabbi Joseph; Jewish Literacy, (2001).

7.	 איסטערן חנוך".770  לעניני  הוצאת,„מרכז  פּסח  של   הגדה 
 פּאַרקוויי ברוקלין, נ.י. שנת חמשת אלפים שבע מאות שבעים
.;ותשע לבריאה





�ا؛ مصادر تعليمه محمد نبيًّ
نسرين شاكر الحكيم]]]

الملخّص

يمثلّ الوحي العلاقة التي تربط الأرض )النبي( بالسّماء )الله تعالى(، وهو بذلك 

يعتبر الأساس الذي تستند إليه النبوات في أحكامها والرسالات في تشريعاتها، حيث 

إنّ الوحي يمثلّ المصدر الرئيس الذي يستقي منه النبيّ جملة التشريعات والأحكام 

والأوامر الإلهيّة التي يقوم بإبلاغها للناس. عمل المقال على دراسة مصادر تعليم 

النبيّ في كتاب تاريخ القرآن لمؤلفه تيودور نولدكه، ونقد تلك الدراسة وتحليلها 

من الناحية العلميّة والنفسيّة والتاريخيّة، قامت الدّعوى الرئيسة في هذا الفصل 

من الكتاب على إنكار الوحي بالنّسبة للنبي وتفسير ذلك بالصوت الداخلي أو ما 

يسمّى اليوم بالتجربة الدينيّة التي عاش من خلالها النّبيّ أحاسيس مختلفة قد كان 

هدفه منها إنقاذ المجتمع الجاهلي والعمل على نجاته مما كان يعاني. وقد كانت 

اليهوديةّ والمسيحيّة، بل حتى  وسيلته في ذلك الأحكام السابقة عليه من الأديان 

إنهّ استفاد من تقاليد وأعراف العرب الجاهلي في دينه الذي أتى به حسبما يرى 

نولكه في تحليله. وقد تصدّى المقال للتفكيك بين تلك الآراء وتحليلها والردّ عليها، 

والتحّقيق في ذلك كان ضمن محاور ثلاث هي: تحليل ماهيّة النبوة والوحي عند 

الإقناع  وأساليب  آرائه،  نولدكه في دعم  اعتمدها  التي  الجوانب  ونقدها،  نولدكه 

العامة التي انتهجها نولكه في تحقيقه والردّ على ذلك وتحليله من خلال المعطيات 

القرآنيّة والعلميّة والنفسيّة والتاريخيّة بواسطة المصادر المعتبرة في هذه المجالات.

الكلمات المفتاحيّة

النبي، مصادر تعليمه، تاريخ القرآن، تيودور نولدكه، الوحي، النبوة.

]]]- طالبة دكتوراه تفسير مقارن، مؤسّسة بنت الهدى للدراسات الإسلاميّة، جامعة المصطفى العالميةّ.



408

المقدّمة

أديانٍ  إلى  تقسّم  فالأديان على ذلك  الأصيلة،  الإسلاميّة  المفاهيم  أحد  الوحي  يعتبر 

وحيانيّة وغير وحيانيّة: الأديان الوحيانيّة أو السماوية هي التي تتصّل بالله تعالى عن 

طريق الوحي، والأديان غير الوحيانيّة أو غير السماويةّ هي ما لا نجد فيها إشارة أو كلامًا 

تعالى إلى خلقه  الله  نازل من  الكريم كتاب وحي  بالله تعالى]]]، والقرآن  الاتصّال  عن 

بواسطة النّبيّ، فقد انتقل إلى النّبيّ عن طريق الوحي وإلى الآخرين عن طريق الكلام 

وإلينا بواسطة النّصّ المكتوب]]]. فالوحي هو الوسيلة التي تربط النّبيّ بالله ومن خلاله 

به وتصديقه  اليقين  فإنّ  النّاس؛ وعلى ذلك  إلى  الإلهيّة ويوصلها  الأحكام  النّبيّ  يتلقّى 

التقّليل من  أنّ إنكاره أو  الله تعالى، كما  بالنّبيّ وبرسالته وبإخباره عن  يعتبر تصديقًا 

شأنه يوجب التشّكيك في صدق النّبيّ وانتسابه للساحة الإلهيّة، لذلك كان الوحي من 

الأمور الأساسيّة التي انتبه المستشرقون إلى أهميتها وخاضوا دراساتٍ عديدةً في بحثها 

كما سنعرف ذلك في دراستنا الحاليّة. 

الكريم، وخصوصًا في  للقرآن  بالنسبة  الاستشراقيّة  الدّراسات  به  تميّزت  الذي  الأمر 

القرون المتأخّرة هو سوء الظنّّ وكثرة التشّكيك فيه، فهي لا تفتأ تشكّك وتهاجم القرآن 

الكريم بين الفينة والأخرى وذلك نتيجة أمور عدّة يمكن إيجازها بـ:

فيما  كثيرةً  اعتقاداتٍ  للمستشرقين  أنّ  نجد  الكثيرة، حيث  المسبقة  الفروض  أوّلً:   

يتعلقّ بالتّاث الإسلامي وهي تسقط بشكل واع أو لا واع في كتاباتهم واستنتاجاتهم. 

ثانيًا: عدم الاستفادة من المصادر الأصيلة والمعتبرة، فهم يستندون إلى مصادر ضعيفة 

وغير مستندة في كتاباتهم. 

إلى  المستشرقين  استناد  ورغم  الحالات  بعض  في  حيث  الصّحيح  الفهم  عدم  ثالثًا: 

نقف  أن  فالمفروض  ذلك،  وعلى  جيدٍ]]].  بشكلٍ  يفهمونها  لا  فإنهّم  المعتبرة،  المصادر 

]]]- ينظر: علي رضا قائمي نيا، الوحي والافعال الكلامية، ص37.

]]]- ينظر: علي رضا قائمي نيا، تشريح النص، ص137.

]]]- ينظر: برويز آزادي- مجيد معارف، تحليل ونقد الدراسات القرآنية الاستشراقية، ص137-136.



409

؛ مصادر تعليمه
ً
محمد  نبيّا

للدراسات  بالنّسبة  المستشرقين واجتهاداتهم  الحذر والحيطة من جملة جهود  موقف 

القرآنيّة، فهم يعملون على إخضاع النّصّ القرآنّي غالباً إلى مناهج وطرائق واستنتاجات 

قد تكون بعيدةً عن الفهم القرآني الأصيل، لا سيما في مجالي التفّسير والترجمة، فالتفسير 

مهما كان دقيقًا، قد لا يتوافر منه المراد في اللغات الأخرى كما يتوافر في اللغة العربية، 

التي  الجماليّة  والأساليب  البلاغيّة  الأصول  تشذّ عن  فقد  كانت حرفيّة  والترجمة مهما 

جاء بها القرآن الكريم]]]. ومن بين الأمور التي اهتمّت بها الدّراسات الاستشراقيّة هو 

ا، لكن هذا الاهتمام كان خاضعًا لدوافع ودواعٍ  مبحث الوحي، فقد أولته اهتمامًا خاصًّ

خاصّة جعلت منهم يتأرجحون في تحليله بين معانٍ ونظرياتٍ مختلفةٍ، فقد كان هذا 

المبحث ملفوفاً بالإبهام وعدم الوضوح، فإنّ ما يذهب إليه بعض المستشرقين من أنّ 

ظاهرة الوحي، قد يقصد بها المكاشفة، وقد يعبر عنها الإلهام المطلق تارة، أو بالوحي 

النفسي تارة أخرى، دون تحديد أو بيان مميّز، لا يتوافق والدّراسة الموضوعيّة لظاهرة 

الوحي، الذين اعتبروه نوعًا من الإلهام النفسي. إنّ كلمة الإلهام ليست ذات دلالةٍ نفسيّةٍ 

محدّدةٍ، مع أنهّا مستخدمةٌ عمومًا لكي ترجع معنى الوحي إلى ميدان علم النفس. إنّ 

الوحي النّفسّي يدور حول معرفة مباشرة لموضوع قابل للتفكير، والوحي الإلهي يجب 

أن يأخذ معنى المعرفة التلقائيّة والمطلقة لموضوع لا يتعلقّ بالتفّكير، بل هو غير قابلٍ 

للتفكير]]]. وعلى ذلك فالنّظريات التي تطرح بالنسبة لتحليل الوحي هي مختلفة بين 

اعتباره صوتاً داخليًّا أو إلهامًا أو نداءً إلهيًّا.

الوصفي  الأسلوب  نولكه، وفق  تيودور  كتاب  النّبيّ في  تعليم  المقال مصادر  بحث 

التحّليلّي، ضمن مباحث ثلاثة هي:

المبحث الأوّل: تحليل ماهيّة النبوة والوحي عند نولدكه ونقدها.

المبحث الثاني: الجوانب التي اعتمدها نولدكه في دعم آرائه.

المبحث الثالث: أساليب الإقناع العامة عند نولدكه.

]]]- ينظر: محمد حسين الصغير، المستشرقون والدّراسات القرآنيّة، ص18.

]]]- م.ن، ص41.



410

أوّلً: تحليل ماهية النبوة والوحي عند نولدكه ونقدها

يبدو اعتقاد الجنبة الإنسانيّة في النبوّة واضحًا جليًّا عند نولدكه، وهو يعرفّ جوهر 

النبوّة بأنهّ يقوم على تشبّع روح النّبيّ من فكرةٍ دينيّةٍ ما، تسيطر عليه أخيراً، فيتراءى 

له أنهّ مدفوعٌ ليبلغّ من حوله من النّاس تلك الفكرة على أنهّا حقيقةٌ آتيةٌ من الله]]]، 

فالنبوّة تحصل وبحسب ما يراها نولدكه نتيجة:

1. سلسلة ومجموعة من الأفكار الدينيّة التي تتوارد بكثرةٍ في ذهن النبي من 

الديانات السابقة.

2. تغلب هذه الأفكار ونتيجة تأثير قوة الخيال والغرائز والأحاسيس الداخليّة 

على النبي.

3. في النتيجة يتخيّل النّبيّ تلك الأفكار في منامه بأنهّا قوّةٌ وإلهامٌ إلهيّ يدفعه 

لتبليغ هذه الأحكام؛ لايجاد تحوّلٍ اجتماعيٍّ في المجتمع. 

وعلى ذلك يمكننا معرفة الأصول والمبادئ التي يعتقد نولدكه بأنّ النبوة تقوم 

عليها: 

1. تأثير الديانات السابقة على النبي في أفكاره وتصوراته.

2. تنامي قوة الخيال لدى النبي ليرتبط بعالم الإلهام والرؤيا.

3. تنمية قوّة الخيال يحصل عن طريق الأحاسيس والغرائز.

4. الاندفاع نحو التغيير الاجتماعي.

وعلى ذلك، فالنّبوّة وحسب اعتقاد نولدكه هي حصيلة لتمازج التاريخ المتمثلّ 

المنشودة في المجتمعات.  التغيير  المتمثلّ برحلة  السّابقة والاجتماع  بتراث الأديان 

وسنشرع بحوله تعالى في مناقشة الأصول التي يعتمدها نولدكه في تقريره لتعريف 

النبوة.

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص3.



411

؛ مصادر تعليمه
ً
محمد  نبيّا

1. الجانب الأول: التأثرّ بالديانات السابقة )البعد التاريخي(

سبقته،  التي  الديانات  من  وأحكامه  تعاليمه  في  أفاد  قد  الكريم  القرآن  أنّ  يعتبر 

وعلى ذلك فالقرآن الكريم كتاب قد تطوّر عمّ سبقه من ديانات، فهو نسخةٌ مطوّرةٌ 

ومتكاملةٌ لها، فهو يعتقد باقتباس القرآن الكريم منها، وهذا ينطوي على اتهّام القرآن 

وَلَقَدْ  الجاهليّة  المسيحيّة واليهوديةّ والثقافة  للدين  السّابقة  التعّاليم  بالاقتباس من 

عْجَمٌِّ وَهَـذَا لسَِانٌ 
َ
أ ِي يلُحِْدُونَ إلَِهِْ  مَا يُعَلّمُِهُ بشٌََ لّسَِانُ الَّ هُمْ يَقُولوُنَ إنَِّ نَّ

َ
نَعْلَمُ أ

والمسيحيين  اليهود  عن  مأخوذة  تعاليم محمد  أهمّ  »أنّ  يعتقد  فهو   ،[[[بيٌِن مُّ عَرَبٌِّ 
الغرباء،  من  تسلمه  ما  وحدته  في  طويلً  حمل  محمدًا  عقله...إنّ  عن  نابعة  وليست 

الداخلي  الصوت  أجبره  فكره حتى  أعاد صياغته بحسب  ثم  وتفكيره،  يتفاعل  وجعله 

الحازم على أن يبرز لبني قومه رغم الخطر والسخرية اللذين تعرض لهما ليدعوهم إلى 

الإيمان«]]]. فها هي الأحكام السابقة للمسيحيّة واليهوديةّ والجاهليّة تتفاعل مع بعضها 

في ذهن النّبيّ الذي اعتزل الناس وقام يتأمّل وحيدًا في الغار ليأتي بأحكامٍ متطوّرةٍ عنها 

يدعو الناس من خلالها إلى الإيمان بالله تعالى. وهناك مجموعة من الإشكالات الواردة 

على هذه النظريةّ )نظرية الاقتباس( هي:

أ. إنّ النّماذج التي يستدل بها نولدكه لإثبات التشّابه بين تعاليم القرآن والأحكام 

السابقة )مثل الدعوة إلى كلمة التوحيد والايمان بالله تعالى( هي أمورٌ كليّةٌ قد تكون 

موجودةً بين كثير من الديانات حتى غير التوحيديةّ منها، كالاعتقاد بالله والايمان بالأنبياء 

السليم  العقل  وجودها  يتفّق على  التي  الفطريةّ  الأمور  من جملة  عدّها  حتى يمكن 

ليستأدوهم  أنبياءه  إليهم  »وواتر  السلام(:  )عليه  علي  الامام  يقول  الخالصة،  والفطرة 

دفائن  لهم  ويثيروا  بالتبليغ،  نعمته، ويحتجوا عليهم  ميثاق فطرته، ويذكروهم منسي 

العقول«]]]. وعن الإمام الصادق عليه السلام: إنَِّ اللهّ عزّ وجل خَلقََ النَّاسَ كُلَّهُم عَلَ 

اللهّ  بعََثَ  ثمَُّ  بِجُحُودٍ،  بِشَيعَةٍ، ولا كُفرا  إِيمانا  يعَرفِوُنَ  عَليَها، لا  الَّتي فطَرَهَُم  الفِطرةَِ 

]]]- سورة النحل، الآية 103.

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، م.س، ص4.

]]]- نهج البلاغة، الخطبة 1.



412

الرُّسُلَ تدَعو العِبادَ إِلَ الِإيمانِ بِهِ؛ فِمِنهمُ مَن هَدَى اللهّ، ومِنهُم مَن لمَ يهَدِهِ اللهّ«]]]. 

للتغير  سبيل  لا  التي  التكوينيّة  الفطرة  على  مبنيٌّ  لأنهّ  يتبدّل؛  ولا  يتغيّ  لا  أمرٌ  هذا 

والتبدّل إليها، فلا يختلف بحسب الأحوال والأزمان بأن يدعو إلى السعادة الإنسانيّة في 

حال دون حال أو في زمان دون زمان، ولا بحسب الأجزاء بأن يزاحم بعض أحكام الدين 

الحنيف بعضه الآخر بتناقضٍ أو تضادٍ أو أيّ شيءٍ آخر يؤدّي إلى إبطال بعضها بعضا«]]].

العبريةّ  يعرف  كان  محمدًا  أنّ  بدّ  »لا  هو   ، مهًّم أصلا  يفترض  القول  هذا  إنّ  ب. 

والسريانيّة واليونانيّة، ولا بد أنهّ كان لديه مكتبة عظيمة اشتملت على نصوص التلمود 

والأناجيل المسيحيّة ومختلف كتب الصلوات وقرارات مجامع الكنيسة، وكذلك بعض 

أعمال الأدباء اليونانيين وكتب مختلف الكنائس والمذاهب المسيحيّة، وهذا كلام شاذ لا 

برهان عليه«]]].  

ت. التأثرّ الذي يقول به نولدكه باعتقادات الأديان السابقة أو الثقافة الجاهليّة، هو 

أمرٌ لا يتوافق والنقول التاريخيّة التي تؤيدّ كون النبي كان على الديانة الابراهيمية 

الحنيفية، فهو لم يكن على واحدة منها حتى يكون قد أخذ عنها وطورها، قال تعالى: 

مِنَ  وَمَا كاَنَ  حَنِيفاً  إِبْرَاهِيمَ  لَّةَ  مِّ قِيَماً  دِيناً  سْتَقِيمٍ  مُّ إِلَ صَِاطٍ  هَدَانِ رَبِّ  إنَِّنِي  قُلْ 

الْمُشْكِِيَن]]]، »اللهّ جل ثناؤه قد هداه بالفطرة الصافية، والعقل السليم، والوحي من 

عنده إلى السبيل الذي يبتعد به عن الباطل، ويوصله إلى الحقّ دِينًا وقِيَماً مِلَّةَ إِبرْاٰهِيمَ 

حَنِيفاً: الملة هي الدين، والحنيف من ترك الأديان الباطلة، واتبع دين الحق، والمعنى أنّ 

الصّاط الذي هدى اللهّ به رسوله محمدًا هو دين إبراهيم خليل الرحمن الذي يعظمه 

أهل الأديان جميعًا ومٰا كٰانَ مِنَ الَمُْشْكِيَِن بل من أعدى أعداء الشرك وأهله«]]].

ث. إنّ السّبب وراء التشّابه بين الأديان السابقة وتشريعات وأحكام القرآن الكريم 

]]]- محمد بن يعقوب الكليني، الكافي، ج1، ص417.

]]]- العلامة الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ج7، ص248.

]]]- عبد الرحمن البدوي، دفاع عن القرآن ضد منتقديه، ص24.

]]]- سورة الأنعام، الآية 161.

]]]- محمد جواد مغنية، تفسير الكاشف، ج3، ص292.



413

؛ مصادر تعليمه
ً
محمد  نبيّا

هو كونها من مصدر واحد، فهي تنبع من عيٍن واحدةٍ وتنتمي إلى مصدر واحد«، فإنّ 

الجميع ترتضع من ثدي التوحيد الذي يعدّلها أحسن تعديل، كما أنّ القوى البدنيّة إذا 

تنافت أو أراد بعضها أن يطغى على بعض فإنّ هناك حاكمً مدبراً يدبرّ كًّل على حسب 

ما له من الوزن والتأثير في تقويم الحياة الإنسانيّة. ولا بحسب الأشخاص، فإنّ المهتدين 

بهذه الهداية القيّمة الفطريةّ لا يختلف مسيرهم، ولا يدعو آخرهم إلّ إلى ما دعا إليه 

أوّلهم وإن اختلفت دعوتهم بالإجمال والتفصيل بحسب اختلاف أعصار الإنسانيّة تكاملً 

ورقيًا«]]].

الجاهليّة  للثقافة  تعود  التي  الأمور  بعض  مع  القرآن  باشتراك  يتعلقّ  فيما  أمّا  ج. 

، وقد أخذها القرآن عنهم، بل لأنّ تلك  وإقراره لها، فهو ليس لأنهّا ذات مصدرٍ جاهليٍّ

الأحكام والأمور تعود إلى أصل واحد؛ فهي ترتبط برسالات الأنبياء كالحج مثلا، فهو يعود 

إلى الديانة الإبراهيميّة، كما أنّ القرآن الكريم قد خالف في كثير من الآيات تلك الثقافة 

الربا]]]،  تحريم  المحرمات]]]،  لبعض  أكلهم  تحريم  قبيل:  من  أحكامها،  لها  يرتضِ  ولم 

تحريم الصيد في الحرم المكي]]] وكثير من الأحكام الأخرى.

ح. قد يكون الغرض من إدراج نولدكه نبوّة النبي الخاتم استمرارًا للنبوات المسيحيّة 

واليهوديةّ السابقة لأجل بيان دوام الخط الحضاري الواصل بينها، والذي قد يكون إحدى 

بها  والتغرير  الشعوب  إليها في خداع  يستند  التي  المحكمة،  العالمي  الاستعمار  دعائم 

والاستحواذ على ممتلكاتها.

2. الجانب الثاني: الوحي وقوّة الخيال

من الأمور التي يستند إليها نولدكه في تحليله للنبوّة، هي قوله باعتماد النّبيّ على 

قوّة  طريق  عن  الأنبياء  إلى  يصل  الوحي  بأنّ  يعتقد  فهو  المنام،  رؤية  أو  التخّيلّ  قوّة 

عن  تحصل  التنمية  وهذه  السابقين،  الأنبياء  من  السابقة  للأفكار  تنمية  فهو  الخيال، 

]]]- العلامة الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ج7، ص248.

]]]- سورة البقرة، الآية 173. 

]]]- سورة البقرة، الآية 275.

]]]- سورة المائدة، الآية 95.



414

طريق قوّة الخيال، ويقول في ذلك: »إنّ محمدًا حمل طويلً في وحدته ما تسلمه من 

أخيراً  أجبره  حتى  فكره،  بحسب  صياغته  أعاد  ثم  وتفكيره،  يتفاعل  وجعله  الغرباء، 

الصوت الداخلي الحازم على أن يبرز لبني قومه رغم الخطر والسخرية اللذين تعرض 

لهما، ليدعوهم إلى الإيمان«]]].

والذي اعتمده نولدكه في إدّعاءه المذكور أمور: 

- الجانب التأريخي في نبوة النبي، وهو ما يعبر عنه بـ«ما تسلمه من الغرباء« 

وهو ما ثبت بطلانه من خلال بحثنا في الجانب الأوّل.

- جانب الخيال وتفاعل المعطيات السابقة مع قوة الخيال لدى النبي »وجعله 

يتفاعل وتفكيره«، وهو يستند كما هو واضح إلى أمرين:

الأول: وهو انتفاء الموضوع الذي يتفاعل مع تفكير النبي حيث أبطلنا كونه يعتمد 

على من سبقه من انبياء.

الثاني: كيف يمكن لقوّة الخيال أن تأتي بنصّ أو وحي لم يعُهد من قبل، خالف فيه 

شعر العرب ونثرهم فضلا عن كتب الأنبياء السابقين. 

وماهيّة  للوحي  تعريفه  إلى  يعود  الشكل  بهذا  للوحي  نولدكه  تحليل  في  والسبب 

الوحي التي يقول بها، فسنطلع على ماهية الوحي في مباحث الفلسفة الغربيّة، وكيف 

الدينيّة؟  التجربة  الدينيّة؟ ونتعرفّ على ماهيّة  للتجربة  الوحي عندهم معادلً  أصبح 

فنولدكه يرى الوحي معادلً لتجربةٍ دينيّةٍ يمرّ بها النبي وليس أمراً متصّلً بالله تعالى 

ينزله إلى أنبياءه.

التجربة الدينية: لقد ظهر مفهوم التجربة الدينيّة مع فريدريك شلايرماخر]]]، فهو 

ن كتابه »حول الدين« تعريف التجربة  أوّل من تناول مصطلح »الشعور الديني«، وضمَّ

الدينيّة التي كان يقصد بها: الشعور بالاعتماد على وجود مطلق وحقيقة مطلقة، وهو 

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص4.

[2]- Friedrich Schleiermacher.



415

؛ مصادر تعليمه
ً
محمد  نبيّا

يعتقد بانتمائها إلى الجانب الشّعوري للإنسان، فليست من سنخ العلم والمعرفة، فهي 

تمنح الإنسان شعورًا روحانيًّا ذا درجات، وأعلى درجاته تتمثل بـ »الوحي«]]]. إنّ طرح 

تغييراتٍ وتحوّلاتٍ عميقةٍ في  أسفر عن  المسيحي  اللاهوت  الدينيّة في  التجربة  مفهوم 

وهي  »التأثر«،  بـ  المصحوبة  المواجهة  على  للدلالة  استخدم  حيث  الدينيّة؛  المباحث 

انفعالً روحيًّا يحدث  تتضمّن  الدينيّة  فالتجربة  الخاص،  الانفعال  تعبيٌر عن حالةٍ من 

للأشخاص حينما يشعرون بارتباطهم بأمرٍ مقدّسٍ ومتعالٍ، وهي تمتزج بالمفاهيم الدينيّة 

والمعتقدات امتزاجًا كاملً]]].

 لقد تبلورت هذه النظريةّ في اللّهوت الليبرالي، فالوحي عند اللاهوتيين الليبراليين 

نوع من التجربة الدينيّة]]]، والوحي للنبي وفقًا لهذه النظريةّ هو عبارة عن تفسير وفهم 

الوحي  يتلق  بالله تعالى، فهو لم  ارتباطه  نتيجة  التي يعيشها  الشعورية  النبي والحالة 

على هيئة كلام؛ لأنّ تجربته ليست تجربةً كلاميّةً، بل هي حالة شعوريةّ يقوم بتفسيرها 

للناس حسب لغاتهم]]]. فالتجربة الدينيّة وفقًا لذلك تتميزّ بمجموعةٍ من الخصائص: 

. ـ اشتمالها على انفعالٍ معنويٍّ وروحيٍّ

، ولا علاقة لها بالمنطق والعقل. ـ حدوثها بشكلٍ عمليٍّ وواقعيٍّ

ـ تعتمد على ذات الفرد ولا تنتقل إلى الغير )فهي ذات طابع شخصي(]]].

ولهذا تعدّدت النظريات التي تتعلقّ بالوحي، والتي تعتبر الوحي أمراً بشريًّا، والنبي 

هو فاعل الوحي، فالوحي نتيجة ذلك ليس إلّ عملً إنسانيًّا، وأهم هذه النظريات]]]:

- الوحي نارٌ باطنيّةٌ: يعتقد بعض الباحثين، والذين يرون الوحي فعاليّة بشريةّ، 

]]]- لانا قطان- فطمير شيخو، مفهوم التجربة الدينية من المنظرين الغربي والإسلامي: جيفري لانغ أنموذجًا، ص131.

]]]- ينظر: علي رضا قائمي نيا، الوحي ليس تجربةً دينيّة، ص51-48.

]]]- م.ن، ص40.

]]]- م.ن، ص48.

]]]- م.ن، ص50.

]]]- ينظر: حامد حسينيان، ترجمان وحي، ص169-166.



416

نتيجة  فهو  النّبيّ،  وعي  لا  في  الموجودة  الباطنيّة  بالنار  شبيه  شيء  الوحي  بأنّ 

أمثال  عند  نجد ذلك  تعالى،  بالله  بارتباطه  يعتقد  الناس  لهداية  الشّديد  اشتياقه 

)درمنجام وكارن ارمسترانج(، فالنّبيّ مثل الشاعر الذي لديه طاقة داخلية، وهو 

يقوم بالاستفادة منها في خلق المعاني المختلفة ويعتقد أنهّا من الله تعالى.

- النّبوغ وفكر الإصلاح: ترى هذه النظريةّ أنّ الوحي هو نتيجة نبوغ وإبداع 

الساحة  ونوابغ  أذكياء  هم  فالأنبياء  أوضاعه،  وتغيير  المجتمع  لإصلاح  النّبيّ 

الاجتماعيّة الذين سعوا لبناء المدينة الفاضلة.

- التجربة الدينيّة: وهو ما تحدّثنا عنه سابقًا، وقلنا إنهّ مفهوم تمثلّ في جهود 

شلايرماخر التي سعت للحفاظ على ما تبقّى من تراث المسيحيّة بعد عصر النّهضة 

والتنوير الذي جعل الفكر المسيحي تحت السؤال والبحث، فكان مفهوم التجربة 

الدينيّة هو الحلّ للخروج من مأزق التناقضات والإشكالات العديدة التي طالت 

المعتقد المسيحي آنذاك. 

إنسانيًّا لأجل  نتاجًا  الوحي  رأت  التي  الفكرة  قامت  التّاث  هذا  أساس  وعلى 

إصلاح المجتمع وتغييره اعتمادًا على التراث الديني السابق له كما يعتقد نولدكه 

بذلك، وهو يرى تجلي الوحي من خلال الخيال وهو ما يحصل عن طريق الأحاسيس 

والغرائز. وهذا يدفعنا لتناول الجانب الثالث في تحليله للنبوة، وهو تفاعل الخيال 

مع الأحاسيس والغرائز.

3. الجانب الثالث: تنمية قوّة الخيال عن طريق الأحاسيس والغرائز

وهو ما يعبّ عنه نولدكه حين تعريفه بخلوة النبي وتفاعل أفكاره مع ما أخذه عن 

الخطر  لبني قومه رغم  الحازم على أن يبرز  الداخلي  الصوت  بـ »حتى أجبره  الغرباء، 

والسخرية اللذين تعرض لهما ليدعوهم إلى الإيمان....فإذا كانت النبوّة بالإجمال تصدر 

من المخيّلة المنفعلة وموحيات الشّعور المباشرة أكثر مما تصدر من العقل النظري...لهذا 

السبب اعتبر ما حركّ نفسه أمراً موحى به، منزلً من السماء، ولم يختفِ اعتقاده اطلاقاً، 



417

؛ مصادر تعليمه
ً
محمد  نبيّا

بل اتبع الغريزة التي كانت تدفع به تارة إلى هنا وطورًا إلى هناك؛ ذلك أنهّ اعتبر هذه 

الغريزة صوت الله الذي أتاه«]]].

فالوحي هو صوتٌ غريزيٌّ نتيجة انفعال النّبيّ بالأحكام السابقة للشرائع السماويةّ 

على  والانقلاب  للإصلاح  داعياً  الغريزي  الصوت  هذا  كان  أخرى  جهةٍ  ومن  جهة،  من 

الأنبياء  عند  والأحاسيس  الغرائز  كتابه على جانبي  نولكه في  يؤكّد  الموجودة.  الأوضاع 

وتظهر  النوم،  عند  وأشد  أكثر  فعاليتها  تكون  الخيال  وقوّة  الخيال،  بقوّة  واتصّالها 

الرؤى ويعمل الأنبياء عن طريق إحساساتهم بكشف رؤياهم وتفسيرها. وكلا  بشكل 

طريق  عن  تحصل  مكاشفة  كونه  أو  النّبيّ  رؤى  ترجمان  هو  الوحي  بأنّ  الاعتقادين 

الغرائز والأحاسيس، هما اعتقادان باطلان؛ لأسباب، هي:

أ. من المؤكّد أنّ ارتباط النّبيّ لا علاقة له لما يراه الأنبياء في عالم الرؤيا وقوّة 

تخيلّهم، فحقيقة الوحي تعتمد إنزال الحقائق الدينيّة إلى عوالم الوجود، سواء أكان 

يكون عن طريقٍ بشريٍّ غير  الأمر  الدنيا، وهذا  عالم  أم  اليقظة  أم  المنام  ذلك في 

، وهذا ما يكون إثباته عن طريق العقل والنقل، وإثبات عصمة الأنبياء وعدم  عاديٍّ

كذبهم وصحّة ما يقولون.

ب. كيف يمكن للوحي الإلهيّ بهذه المعان العظيمة -التي أذهلت العرب وأعجزتهم 

ونالت من عظمتهم- أن يكون حاصل رؤيا وخيال للنبي، فأين الخيال والرؤيا من هذا 

الإعجاز الإلهي، فنحن والنّصّ الإلهي لا نواجه مجموعةً من الكلمات التي يمكن أن يكون 

النّبيّ قد تخيلّها أو رآها في منامه، فالإنسان عندما يتخيّل أمورًا، فإنهّ يحلقّ في خياله بين 

أمورٍ مختلفةٍ قد لا يوجد بينها ترابطٌ إلّ من باب تداعي المعاني، فكيف ينسجم هذا 

المعنى والنص الإلهي الذي فاق من قبله وأعجز من جاء بعده.

ت. الظاهر تأثر نولدكه بأفكار معاصره زيجموند فرويد عالم النفس الشهير، والذي 

أقدم وأقوى  الدين من  يرى  الدينيّة، وكان  المباحث  وتأمّلات حول  له دراسات  كانت 

مثل  الطبيعيّة،  قبال ظواهر  الدفاع في  نوع من  عبارة عن  كان  الذي  البشريةّ  الأميال 

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص5-3.



418

بأنّ  يعتقد  فرويد  كان  وبذلك  وغيره]]]،  والموت  والأمراض  والأعاصير  والسيول  الزلازل 

الدين هو نتيجة الوهم البشري، فللغرائز والوهم والخيال دورٌ مهمٌّ في اتجّاهه الدينيّ 

وعدم إشباع هذه الجوانب من شأنه أن يقود الإنسان نحو الخيال والتوهم]]]، واختلاف 

أنّ  البشر في حين  نتيجة وهم  الدين  كلّ  يرى  فرويد  أنّ  في  يكون  فرويد  نولدكه عن 

نولدكه يرى النبوّة فقط كذلك.

لعالم  امتدادًا  الوحي  يرى  الذي  الإسلامي  بالاعتقاد  النظريةّ  هذه  اصطدام  ث. 

الغيب، فالوحي في نظر الإسلام هو ما كان عن طريق الرسول أو الإلقاء الباطني أو رفع 

الحجاب]]]، ورفع الحجاب يكون بدون أيّ واسطة في البين. والقرآن الكريم صريح في 

بيان ارتباط الوحي بالله تعالى وكونه نازلً عنه.

، وهي  ج. عدم انسجام ما يقوله نولدكه والفكر العقلي السليم، فالنّبوّة أمر ضروريُّ

لطفٌ إلهيٌّ بالبشر، والوحي بهذا المعنى ارتباط للنبي بالله تعالى وليس لعاقل بعد أن 

لرؤى  تفسيره  أو  أوهامه  أو  النّبيّ  تخيلّات  بأنهّا  يقول  أن  النّبيّ ومعجزاته  آيات  يرى 

رآها، فالإسلام يرى النّبيّ معصومًا لا يمكن أن يعرض عليه السهو والخطأ في كلّ مراحل 

الوحي والتبليغ]]]. 

4. الجانب الرابع: دافع التغيير الاجتماعي

»فغالبا ما استخدم سلطة القرآن، ليفرض أمورًا لا علاقة لها بالدين، لكن من العدل 

ألّ نتجاهل من جهة أن الدين ونظام المجتمع في ذلك الحين كانا وثيقي الارتباط، وأنّ 

إلى  اليوميّة  الحياة  من شأن  العموم  يرفع على  إنّا  إنسانيّة  الأمور  أكثر  إلى  الله  إنزال 

مستوى إلهيّ من مستوى آخر«]]].

]]]- جان هيك، فلسفة الدين، ص78-77.

]]]- ينظر: زيجموند فرويد، نظرية التحليل النفس، ص74.

]]]- سورة الشورى، الآية  51وَمَا كاَنَ لبَِشٍَ أنَ يكَُلِّمَهُ اللَّهُ إلَِّ وَحْياً أوَْ مِن وَرَاء حِجَابٍ أوَْ يرُسِْلَ رسَُولًا فيَوُحِيَ بِإِذْنهِِ مَا يشََاءُ 

.ٌإنَِّهُ عَلٌِّ حَكِيم

]]]- ينظر: عبد الرحمن البدوي، دفاع عن القرآن ضد منتقديه، ص49.

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص6. 



419

؛ مصادر تعليمه
ً
محمد  نبيّا

الخطر  رغم  قومه  لبني  يبرز  أن  على  الحازم  الداخلي  الصوت  أخيراً  أجبره  »حتى 

والسخرية اللذين تعرضّ لهما، ليدعوهم إلى الإيمان«]]].

نولدكه  يسمّيه  كما  الداخلي  الصوت  ويتجّه  الاجتماع،  جانب  الدّعوة  تأخذ  هنا 

بالصوت الداخلي، هذا النّوع من الرؤية يعكس الاعتقاد بكون النبوّة حاصلً اجتماعيًّا 

اجتماعيًّا،  نبوغًا  سوى  ليست  النظريةّ  هذه  وفق  فالنبوّة  المجتمع،  تطوّرات  ونتيجة 

المجتمع  في  مهمّةٍ  تغييراتٍ  إحداث  على  يعملون  اجتماعيون  مصلحون  هم  فالأنبياء 

بحيث يمكننا دعوتهم بصنّاع المجتمع، والوحي وفق هذا النّظر يكون نبوغًا فكريًّا يهدف 

إلى بناء مجتمع صالح]]]. ويرد على ذلك:

- هذا الرأي يقويّ من اعتقاد نولدكه بأنّ الوحي ليس إلهيًّا.

إذا  لغيرهم  يمكن  بشريون  نوابغ  بجعلهم  الأنبياء  عن  الإلهيّ  اللباس  نزع   -

الاعتقاد  مع  يتعارض  وهذا  إليه،  وصلوا  ما  إلى  يصلوا  أن  النبوغ  ذلك  لهم  توفرّ 

الحقّ القاطع بإلهيّة الأحكام النبويةّ وصحّة ارتباطها بالله تعالى، وما ذلك الإصلاح 

الاجتماعيّ سوى مظهر من مظاهر أصالتها وارتباطها بالله تعالى.

- إنّ دافع التغّيير الاجتماعيّ موجودٌ عند كثير من رجالات الإصلاح عبر التاريخ، 

ولكن هل دفع ذلك بهم إلى ادّعاء النبوّة والقول بأنهّم أنبياء من قبل الله تعالى، 

إضافة لذلك لا نجد في تلك الثورات التي قامت لإصلاح المجتمع ذلك الانتشار بين 

الواحد، فالدّعوة إلى إصلاح المجتمع  الواحدة إلى الاله  البلدان المختلفة والدعوة 

مًا لنبوّة النبي، فالنبوّة أمر وشأن إلهيّ  والرغبة في ذلك لا يمكن لها أن تكون مقوِّ

يختصّ به الله تعالى من اصطفى من أوليائه.

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص4.

]]]- ينظر: مجيد ابادي ومجيد كوبائي، التجربة الدينية والوحي النبوي، ص33.



420

ثانيًا: الجوانب التي اعتمدها نولدكه في دعم آرائه

1. الجانب النفسي

 لا يخفى التأثرّ الواضح لنولدكه بمعاصره عالم النفس المعروف زيجموند فرويد في 

النفسي]]] )كالإنكار والتبرير والإزاحة مثلً(  الدفاع  تارة مما يسميه أساليب  الاستفادة 

والتي يعتبرها ضرورة حياتيّة لاستقرار الشخص وتوازنه النفسي، وتارة يعتمد طريقته في 

تحليل شخصيّة النبيّ، وتارة نجده قد اعتمد كثيراً في إقناع مخاطبي كتابه على تحريك 

مشاعرهم وإقناعهم بما يريد بواسطة أساليب نفسيّة متنوّعة، حيث نجد نولدكه في هذا 

الجانب قد استعمل:

أ. أساليب الدفاع النفسي: هناك آليات اعتمدها نولدكه في دفاعه عمّ يريد إثباته، 

رغم ادّعائه طبعًا الحياديةّ والموضوعيّة في البحث العلمي! ومن أهم تلك الآليات والتي 

التي  الدفاعيّة  الآليات  إحدى  تعتبر  حيث  الإنكار]]]،  آلية  بحثه هي  مطاوي  في  تبدو 

نجد  والقلق]]]، حيث  الألم  له  يسبّب  أو مما  للفرار مما لا يحب،  الإنسان  يستخدمها 

تحقيق نولدكه حول مصادر تعليم النّبيّ مليء بالإنكار، وفضلً عن كون الإنكار هنا آليّة 

دفاعيّة يستخدمها لإخفاء مخاوفه إلّ أنهّا من جهة أخرى تعكس كون ما أتى به النّبيّ هو 

الحقّ الذي كان نوره يخيف نولدكه وأمثاله، وإنكاره هذا يتمثلّ في أمورٍ مهمّةٍ مختلفةٍ، 

منها إنكاره كون الوحي إلهيًّا، وأنّ ما عند النّبيّ من أحكام وتعاليم هي مما اقتبسه من 

اليهود والنصارى، »إنّ أهم تعاليم محمد مأخوذة من اليهود والمسيحيين وليست نابعة 

من عقله«]]]. وتسميته الوحي بالصوت الداخلي الذي أقضّ مضجع النبيّ، فجعله يبادر 

]]]- آليات الدفاع النفسي: مجموعة من الآليات اللاشعورية التي تسخرها لنا من أجل حماية الشخصية من القلق، وفي حالة 

استعمالها بإفراط يؤدي إلى تفاقم القلق والضعف المتزايد، ما يجعل الشخصية معرضة الضطرابات نفسية وجسدية مختلفة. 

)سامر جميل رضوان، الصحة النفسية، ص237(.

.Denial -[[[

]]]- ينظر: حامد عبد السلام زهران، الصحة النفسية والعلاج النفسي، ص43.

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص4.



421

؛ مصادر تعليمه
ً
محمد  نبيّا

إلى الدعوة وإنذار الناس »اعتبر ما حركّ نفسه أمراً موحى به، منزلً من السماء«]]]، وأنّ 

السور القرآنيّة التي جاء بها النّبيّ كانت نسيجًا انتظم في مخيّلته وأبدعه بهذا الشكل 

آخذًا به ممن سبقه«، وأنّ محمدًا أعلن عن سور، أعدّها بتفكير واعٍ وبواسطة استخدام 

قصصٍ من مصادر غريبةٍ ..، وكأنهّا وحيٌ حقيقيٌّ من الله تعالى«]]]. 

ومن الآليات النّفسيّة الأخرى التي يمكن ملاحظتها بوضوح هي آلية التبرير]]]، وهي 

أو  شخصيًّا  مقبولة  وأعذار  معقولة،  منطقيّة  بأسباب  وتعليله  الفاشل  السلوك  تفسير 

اجتماعيًّا، بحيث يدفع الفرد عن نفسه الاتهامات التي يمكن أن توجّه إليه]]]، يحتاج 

الحقائق  بتزييف  كقيامه  خاطئاً،  أمراً  يفعل  بأنهّ  يعلم  حينما  الآليّة  هذه  الإنسان 

وتشويهها، فيأتي بالأعذار والأسباب التي تخفي قباحة ما عمله، كقوله بأنّ أعظم كلمةً 

، ويقوم بذكر الأسباب في ذلك وهو  في الإسلام وهي )لا إله إلا الله( ذات أصلٍ يهوديٍّ

كثرة اليهود في أماكن عديدة من شبه الجزيرة العربية وتردّدهم على مكّة أو كون صلاة 

النبي وتهجّده ذات أصلٍ مسيحيٍّ أو كون الإسلام هو الصيغة المسيحية التي دخلت إلى 

بلاد العرب كلهّا]]]، وهو واضح البطلان في الاختلاف بين التعاليم المسيحيّة والعبادات 

التي يؤدونها وبين عبادة المسلمين ومناسكهم.

أمّا الإزاحة]]] التي تتمثلّ بإعادة معكوسة لما يمرّ به الفرد من مشاعر وانفعالات إلى 

موضوعات أو أشخاص ليسوا هم السبب فيها]]]، حيث نجد نولدكه من خلال عرضه 

المتقدّم يزيح ما ابتليت به الديانتين المسيحية واليهودية من تحريفٍ لأحكامها وحقائقها 

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص5.

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص6.

[3]- Rationalization.

]]]- ينظر: حامد عبد السلام زهران، الصحة النفسية والعلاج النفسي، ص42.

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص8.

[6]- Displacement.

]]]- ينظر: حامد عبد السلام زهران، الصحة النفسية والعلاج النفسي، ص44.



422

وبصعوبةٍ  البحث  يحاول  بحيث  الصفات،  بتلك  الإسلام  ووصم  الإسلاميّة  الديانة  نحو 

بالغةٍ عن وجوه الاشتراك بينها، وجعل المحرفّ من تلك الديانات مصدرًا لتعاليم الإسلام 

الحنيف بتعبيره: »إنّ الدين الجديد الذي قدّر له أن يهزّ العالم كلهّ، انصهر في وجدان 

محمد من مواد مختلفة]]]، وأنّ لهذا النور الإلهي أن يكون من تلك الديانات المحرفة.

ب. التحليل النفسي لشخصيّة النّبيّ: يحاول نولدكه في طيّات بحثه تحليل شخصيّة]]] 

النّبيّ خلال سيره في بيان مصادر تعليمه ودعم آرائه وما يرتضي من أقوال بواسطة الأبعاد 

الشخصيّة عند النبي، فنراه مثلا يقول: »إنّ روح محمد كان يشوبه نقصان كبيران يؤثرّان 

على سموّه، فإذا كانت النبوة بالإجمال تصدر من المخيّلة المنفعلة وموحيات الشعور 

المباشرة، أكثر مما تصدر من العقل النظري، فإنّ محمدًا كان يفتقر إلى هذا بشكلٍ خاصٍ، 

ففيما كان يتمتعّ بذكاءٍ عمليٍّ كبير لم يكن له من دونه أن ينتصر على كلّ أعدائه، أعوزته 

أمراً  نفسه  ما حركّ  اعتبر  السبب  لهذا  تام،  شبه  إعوازاً  المنطقيّ  التجريد  القدرة على 

موحى به، منزلً من السماء، ولم يختبر اعتقاده اطلاقاً، بل اتبّع الغريزة التي كانت تدفع 

به تارة إلى هنا وطورًا إلى هناك؛ ذلك أنهّ اعتبر هذه الغريزة صوت الله الذي اتاه«]]]، 

أنهّا مزيجٌ من بعُدين: عملي، ونظري. ويراه لم  النبي على  هنا يحللّ نولدكه شخصيّة 

الغريزي،  العاطفي  البُعد  فاقتصر على  يعتقد،  لما  النظري(  )الجانب  التنظير  في  ينجح 

فالغريزة هي من تحركّه وتبعثه نحو التبليغ إلى دين الله، والدعوة إلى الإيمان به، وهنا 

نجد نولدكه يخفق في تأسيسه لما يريد، فأنّ للغريزة أن تكون محركًّا نحو حركةٍ إلهيّة 

قد طالت المشرق والمغرب وقلبت العرب وثقافتهم رأسًا على عقب وأطاحت بما كانوا 

عليه، وهو يدُين في تحليله هذا إلى المدرسة النّفسيّة التي ترى في الغريزة سببًا للسلوك 

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص19.

]]]- الشخصية هي صفة معنوية تميز كل فرد إنسان بشكل خاص متميّز عن الآخر وهي بصمة وجودية كونية للإنسان، والكل 

يعرف بإحساسه الداخلي وتقييمه الوجداني معنى الشخصية ولكن لا يقدر أن يصف إحساسه بكلمات محددة واضحة وبناء 

على معايير علمية ثابتة ومقاييس محددة أنماط الشخصية أسرار وخفايا، كارل ألبرت، ص61.

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص5.



423

؛ مصادر تعليمه
ً
محمد  نبيّا

الإنساني ودافعًا نحوه]]]، وقد ثبت بطلان هذه النظريةّ من خلال النظريات التي تلتها، 

الحياة  الطبيعي في  الجانب  )التي تشمل  الأفعال  لنوعٍ من  كانت سببًا  فالغريزة وإن 

كالأكل والشرب وغيرها(، لكنّها لا يمكن أن تكون السّبب في كلّ الأفعال الإنسانيّة، على 

الخصوص تلك المتسّمة بسمةٍ إلهيّة وتنتمي إلى ساحة القرب الإلهي، فكما ينفي النقل 

ذلك، فإنّ العقل بدوره يرى ذلك محالً وغير قابلٍ للصدق والتحّقّق.

كما يتحدّث نولدكه عن الانطوائيّة والاعتزال عند النّبيّ، وهو ما جعله يزاوج الديانات 

السّابقة لأجل إبداع دينٍ جديدٍ ينقذ به بني قومه، وهو ما ناقشناه سابقًا وقمنا بردّه. 

النّبيّ كان  بأنّ  النبي حيث يعبّ عن ذلك  الشّديدة والاندفاع عند  وعن الحماسة 

»متحمّسًا للغاية لإلهه ولخلاص نفوس بني قومه، لا بل لخلاص البشريةّ جمعاء«]]]، قد 

يرى نولدكه في الحماس نوعًا من الصبغة السلبيّة، لكنّه وفق التصوّر الإسلاميّ أمر في 

غاية الإيجابيةّ، فقد كان النّبيّ يسعى بكلّ قوّة ولم يألُ جهدًا في إبلاغ رسالة السماء إلى 

نزَلْاَ 
َ
كلّ أنحاء العالم، وكان من سعيه ما ذكره القرآن الكريم في سورة طه: طه مَا أ

عَلَيكَْ القُْرْآنَ لتِشَْقَ]]]، »ففي هذه الآية الكريمة نفحة من نفحات السّماء، وروح 
من رحمة الرحّمن، يتلقاهما النبىّ الكريم، من ربهّ، وهو في هذا المعترك الصاخب بينه 

الحريص على هدايتهم،  بهم،  البارّ  له وهو  وإيذاء  العناد،  بهم  لجّ  الذين  وبين قومه، 

واستنقاذهم من الضلال والهلاك وليس يدرك ما كان يجد النبىّ من خلاف قومه عليه، 

من أسى وحسرة، إلّ من يستمع إلى قوله تعالى في وصف اللهّ سبحانه للرسول بقوله: 

 ،[[[ْعَلَيكُْم حَريِصٌ  عَنتُِّمْ  مٰا  عَلَيهِْ  عَزيِزٌ  نْفُسِكُمْ 
َ
أ مِنْ  رسَُولٌ  جٰاءَكُمْ  لَقَدْ 

النبيّ من آلام، وما يكابد من مشقّات، وهو يدور  وليس يتصوّر مدى ما كان يحمل 

حول هؤلاء السفهاء من قومه، ليجد منفذًا ينفذ منه إلى مواقع الهدى منهم ومواطن 

]]]- ينظر: محمد فؤاد جلال، مبادئ التحليل النفسي، ص17.

]]]- محمد فؤاد جلال، مبادئ التحليل النفسي، م.س، ص7.

]]]- سورة طه، الآيتان 2-1.

]]]- سورة التوبة، الآية 128.



424

الاستجابة فيهم، ليس يتصوّر هذا إلّ من يستمع إلى قوله تعالى، ناصحًا لنبيّه، داعيًا إياّه 

إلى الرفق بنفسه، والمصالحة مع كيانه، الذي كاد يتمزقّ ألماً وضيقًا وحسرةً عليهم؛ إذ 

.[[[»[[[ٍات يقول سبحانه وتعالى له: فَلاٰ تذَْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيهِْمْ حَسَٰ

للنبي عبارة »فغالبًا ما استخدم سلطة  وكذا نجد في طيات توصيفات نولدكه 

القرآن ليفرض أمورًا لا علاقة لها بالدين ........ فإنهّ لم يتوانَ عن استخدام وسائل مرذولة، 

أجل حتى ما يسمى الخداع باسم الدين من أجل نشر ما آمن به«]]]. فالنبيّ استعمل كل 

ما كان متاحًا لديه لأجل تمرير ما كان يبغي وما يؤمن به، وهو إشارةٌ لضعف الشّخصيّة 

وسيطرة الأهواء عليها وتسييرها من قبل ميولها ورغباتها، وهو ما ينطق القرآن الكريم 

بتكذيبه صريحًا، قال تعالى: وَمَا ينَطِقُ عَنِ الهَْوَى]]]؛ »لأنّ دراسة تاريخه وسمات 

شخصيّته المبنيّة على العقل والاتزّان، تدلّ على أنهّ كان يزن كلّ كلمة يريد أن يتكلمّ بها 

لتكون كلمة عقل وحق، مما جعله موضع احترام كلّ أفراد مجتمعه قبل النبوّة؛ لأنهّ 

كان الصادق في قوله، الأمين على مجتمعه، كما أنّ دراسة مفاهيم رسالته التي تتحركّ في 

مواقع الغيب من جهة، وفي مواقع الحسّ من جهة أخرى، توحي بالحقيقة التي لا يقترب 

إليها الباطل من قريب أو من بعيد«]]].

ومن جملة ما يركز عليه نولدكه في هذا السياق قوله: »لكنّ محمدًا يضع نفسه في 

مرتبة أسمى من الأنبياء إذ يدّعي لنبوّته معنًى ختاميًّا خاتم النبيين«]]]، فهو يعتبر 

هذه الحقيقة هي ادّعاء محض، وهو ليس بعجيب بعد تشكيكه في أصل الوحي وكيفيّته 

الإلهيّة،  للأديان  الإسلامي  الدين  خاتميّة  إنكار  إلى  الأمر  به  يصل  أن  النّبيّ  ومصداقيّة 

]]]- سورة فاطر، الآية 8.

]]]- بتصرف: عبد الرحمن الخطيب، التفسير القرآني للقرآن، ج8، ص778.

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص6.

]]]- سورة النجم، الآية 3. 

]]]- محمد حسين فضل الله، من وحي القرآن، ج21، ص254.

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص19.



425

؛ مصادر تعليمه
ً
محمد  نبيّا

ويمكن القول بأنّ هذه النتيجة طبيعيّة لمن أنكر كلّ هذه الأمور أن ينكر خاتميّته، فمن 

أنكر الأصل أنكر الفرع كذلك، فإذا كان الإسلام مأخوذًا -كما يقول نولدكه- من الأديان 

ولكنّنا  بينها!  والأفضل  لها  الخاتم  يكون  فبأيّ حقٍّ  الجاهليّة،  العرب  وتقاليد  السابقة 

علمنا بطلان دعواه في ذلك جميعًا فيما تقدّم. 

1. الجانب التاريخي

فإنّ  قوّةً،  أشدّ  وجعلها  مدّعياته  لإثبات  التاريخيّة  المعلومات  نولدكه  يوظفّ 

ضعيفا  يكن  قضايا  هكذا  في  وخاصّة  التاريخيّة  المعلومات  من  الخالي  الاستدلال 

ويثير تساؤلات عدّة عند المتلقّي، ولدفع هذه التسّاؤلات والشّكوك التي يمكن أن 

تثُار عليه نجده يأتي بوثائقَ تاريخيّةٍ تدعم ما يقول فتنأى به عن ساحة التحليل 

الذاتي البحت.

 فنراه يعتمد في بيان حقيقة النبوّة ونشأتها وتطوّرها على نشأتها في بني إسرائيل 

وتطوّرها عنهم إلى المسيحيّة، ثم وصولها إلى العرب في ثوبٍ جديدٍ ألبسها إياّه النبي 

لدوافع ذاتيّة]]]. أو العمل على إثبات كون مصدر الإسلام هو الديانة المسيحيّة؛ بسبب 

إلى  إشارة  حنيفا في  الإسلام  اعتبار  أو  )الصابئة(،  كلمة  النبي  أتباع  الكفار على  إطلاق 

اتبّاعه الديانة المسيحيّة، أو لجوء المسلمين إلى ملك الحبشة المسيحيّ، أو إثبات التشّابه 

المعنويّ بين معاني القرآن وسوره وقصصه بما جاء في كتب الديانتين اليهودية والمسيحيةّ.]]] 

أو نقل الشواهد التاريخيّة فيما يتعلقّ بأمُّيّة النبي ونقاش واقعيّة قدرته على القراءة 

. والكتابة من عدمها]]]، وقد ناقشنا هذه الادّعاءات فيما تقدّم بشكلٍ تفصيليٍّ

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص5-3.

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، م.س، ص9.

]]]- م.ن، ص13-12.



426

ثالثًا: أساليب الإقناع العامة

يتميّز الإقناع]]] بكونه فنًّا يعرف بأنهّ »الجهد المنظمّ المدروس الذي يستخدم وسائل 

على  ويوافقون  يقبلون  يجعلهم  بحيث  وأفكارهم،  الآخرين  آراء  على  للتأثير  مختلفة 

لذلك  والاجتماعيّة  النفسيّة  المعرفة  خلال  من  وذلك  معيّ،  موضوع  في  النّظر  وجهة 

الإقناعيّة  الوسائل  من  العديد  استعمل  قد  نولدكه  أنّ  ونجد  المستهدف«]]]،  الجمهور 

لكسب تأييد المخاطب وقبوله ما يطرح من أمور: 

1. كسب الثّقة: وهو ما يعمل عليه نولدكه ابتداءً بطرحه أمورًا مقبولةً لدى عامة 

ما  أو  النبوّة  عرفت  قد  كلهّا  الشّعوب  أنّ  بتعريفه  الكتاب،  يستهدفهم  الذين  القراّء 

يشبهها، لكنّها لم تتطوّر إلّ في الشعب الإسرائيلي، الذي تطوّرت النبوّة فيه من مستوى 

بسيط إلى مستوى السلطة والحاكميّة]]]، فنراه بذلك يتراوح في طرحه بين النبوة في بني 

إسرائيل ونبوّة المسيح إلى نبوة نبينا الخاتم، من خلال طرح مجموعة من الأمور 

التي يرى فيها الاشتراك بين تلك الديانات والإسلام، أو بالأحرى أنّ الإسلام أخذ تعاليمه 

عنها.

 ، دفعيٍّ بشكلٍ  اعتقاداته  نولدكه  يطرح  لا  الأحداث:  المنطقي في طرح  التدرّج   .2

تلك  بأسلوبٍ يجعل المخاطب يعيش  المنطقيّ في طرح الأحداث  التدرّج  بل يستعمل 

تاريخ  الشّكوك، فهو يبتدئ بذكر  تثُار ضدّه الأسئلة أو تحوم حوله  الأحداث دون أن 

النبي، فيقوم بتحليلها  النبوّات وتطوّرها والأحداث التي مرتّ بها، ثم ينتقل إلى نبوّة 

وكيف أمكنه الحصول عليها؟ وكيف استعمل التعاليم السابقة في إخراج دينه ومصادره 

الجاهليّة في ذلك،  واليهوديةّ وتعاليم  المسيحيّة  المواد  إلى  استند  أنهّ  وإثبات  في ذلك؟ 

ومناقشة مسألة أمية النبي والإتيان بأدلةّ في ذلك ناقش فيها الآراء التي تثُبت أو تنفي 

[1]- Persuasion.

]]]- عبير حمدي، الإقناع والتأثير، ص7.

]]]- ينظر: تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص3. 



427

؛ مصادر تعليمه
ً
محمد  نبيّا

ذلك، ثم يخلص إلى القول باستقاء النبي تلك المصادر عن طريق المشافهة لا الكتابة أو 

القراءة؛ لأنهّ لم يكن عالماً بها، أو القول بأنهّ كان على علمٍ بها ولكن بشكلٍ بسيطٍ.

بتحليل  نولدكه  تبيّ سابقًا، فقد اضطلع  النّبيّ: كما  النّفسي لشخصيّة  التّحليل   .3

شخصيّة النبي، فهو لا يتورّع عن وصف النّبيّ بقوله: »إنّ محمدًا كان بطبعه ضعيف 

برسالته،  المجاهرة  على  البدء  في  يتجرّأ  لم  أنهّ  درجة  إلى  يخاف  كان  لقد  أجل،  العزم. 

الدّاخلي أقضّ مضجعه: لقد وجب عليه أن يعظ، وأن يتشجّع من حين  لكن الصوت 

إلى آخر كلمّا خانته الشجاعة، وذلك رغم التعبيرات والإهانات التي وجّهها إليه حتى 

أصدقاؤه السابقون«]]]. فضلً عن سخافة ما يدّعيه في ذلك، فالتاّريخ ينقل لنا العديد 

من المواقف التي عمي عنها نولدكه خلال تحقيقه! منها »بعد أن دارت معركة حنين 

والتقى المسلمون والكفار، ولَّ المسلمون مدبرين فطفق رسول الله يركض ببغلته 

قِبلََ الكفار. . . ثم قال: »أي عباس، نادِ أصحاب السمرة« فقال عباس: -وكان رجلً صيِّتاً- 

فقلت بأعلى صوتي: أين أصحاب السمرة؟ قال: فوالله لكأن عَطفَْتهم حين سمعوا صوتي 

عَطفَْة البقر على أولادها، فقالوا: يا لبيك، يا لبيك، قال: فاقتتلوا والكفار. . . فنظر رسول 

الله وهو على بغلته كالمتطاول عليها إلى قتالهم، فقال: »الآن حمي الوطيس 

عظماء  عنه  عجز  الذي  الموقف  هذا  في  لها  نظير  لا  التي   النبي شجاعة  وظهرت 

الرجال«]]]. والكثير من الحالات الأخرى التي يمتلئ بها التاريخ]]].

وكما لاحظنا أيضًا فيما تقدّم نماذج أخرى لتحليله شخصيةّ النبيّ، ما يوحي 

للمخاطب بأنهّ عالمٌ بها ومحيطٌ بدقائق أمورها وما تشتمل عليه من حالات وكيف 

أودى به ذلك إلى ادّعاء النبوّة الخاتمة.

4. المحاورة المباشرة مع المخاطب: نجد نولدكه في بيانه يعتمد أسلوب الخطاب المباشر، 

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص5.

]]]- سعيد بن وهف القحطاني، رحمة للعالمين، ص106.

]]]- م.ن، ص104.



428

بطريقةٍ حواريةٍّ  ادّعاءاته  له  ويثُبت  يتحاور معه،  المخاطب،  قريبًا من  يجعله  ما  وهو 

تجعله وكأنهّ يتكلمّ وجهًا لوجه مع مخاطبه، وينساب في بيان أدلتّه ضمن تحقيق يرتبط 

به مباشرة، وهذه الإنسيابيّة تجعل المخاطب قريب لقبول ما يعرض عليه، حيث نرى أنّ 

عقول الناس مبرمجةٌ لقبول ما تراه مناسبًا من معطياتٍ حسيّةٍ أو عقليّة]]].

ما  لتمرير  السؤال  المخاطب  تهيئته عقليّة  نولدكه في  يعتمد  الأسئلة:   اعتماد   .5

تعتبر  حيث  ادّعاءاته،  قبول  من  حذرًا  المخاطب  يجعل  قد  الذي  الإخبار  دون  يرُيد 

إقناع  في  كبيرةٍ  أهميّةٍ  ذات  فهي  التخّاطب،  عمليّة  في  الفاعلة  الأدوات  من  الأسئلة 

المخاطب والتأّثير عليه]]].

فنلاحظ قوله في بحثه عن مدى معرفة العرب بالتّاث اليهوديّ أو المسيحيّ: »من 

اليهود  يعرفه  كان  الذي  الدّيني،  الأدب  السّؤال حول شكل  الإجابة على  ا  الصّعب جدًّ

والمسيحيون العرب في ذلك الحين وكميته«]]]، ويقول في سبب التفاف الناس حول النبي: 

»ولو أنهّ كان دجّالً وحسب فكيف انضمّ إليه رجال مسلمون كثر، كرام عقلاء«]]]، أو 

اعتماده الأسلوب الاستفهاميّ، كقوله: »فحتى لو سافر محمد إلى سوريا مرارًا -والمئات 

من بني قومه قاموا بهذه الرحلة سنويًّا- لم يكن من الضروري لوثنيّ من مكّة أن يذهب 

إلى سوريا أو الحبشة ليتعرفّ على ديانات الوحي«]]]، وقوله: »لو تسنّى لنا أن نتعرفّ 

كثيٌر  لفقدَ  فيه على حياة محمد،  تعرفّنا  الذي  نفسه  بالقدر  أنبياء آخرين،  على حياة 

منهم المرتبة الجليلة التي يتمتعّ بها الآن«]]]، حيث يشُير بذلك إلى عدم عصمة الأنبياء. 

وإمكانيّة خطأهم وارتكابهم المعصية وهو ما يرفضه العقل والنقل.

]]]- ينظر: هاري ميلز، فن الاقناع، ص239.

]]]- ينظر: م.ن، ص211.

]]]- تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص10.

]]]- م.ن، ص5.

]]]- م.ن، ص15.

]]]- م.ن، ص7.



429

؛ مصادر تعليمه
ً
محمد  نبيّا

خاتمة

القرآن لمؤلفّه تيودور نولدكه، وهو  تاريخ  المقال على تحليل جزءٍ من كتاب  عمل 

بالجنبة  الاعتقاد  كان  حيث  ونقدها،  النّبيّ  تعليم  مصادر  بدراسة  المختصّ  الفصل 

الإنسانيّة في النبوّة واضحًا جليًّا عند نولدكه، وهو يعرف جوهر النبوّة بأنهّ يقوم على 

تشبّع روح النّبيّ من فكرةٍ دينيّةٍ ما، تسيطر عليه أخيراً فيتراءى له أنهّ مدفوع ليبلغ 

من حوله من الناس تلك الفكرة على أنهّا حقيقةٌ آتيةٌ من الله، فالنبوّة وحسب اعتقاد 

المتمثل  والاجتماع  السابقة  الأديان  بتراث  المتمثلّ  التاّريخ  لتمازج  نولدكه هي حصيلةٌ 

برحلة التغيير المنشودة في المجتمعات، حيث نجد أنّ النّماذج التي يستدلّ بها نولدكه 

التوّحيد  كلمة  إلى  الدعوة  )مثل  السابقة  والأحكام  القرآن  تعاليم  بين  التشّابه  لإثبات 

والإيمان بالله تعالى( هي أمور كليّة قد تكون موجودةً بين كثير من الديانات حتى غير 

الأمور  من جملة  عدّها  بالأنبياء حتى يمكن  والإيمان  بالله  كالاعتقاد  منها،  التوحيديةّ 

الفطريةّ التي يتفّق على وجودها العقل السّليم والفطرة الخالصة، كما أنّ التأّثرّ الذي 

يتوافق  لا  أمرٌ  هو  الجاهليّة  الثقافة  أو  السابقة  الأديان  باعتقادات  نولدكه  به  يقول 

والنّقول التاّريخيّة التي تؤيدّ كون النّبيّ كان على الديانة الابراهيميّة الحنيفيّة، فهو 

لم يكن على واحدةٍ منها حتى يكون قد أخذ عنها وطوّرها. ومن الأمور التي يستند إليها 

نولدكه في تحليله للنبوة، هي قوله باعتماد النّبيّ على قوّة التخّيّل أو رؤية المنام، فهو 

يعتقد بأنّ الوحي يصل إلى الأنبياء عن طريق قوّة الخيال، فهو تنمية للأفكار السّابقة 

من الأنبياء السّابقين، وهذه التنّمية تحصل عن طريق قوّة الخيال، ويعود وعلى أساس 

هذا التّاث قامت الفكرة التي رأت الوحي نتاجًا إنسانيًّا؛ لأجل إصلاح المجتمع وتغييره 

اعتمادًا على التّاث الدّيني السّابق له كما يعتقد نولدكه بذلك، وهو يرى تجلّ الوحي 

من خلال الخيال، وهو ما يحصل عن طريق الأحاسيس والغرائز. كما نجد مجموعةً من 

الجوانب التي اعتمدها نولدكه في دعم آرائه: الجانب النفسي، والجانب التاريخي. كما 

يعتمد على الاستفادة من أساليب الإقناع العامّة لتمرير ادّعاءاته.



430

لائحة المصادر والمراجع

11 القرآن الكريم.

22 نهج البلاغة..

33 قرآن . مجلة  الاستشراقية،  القرآنية  الدراسات  ونقد  تحليل  معارف،  مجيد  آزادي-  برويز 

شناخت، السنة الخامسة، ربيع وصيف 1391.

44 جان هيك، فلسفة الدين، ترجمة بهرام راد، انتشارات بين المللي هدى، 1372..

55 حامد عبد السلام زهران، الصحة النفسية والعلاج النفسي، عالم الكتب، القاهرة، 1997..

66 حامد حسينيان، ترجمان وحي، فصلنامه انديشه نوين ديني، السنة الخامسة، شتاء 1391..

77 خطیب، عبدالکریم، بدون تاریخ، التفسیر القرآنی للقرآن، ج8، بیروت – لبنان، دار الفکر .

العربي.

88 تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، تعديل فريدريش شفالي، ترجمة جورج تامر، بيروت، 2004..

99 زيجموند فرويد، نظرية التحليل النفسي، ترجمة حسين بايبنده، نشر آوند دانش، 1382..

1010 سامر جميل رضوان، الصحة النفسية، عمان، دار الميسرة للنشر والتوزيع، 2009.

1111 سعيد بن وهف القحطاني، رحمة للعالمين، دار السلام، 1998.

1212 لانا قطان- فطمير شيخو، مفهوم التجربة الدينية من المنظرين الغربي والإسلامي: جيفري 

لانغ أنموذجًا، مجلة الإسلام في آسيا، المجلد 17، العدد1، يونيو 2020م.

1313 عبد الرحمن البدوي، دفاع عن القرآن ضد منتقديه، الدار العالميّة للكتب والنشر، بدون 

تاريخ.



431

؛ مصادر تعليمه
ً
محمد  نبيّا

1414 عبير حمدي، الإقناع والتأثير، سما للنشر والتوزيع، القاهرة، 2015.

1515 علي رضا قائمي نيا، الوحي ليس تجربةً دينيّة، مجلة الاستغراب، العدد 22، شتاء 2021م/ 

1442هـ.

1616 علي رضا قائمي نيا، الوحي والافعال الكلامية، كتاب طه، قم، 1397.

1717 علي رضا قائمي نيا، تشريح النص، انتشارات فرهنك وانديشة إسلامي، 1393.

1818 كارل البرت، أنماط الشخصيّة أسرار وخفايا، ترجمة: حسين حمزة، كنوز المعرفة، 2014.

1919 ديني،  انديشه  فصلنامه  النبوي،  والوحي  الدينية  التجربة  كوبائي،  ومجيد  ابادي  مجيد 

خريف 1389.

2020 محمد حسين الصغير، المستشرقون والدّراسات القرآنيّة، دار المؤرّخ العربي، 1420.

2121 محمد فؤاد جلال، مبادئ التحليل النفسي، مؤسسة هنداوي، 2017.

2222 هاري ميلز، فن الاقناع، مكتب جرير، الرياض، 2001.




