
أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير
في الدراسات القرآنيّة المعاصرة عند الحداثيين

دراسة نقدية





تأليف

رقيّة حيدر طاهر القاضي

أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير
في الدراسات القرآنيّة المعاصرة عند الحداثيين

دراسة نقدية



ـ الكتاب: أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير؛ في الدراسات القرآنيّة المعاصرة عند 

الحداثيين ـ دراسة نقدية ـ 

ـ تأليف: رقيةّ حيدر طاهر القاضي

سة، المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيَّة ـ الناشر: العتبة العبَّاسيّةّ المقدَّ

ـ الطبعة: الأولى 2024م - 1446هـ.

Website: www.iicss.iq
E-Mail: islamic.css@gmail.com

Telegram: @iicss

 رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد )٣٢١٠( لسنة )2024م(

 

 .، مؤلفالقاضي، رقية حيدر طاهر 
أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنية المعاصرة عند الحداثيين : دراسة     

، العراق : العتبة العباسية النجف -.الطبعة الاولى -.تأليف رقية حيدر طاهر القاضي/  نقدية
 .م 2024هـ =  1446 ،المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيةالمقدسة، 

 (18؛  سلسلة القرآن في الدراسات الغربية) -سم. 24 ؛صفحة   334    
 .333-307: صفحة  يتضمن إرجاعات ببليوجرافية    

 9789922680552ردمك :     
. أ .الاستشراق والمستشرقون. 2. آراء حول القرآن--1973-1900بلاشير، ريجيس،. 1   

 العنوان.

LCC : BP130.B57 Q23 2024 

 مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة

 الفهرسة اثناء النشر

 

 



الفهرس

7 مقدمة المركز .............................................................................. 	

مقدمة المؤلف  ................................................................................11

17........................................................................................ التمهيد

الفصل الأول: 

* المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة

29................... ـ المبحث الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة والدراسات العربيّة والإسلاميّة 

29............................. المطلب الأول:  الاستشراق الفرنسي، النشأة، التطوّر، الخصائص 

35.................. المطلب الثاني: محاور الدراسات الإسلاميّة في المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة 

50................................. ـ المبحث الثاني: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراساتها القرآنيّة

المطلب الأول:  )دراسات المستشرقين الفرنسيين للقرآن الكريم: أوجه الاهتمام، الاتجاه، الدوافع، 

المناهج، العقبات، خصائص تلك الدراسات(................................................50

61.................. المطلب الثاني: دراسات المستشرقين الفرنسيّين لتأريخ القرآن الكريم وعلومه

الفصل الثاني: 

* المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة

71................. ـ المبحث الأول:  المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والإسلاميّة

المطلب الأول:  : المستشرق ريجيس بلاشير »النشأة، السيرة، دراساته، مؤلفاته،  وأقوال العلماء 

العرب والغرب فيه«.........................................................................71



المطلب الثاني: »ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والإسلاميّة«.................................78

97.............................. ـ المبحث الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته القرآنيّة

المطلب الأول:  »دراسات بلاشير للقرآن الكريم: الاتجاهات، الأساليب، العقبات، المناهج، 

الخصائص، المآخذ«..........................................................................97

108............. المطلب الثاني: دراسات المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير لتأريخ القرآن وعلومه 

الفصل الثالث: 

* الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي  ريجيس بلاشير فيها 

ـ المبحث الأول: الحداثة ــ مفهومها والتعريف بأهم المشاريع الحداثية وأصحابها .................  159

160......................... المطلب الأول: : الحداثة العربيّة: المفهوم، النشأة، التطور، الخصائص 

168.. المطلب الثاني: أهم الحداثيين العرب ومشاريعهم الفكرية ودراستهم للتراث والنص القرآني  

ـ المبحث الثاني: أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في آراء الحداثيين ودراساتهم القرآنيّة  ........191

المطلب الأول: الدراسات القرآنيّة للحداثين وأثر آراء المستشرق الفرنسي  ريجيس بلاشير فيها 

191.......................................................................... -عرض ومقابلة- 

المطلب الثاني: نقد ومناقشة آراء الحداثيين العرب المتأثرين بالمستشرق الفرنسي  ريجيس بلاشير 

238......................................................................... في دراساتهم القرآنيّة

296...................................................................................... الخاتمة 

307................................................................................ لائحة المصادر 



تعُتبر المؤلَّفات الَّتي كتبها المستشرق الفرنسي »ريجيس بلاشير« واحدة من أكثر 

الكتابات مرجعيَّة في عالم الاستشراق، حيث اكتسبت مؤلَّفات هذا الرَّجل عن القرآن 

، وممَّاَّ  الكريم، والتَّفسير والنبي محمّد قيمتها وسط دوائر المستشرقين الغربييِّنِّ

يَّة كتابات »بلاشير« هو دخوله للمجامع العلميَّة العربيةّ الَّتي نشر فيها  زاد أيضًا من أهمِّ

أثار »بلاشير«  تناولت العرب والمسلمين. وقد  الَّتي  راسات  عشرات الأبحاث، والدِّ

جاهدًا  عمل  الَّتي  يِّئة  السَّ بهات  والشُّ لبيَّة،  السَّ الأفكار  من  الكثير  للقرآن  ترجمته  في 

على أن تطال كلَّ ما يتعلَّق بنزول القرآن، وبداية تدوينه، وعلومه، وتفسيره، ومن بين 

ما سعى »بلاشير« إلى إثباته بوسائل مختلفة عنوانها التَّحريف، والتَّدليس هو إشاعة 

تأليفه، بل ذهب »بلاشير«  الكريم كتابٌ من عند »محمّد« ومن  القرآن  بأنَّ  الاعتقاد 

 كان يأخذ قرآنه من أشخاص معيَّنين، سواء أكانوا  إلى أبعد من ذلك بقوله أنَّ النَّبيَّ

أن جملة من الافتراءات منها على  يهودًا، أو نصارى، أو غير ذلك، وله في هذا الشَّ

دعوة  يتصوَّرون  الكنسيَّة،  الأوساط  في  وقتئذ  »كانوا  قوله:  الحصر  لا  المثال  سبيل 

عي بأنَّه ملهمٌ من الله، بينما كان في الواقع قد تلقَّى تعاليمه من  محمّد عملٌ منشق يدَّ

راهبٍ خارجٍ عن العقيدة القويمة«]]] .

يَّة القراءة المنهجيَّة النَّقديَّة للمستشرق الفرنسي بلاشير في كتاباته  وهذا ما يبرز أهمِّ

قراءة  تقديم  من  يتمكَّن  لم  المستشرقين،  كبار  من  كغيره  إذ  والإسلام،  القرآن  حول 

ين الإسلامي. موضوعيَّة منصفة للدِّ

]]]- بلاشير، ريجيس، القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، ص12.

مة المركز
ّ
مقد



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين8

ومن  »محمّد«  عندِ  من  كِتاباً  باعتباره  الكريم  القرآن  إلى  ينظرُُ  »بلاشير«  كان  لماّ 

تأليفه، فإنَّه لا يتوقَّف عن الإشارة بين الحين والآخر إلى مصادر مختلفة لأخذ النَّصِّ 

فحة 45 من  القرآني عنها، والتَّأسيس عليها لإنكار المصدر الإلهي للوحي، ففي الصَّ

كتابه »القرآن نزوله تدوينه ترجمته وتأثيره« يحاول »بلاشير« بشكل مباشر الإشارة إلى 

 فيقول: »كان محمّد مضطرباً متردِّدًا  حال الاضطراب النَّفسي الَّتي كان يعيشها النَّبيِّ

في قواه، قريباً إلى اليأس أمام ضخامة رسالته«]]] ، وقد سعى »بلاشير« من خلال هذه 

الجملة إلى إنكار المصدر الإلهي للوحي، وإرجاعه إلى حال من الاضطراب النَّفسي 

العاطفي الَّتي يزعم أنَّ النَّبي محمّد كان يعيشها، ومدى تأثير ذلك في ما سيقوله 

محمّد بعد ذلك على أنَّه وحيٌ من عند الله، فما يبتغيه »بلاشير« من وراء هذه الفكرة 

وعقله  بالمسؤوليَّة،  العميق  وإحساسه  الواسع،  محمّد  خيال  بأنَّ  القول  هو  لبية  السَّ

ليم، وغير ذلك ممَّاَّ كان له من تأثير تجَّلَّى في ذهنه،  الكبير، وذكاءه الوقَّاد وذوقه السَّ

حتَّى بات يحُدِثُ في عقله الباطن الرُّؤى، والأحوال الرُّوحيَّة، فيتصوَّر أنَّ ما يعتقده 

نه ذلك،  ماء من دون واسطة، أو عن طريق رجل يتمثَّل له يلقِّ إلهيًّا نازلًًا عليه من السَّ

أو يسمعه يقول له شيئاً في المنام بأنَّه وحيٌ. فالقرآن كما يحاولُ »بلاشير« ترسيخه هنا 

في ذهن القارئ هو شيء من هذا الَّذي كان محمّد يراه ويتخيَّله، وأنَّ كل ذلك نابع 

من نفسه، ومن عقله الباطن، وصورةٌ لأخيلته الَّتي انطبعت في نفسه بما يحيط بها من 

شائعات في بيئته، فامتلأ بها عقله، ففاضت بذلك نفسه ثمَّ صاغها بأسلوبه المؤثِّر، 

ة بالغار، وتأمُّلاته العميقة فيه. وخياله الخصيب، نتيجة لخلواته الخاصَّ

إلَّاَّ أنَّ الحقيقة غير ذلك طبعًا، إذ إنَّ الأدلَّة النَّقليَّة، والعقليَّة الَّتي تؤكِّد بطلان هذه 

وَى * إنِْ هُوَ إلّّا وَحْيٌ يُوحَى﴾  الفرية كثيرةٌ جدًا، ومنها قوله سبحانه: ﴿وَمَا يَنطقُِ عَنِ الْْهَ

لَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْْأقََاوِيلِ * لََأخََذْنَا مِنْهُ باِلْيَمِيِن *  )النجم: 3-4(، وقوله تعالى: ﴿وَلَوْ تَقَوَّ

ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتيَِن * فَمََا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِزِينَ﴾ )الحاقة: 44-47(، وكذلك قوله 
ا أَوْحَيْنَا إلَِيْكَ كَمََا أَوْحَيْناَ إلى نُوحٍ وَالنَّبيِِّيَن مِنْ بَعْدِهِ﴾ )النساء: 163(.  عَزَّتْ آلاؤَُهُ: ﴿إنَِّ

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص45.



مة  المركز  |
ّ
9 مقد

عن  هشام  بن  الحارث  سأله  عندما  إليه  الوحي  إتيان  لكيفيَّةِ   وصفه وكذلك 

عنِّي  فيَفصِمُ   ، أَشَدُّ عليَّ وهوَ  الجَرسِ،  صَلصلةِ  مِثلَ  يَأتْيني  »أحياناً   :فقال ذلك، 

وقد وَعَيتُ عنهُ ما قالَ، وأحياناً يتمثلُ لَي الملَكُ رجُلًًا، فيكلِّمُني، فأعَي ما يقولُ«]]].

مةٍ  بهة على مقدِّ ا الأدلَّة العقليَّة فكثيرة كذلك، ومنها أنَّ »بلاشير« بنى هذه الشُّ أمَّ

مبناها أنَّ فكرة الوحي تكوَّنت نتيجة تشبُّع العقل الباطن بما في البيئة الَّتي نشأ فيها 

فيها من  افية تفيض بما  الصَّ نفسه  ثقافات، وعقائد، وغير ذلك ممَّاَّ جعل  النَّبيُّ من 

لت القول في كلِّ ما زعمه »بلاشير« بوصفها ركائزَ للوحي النَّفسي من  ذخائر، وقد فصَّ

ثقافة يهوديَّةٍ، ونصرانيَّة، ووثنيَّةٍ، وغير ذلك من المصادر الَّتي زعمها للقرآن الكريم.

 ولا شكَّ أنَّ الواقف على ذلك كلِّه يجدُ أنَّ الوحي كان ينزل على رسول الله

ة، وبأشكال مختلفة، فقد كان يأتيه في ظروفٍ اعتياديَّة، وأحياناً أخرى  في أوقاتٍ عدَّ

ينقطع عنه في ظروفٍ عصيبةٍ حتَّى وإن كان بأشدِّ الحاجةِ إليه ليمتحِن الله رسوخ إيمان 

عبيده، وهذا كلُّه يدلُّ على أنَّ الوحي كان خارجًا عن ذاته، وليس له فيه أدنى تدخُّل. 

ين، وحقيقته يجده فريدًا متميِّزاً صافياً بكلِّ ما جاء من عقائد  كما أنَّ النَّاظر لهذا الدِّ

ين  ، فقد جاء هذا الدِّ وشرائع عمَّاَّ كان موجود في الوسط الَّذي كان يعيش فيه النَّبيُّ

ا شاملًًا لكلِّ نواحي الحياة، سهلًًا في عبادته، دقيقًا في معاملاته، رادعًا في حدوده،  عامًّ

ياسيَّة، وغيرها، عظيمًًا في أخلاقه، وآدابه، إلى غير ذلك  ا في نظُمُه الاقتصاديَّة، والسِّ فذًّ

خرةً  من المزايا، والفضائل. أفكُلُّ هذه العقائد، والنُّظمُ، والتَّشريعات كانت مذكورة مدَّ

في نفس النَّبيِّ محمّد، وهو ابن البيئة المختلفة العقائد، والفقيرة الموارد، المختلفة 

الأنظمة، والمضطربة الأخلاق والآداب؟

في  الطَّاعنة  »بلاشير«  مزاعم  كُلَّ  يبُطِلُ  بربَّانيَّته  والقرآن  بعظمته،  الإسلام  فهذا 

آياتهٍ في  لنا أسرار  العلم الحديث يكشف كلَّ يومٍ  المصدر الإلهي للوحي، كما أنَّ 

]]]- البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج1، ص4.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين10

، وليس فيه أدنى شيء لعقلٍ بشري، لأنَّه  الأنفس، والآفاق ما يؤكِّد أنَّه من تنزيل إلهيٍّ

أعجز من أن يؤلِّف شيئاً مثل آياته.

عي أنَّ النَّبيَّ كان  ولا يكادُ ينُهي »بلاشير« حديثه عن الاضطرابات النَّفسيّة الَّتي يدَّ

يعيشها، وأثرها في )ظاهرة الوحي(، حتَّى يتُبِعها بحديثه عن مصادر أخرى للوحي؛ 

يهوديَّة كانت، أو نصرانيَّة، أو وثنيَّة. ويسوِّق لأفكار لا غرض له من ورائها إلّّا التَّشكيك 

يحاول  للوحي  مصدرًا  بصفتها  اليهوديةّ  عن  حديثه  فعند  الكريم،  القرآن  إلهيَّة  في 

القصص،  اليهوديةّ في بعض  والكتب  القرآن  تشابه  يستدلَّ على ذلك من خلال  أن 

وإنقاذه   ،الخليل إبراهيم  ة  وقصَّ للآخر،  أحدهما  وقتل   ،آدم ابنَي  ة  كقصَّ

ة  ة هاروت وماروت، وقصَّ ة سليمان مع ملكة سبأ، وقصَّ النَّمرود، وقصَّ من نار 

موسى وبعض مواقفه، وغيرها من قصص. أو عند حديثه عن النصرانيّة بوصفها 

إحدى مصادر الوحي حين يقول: »كانوا وقتئذ في الأوساط الكنسيَّة، يتصوَّرون دعوة 

عي بأنَّه ملهمٌ من الله، بينما كان في الواقع قد تلقَّى تعاليمه من  محمّد عملَ منشقٍّ يدَّ

راهبٍ خارجٍ عن العقيدة القويمة«]]]، وهي شبهات سيأتي الردُّ عليها ومناقشتها في 

هذا الكتاب.

نتقدّم بالشكر للأخت رقية حيدر طاهر القاضي والثناء على جهودها البحثية في 

قسم  الماجستير في  درجة  نيل  متطلبّات  من  القرآنيّة، وهي جزء  الدراسة  هذه  كتابة 

علوم القرآن الكريم والحديث الشريف في جامعة الكوفة. 

 العالمين
ّ

 والحمد لله رب

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّة

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص12.



مة المؤلف
ّ
مقد

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله 

محمّد بن عبد الله وعلى آله الطيبين الكرام الطاهرين وبعد..

ُ ٱلْْمُؤْمِنيَِن ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ  تىِ هِىَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرِّ ذَا ٱلْقُرْءَانَ يََهْدِى للَِّ قال الله تعالى: ﴿إنَِّ هَٰ

مْ أَجْرًا كَبيًِرا﴾ )الإسراء: ٩(. تِ أَنَّ لََهُ لحَِٰ ٱلصَّ

القرآنيّة المعاصرة سواء على  ممّّا لا يخفى على أي باحث في مجال الدراسات 

الشبهات  توليد  في  فاعلًًا  دورًا  للاستشراق  أن  الحداثي،  أم  الاستشراقي  الصعيدين 

ونقدهم  دراساتهم  في  الحداثيون  منها  انطلق  التي  الإشكالات  طرح  في  ومساهِمًًا 

ا صالحًا لكل ظروف الزمان  للنص القرآني الكريم بدعوى عصرنته ونقده وجعله نصًّ

والمكان.

ريجيس  الفرنسي  المستشرق  )أثر  عنوان:  تحت  الدراسة  لموضوع  تناولنا  وجاء 

بلاشير في الدراسات القرآنيّة عند الحداثيين -دراسة نقدية-(؛ انطلاقاً مما يشهده العالم 

العربي الإسلامي اليوم من دراسات وجهود حداثية لتقديم دراسات قرآنيّة بما يتلاءم 

مع المناهج الاستشراقيّة التي استند عليها الحداثيون في دراساتهم واستمدّوا منها جلّ 

أفكارهم وأبحاثهم وآرائهم، ولم يشْر أغلبهم إلى تلك الدراسات من قريب أو بعيد، 

بل نسب بعضهم هذه الآراء إلى نفسه كما فعل الجابري في مناولته لترتيب القصص 

القرآني بحسب تأريخ نزولها، وانطلاقاً مما تشهده هذه الدراسات من الأهمية لاعتماد 

طبقة كبيرة من النخبة المثقفة على ما قدمه هؤلاء الحداثيون؛ إذ أخذوا يتلقّفون تلك 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين12

الآراء والأفكار التي قدّموها في المجال القرآني وأخذوا بها أخذ المسلمات.

وقد هدفت هذه الدراسة إلى تتبعّ الأثر الاستشراقي للمستشرق الفرنسي ريجيس 

بلاشير في الدراسات القرآنيّة عند الحداثيين ودراسة تلك الآراء ومن ثم نقدها وردها، 

وفي هذا الإطار اخترنا في البحث نماذجًا من الحداثيين ممن وجدنا، عند تتبعّ أغلب 

كتاباتهم، أثراً كبيراً للمستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في آرائهم ومؤلفاتهم القرآنيّة، 

بالرغم من أن هذه الصفحات لم تكن كافية لطرح كل تلك الآراء والأفكار التي وجد 

البحث فيها أثراً استشراقيًّا واضحًا في ملامحها ومعالمها.

والنقد  والتحليل  بالبحث  الموضوع  هذا  لاختيار  الرئيس  والتوجّه  السبب  وإن 

من  الكريم  القرآن  يواجهه  لما  الأكاديمي  والبحثي  العلمي  التصدّي  بضرورة  يرتبط 

الحداثيين  من  بهم  وتأثرّ  تبعهم  المستشرقين ومن  بعض  هجوم ومطاعن من طرف 

لتشويه صورته ومضامينه والتشكيك في أصالته والحط من قيمته، فكان ذلك دافعًا 

تتبع موقف المنظومة  فيه من كل جوانبه، لا سيّما  لاختيار هذا الموضوع والبحث 

المستشرق  آراء  دراسة  الخصوص  نحو  على  واخترنا  عام،  بشكل  الفرنسيّة  الفكرية 

الفرنسي ريجيس بلاشير.

 ورغبةً من الباحثة في سُبر أغوار الاستشراق والحداثة، فإنهّ لطالما كانت رغبتنا في 

الوصول إلى غاية المبُتغى في التعرف على كل ما طرحه أصحاب الفكر الاستشراقي 

ومن بعده الفكر الحداثي في دراساتهم التي قدموها حول القرآن الكريم، والتعرفّ 

على كل ما يحمله الآخر الغربي من منطلقات وأهداف ودوافع جذبته وأوصلته نحو 

نقطة البدء للخوض في غمار البحث القرآني، فالآخر الغربي وإن كان قد انغرست 

فيه الثقافة العربيّة أو ترعرع في وسط عربي ومسلم »ولأغراض متنوّعة«، ربما تكون 

أو  الدراسة(،  )موضوع  بلاشير  ريجيس  الفرنسي  المستشرق  مثل  تدريس  أو  دراسة 

الفرنسي موريس بوكاي«، أو لأجل أهداف  لأجل علاج »مثل المستشرق والطبيب 



13 مقدمة المؤلف |

والغايات،  والتوجّهات  الدوافع  تلك  فأياً كانت  يعُبر عنها،  تبشيرية كما  أو  تنصيرية 

بلغ  ومهما  الكريم،  القرآن  وأعجميًّا عن  العربيّة  اللغة  أعجميًّا عن  المستشرق  يبقى 

من معرفة واطلاع، فهو عاجزٍ عن تمثلّ اللغة وفهم مداركِها وفقه مداليلها، سيّما أن 

والبلاغة  الفصاحة  تحدّيها ومجاراتها جهابذة  أمام  قد عجز  كان  الكريم  القرآن  لغة 

من العرب، فأنى لمستشرقٍ أو مستعربٍ أن يفقه ويصل إلى مضامين معاني القرآني 

الكريم ومداليلها؟، لذلك مهما بلغ المستشرق من السعة والمعرفة والعلم والاطلاع، 

فإنه لا ينبغي التسليم والركون إلى كل ما جاء به وقدّمه سيمّا ما يتعلقّ بالقرآن الكريم، 

وبذلك جاء عنوان موضوعنا هذا ليخدم الدراسات القرآنيّة لما وجد البحث من الأثر 

الكبير لآراء بلاشير في الدراسات القرآنيّة عند الحداثيين. 

عند  القرآنيةّ  الدراسات  في  بلاشير  المستشرق  »أثر  في  البحث  أهمية  وتتجلّّى 

الحداثيين«؛ إذ إن تأثرّ الحداثيين بمناهج المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير وآرائه 

يلزم منه وقوعهم في الأخطاء التي وقع بها هذا المستشرق، وقد عالج البحث في هذه 

الدراسة -قدر تمكّننا وما وسعنا من الوقت- قضيّةً في غاية الدقة والحساسية؛ حيثُ 

بحثية، وتحليلية ونقدية؛  دفتي الاستشراق والحداثة بمعالجات ومقاربات  عَبََرَ بين 

للوصول إلى مبتغاه وهدفه البحثي. 

اقتضى البحث تقسيم العمل إلى تمهيد وثلاثة فصول مترابطة تؤدّي بعضها إلى 

البحث لكل  تدريجيًّا، وكل فصل يحتوي على مبحثين ومطلبين، كما جعل  بعض 

فصلٍ توطئة لتوضيح أساسيات ومحاور الفصل، ومن ثم خاتمة في نهاية كل فصل 

تضمّنت تلخيصًا لكلّ ما توصّل إليه البحث من ذلك الفصل والنتائج التي اشتملت 

توصّل  ما  بأهم  خاتمة  الثلاثة  الفصول  هذه  تلت  ثم  فصل،  كل  في  الدراسة  عليها 

واشتمل عليه البحث، ثم أردفت الخاتمة بأهم النتائج التي توصّل إليها البحث، ومن 

مصادر  قائمة  إدراج  وأخيراً  البحث،  من  انبثقت  التي  التوصيات  من  بمجموعة  ثم 

البحث ومراجعه.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين14

ودراساتها  الفرنسيةّ  الاستشراقيّة  »المدرسة  عنوان:  تحت  الأوّل  الفصل  فجاء 

العربيّة والقرآنيةّ«. 

 وأولى خطوات البحث التعريفُ بالمدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة وأهم الدراسات 

التي قدّمتها في مجال الدراسات العربيّة والقرآنيّة، وجاء المبحث الأول منه بعنوان: 

»المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة والدراسات العربيّة والإسلاميّة«، والذي احتوى بدوره 

على مطلبين:

المطلب الأوّل: تناول البحث فيه: الاستشراق الفرنسي، النشأة، التطور، الدوافع، 

الأهداف، طبيعة الدراسة، الخصائص.

أمّا المطلب الثاني: والذي تناول البحث فيه: محاور الدراسة التي تناولتها المدرسة 

الاستشراقيّة الفرنسيّة في الدراسات الإسلاميّة »الدراسات القرآنيّة، السيرة النبويةّ، اللغة 

تكوين صورة  الفصل  هذا  الأول من  المبحث  وتكفّل  الإسلاميّة«،  الفلسفة  العربيّة، 

ودوافعه  الفرنسي  الاستشراق  مفهوم  الإيضاح- عن  مع  -الإيجاز  نحو  إجمالية على 

والتعرفّ على نشأة وأهداف المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ومراحل تطورها، ثم بيان 

دراسة المستشرقين الفرنسين للدراسات العربيّة والإسلاميّة.

 وتكفّل المبحث الثاني في: »المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيةّ ودراساتها القرآنيةّ«، 

المستشرقين  »دراسات  بعنوان:  جاء  منه  الأول  المطلب  مطلبين:  احتوى  والذي 

تلك  خصائص  العقبات،  المناهج،  الدوافع،  الاتجاه،  الكريم:  للقرآن  الفرنسيين 

الدراسات«. 

أمّا المطلب الثاني فتكفل توضيح: دراسات المستشرقين الفرنسيين لتأريخ القرآن 

القرآن  جمع  والمدني،  المكي  الكريم،  القرآن  ومصدرية  »الوحي  وعلومه  الكريم 

الكريم وتدوينه، ترتيب السور والآيات القرآنيّة«. 

أمّا الفصل الثاني من البحث فكان بعنوان: »المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير 

بعنوان:  منه  الأوّل  المبحث  جاء  مبحثين:  إلى  وقسمناه  والقرآنيّة«  العربيةّ  ودراساته 



15 مقدمة المؤلف |

احتوى  والذي  والإسلاميّة«  العربيةّ  ودراساته  بلاشير  ريجيس  الفرنسي  »المستشرق 

مطلبين: المطلب الأول منه كان بعنوان: »المستشرق ريجيس بلاشير، السيرة، النشأة، 

دراساته، مؤلفّاته، أقوال العلماء العرب والغرب فيه«، أمّا المطلب الثاني فتكفل في 

توضيح: »دراسات المستشرق ريجيس بلاشير العربيّة والإسلاميّة«.

بلاشير  ريجيس  الفرنسي  »المستشرق  دراسة:  في  فتكفل  الثاني  المبحث  أمّا 

ودراساته القرآنيّة«، والذي احتوى مطلبين: المطلب الأوّل منه جاء بعنوان: »دراسات 

الخصائص،  اتبعها،  التي  المناهج  الأساليب،  الاتجاهات،  الكريم:  للقرآن  بلاشير 

العقبات، المآخذ«. 

بلاشير  ريجيس  المستشرق  »دراسات  إيضاح:  في  فتكفل  الثاني  المطلب  أمّا 

الكريم  القرآن  لتأريخ  دراساته  ومعانيه،  الكريم  للقرآن  ترجمته  القرآنيّة:  القضايا  في 

وعلومه«.

القرآنيةّ  »الدراسات  بعنوان:  جاء  والذي  البحث  ختام  هو  الثالث  الفصل  وكان 

الحداثية وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها -عرض ونقد-«.

ومفهومها  »الحداثة  بعنوان:  جاء  والذي  الفصل  هذا  من  الأوّل  المبحث  في 

أهم  بيان  على  فيه  التركيز  كان  وأصحابها«  الحداثية  المشاريع  بأهم  والتعريف 

الفرنسي  المستشرق  بآراء  كبيراً  تأثراً  لديهم  البحث  وجد  الذين  الحداثية  المشاريع 

ريجيس بلاشير في دراساتهم ومؤلفاتهم القرآنيّة. 

الفرنسي  المستشرق  »أثر  بعنوان:  جاء  والذي  منه  الثاني  المبحث  تكفّل  كما 

تلك  بعرض  ونقد-«  -دراسة  الحداثيين  لدى  القرآنيّة  الدراسات  بلاشير في  ريجيس 

هذا  من  الأول  المطلب  في  بلاشير  آراء  مع  ومقارنتها  ومطابقتها  ومقابلتها  الآراء 

المبحث، وكذلك التعرف على نظرياتهم وآلياتهم التحليلية وأدواتها، ثم بيان تحليلي 

لنماذج تطبيقية لدراساتهم القرآنيّة وأثر آراء بلاشير فيها.

أمّا المطلب الثاني من المبحث فقد تمّ فيه تقديم دراسة نقدية للآراء والأفكار التي 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين16

طرحها الحداثيون والتي وجد البحث فيها أثراً استشراقيًا للمستشرق الفرنسي ريجيس 

بلاشير فيها، فيما يتعلق )بتأريخ القرآن الكريم وعلومه(، حيث قام البحث بنقد تلك 

الآراء وردها بالاعتماد على المصادر الإسلاميّة الموثوقة. 

وفي الخاتمة فقد توصلت الدراسة إلى أنه كان لآراء المستشرق الفرنسي ريجيس 

هؤلاء  أصّرح  سواء  وواضح،  كبير  حضور  القرآنيّة  الحداثيين  دراسات  في  بلاشير 

الحداثيون بالاعتماد على النتائج التي توصّل إليها بلاشير نفسها أم لم يصرحّوا بذلك، 

نسأله تعالى بأن نكون قد وُفقّنا إلى تقديم دراسة علمية نقدية قيّمة ينتفع بها كل من 

طرق باب العلم والمعرفة، وأن تكون دراستنا هذه هي خطوتنا الأولى لما نقدمه لقادِم 

الأيام بعونه وتوفيقه تعالى. 

آملين من الله العلّي القدير أن نكون قد وُفقنا في هذا البحث وتمكّنّا من إعطائهِ 

حقه ولو بالشيء اليسير، راجين منه تعالى أن يتقبلّ هذا الجهد المبذُول بقبولهِِ الحَسِن، 

وأن يجعله عِلمًًْا ينُتفع به، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.                    

العون  يد  لي  قدّم  من  كل  إلى  والتقدير  والعرفان  الشكر  بوافر  أتقدّم  الختام  في 

والدعم بنصح وتوجيه وتشجيع وكلمة طيبة من قريب أو بعيد من الأهل والأقارب 

المشرف  لأستاذي  سيّما  ولا  الطويل.  والدرب  والعمل  الدراسة  زملاء  والأصدقاء، 

الأستاذ الدكتور ستار الأعرجي المحترم، الذي احتضن البحث مرشدًا وموجهًا.

وأتوجّه بالشكر لوالديّ الكريمين.. بِراً وإحساناً ووفاءً لهما، وإلى إخوتي الكرام 

المناقشة  لجنة  أعضاء  الأساتذة  وإلى  منتظر(،  والأستاذ  )الأستاذ مصطفى  الأفاضل 

الموقرّة، وأساتذتي في كلية الفقه الموقرة. 

 
ّ

 العالميّن
ّ

والحمد لله رب



التمهيد

)التعريف بالاستشراق والحداثة( 

أحد  المختلفة  الحضارات  وأهميّتها بين عديد  الحضارة الإسلاميّة  كان لازدهار 

الأسباب  أحد  ذلك  ويعتبر  بها،  المعاصرين  والعلماء  الباحثين  اهتمام  أسباب  أعم 

التي أدّت إلى ظهور الحركة الاستشراقيّة والتي كانت بدورها تعنى بعلوم المسلمين 

منه  المخطوط  المسلمين  بتراث  المستشرقون  اهتم  حيث  والتحليل،  بالدراسة 

الصليبيّة في المشرق والمغرب  الحروب  انتهاء  والمطبوع وتحقيقه وتدريسه، وبعد 

الإسلامي، اتجهت أنظار الغربيّين إلى تلك الحضارة الإسلاميّة العظيمة؛ لما تملكه 

منطلقًا  الاستشراق  من  متخّذين  والمعنوي،  المادي  جانبها  في  وازدهار  تاريخ  من 

لأهدافهم.

الملحظ الأوّل: المعنى اللغوي والاصطلاحي للاستشراق: من أجل معرفة حقيقة 

الاستشراق وتحديد توجهاته وأهدافه ومعرفتها والوقوف على معالمه وآفاقه ومظاهره 

وما  المستشرق،  هو  الاستشراق، ومن  ماهية  التعرف على  من  أوّلًًا  بد  فلا  وأطواره، 

حقيقة العمل الاستشراقي؟

الشرق  من  مركبة  مفردة  »الاستشراق«  اللغوي:  المعنى  في  الاستشراق  أ-  أوّلًًا: 

إضافة إلى الحروف الزائدة وهي: )الهمزة والسين والتاء أ – س - ت( )استشرق على 

وزن استفعل(، وهذه الزيادة في قواعد اللغة العربيّة تعني »طلب الشيء«]]]، والسين 

]]]- تاج، محمّد قدور، الاستشراق ماهيته، فلسفته ومناهجه، ص١٤.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين18

في الاستشراق يفيد الطلب أي طلب دراسة ما في الشرق]]].

ومنه المشرقة: أي موضع القعود في الشمس في الشتاء، وتشرق: أي جلس فيه 

وأشرق: دخل في وقت شروق الشمس، وإشراق الأرض، أنارت بإشراق الشمس]]]، 

قَت الأرَْضُ بنُِورِ رَبَها )الزمر: 69(، أما حضور كلمة الاستشراق  قال تعالى: وَأَشْْرَ

وثقافته  الشرق  بشؤون  والاهتمام  العناية  وردت بمعنى:  فقد  الحديثة،  المعاجم  في 

ولغاته]]].

ب- الاستشراق في المعنى الاصطلاحي: إن الباحث عن تعريف محدد للاستشراق 

سيجد نفسه أمام سيل كبير من التعريفات التي دُوّنت حوله، ولكن هذا لن يمنعنا من 

ذكر بعض التعاريف:

1. الاستشراق واقع معرفي مارسته أوروبا على الشرق، وقد تراكمت هذه المعارف 

وترسخت في تقليد، وانتظمت في نسق له مقدمات ونتائج، ويعمل بتقنيات ومناهج 

مخصوصة]]].

بالموروث  بأنه: »مفهوم مرتبط كل الارتباط  »النبهان« الاستشراق  2. كما عرفّ 

مليء  موروث  وهو  والإسلاميّة،  العربيةّ  نظرتهم  في  الغربية  للشخصية  التأريخي 

السلوكيات  في  مؤثر  الفكر  حركة  على  ضاغطة  ومشاعر  النفسية  بالتراكمات 

والمواقف«]]].

3. ويعرفّه إدوارد سعيد]]] بقوله: »إن الاستشراق هو أسلوب في التفكير مبني على 

]]]- فوزي، فاروق عمر، الاستشراق والتأريخ الإسلامي )القرون الإسلاميّة الأولى(، ص٣٠.

]]]- ابن منظور، لسان العرب، ص١٧٣.

]]]- مختاري، أحمد، معجم اللغة العربيةّ، ص1129.

]]]- الكبيسي، فاضل محمّد، فيليب حتى عصر النبوة والخلافة الراشدة »دراسة نقدية«، ص٢١.

]]]- نبهان، محمّد فاروق، الاستشراق - تعريفه - مدارسه - آثاره، ص١٢.

]]]- إدوارد سعيد: )1935-2003م( فلسطيني المولد أمريكي الجنسية، ولد بالعاصمة القدس، درس حتى تعليمه 

الثانوي بالقاهرة، عمل أستاذًا في الأدب الإنكليزي والأدب المقارن بجامعة بريستون عام 1963م، كتب العديد من 

المؤلفات باللغة الإنكليزية، وترجمت كتبه إلى عدة لغات عالمية، ومن أهم مؤلفاته: الاستشراق، دراسة الإسلام، انظر: 

إدجار، أندرو، سيد جوبك، بيتر، الموسوعة النظرية الثقافية المفاهيم والمصطلحات الاساسية، ص46. 



19 التمهيد |

تمييز متعلق بوجود المعرفة بين الشرق والغرب«]]]، كما بين إدورد سعيد بأنه توجد 

ثلاث دلالات لمفهوم الاستشراق:

أوّلها: دلالة أكاديميّة تشمل كل من يقوم بدراسة الشرق أو الكتابة عنه، فيمكن أن 

نسميه مستشرقاً.

وثانيها: دلالة أكثر عموميّة من الأولى تدل على تمييز معرفي بين الشرق والغرب.

وثالثها: إن الاستشراق أسلوب غربي يهدف إلى السيطرة على الشرق«]]].

قائم على تمييز  الفكر  بأنه: أسلوب من  الباحثين الاستشراق  4. كما عرفّ أحد 

بها علماء  يقوم  أكاديمية  والغرب، ويستخدم دراسات  الشرق  وجودي ومعرفي بين 

وحضارة  وثقافة  وشريعة  )عقيدة  الجوانب  شتى  من  والمسلمين  للإسلام  غربيين 

وتأريخ ونظم وثروات وإمكانات(، لأهداف متنوّعة ومقاصد مختلفة]]].

الشرق  بتدريس  يقوم  من  »كل  إنهّ:  سعيد  إدوارد  فيقول  المستشرق:  تعريف  أما 

الإنسان  بعلم  مختصًا  المرء  أكان  سواء  ذلك  ويسري  بحثه،  أو  عنه  الكتابة  أو 

المحددة  جوانبه  في  )فيولولوجيا(  مؤرخًا  أو  الاجتماع،  بعلم  أو  )الأنثروبولوجي( 

والعامة على حد سواء، هو مستشرق ومن يقوم به هو بفعله هو استشراق«]]]، وهكذا 

دون  »الشرق«  هو  موضوعه  الاستشراق وجعل  مفهوم  حدّد  قد  إدوارد سعيد  يكون 

الفعل هو مستشرق،  بهذا  يقوم  أن كل غربي  ورأى  المسلم خاصة،  والشرق  سواه، 

كأسلوب  »الاستشراق  قائلًًا:  أردف  وأهدافهم  هولاء  وغايات  ظهوره  أسباب  وعن 

غربي للسيطرة على الشرق واستيلائه وامتلاك السيادة عليه«]]].

]]]- سعيد، إدوراد، الاستشراق - المعرفة - السلطة – الإنشاء، ص٣٨.

]]]- م.ن، ص39. 

]]]- فاروق، محمود حمدي، الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع الحضاري، ص24. 

]]]- الاستشراق - المعرفة - السلطة – الإنشاء، م.س، ص36.

]]]-  الاستشراق - المعرفة - السلطة - الإنشاء، م.س، ص38. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين20

الاستشراق  مصطلح  ظهور  تتبّع  خلال  من  الاستشراق:  دوافع  الثاني:  الملحظ 

الثقافة  على  والاطلّاع  الآخر  »معرفة  هو  الاستشراق  لظهور  الأول  الدافع  أن  يتبيّّن 

يلتمس  أن  الباحث  ويستطيع  والأهداف،  الدوافع  زادت  الزمن  ثم بمرور  الشرقية«، 

في  تتمثل  والتي  الاستشراقيّة  وأعماهم  دراساتهم  خلال  من  المستشرقين  دوافع 

داخلية  أن ثمةّ ظروفاً  وكذلك لاشك  ومؤتمراتهم وجمعياتهم،  ومؤلَّفاتهم  أبحاثهم 

وخارجية كان يعيشها الغرب، ضغطت باتجاه اهتمامه بالآخر، ويمكن إيجاز دوافع 

الاستشراق بالآتي: 

الدوافع  على  للتعرف  الجهد  من  المزيد  بذل  إلى  نحتاج  لا  الديني:  الدافع   .1

البهي:  محمّد  يذكر  حيث  الديني،  الدافع  وهو  الغربيين  عند  للاستشراق  الأولى 

الدرجة  في  الديني  السبب  هو  الشرق  إلى  الأوروبيّين  دعا  الذي  الرئيسي  »السبب 

الأولى، فقد تركت الحروب الصليبية في نفوس الأوروبيّين آثارًا مريرة مرهقة«]]].

2. الدافع السياسي الاستعماري: لما انتهت الحروب الصليبية بهزيمة الصليبيين، 

وهي في ظاهرها حروب دينية، وفي حقيقتها حروب استعمارية، وقد تعانقت حركة 

الاستشراق مع الحركة الاستعمارية، واتخذوا المنحى نفسه]]].

اليوم، ظهر نفر قليل  منذ أواخر القرن )١١هـ/ ١٧م( وحتى  الدافع العلمي:   .3

من المستشرقين أقبلوا على الدراسات الاستشراقيّة بدافع من حب الاطلاع والبحث 

والتمحيص في حضارات الأمم وأديانها وثقافتها ولغاتها، وبالأخص لدراسة الدين 

الإسلامي والتراث العربي الإسلامي]]].

اقتصاديًّا وراء تشجيع  الدارسين أن ثمةّ دافعًا  يرى بعض  الدافع الاقتصادي:   .4

في  المستعمرات  رغبة  في  يتمثلّ  وذلك  الغربيّين،  لدى  الاستشراقيةّ  الدراسات 

]]]- البهي، محمّد، الفكر الإسلامي الحديث وصلته بالاستعمار الغربي، ص٩٨.

]]]- خشن، وليد كاظم، المدرسة الاستشراقيّة في فرنسا »دراسة في أسلوبها ومنهجها«، ص٢٨.

]]]- الاستشراق - المعرفة - السلطة - الإنشاء، م.س، ص٨١.



21 التمهيد |

للمنطقة  الطبيعيّة  خيرات  على  الإستيلاء  بهدف  اقتصاديًّا]]]  الإسلاميّة  البلاد  غزو 

وثرواتها، وكذلك مؤسّساتها الاقتصاديةّ، وأماتت صناعتها المحلية حتى تكون البلاد 

الإسلاميّة ميداناً لما تنتجه الأيادي الغربية، فكان من الضروري أن يشجعوا الدراسات 

الاستشراقيّة حتى تكشف لهم عن طبيعة العقلية العربيّة وكيفية التعامل معها]]].

الملحظ الثالث: وسائل الاستشراق: لقد حدّد الاستشراق منذ نشأته دوافعه، وأنها 

اتخّذ الاستشراق وسائل  تتفق في جوهرها، وقد  تنوّعت واختلفت شكلًًا فهي  وإن 

عديدة وأساليب متنوعة لتحقيق تلك الأهداف والدوافع منها:

السمة  يكون  يكاد  الذي  العمل  من  النوع  هذا  ويشمل  الجامعي:  العمل   .1

الشرقية والمعاهد  الدراسات  وإنشاء كراسي  كالتدريس  الاستشراقي  للعمل  الرئيسة 

للدراسات  برنامج  على  الإشراف  وكذلك  الشرقية،  اللغات  مجال  في  المتخصصة 

عمل  فقد  الاستشراقي،  الفكر  نشر  في  الجامعي  التدريس  لأهمية  ونظراً  العليا، 

فشهدت  عامة،  والشرقية  خاصة  العربيّة  الجامعات  إلى  الدخول  على  المستشرقون 

هذه الجامعات العصر الذي كان فيه المستشرقين هم روّاد التدريس]]]. 

2. إنشاء المكتبات وتأليف الكتب: لم يتأخّر المستشرقون في اقتناء الكتب العربيةّ 

وإعمار مكتباتهم بها، وكان هذا الاقتناء بعديد الطرق منها الشراء أو السرقة أو النقل 

الحرفي المباشر، خاصة أثناء فترة الاستعمار، وتكاد الكتب المهمة التي نجدها في 

بلاد المسلمين توجد في بلاد الغرب]]].

بجمع  طويل  زمن  منذ  المستشرقون  اهتمّ  وتحقيقها:  المخطوطات  جمع   .3

مبنيًا على  العمل  الشرق الإسلامي، وكان هذا  بلاد  المخطوطات من كل مكان في 

]]]- النملة، علي إبراهيم، كلية الاستشراق المفهوم - الأهداف - الارتباطات، ص٧٩. 

]]]- فاروق، محمود حمدي، الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع الحضاري، ص40.

]]]- السباعي، مصطفى، الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم، ص٣٤.

]]]- السامرائي، قاسم، الاستشراق بين الموضوعية والانفعالية، ص43.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين22

وعي تام بقيمة هذه المخطوطات التي تحمل تراثاً غنيًّا في شتى المجالات. 

4. الترجمة: لم يقتصر الأمر على نشر النصوص العربيّة بل قاموا بترجمة مئات 

الكتب العربيّة والإسلاميّة أيضًا إلى اللغات الأوروبيّة كافة، وقد تمت ترجمة القرآن 

الآن  وحتى  الوقت  ذاك  منذ  المستشرقون  وقام  عشر،  الثاني  القرن  في  مرة  لأوّل 

بإعداد العديد من ترجمات القرآن إلى اللغات الأوروبيّة كافة، أمّا أهم مراحل دراسة 

هو  الكريم  القرآن  على  التعرفّ  طريق  في  خطوة  فأول  الكريم،  للقرآن  المستشرقين 

ترجمته؛ إذ بدأ اهتمام المستشرقين بالقرآن الكريم من خلال أوّل ترجمة له إلى اللغة 

اللاتينية، وكانت الترجمة عبارة عن تعليقات شابها تحريفٌ ونقد]]].

إن هذه المرحلة المتمثلّة بترجمة معاني القرآن الكريم عرفّت الغربيين بمضمون 

عن  الغربيّين  تساؤلات  وبدأت  ومفاهيم،  دلالات  من  يحمله  وما  القرآني  النص 

مصدر القرآن الكريم، وعن ظاهرة الوحي، وعن كيفية جمع القرآن وتدوينه وغيرها 

من الأسئلة المتعلقة بتاريخ القرآن وعلومه، واستجابة لكل تلك التساؤلات ظهرت 

في القرن التاسع عشر دراسات استشراقية تركّزت حول مباحث تأريخ القرآن الكريم 

وعلومه، بدأت تلك الدراسات من أوائل القرن التاسع عشر الميلادي إلى المنتصف 

الثاني من القرن العشرين]]]. 

وفي القرن العشرين ظهر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير )۱۹۰۰-۱۹۷۳م( 

ذاع صيتها في حينه، واعتبرها  والتي  الفرنسيّة  باللغة  الكريم  للقرآن  ترجمته  وأصدر 

بعض الباحثين من أفضل ترجمات القرن العشرين]]]. 

الاستشراقيةّ  المدارس  من  كغيرها  الفرنسي  الاستشراق  مدرسة  اهتمّت  وقد 

الاهتمام في  تجلّّى ذلك  كبيرة، وقد  أهمية  لها  وأولت  القرآنيّة،  بالدراسات  الأخرى 

]]]- علي الشدي، عادل، الترجمات الاستشراقيةّ لمعاني القرآن الكريم عرض ونقد، ص١٨.

]]]- الصغير، محمّد حسين، المستشرقون والدراسات القرآنيّة، ص٢١.

]]]- درويش، أحمد، الاستشراق الفرنسي والأدب العربي، ص١٦.



23 التمهيد |

أوضح صورة له حين صدرت أول ترجمة للقرآن الكريم بأمر من »بطرس المبجّل«، 

وتوالت الترجمات بعد ذلك للقرآن الكريم من مستشرقين فرنسيين اعتبروا أن ترجمة 

القرآن الكريم هي نقطة الانطلاق للبحث في الدراسات الإسلاميّة على نحو العموم 

والدراسات القرآنيّة على نحو الخصوص، منهم: سيديو، هنري لامنس، جاك بيرك، 

ريجيس بلاشير، مكسيم روودنسون، موريس بوكاي]]]. 

تطورت الدراسات الاستشراقيّة للمدرسة الفرنسيّة كثيراً في القرن العشرين، وكان 

المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير من أشهر مستشرقيها لما قدّمه من دراسات عدة 

الباحثين إلى أن بلاشير لم يخرج في كتاباته  القرآنيّة، وأشار أحد  تتعلقّ بالدراسات 

خارج نطاق التأثرّ بنولدكه فقد سايره واتفق معه في الكثير من آرائه وتحليلاته]]].

ومدى  العلمي،  منهجه  باستكشاف  مرهون  إجحافه؛  من  إنصافه  معرفة  أن  غير 

التزامه بقواعد البحث المعتمدة في أغلب مؤلفّاته، ولعل من أهمها كتاب )القرآن(، 

ونحاول جاهدين أن نصل إلى إجابة عن الإشكال الذي طرُح عن أهدافه في أغلب 

آرائه ومؤلَّفاته]]]، بمعنى أنهّ هل كانت دوافعه العلمية أيديولوجيّة أم بحثيةّ أكاديميّة؟ 

خاصة وأنهّ قد أثيرت حول بلاشير الشكوك، فبعضهم يصفه بصاحب الرؤية الصائبة، 

إنّ مترجم كتابه )القرآن( قال في كلمته  له بالأستاذية، كمحمّد أركون، حتى  ويدين 

الإهدائية: »إلى كلّ مَن له رغبة في إطلالة موضوعية على القرآن أرفعُ هذا الكتاب]]]«، 

والفكر  الثقافة  رجالات  أحد  كونهَ  شخصيته؛  يمجّد  كتاباً  2019م  سنة  وصدّر  بل 

ا يلهم العقول ويضيء مسالك  والتقارب بين الحضارة الغربية والشرقية، ورمزاً مشعًّ

المستقبل]]]، في حين لا يستثنيه بعضهم الآخر من جملة الجناة الطاعنين.

]]]- الاستشراق الفرنسي والأدب العربي، م.س، ص19. 

]]]- م.ن، ص24.

]]]- عبد الباقي، محمّد فؤاد، تفصيل آيات القرآن الكريم، ص45.

]]]- بلاشير، ريجيس، القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، هامش ص25. 

]]]- الاستشراق الفرنسي والأدب العربي، م.س، ص39. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين24

الملحظ الرابع: الإطار المفاهيمي للحداثة 

إلى جانب ظهور الدراسات الاستشراقيّة ذات المرجعية الغربية ظهرت دراسات 

نقطة  وكانت  الواقع،  تطوير  إلى  تهدف  الإسلاميّة  العربيّة  البيئة  داخل  من  حداثية 

انطلاقها تطوير فهم النص القرآني، وتأثرت بعض تلك الدراسات بالنظريات الغربية 

والمنجزات الاستشراقيّة في مجال فهم النص.

فـبعد أن أدت الدراسات الاستشراقيّة دورها إلى حد ما، توصّل المعنيون إلى أنها 

الدراسات  ليست الأداة المنتجة للأهداف المخطط لها لسبب بسيط، وهو أن هذه 

لا تحظى بالثقة من المسلمين، فتحوّل الهدف إلى أن تنُشر أفكار الاستشراق بأقلام 

تحمل صفة المواطنة لتعميق الشكوك بالعقيدة والفكر والنظم الإسلاميّة]]].

التحوّلات  بعد  المعرفية  الساحة  في  واسعًا  حضورًا  الحداثة  مفهوم  شهد  وقد 

الفكرية والحضارية التي شهدها الغرب، وأصبح هذا المفهوم يمثل أغلب المشاريع 

الجديدة التي دعت إلى إعادة قراءة التراث القديم وبثّ روح التجديد فيه، وسيتكفّل 

هذا التمهيد ببيان هذا المفهوم. 

أوّلًًا: المعنى اللغوي للحداثة: بحسب قواميس اللغة العربيّة، فإنّ )الحداثة( في 

فـ«الحاء  يكن،  أن لم  بعد  الشيء وقع  أن  تعني  )حَدَثَ(، وهي  الفعل  اللغة مصدر 

لم  أن  بعد  أمر  »حدث  يقال:  يكن  الشيء لم  كون  وهو  واحد،  أصل  والثاء  والدال 

يكن«]]].

ثانيًا: المعنى الإصطلاحي للحداثة: إن النسبية في المعنى اللغوي للحداثة نتجت 

لها كما  مانع  تعريف جامع  الحصول على  يتم  الفهم، ولم  لهذا  متعددة  أفهام  عنها 

يقول علماء المنطق، فـ»الحداثة الأوروبية ليست فكرة أو أيدلوجيا أو حدثاً تأريخيًّا 

]]]- زاهد، عبد الأمير، قراءات في الفكر الإسلامي المعاصر، ص٣٢.

]]]- القزويني، أحمد بن فارس بن زكريا، معجم مقاييس اللغة، ج١، ص١٩٣.



25 التمهيد |

أو عصًرا معيّنًا حتى نستطيع تعريفها بسهولة، بل هي: »وصف زمني للقرون الخمسة 

مليء  تأريخ  نفسه  الوقت  في  وهو  وبطيء،  طويل  تأريخ  نتيجة  إنها  أي  الأخيرة، 

بالأحداث الفكريةّ والسياسيّة والاقتصاديةّ«]]].

المعاصر  العربي  الفكر  في  الحداثة  لخطاب  المتتبّع  إن  الحداثة:  مراحل  ثالثًا: 

يجده قد مر بلحظتين فكريتين:

1. المرحلة الأولى ويعبّّر عنها بعض الباحثين بالمرحلة الموصولة: هي مرحلة 

النهضة وتبدأ منذ ثلاثينات القرن التاسع عشر، وتمتد حتى منتصف القرن العشرين]]].

وتبدأ  الحداثة]]]:  مرحلة  أو  المقطوعة  بالمرحلة  عنها  ويعُبر  الثانية  المرحلة   .2

ومحمّد  حسين،  طه  قراءة:  القراءات  تلك  وأهم  والستينات،  الخمسينات  عقد  منذ 

عابد الجابري، محمّد أركون، ونصر حامد أبو زيد، وهشام جعيط، وغيرهم، وهذه 

القراءات هي موضوع بحثنا في الفصل الثالث من هذه الدراسة بمشيئته تعالى. 

بمحاولة  قاموا  قد  الحداثيين  أن  نلاحظ  الحداثية  المشاريع  هذه  استقراء  وعند 

القرآني، بحجة  النص  النصوص على  وآلياتها في فهم  الغربية  الحداثة  أسُس  تطبيق 

المماثلة بين النّص القرآني والنصوص الأخرى؛ ليكون القرآن مجرد نتاج لسياق ثقافي 

معين]]].  

القرآنيّة لدى الحداثيين العرب، وفي  الدراسات  وقد ترك منهج بلاشير تأثيراً في 

وآرائهم، وفي  بأفكارهم  تأثر  ومن  وهشام جعيط  أركون  ومحمّد  الجابري  مقدمتهم 

دراستنا هذه سيسلطّ البحث الضوء على تلك القراءات الحداثية المتُأثرة بالمدرسة 

نحو  على  وسنذكر  العموم،  نحو  على  القرآنيّة  الدراسات  في  الفرنسيّة  الاستشراقيّة 

]]]- الحسن، مصطفى، الدين والنص والحقيقة، قراءة تحليلية في فكر محمّد أركون، ص١٤.

]]]- بلقزيز، عبد الإله، من النهضة إلى الحداثة، ص١٢.

]]]- عبد الرحمن، طه، روح الحداثة، ص١٨٠.

]]]- م.ن، ص181.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين26

أهم  أحد  بلاشير«  »ريجيس  الفرنسي  المستشرق  آراء  تأثير  مدى  »الخصوص« 

الفرنسيّة في بحوثه ودراساته وآرائه وأفكاره في الدراسات  الشخصيّات الاستشراقيّة 

القرآنيّة على الحداثيين العرب في دراساتهم القرآنيّة، وذلك من خلال تتبع القراءات 

الحداثيّة لمجموعة من الحداثيين والذين وجدنا في أفكارهم ودراساتهم التي قدموها 

في الشأن القرآني أثراً استشراقيًّا للمستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير. 

وكان المعيار في اختيار هذه المشاريع دون غيرها هو ملاحظة وجود نزعة وأثر 

واضح وجلي لأفكار وآراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير عند هؤلاء الحداثيين 

في فهمهم لمباحث تأريخ القرآن وعلومه، ويخرج عن البحث المشاريع التي تأثرّت 

بالاستشراق ولم يلحظ البحث أثراً لآراء بلاشير في دراسات أصحاب هذه المشاريع 

الفكرية في دراساتهم القرآنيّة، والله ولي التوفيق. 



ل
ّ
الفصل الأو

المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة 
ودراستها العربيّة والقرآنيّة

ل 
ّ
المبحث الأو

 المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة والدراسات 

العربيّة والإسلاميّة 

المبحث الثاني

المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراساتها 

القرآنيّة





والدراســات  الفرنســيّة  الاستشــراقيّة  المدرســة  ل: 
ّ
الأو المبحــث 

والإســاميّة العربيّــة 

ر، الخصائص
ّ
ل: الاستشراق الفرنسي، النشأة، التطو

ّ
المطلب الأو

توطئة

نتاجًا فكريًّا تمثل في الدراسات المختلفة عن الشرق الإسلامي  يعَُدُّ الاستشراق 

والتي شملت حضارته وأديانه وآدابه ولغاته وثقافته، وقد أسهم هذا التيار في صياغة 

الفكرية  الخلفية  معبّّراً عن  بصورة خاصة،  الإسلامي  الشرق  الغربية عن  التصورات 

للصراع الحضاري بينهما]]].

بدأ مفهوم الاستشراق يأخذ طابع الرسمية ويتطور بتطور العاملين عليه، كما يرى 

هو  الأخيرة  الآونة  في  »الاستشراق«  مصطلح  تراجع  في  السبب  أن  الباحثين  بعض 

القرن  بدايات  في  للاستشراق  نقدهم  من  العرب  المفكرين  بعض  به  قام  ما  بسبب 

العشرين من أمثال »إدوارد سعيد وعبد الله العروي«]]]، ومن قبلهم ما قام به جمال 

الدين الأفغاني في مواجهته للمستشرق »إرنست رينان« والتي عُرفت فيما بعد »مناضرة 

رينان والأفغاني«]]]، فكانت لكل هذه الأعمال والمواقف من الاستشراق الدافعَ الذي 

دفع بالمستشرقين إلى الالتفات حول المصطلح الذي بات يشكّل عبئاً عليهم]]]. 

وتغير بذلك مفهوم الاستشراق في النصف الثاني من القرن العشرين، وخصوصًا 

]]]- الحسيني، إسحاق، الاستشراق، نشأته وأهدافه، ج1، ص25.

]]]- زقزوق، محمود حمدي، الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع الحضاري، ص27-24. 

]]]- م.ن، ص29. 

]]]- الاستشراق، نشأته وأهدافه، م.س، ص30. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين30

بعد صدور كتاب »إدورد سعيد« الذي مزج بين الاستشراق والاستعمار، وكذلك عقب 

الحرب العالمية الثانية ارتبط اسم الاستشراق بالسياسة تغيرت تبعًا لذلك رؤية الباحثين 

المعاصر  بثوبه  الاستشراق  ظهر  لذلك  نتيجة  الاستشراق؛  لمفهوم  والمتخصّصين 

مختلفًا عن الاستشراق القديم]]] -كما عبر عنه بعض الباحثين- ليتلاءم مع مستجدات 

العصر، وبذلك تغير مفهوم الاستشراق ليوائم مستجدات ومتغيرات العصر]]] وعرف 

بأنه: هو مجمل الإنتاج  الباحثين الاستشراق الجديد أو الاستشراق المعاصر  بعض 

العلمي الغربي الذي يعتمد مناهج وطرائق العلوم الإنسانية والاجتماعيةّ الحديثة في 

أكثر  ينصبّ  الجديد  الاستشراق  اهتمام  وأصبح  والمسلمين،  الإسلام  دراسة شؤون 

على الإسلام بدل الشرق وحضارته وآدابه وعلومه، وقد بحث الاستشراق المعاصر في 

جوانب أكثر من الجوانب التي بحثها الاستشراق الكلاسيكي]]]. 

الصعيدين  على  الاستشراق  تعريف  عن  مبسّطاً  شيئاً  التمهيد  في  تناولنا  قد  كنا 

اللغوي والاصطلاحي، كما تحدّثنا على نحو الإيجاز عن دوافع الاستشراق ووسائله، 

ولم نرُدِ الإكثار من ذكر التفاصيل حول نشأة الاستشراق وتطوره ودوافعه ومدارسه؛ 

وذلك لكثرة من تناول ذلك بالدراسة والتفصيل من قِبل الباحثين في هذا الشأن]]].

ونكتفي بعد هذه المقدمة التوضيحية بذكر ما يرتبط بمحور دراستنا وما يهمّنا من 

المدارس الاستشراقيّة، وهي »المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة«، بغية التعرفّ على أهم 

ومراحل  نشأتها  الإيجاز  نحو  على  ونعرض  غيره،  عن  الفرنسي  الاستشراق  يميّز  ما 

تطورها وأهم خصائصها.

]]]- السيد الأسود، الاستشراق الجديد جدلية الثنائية الثقافية بين الغرب والشرق والغرب والإسلام، 221. 

]]]- م.ن، ص222. 

]]]- م.ن، ص223. 

]]]- ومن أجل الاستزادة من تلك الموضوعات وللاطلاع اكثر يراجع: سعيد، إدوارد، الاستشراق، ص37، انظر أيضًا: 

الزيادي، محمّد فتح الله، الاستشراق أهدافه ووسائله، ص48، انظر أيضًا: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، 

انظر أيضًا: العقيقي، نجيب، المستشرقون، ج3.



31 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

ل: 
ّ
المقصد الأو

المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة: النشأة ومراحل التطور

الملحظ الأوّل: نشأة الاستشراق الفرنسي وتطوره: يصنف بعض الباحثين النِتاج 

الاستشراقي بحسب المدارس الاستشراقيّة التي اختلفوا في تحديد معيار تقسيمها، 

ويرى بعض الباحثين أن الصعوبة في تقسيم هذه المدارس يرجع إلى اعتبارين مهمين: 

من  اتجاهاتهم  تحديد  وصعوبة  المستشرقون  تناولها  التي  الموضوعات  تداخل 

جهة]]].

صعوبة وضع خصائص محددة لكل مدرسة لتعدد واختلاف اتجاهات المستشرقين 

في كل مدرسة من جهة أخرى]]]. 

تعُد من المدارس  والتي  الفرنسيّة«  البحث هو »المدرسة  يهمنا في موضوع  وما 

منذ  خاصة  والبلدان،  البقاع  مختلف  من  المستشرقين  وقبلة  الكبرى،  الاستشراقيّة 

إنشائها لمدرسة اللغات الحية سنة 1795م التي ترأسّها المستشرق الفرنسي سيلفستر 

دي ساسي]]]، عميد الاستشراق الأوروبي منذ النصف الأول من القرن التاسع عشر 

الاستشراق،  مجال  في  المنظمّة  العلمية  الدراسات  لظهور  حقيقية  بداية  يعُدُّ  الذي 

وأصبح مدرسة بذاتها تستقطب تلاميذ من كل الأنحاء الأوروبية، وتخرّج على يديه 

كبار المستشرقين، وقد مر الاستشراق الفرنسي في تطوره عبر مراحل وساهمت قبل 

ذلك عدة عوامل في نشأته]]].

]]]- انظر: الاستشراق ومناهجه في الدراسات الإسلاميّة، م.س، ص17. 

]]]- م.ن، ص19. 

باريس وتعلم اللاتينية  Silvestre De SACY )1838-1758م(: مستشرق فرنسي ولد في  ]]]- سلفستر دي ساسي 

واليونانية، ثم درس على بعض القساوسة، منهم القس مور والأب بارتارو، ثم درس العربيّة والفارسية والتركية، عمل 

دي ساسي مع الحكومة الفرنسيّة. وهو الذي ترجم البيانات التي نشرت عند احتلال الجزائر، وكذلك عند احتلال مصر 

من قبل حملة نابليون عام » 1797م. انظر: المستشرقون، م.س، ج1، ص165-162.

]]]- الاستشراق ومناهجه في الدراسات الإسلاميّة، م.س، ص19. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين32

الملحظ الثاني: عوامل تطور المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة: أمّا أهم العوامل التي 

أسهمت في نشأة الاستشراق الفرنسي وتطوره ما يلي: 

أوّلًًا: يرجع أول اختلاط بين المسلمين وفرنسا في النصف الأول من القرن الثامن 

ولاة  أحد  وأشهرهم  الفاتحين،  قبل  من  منها  أجزاء  اجتياح  بعد  خاصة  الميلادي، 

بواتييه]]]  بوقعة  الذي قتل في واقعة تسمى  الغافقي]]]،  الرحمن  الأندلس وهو عبد 

أو بلاط الشهداء بعد أن عبر بجيوشه جبال البرانس ودامت إقامة العرب بفرنسا عدة 

قرون.

من  مجموعة  الفردية  الأعمال  في  يظهر  الشرقية  بالدراسات  الاهتمام  بدأ  ثانيًا: 

الرهبان والقساوسة الذين قصدوا الأندلس، ومن أوائل هؤلاء الرهبان الراهب الفرنسي 

»جربرت« الذي انتخب بابا لكنيسة روما عام 999م.

لفرنسا دور فعال وأساسي في شنّها  الصليبية]]] والتي »كان  الحروب  ثالثًا: فترة 

البعد  ذات  الحروب  هذه  إدارة  في  قياديًّا  دورها  وكان  العربيّة«،  الدول  أغلب  على 

الديني، ورسم العلاقة بينها وبين الإسلام. 

رابعًا: ظهر الاستشراق الفرنسي بشكل جماعي ومنظمّ بدءًا من القرن السابع عشر 

وبتأكيد من المؤرّخ الفرنسي هنري لورانس أن »الاستشراق باعتباره تخصصًا علميًّا لم 

يتشكّل إلّّا في القرن السابع عشر نتيجة مجهود أشرفت عليه الدولة الملكية. 

خامسًا: توسّع اهتمام الاستشراق الفرنسي بالشرق، وأصبح أكثر تنظيمًًا ومؤسّسًا 

فأصبح  والتأريخ،  اللغة  دراسة  على  تعتمد  التي  التقليدية  النمطية  تلك  من  وخرج 

]]]- عبد الرحمن الغافقي )ت 114هـ/ 732م(: نسبة إلى قبيلة غافق اليمنية، من أشهر قادة العرب، تولى الأندلس 

سنة )112هـ/ 730م(، وقاد جيشًا كبيراً زاحفًا نحو فرنسا. انظر: العبادي، أحمد مختار، في تاريخ المغرب والأندلس، 

ص83.

]]]- موقعة بواتييه Poitiers 732م: هو المكان الذي التقى فيه القائد عبد الرحمن الغافقي وشارل مارتل بجيوشهما 

ودارت بينهما معركة عنيفة استمرت ثلاثة أيام انتهت بانهزام العرب واستشهاد القائد عبد الرحمن الغافقي، انظر: م.ن، 

ص84.

]]]- الحروب الصليبية: يطُلق اسم الحروب الصليبية على الحملات الحربية التي شنها الأوروبيون في القرنين الثاني 

عشر والثالث عشر بين سنتي )1096-1270م( على المشرق بهدف استعماره عسكريًّا، انظر: إبراهيم النملة، علي، 

الاستشراق والإسلام في المراجع العربيةّ، ص19.



33 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

يتوجه نحو التخصص ويتوجّه نحو أدقّ الموضوعات والمجالات والبحث فيها.

الباحثين من  التاسع عشر قبلة لكل  القرن  الثلث الأول من  وأصبحت فرنسا في 

مؤسّسات  فرنسا  وأنشأت  يديه،  الشرقية على  اللغات  تعلم  رغبة في  الأجنبية  البلاد 

ومعاهد استشراقية في عدة دول عربية، كالمعهد الفرنسي للآثار الشرقية في القاهرة 

)1880م(، والمعهد الفرنسي في دمشق )1930م(، ومعهد الدراسات المغربية في 

العليا في تونس )1945م(، هذه المؤسسات  الدراسات  الرباط )1931م(، ومعهد 

أسهمت بشكل كبير في إثراء الدراسات الإسلاميّة بها وتنوّع الأنشطة العلميّة والفكريةّ.

المقصد الثاني: خصائص المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة: ممّّا لا يخفى على أي 

الإسلامي  والعالم  فرنسا  بين  العلاقات  أنَّ  الاستشراقي  المجال  في  مطلع  أو  قارئ 

بدأت منذ فتح المسلمين لمقاطعات فرنسية، كما أن هذه العلاقات تنوّعت أسبابها 

واختلطت بين الحرب والسلم والتجارة والثقافة، فكان لكل جانب منها تأثير على هذه 

العلاقات؛ مما جعل الفرنسيين يهتمون بالشرق، وبدراسته، وأهمّ ما يميّز الاستشراق 

الفرنسي من خصائص]]]:

بحث  فقد  والتخصّص،  والمجالات  الاهتمامات  وتنوّع  والتعدّد  بالشمول  تميّز 

بعض  في  ينحصر  فلم  الشرقية،  المعارف  ميادين  شتى  في  الفرنسي  الاستشراق 

الموضوعات كالاكتفاء بنقد التراث الأدبي أو دراسة المناخات الجغرافية والتأريخية 

للمجتمعات  سيسيولوجيّة  ودراسات  قرآنية  دراسات  إلى  ذلك  تعدى  بل  فحسب، 

الإسلاميّة التي كانت تربطها بفرنسا علاقة استعمارية]]].

عُرف الاستشراق الفرنسي في بدايته بتعبئته الدينية؛ لذلك يعُدّ أكثر أنواع الاستشراق 

الغربي تجنيدًا للغزو الثقافي والتبشير الديني. 

الديني  المحور  محاور كبرى:  ثلاث  الفرنسي على  الاستشراق  دراسات  تركّزت 

والسياسي والاستعماري]]].

]]]- غلاب، نظيرة، الاستشراق الفرنسي والدراسات القرآنيةّ. 

]]]- إبراهيم، الطيب، الاستشراق الفرنسي وتعدد مهامه في الجزائر، ص٨٠. 

]]]- م.ن، ص٨١.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين34

كان للاستشراق الفرنسي دور كبير في توجيه الاستشراق الألماني والانحراف به 

نحو منعرجات دينية وسياسية، من خلال تتلمذ عدد كبير من المستشرقين الألمان 

على يد الفرنسيين.

يعُد معهد اللغات الشرقية المكان الذي ترعرع فيه الاستشراق الفرنسي، كما أن 

فرنسا،  الشرقية في  والدراسات  النشاطات  تعزيز  أثراً واضحًا في  السوربون  لجامعة 

وتخريج أساتذة من مختلف الجنسيات والديانات، حيث كان لأساتذة هذه الجامعة 

من المستشرقين وغيرهم دور كبير وفعال في التأثير على الباحثين العرب ممن قصدوا 

تلك الجامعة لأجل الدراسة أمثال طه حسين ومحمّد أركون وهشام جعيط وغيرهم]]].

الفرنسيّة،  القرن العشرين في المدرسة الاستشراقيّة  النِتاج الاستشراقي في  توسع 

التاسع عشر  القرن  الدراسات الإسلاميّة بشكل كبير في  البحث في  دائرة  وتوسّعت 

ونهايته، حيث ساعد على هذا التنوع والتوسع العلمي لدى المستشرقين -في بداية 

القرن التاسع عشر- العامل الاستعماري الذي أتاح فرصة للمستشرقين بالاطلاع على 

تراث البلدان المستعمرة وجمعه وتحقيقه ونشره]]]. 

كذلك تميّز الاستشراق الفرنسي بالميل نحو التخصّص؛ حيث ظهرت نشاطات 

والكتابة في شتى المجالات  التأليف  الفترة في مجال  الفرنسي في هذه  الاستشراق 

بالأدب  الفرنسي  الاستشراق  اهتمام  وظهر  الإسلامي،  الشرق  تخصّ  التي  العلمية 

من  عدد  اهتمّ  كما  عشر،  التاسع  القرن  من  الأول  النصف  في  خاصة  العرب،ي 

المستشرقين الفرنسيين بالفكر الإسلامي عمومًا وبالفلسفة الإسلاميةّ خصوصًا، مثل: 

ولیو شتراوس وأميلي جواشون وهنري كوربان.

في نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين ظهرت شخصيات استشراقيةّ 

اختصّ  الذي  ماسينيون  لويس  مثل  مختلفة  مجالات  في  تخصّصت  مهمة  فرنسيّة 

وتخصّص  وترجمته  الكريم،  بالقرآن  باهتمامه  بيرك  وجاك  الإسلامي،  التصوّف  في 

]]]- الزيادي، محمّد فتح الله، الاستشراق أهدافه ووسائله، ص85.

]]]- م.ن، ص89.



35 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

ريجيس بلاشير في الأدب العربي والترجمة لاطلاعه العميق عليهما]]]. 

مجال  توسّع  آنذاك،  الراهنة  للظروف  واستجابة  والعشرين،  الواحد  القرن  في 

الدراسات الاستشراقيّة مما أضفى عليه نوعًا من التطور، وظهر مستشرقون مؤثرّون 

وتلميذ بلاشير  أمثال: المستشرق »مكسيم رودنسون«،  قدّموها،  التي  دراساتهم  في 

وتنوّعت  خاصّ،  بشكل  الإسلاميّة  بالحضارة  اهتم  الذي  ميكيل  أندريه  المستشرق 

على  التنوّع  هذا  تأثير  يبيّّن  مما  القرن،  لهذا  الاستشراقيّة  والموضوعات  المجالات 

توجّه الحركة الاستشراقيّة في فرنسا. 

المطلب الثاني: 

محاور الدراسات الإسلاميّة في المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة 

الاستشراق وشخصياته  رموز  كثير من  عمل  القرآنيّة:  الدراسات  الأوّل:  المقصد 

سواء أكانوا من اللغويين أو المؤرخّين أو الفلاسفة على تحقيق مجموعة من الغايات 

أو علمية؛  استعمارية  أو  دينية  منطلقين من غايات  القرآنيّة،  النصوص  لأجل دراسة 

ذلك  دراسة  على  عكفوا  قد  الفرنسيين  المستشرقين  نجد  عندما  نستغرب  لا  لذلك 

على  تعمل  التي  البلاغية  الأسرار  لتفحّص  ونصوصه  الكريم(  )القرآن  الأساس 

أولئك المستشرقين  العلميّة، ومن  الإقناع]]]، فضلًاً عن محاولاتهم لمعرفة الأسرار 

المستشرق الفرنسي )بودييه( الذي يعدّ من أوائل العاملين في هذا المجال، فقد عمل 

على تحليل النصوص القرآنيّة ومعرفة ما ذكره القرآن الكريم حول الديانات السابقة 

مع إصراره على دراسة الظروف العامة التي كانت تحيط بنزول القرآن، محاولًًا إيجاد 

تناقضات في ذلك]]].

]]]- المقداد، محمود، تاريخ الدراسات العربيّة في فرنسا، ص12.

]]]- نصر الله، جواد كاظم، الكعبي، شهيد كريم، الاستشراق الفرنسي والبعثات اليسوعية ولقاء الاستشراق والتبشير، 

ص99.

]]]- م.ن، ص103.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين36

الملحظ الأوّل: ترجمة القرآن الكريم عند المستشرقين الفرنسين

هذه  أوّل  عدة،  نواحٍ  على  الكريم  للقرآن  الفرنسيين  المستشرقين  دراسة  توزعّت 

من  الكريم  للقرآن  الترجمة  موضوع  يعدّ  حيث  الكريم،  القرآن  ترجمة  هو  النواحي 

الفرنسيّة،  الاستشراقيةّ  المدرسة  لدى  القرآنيةّ  الدراسات  في  المهمّة  المناولات 

واحتضنت فرنسا أول ترجمة للقرآن الكريم]]]، وعند العودة إلى الترجمات الفرنسيةّ 

للقرآن الكريم نجد أنها مرتّ بمراحل:

المرحلة الأولى: هي الترجمة من اللاتينيّة إلى اللغة الفرنسيّة: ويعُدّ »بيتر المحترم« 

أول من أطلق مشروع ترجمة القرآن الكريم وتحت إشرافه إذ أوكل تنفيذه مقابل مبلغ 

مُغرٍ من المال، وذلك بمساعدة عربي مسلم يدعى »محمّد« مع بعض المستشرقين، 

بأربع  الصليبية  الحملة  بعد  الترجمة  هذه  وكان ظهور  سنة ١١٤٣م،  المهمة  فأتموّا 

سنوات]]].

وقد خلت هذه الترجمة من الأمانة العلميّة، وملئت بالبهتان والتضليل، إذ تعدّدت 

بأصل  تتقيد  لم  كما  المفردات،  من  العديد  وغيرت  والحذف،  الإضافة  هنات  فيها 

السياق ولم تقُِم وزناً لخصوصية الأسلوب، وهذا ما عبّّر عنه أحد الباحثين حين عَدَّ 

بالنص  تلتزم  الترجمة، فهي لا  منها إلى  التلخيص الموسع  أقرب إلى  الترجمة  هذه 

الحرفي، ولا تنضبط بترتيب الجمل في الأصل العربي، وإنما تؤوّل المعنى العام في 

أجزاء السورة الواحدة، ثم تعبر عن هذا بترتيب من عند المترجم]]].

المرحلة الثانية: كانت الترجمة من اللغة العربيّة إلى اللغة الفرنسيّة مباشرةً، وهذا 

القرن  في  الكريم  للقرآن  ترجماتهم  في  المستشرقين  من  الكثير  سلكه  قد  المسلك 

العشرين أمثال:مونتيه، وبلاشير، وجاك بيرك]]].

]]]- البهي، محمّد، الفكر الإسلامي الحديث وصلته بالاستعمار الغربي، ص39. 

]]]- البنداق، محمّد صالح، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، ص98.

]]]- الاستشراق الفرنسي والدراسات القرآنيةّ، م.س.

]]]- المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، م.س، ص105. 



37 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

الملحظ الثاني: آراء المستشرقين الفرنسين في دراساتهم للقران الكريم 

ومن أهم الآراء التي اشتملت عليها دراسات المستشرقين الفرنسيين للقرآن الكريم 

هي:

القرآني  الوحي  حول  عديدة  دراسات  الفرنسيّة  الاستشراقيّة  للمدرسة  كان   .1

والعوارض التي صاحبت الرسول عند نزول الوحي، كذلك الظروف التي كان يمرّ 

بها النبي الأكرم، منذ طفولته وصغره قبل نزول الوحي والتي كان لها تأثير عليه حيال 

بعثته )على حد زعمهم(]]].

2. كانت لهم آراء ودراسات كثيرة حول تأريخ القرآن الكريم، وأثاروا في دراساتهم 

تلك شبهات كثيرة من قبيل ادعائهم الغموض في المراحل التي اشتمل عليها تأريخ 

القرآن الكريم.

3. كما كانت لديهم دراسات وآراء حول جمع القرآن الكريم وتدوينه والمصحف 

الكريم«،  القرآن  »جمع  بموضوع  الصلة  ذات  الموضوعات  من  باعتباره  العثماني 

الفرنسيون  الميدان]]]، حيث وجد المستشرقون  الشبهات في هذا  إثارة  وأكثروا من 

الذي جمعه  تخالف المصحف  وبأنها  الصحابة«،  »اختلاف مصاحف  في موضوع 

عثمان، وأن عثمان قد فرض هذه النسخة من القرآن فرضًا]]].

4. أمّا فيما يتعلق في القصص القرآني فقد ذهبوا إلى القول إن القرآن هو كتاب 

من صنع وإنشاء النبي محمّد استقاءً من كتب العهدين )القديم والجديد( وتقليدًا 

لهما، وأن ما في القرآن الكريم من ذكر لقصص الأنبياء السابقين وأقوامهم مشابه إلى 

درجة كبيرة للقصص الموجودة في الكتاب المقدس، وهذا التشابه كان هو الحجة 

الرئيسة التي بنى أولئك المستشرقين رؤيتهم عليها.

]]]- زقزوق، محمود حمدي، الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع الحضاري، ص307. 

]]]- تاريخ الدراسات العربيّة في فرنسا، م.س، ص15. 

العثماني  والمصحف  وتدوينه  الكريم  القرآن  جمع  روايات  من  الفرنسيين  المستشرقين  موقف  خلاصة  إن  إذ   -[[[

وغير  الضعيف  واعتماد  الثابتة  الحقائق  وانكار  والافتراض،  الشك  في  المبالغة  هو  الصحابة  مصاحف  مع  واختلافه 

الموثوق، انظر: المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، م.س، ص109. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين38

وسنذكر في طيّات البحث هذه الشبهات التي تناولها المستشرقون الفرنسيوّن على 

نحو التفصيل ونتتبّع أهم الدراسات القرآنيّة في المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة وأهم 

المراحل التي مرت بها، وأهم المستشرقين الذين كتبوا وألفّوا في البحث القرآني وما 

هي أهم الدوافع التي انطلقوا منها، ومناهجهم في تلك الدراسات، كل ذلك سنتعرف 

عليه أكثر في المبحث الثاني من هذا الفصل بتوفيقه تعالى ومعونته. 

حياة  شغلت  النبويّة:  للسيرة  الفرنسيين  المستشرقين  دراسات  الثاني:  المقصد 

أي  تخلو  لا  وتكاد  الاستشراقيّة،  الدراسات  ا في  جدًّ كبيراً  حيّزاً  الرسول وسيرته 

دراسة من دراسات المستشرقين عن الإسلام من وصف لجانب من جوانب السيرة 

النبويةّ، وكانت أغلب كتاباتهم أبعد ما تكون عن الإنصاف ونزاهة البحث العلمي.

وقد بلغ اهتمام الاستشراق الفرنسي بالسيرة النبويةّ وترجمتها إلى اللغة الفرنسيةّ 

التي خلفّها هؤلاء في هذا الحقل كثيرة ومتعددة ومتنوعة،  بالغًا، فالأعمال  اهتماما 

ولعل هذا الاهتمام كان قديمًا قِدم الاستشراق الفرنسي ذاته، إذ إن المدرسة الاستشراقيةّ 

من  وكان  الاهتمام،  من  الكثير  النبويةّ  السيرة  أولت  المدارس  من  كغيرها  الفرنسيّة 

ا تحديد تأريخ معين لبداية اهتمام المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة بوقائع  الصعب جدًّ

السيرة النبويةّ]]]. 

الملحظ الأوّل: اتجاهات المستشرقين الفرنسيين في دراسة السيرة النبويةّ: حيث 

كان لمدرسة الاستشراق الفرنسي موقفين تجاه السيرة النبويةّ والكتابة والتأليف فيها: 

وصفوهم  الذين  الفرنسيين  المستشرقين  في  ويتمثلّ  الإيجابي:  الموقف   .1

آراء  وسندرس  والنقد،  والتأليف  النقل  في  والصدق  والموضوعية  بـالاعتدال 

المستشرق الفرنسي »درمنغم« باعتباره من أكثر المستشرقين الفرنسيين الذين وصفوهم 

.[[[بالموضوعية في تناوله لسيرة الرسول الأكرم

]]]- أشار المؤرّخ الفرنسي آلان دوسلييه إلى أن الراهب تيوفان الواعظ )Theophane le confesseur( أوّل مؤلفّ قدّم 

لنا أوائل القرن التاسع الميلادي نظرة عامّة عن النبي محمّد والمجتمع العربي وأسس لشبهة أخذ الإسلام عن التراث 

اليهودي المسيحي والتأثيرات المسيحية على دعوة محمّد في مكة.

Alain Ducellier: chrétiens d›orient et Islam au Moyen Age - Armand Colin- Paris. 

]]]- بوكاري، مصطفى الحاج مالك، الاستشراق الفرنسي، وموقفه من تأريخ عهد النبوة، ص19. 



39 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

2. الموقف السلبي: أمّا الموقف السلبي فيطول بنا المقام لو أردنا أن نستعرض 

إلى  أقرب  هي  والتي  النبويةّ  السيرة  في  الفرنسيّة  الاستشراقيّة  الكتابات  تلك  جميع 

أسلوب السباب والشتائم، وأبعد ما تكون عن منهج البحث العلمي، وسنكتفي هنا 

الكريم  نبيّنا  سيرة  من  للمستشرقين  السلبي  الموقف  توضح  التي  الشواهد  ببعض 

وسيديو  ماسيه،  وهنري  لامنس،  هنري  أمثال:  الفرنسيين  المستشرقين  من  محمّد 

ومكسيم رودنسون]]].

دراسة  في  الفرنسيّون  المستشرقون  منها  انطلق  التي  الخلفيّات  الثاني:  الملحظ 

السيرة النبويّة

إن الخلفية الدينية للمستشرق لها دورها في توجيه الكتابة والبحث عن الرسول؛ 

إذ كان المستشرقون الفرنسيون الذين تخلوّا عن خلفياتهم النصرانيّة واليهوديةّ عدوا 

في كثير من الأحيان من أقرب الفئات الاستشراقيّة انصافاً واقتراباً من الحقيقة والواقع، 

فالمسيحي أو اليهودي -بشكل عام- ذو النزعة المادية يصعب عليه أن يتحدث عن 

الجوانب التي لها صلة بالغيب والوحي المحمّدي في سيرة الرسول فثمة جدار 

فاصل يقف بين المستشرق وبين فهم معطيات السيرة النبويةّ ونسيجها العام]]].

أوّلًًا: الخلفيّة النصرانيّة: إن المستشرقين الفرنسيين ذوي النزعة النصرانيّة المتشددة 

لهم  كان  ممن  بعض  منهم  اشتهر  لكن  كُثُُر،  النبويةّ  السيرة  بدراسة  اهتموا  والذين 

دور بالغ في تشويه صورة كيان السيرة النبويةّ، يأتي في مقدمتهم المستشرق والقس 

الفرنسي الجنسية البلجيكي المولد هنري لامنس]]] )1868-1937م(، أو كما يعُرف 

اليسوعية  الجامعة  علماء  أوائل  من  وكان  بلبنان  استقر  الذي  لامنس«  »الأب  باسم 

اناً  ويبدو أحيانا شتَّامًا ولعَّ  ،أراء متحاملة على الإسلام والنبي الأكرم له  ببيروت، 

]]]- الاستشراق الفرنسي، وموقفه من تأريخ عهد النبوة، م.س، ص20. 

]]]- م.ن، ص27. 

]]]- هنري لامنس: مستشرق فرنسي ولد في بلجيكا )1862-1937م(، قام بعدة دراسات عن الجزيرة العربيّة ما قبل 

الإسلام، كما كتب عدة مقالات عن الإسلام اعتبرت مقالاته ومساهماته عند مؤرخي الإسلام مهمّة جدًا، ويعد من أكثر 

المستشرقين تحاملًًا على الإسلام، ووصفت كتاباته بالتزوير والتزيف وبالذات دراساته في السيرة النبويةّ، انتقده العديد 

من المستشرقين ومن المسلمين، وقالوا عنه إنهّ لم يكن أمينًا في عرض الوقائع وتحليلها، انظر: بدوي، عبد الرحمن، 

موسوعة المستشرقين، ص98. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين40

النبويةّ، فيصف  السيرة  له دراسات عديدة عن الإسلام، وخاصة  باحثاً جادًّا،  وليس 

الرسول عليه الصلاة والسلام بأبشع الأوصاف. 

وفي الواقع، إن اهتمام لامنس بالسيرة النبويةّ في مختلف جوانبها لم يفد البحث 

العلمي في شيء، فلم يكن الباحثون المسلمون هم من لا يمكنهم الوثوق بكتابات 

هذا الرجل أو الاعتماد عليها، بل إن المستشرقين بدورهم نبهّوا على خطورة الاعتماد 

على كتابات »لامنس« الذي ذهب بعضهم إلى القول بأنها تشوّه صورة المستشرقين 

»إنّ سيرة حياة محمّد  وافتراءاته:  مزاعمه  أبحاثهم ودراساتهم]]]، ومن  الجادّين في 

لا تقوم كما يظن المرء غالبًا على مصدرين مستقليّن همّها تفسير القرآن والحديث 

النبوي، بل إن المادة الحديثية كلها المتعلقة بحياة محمّد ودعوته شيئاً آخر؛ أي 

أنّ المادة التفسيرية مخترعة، فالمصدر الوحيد إذن لحياة محمّد وتعاليمه ليس هو 

القرآن«]]].

نزعتهم  من  اليهود  الفرنسيون  المستشرقون  يتخلصّ  لم  اليهوديّة:  الخلفيّة  ثانيًا: 

تأكيدهم على  النبويةّ، ومن ذلك  السيرة  اليهوديةّ في دراسة وقائع  الدينية وأصولهم 

الشبه  إيراد  ومن  الأحبار،  عن   الرسول بأخذ  الادّعاء  إلى  للقرآن  التوراتي  الأصل 

والعلاقة بين الإسلام واليهوديةّ في التشريعات، مثل رد شعائر الحج إلى أصول يهودية 

المدينة ومستأصلًًا  يهود  وناقمًًا ضد  قاسيًا  كان   الرسول بأن  الزعم  إلى  وغيرها، 

الفرنسيين  المستشرقين  معظم  ويستند  والطعون،  الشبهات  من  ذلك  غير  إلى  لهم، 

ذوي النزعة اليهوديةّ في ذلك إلى أن اليهود كانوا على قوة في الجزيرة العربيّة كلها، 

»هنري  المستشرق  هو  بذلك  الذين صرحوا  الفرنسيين  المستشرقين  أكثر  من  ونجد 

يبدو أكثر وضوحًا  اليهودي  التأثير  أن  فيه  يقول: »إن مما لا ريب  ماسيه«]]]، حيث 

]]]- هاملتون، جب، دراسات في حضارة الإسلام، ص235. 

[2]- LAMMENS, HENRI, L’ISLAM, CORYANCES ET INSTITUTIONS, 3ME, ED, IMP, 

CATHOLIQUE, 1943. P32.

]]]- هنري ماسيه: )1886-1969م(: مستشرق فرنسي متخصص في الفارسية عضو في أكاديمية النقوش والاداب 

الجميلة ومجمع اللغة العربيّة في بدمشق وعمل مديراً للمعهد الفرنسي في القاهرة وأستاذًا في جامعة الجزائر، انظر: 

بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص106. 



41 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

من التأثير المسيحي، وقد حاول محمّد أن يستميل اليهود، حيث زوّدته علاقاته بهم 

المحادثات في  لهذه  انعكاس  فعلًًا  ويوجد  )التوراة(،  القديم  العهد  بمعلومات عن 

أجزاء القرآن«]]].

وقال في معرض حديثه عن طفولة النبي وشبابه: »ولد محمّد بين عامي ٥٧٠م 

التأريخ التقليدي و٥٨٠م، وتأريخ حياته يرتكز على التلميحات المتفرقة في القرآن 

فمع  السابع،  القرن  نهاية  منذ  العرب  المؤرخّون  بدأها  منتخبات  إنها  السيرة،  وعلى 

أن محمّدًا قد أعلم مرات عديدة أنه ليس سوى رجل كالآخرين، فإن السيرة أدخلت 

فيه أن تجعله مساوياً لموسى، وبهذا  تأريخ حياته، بشكل تستطيع  أشياء خارقة في 

أصبح محمّد مثال الكمال رغم ضعفه الذي اعترف هو به قبل الجميع«]]].

وهكذا يثبت هنري ماسيه ما يعضد رأيه من أن النبي قد اعتمد في معلوماته 

فيما يتعلق بالآخرة على اليهود والحاخامات]]]. 

وبذلك نلحظ أن أغلب كتابات المستشرقين الفرنسين حول السيرة النبويةّ اتصفت 

بكونها تسلب صفة النبوة عن النبي الأكرم، وترجع ذلك )أي أمر الوحي والنبوة( 

أو  والنصرانيّة،  كاليهوديةّ  السابقة  بالديانات  تأثرّ  أو  صرع،  أو  نفسي،  مرض  إلى 

المعتقدات القديمة وعادات العرب، فعند الحديث عن موقفهم من الوحي، منهم من 

يرجع ذلك -أي الوحي- إلى صرع كان ينتاب النبي حينًا بعد حين، ومنهم من يرجعه 

إلى تخيلّات كانت تملأ ذهنه، ومنهم من يفسّّره بمرض نفسي وهكذا، كان الله لم 

يرسل نبيًّا قبله حتى يصعب عليهم تفسير ظاهرة الوحي]]].

في  النصرانيّة  تأثير  إلى  يشير  فتارةً  سيديو«]]]،  »لويس  المستشرقين  أولئك  ومن 

]]]- ماسيه، هنري، كتاب الإسلام، ص24، وقد ذكر هذا الكلام في بحث له بعنوان: القرآن والحديث كيف تمت كتابة 

سيرة محمّد، وهو بحث ظهر في باريس عام )١٣٢٨هـ/١٩١٠م( في أبحاث علوم الدين في الجزء الأول.

]]]- ماسيه، هنري، الإسلام، ص٢٤-٢٥.

]]]- م.ن. 

]]]- الحاج بوكاري، مصطفى، الاستشراق الفرنسي في تاريخ عهد النبوة، ص٣٨٨.

]]]- لويس سيديو: )1808-1875م( مستشرق فرنسي حضر محاضرات المستشرق الفرنسي سلفستر ديساسي في 

إلى  ترجمته  مبارك على  باشا  العربي(، وأشرف علي  الأدب  )تاريخ  مؤلفاته  أشهر  له ومن  فرنسا وصار سكرتيراً  كلية 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين42

الإسلام فيقول: »كانت سنوات محمّد الأولى غامضة وكان متصفًا بالإنس واللطف، 

فاكتسب محبة الجميع، وكان أول سفره إلى الشام مع عمه أبي طالب في سنة ٥٨٣م، 

فبلغ بصرى، فاجتمع فيها براهب ملقب ببحيرا]]]، واتخذه صديقًا، وكان اسم الراهب 

لدى النصارى جرجيس«]]].

الكريم كان  أن رسولنا  إشارة خفية إلى  »اتخذه صديقًا«  قوله:  إذ يلاحظ في 

اليهوديةّ في  تأثير  إلى  يذهب  أخرى  ومرة  بحيرا،  الراهب  من  الدينية  تعاليمه  يتلقّى 

الدين  أن  يزعمون  فكانوا  إليه،  عطفًا  اليهود  يبد  »ولم  فيقول:  يدّعي،  كما  الإسلام 

الجديد وأن إله الإسلام ليس سوى يهودا«]]].

من خلال هذا النص يتضّح لنا موقف المستشرق الفرنسي سيديو حيال الوحي 

و»السيرة النبويةّ«، ولن نستطرد أكثر من ذلك، ومما ينبغي الإشارة إليه أن سيديو قد 

كرّر هذه الفكرة في كتابه في أكثر من عشرين موضعًا.

ثالثًا: النزعة المادية: أما اذا أردنا أن نتطرقّ إلى المستشرقين الفرنسيين الذين اتبعوا 

المنهج المادي في دراساتهم للإسلام والسيرة النبويةّ سنقتصر على بعض ما جاء به 

الذين  الفرنسيّين  يعُدّ من أشهر المستشرقين  المستشرق مكسيم رودنسون]]]، حيث 

 »كتابه »محمّد النبويةّ في  السيرة  والتأليف في  الكتابة  المادي في  المنهج  اتبعوا 

دراسة  في  المادي  المنهج  بتوظيف  قام  إذ  النزعة،  ماركسي  طابع  ذا  كان  والذي 

الإسلام]]]. 

فيقول عند حديثه عن رسالة الرسول والتبليغ والوحي«: وهل ينبغي على المرء 

العربيّة وتهذيبه، فصار اسمه )خلاصة تاريخ العرب(، انظر: موسوعة المستشرقين، م.س، ص177. 

]]]- سيديو، لويس، تاريخ العرب العام، ص١٠٣.

]]]- م.ن، ص١٠٣.

]]]- م.ن، ص٥٧-٥٨.

]]]- مكسيم رودنسون: )1915م-2004م( هو مؤرخ، عالم اجتماع ومستشرق ماركسي فرنسي، يهودي الديانة وقدم 

»محمّد«  آثاره:  من  الفلسفة،   -محمّد النبي   - الإسلام  حضارة   - والأديان  الإسلام   - الكريم  القرآن  في:  دراسات 

)1961م(، »الرأسمالية والإسلام« )1966م(، »الماركسية والعالم الإسلامي« )1972م(، »عظمة الإسلام« )1980م(، 

ترجمت جميع كتبه إلى العربيّة عدا كتاب »محمّد«.

]]]- الساموك، سعدون، الاستشراق ومناهجه في الدراسات العربيّة والإسلاميّة، ص17. 



43 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

والحالة هذه أن يتخلّّى عن مهمة ميؤوس منها، فيعدِل عن كتابة هذه السيرة؟ لا أعتقد 

ذلك، لقد بقي لدينا نص القرآن ويصعب استعماله صعوبة كبيرة.. ولكنه أساس متين 

التنبيه إلى أن  النهاية يجب  التأريخية( ولكن في  الناحية  وصحيح بلا شك )أي من 

هذه المعطيات )المعلومات( المرصودة لتوضيح العرض )أي عرض الأحداث( هي 

كلها مشكوك بها«]]]. 

وقد علقّ بعض الباحثين عند ملاحظته الصفات التي نعت بها مكسيم رودنسون 

النبي الأكرم بقوله: »إن كلام رودنسون عن النبي محمّد هو كلام عن محمّد 

آخر، يجمع المؤلف أجزاء شخصيته، ويركّب عناصر الوضع الاجتماعي الذي انفعل 

به وفعل، بشيء كثير من الهوى«]]].

الملحظ الثاني: السيرة النبويّة في دراسات المستشرقين الفرنسيين الذين وصفوهم 

أولئك  بـ»المعتدلين«  الجزئية  هذه  في  بحثنا  في  قصدنا  والموضوعية:  بالاعتدال 

والذين  الإيجابية،  شهاداتهم  على  وإفتراءاتهم  طعونهم  تطغ  لم  الذين  المستشرقين 

يشعر القارئ من خلال قراءته »الأولية« في كتبهم وكأنهم حريصون إلى حد ما على 

الصحيحة  المعطيات  في  والتشكيك  الوقائع  تحريف  في  والمغالاة  التطرفّ  عدم 

وإنكار المسلمّات والبديهيات التي تفرضها قوّة الحجّة والبرهان]]]. 

يعدّ  غيرها  على  المستشرقين  من  الإيجابية  مواقفه  غلبت  من  إن  القول  ويمكن 

إلى حد ما معتدلًًا ومنصفًا، ولعل من أشهر المستشرقين الفرنسيين الذين عُدّوا في 

فئة المعتدلين وتوُصف دراساتهم في السيرة النبويةّ بالموضوعية، مقارنة بغيرها هو 

المستشرق الفرنسي »إميل درمنغم«]]] في كتابه »حياة محمّد«]]].

]]]- رودنسون، مكسيم، محمّد، ص١٢.

]]]- الاستشراق الفرنسي وموقفه من تاريخ عهد النبوة، م.س، ص188. 

]]]- العقيقي، نجيب، المستشرقون، ج١، ص٣٤٨.

]]]- إميل درمنغم )1892-1971م(: مستشرق فرنسي عمل مديراً لمكتبة الجزائر، ومن مؤلفاته: حياة محمّد، وقصص 

الإسلاميّة  الحضارة  في  والحالية  الدائمة  القيم  وحول  الإسلاميّة،  والسنة  ومحمّد  العربيّة،  النصوص  وأروع  القبيلة، 

وغيرها، انظر: المستشرقون، م.س، ص298-297.

]]]- الاستشراق الفرنسي في تأريخ عهد النبوة، م.س، ص٢٤٠.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين44

ناطقة  سيرة  أؤلفّ  أن  الكتاب  بهذا  أردت  »وقد  كتابه:  مقدمة  في  درمنغم  قال 

مؤلَّفات  في  جاء  عما  غافل  غير  العربيّة،  المصادر  أقدم  إلى  مستندًا  للنبي،  صادقة 

كتب  في  به  وصف  لما  مطابقة  صورة  لمحمّد  أرسم  أن  شئت  وقد  المتخصّصين، 

السيرة، ولما يجول في نفوس أتباعه ما استطعت إلى ذلك سبيلًًا، وعوّلت في كتابي 

هذا على المصادر القديمة والنقد الحديث«]]].

ولا يخفى أن من الصعب جدًا استعراض كلّ ما في كتاب هذا المستشرق، ولسنا 

في صدد أن نبيّّن صحّة ما قيل عنه أو نسُب إليه من الاعتدال والموضوعية في النقل، 

 ،فـالمجال لا يسع لعرض موضوعات الكتاب وتحليل منهجيّته عن حياة الرسول

إعجابه  فيها عن  درمنغم  يعبّّر  التي  والأقوال  الآراء  بعض  إلى  بالإشارة  بل سنكتفي 

بشخصية الرسول، ولكن عند تتبعّنا لآراء هذا المستشرق وكلامه عن السيرة النبويةّ 

وتجردّ  بتمعّن  قراءة   الأكرم الرسول  وحياة  الإلهي  الوحي  عن  كلامه  وبالأخص 

قناعته  من   الرسول دراسة شخصية  انطلق في  قد  المستشرق  هذا  أن  نجد  كامل 

ابتدأ به هو  إلّّا، لذلك فأوّل ما  النبي ليس  الدين الإسلامي ما هو إلّّا ثمرة جهد  أن 

إنكار نبوته وإثارة الشكوك والشبهات حول اسمه قائلًًا: »لنذكر بالمناسبة أن الاسم 

حين  أو  ولادته،  بعد  سريعًا  عنه  عَدَل  اسم  وهو  زباث،  أو  قثم  كان  للنبي  الأصلي 

بعثته، إلى »محمّد المبجّل«، وهو لقب نبوي أكثر من أن يكون اسمًًا شخصياً بحصر 

المعنى، وكان يدعى زماناً طويلًًا أبو القاسم، والد القاسم بخاصة]]]، ووصف نبينّا 

الأكرم بقوله: »الجاهل لكل ما لا يمت إلى العلم المطلق بصلة، الأمي على الوجه 

الأكمل«]]].

نزول  عند  الرسول  صاحبت  التي  المواقف  عن  حديثه  عند  بذيئة  بألفاظ  وتجرأ 

الوحي عليه وعزلته في غار حراء، من ذلك وصفه السيدة خديجة زوج الرسول بأنها 

كانت تصدق النبي وتعحب بزوجها إعجاباً مطبقًا بغباوة )حاشاها الله( وتصدّقه«]]]. 

]]]- درمنغم، حياة محمّد، المقدمة.

]]]- م.ن، ص١٣. 

]]]- م.ن، ص١٩٧.

]]]- م.ن، ص٨٥.



45 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

بذلك نجد بالرغم مما قالوا عن موضوعية المستشرق الفرنسي درمنغهم وإنصافه، 

فإن مما لا يمكن لأي منصف إنكاره هو وقوعه في الأخطاء والزلّّات في مسار بحثه 

في السيرة النبويةّ ]]].

العربي  والأدب  العربيّة  للغة  الفرنسيين  المستشرقين  دراسة  الثالث:  المقصد 

والإسلامي 

والعالم  فرنسا  بين  تربط  متميّزة  وصلة  علاقة  ثمة  العربيّة:  للغة  دراستهم  أوّلًًا: 

استجابة  وتعليمها  العربيّة  اللغة  تعلمّ  على  قرون  منذ  الفرنسيون  أقدم  إذ  العربي؛ 

لظروف الاختلاط بين فرنسا والعرب وكذلك تلبية للحاجيات والمصالح والمطامع 

الاستعماري؛ إذ كانت المدرسة الفرنسيّة هي رائدة المدارس الاستشراقيّة في أوروبا، 

وكان التواصل عن طريق معاهد الترجمة متناميًا، كما إن المستشرقين القدامى ابتداء 

من القرن الخامس عشر الميلادي عارفين باللغة العربيّة مطلعين عليها، فتطور تعليمها 

فرنسا  العرب في  نسبة كبيرة من المهاجرين  الزمن،كذلك أسهم وجود  وتعلمّها مع 

الفرنسيةّ  المصالح  تزايد  ومع  الفرنسيّة،  باللغة  العربي  العالم  في  الكتابة  تفعيل  في 

في المنطقة العربيةّ كان من المتوقعّ أن توجّه فرنسا اهتمامها المعرفي لكشف أسرار 

الحضارة والفكر الإسلاميين]]].

وكان إقبال بعض الفرنسيين على تعلم اللغة العربيّة أو تعليمها استجابة لظروف 

الاختلاط بين فرنسا والعرب خلال فترة طويلة من الزمان تمتد من مطلع القرن الثامن 

الميلادي إلى اليوم، وكان كذلك تلبية للحاجة والمصالح والمطامع المختلفة، وقد 

المؤسسات  تعزيز  وفي  العربيّة  تعليم  ترسيخ  في  الوقت  مرور  مع  ذلك  كل  أسهم 

الأهليّة والحكوميّة القائمة على هذا التعليم في فرنسا، وكان نصيب العلماء الفرنسيين 

خلال مرحلة الترجمة من العربيّة إلى اللاتينية كبيراً في ميدان تعلمّ العربيّة وتعليمها 

في القرنين الثاني عشر والثالث عشر]]].

]]]- عليان، عبد الفتاح، أضواء على الاستشراق، ص103-102. 

]]]- الظالمي، محمّد ناصر، من دراسات المستشرقين للصوت اللغوي العربي، ص١٤٦. 

]]]- م.ن، ص147. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين46

ومن أوائل المستشرقين الفرنسيين الذين سعوا إلى دراسة وتدريس اللغة العربيةّ 

كرسي  لشغل  1799م،  سنة  دوساسي  رشح  حيث  دوساسي:  سلفستر  المستشرق 

الحريري وعمل  إنه حقق نصوصًا لمقامات  العبرية في المعهد الملكي، كما  اللغة 

على مقابلتها مع مخطوطات عدة، وعاد إلى شروحها العربيّة المختلفة وجمع منها 

تم  1812م،  سنة  إمبراطوري  مرسوم  فقط بموجب  متنًا  ونشرها  لها،  مختارًا  شرحًا 

طبعها بالمطبعة الإمبراطوريةّ]]].

إلى  العربي  بالأدب  الفرنسيين  اهتمام  ويعود  العربي:  الأدب  في  دراساتهم  ثانيًا: 

جيرار  يد  على  الترجمة  حركة  بدأت  حين  الصليبية  الحروب  زمن  الوسطى،  القرون 

الكريموني الذي ترجم الكثير من أمّهات الكتب العربيّة إلى اللغات الأوروبية، وقد 

تنوّعت دراسات المستشرقين الفرنسيين حول الشعر، ولقد اهتم الاستشراق الفرنسي 

بالأدب العربي اهتمامًا متميزاً، حيث اهتم المستشرقون الفرنسيون بالأدب العربي من 

جوانبه المختلفة، فمنهم من عكف على دراسة اللغة العربيّة وفقه اللغة والأدب العربي، 

أو اشتغل بالمعاجم وما شابه ذلك، ولهم بحوث عديدة ومتنوّعة في هذا المجال]]].

أما أندريه ميكيل فقام بعدّة دراسات عن الأدب العربي، منها: نظرة شاملة للأدب 

العربي، نقلها إلى العربيّة أحمد درويش، وفيها يتحدث عن المشكلات الأربع التي 

يطرحها الأدب العربي]]].

كتاب  منها،  العام،  العرب  تأريخ  عن  تتحدث  كتابات  صدرت  القرن  هذا  وفي 

)سيديو( تاريخ العرب العام من العصر الجاهلي حتى سقوط غرناطة، وأوضح سيديو 

في كتابه فضل العرب والإسلام على أهل العالم في ميادين العلوم والثقافة والفلسفة 

]]]- من دراسات المستشرقين للصوت اللغوي العربي، م.س، ص148. 

]]]- ودرس البارون دي ساسي معلقّة لبيد أفضل ما للعرب من أشعار وجمع منتخبات شعر ابن الفارض، وألفّ كورت 

كتاباً عن شاعرية ابن زيدون ودرس، وقام بها شارل روت في القرن التاسع عشر، وعن أبي فراس الحمداني وشعره 

والمتنبي، فقد قام بدراسة شعرهما )كانار(، في حين نشر )بيريس( ديوان كثير عزة ونشر كتبًا حول الشعر الفصيح في 

أسبانيا وكتاباً عن الشعر في فاس في عهد المرابطين والموحّدين، )م.ن، ص٢٦-٢٧(.

]]]- إحمامو، عبد العالي، اللهجات العربيّة في الفكر الاستشراقي، ص168.



47 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

والعمران والأدب]]].

وردت  الإسلاميّة:  للفلسفة]]]  الفرنسيين  المستشرقين  دراسة  الرابع:  المقصد 

الفلسفة في قاموس اللغة الفرنسيّة بمعنى العلم الذي يدرس الكائنات والمبادئ العامة 

والعمل ووجهات النظر الكلية ومناهج الفيلسوف، أو مدرسة أو عصًرا من العصور، 

وأن مدار لفظة الفلسفة يقوم على المعاني التالية: العلم، والحكمة، والبحث للوصول 

إلى الحقيقة]]].

الملحظ الأوّل: تعريف الفلسفة الإسلاميّة عند المستشرقين الفرنسيين: وبخصوص 

تسمية الفلسفة عند المستشرقين الفرنسين: يرى المستشرق الفرنسي إرسنت رينان]]] 

إنها فلسفة عربية مرة، حين يتكلمّ عن نزعته العنصرية من الجنس السامي، قائلًًا: »أما 

ما يسمّونه فلسفة عربية، فليس إلّّا مجرد محاكاة وتقليد لأرسطو وضرب من التكرار 

لآراء وأفكار يونانية كُتبت باللغة العربيّة، وهي فلسفة إسلامية حين ينسبها إلى الدين، 

قاصدًا بذلك مذاهب المتكلمّين]]].

المغرب في  والفكريةّ:  الروحيّة  القيم  للجنة  السادسة  الندوة  التمهيدي لموضوع  العرض  الكريم،  عبد  ]]]- غلّابّ، 

الدراسات الاستشراقيةّ، ص25-24.

تعني  حُبّ، وسوفيا:  فيلو، وتعني:  يونانيّتين، هما:  لكلمتيَن  اختصارٌ  فلسفة هو  اللُّغة: أصل كلمة  الفلسفة في   -[[[

الحِكمة؛ أي إنّ معنى الفلسفة هو حُبّ الحِكمة، وينسب بعض المؤرخّين هذا الاصطلاح إلى فيثاغورس، الذي أطلق 

عن  نفسه  تمييز  في  منهُ  رغبةً  بالفيلسوف؛  نفسه  وصف  الذي  سقراط  إلى  بعض  وأرجعهُ  فيلسوف،  لقب  نفسه  على 

السّوفسطائيين الذين يدّعون الحِكمة، ويرى آخرون أنّ مُصطلح فلسفة يعودُ إلى أفلاطون؛ حيث استخدمها في وصف 

سولون وسُقراط، انظر: بو دبوس، رجب، تبسيط الفلسفة، ص١٣-١٤.

]]]- إبراهيم مصطفى وآخرون، المعجم الوسيط، باب الفاء، ص700.

]]]- أرنست رينان: )Ernest Renan‏ 1892-1823( مؤرخ وكاتب فرنسي اشتهر بترجمته لليسوع التي دعا فيها إلى نقد 

الكتاب  التأريخية والعناصر الأسطورية الموجودة في  العناصر  التمييز بين  تاريخيًا علميًا وإلى  نقدًا  الدينية  المصادر 

المقدس، ما أدّى إلى قيام الكنيسة الكاثوليكية بمعارضته، أصبح رينان رمزاً من رموز فرنسا الجمهورية العلمانية القومية 

أنه يعبّّر في طيات ترجمته ليسوع وأعماله الأخرى عن  وأطلق اسمه على كثير من المدارس والمباني العمومية كما 

/https://ar.m.wikipedia.org/wiki :احتقاره للإسلام. انظر

 ومن أشهر مؤلفّاته عن الدين الإسلامي: »الإسلام هو تعصّب لم تكد تعرف مثيله إسبانيا في زمان فيليلبي الثاني أو 

السامي  العقل  إزالة المجتمع المدني، هو بساطة  بالعلم، هو  أيطاليا في زمان بي الخامس. الإسلام هو الاستخفاف 

ثم دون كل بحث عقلاني  رقيق،  لطيفة ودون كل إحساس  فكرة  أية  الإنسان وتغلقه دون  دماغ  تقلصّ  التي  الفظيعة 

ليواجهه بالتحصيل الحاصل الأزلي: الإله هو الإله«، انظر: موسوعة المستشرقين، م.س، ص176. 

[5]- Ernest RENAN, Histoire générale et système comparé des langues sémitiques, 3em éd, Paris, 

1863, P10. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين48

نتكلمّ  »نحن  قوله:  في  إسلامية  فلسفة  أنهّا  إلى:  فذهب  كوربان]]]  هنري  أما 

القرون  منذ  ومعروفاً  سائدًا  ظل  كما  عربية،  فلسفة  عن  وليس  إسلامية  فلسفة  عن 

الوسطى«]]]. 

الفلسفة  المؤيدين لأصالة  أو  المثبتين  الفرنسيين  المستشرقين  من  كوربان  ويعُدّ 

للفلسفة  المثبتين  المستشرقين  من  الباحثين  أغلب  عند  صُنف  حيث  الإسلاميةّ، 

الفلسفة  »تاريخ  مؤلَّفه  خلال  من  الذاتية  عن  وبعُده  الفكري  لاستقلاله  الإسلاميّة 

الأساسي  وانتشارها  نهضتها  ترتبط  الإسلاميّة  »الفلسفة  أنَّ  يرى  الإسلاميّة«،حيث 

بالواقع الديني والروحي للإسلام«]]].

أهم  ومن  الإسلاميّة:  الفلسفة  الفرنسيين حول  المستشرقين  آراء  الثاني:  الملحظ 

الآراء التي طرحها المستشرقون الفرنسيون حول الفلسفة الإسلاميّة: 

الفلسفة الإسلاميّة فلسفة غير أصيلة؛  الرأي أن  النقل والتقليد: مؤدّى هذا  أوّلًًا: 

قبلوا  المسلمين  الفلاسفة  وأن  اليونانية،  الفلسفة  عن  عربية  بحروف  منقولة  لأنهّا 

اليونان،  به فلاسفة  يخالفون  الذي  بالجديد  يأتوا  تلقّوها، ولم  اليونانية كما  الفلسفة 

ويعدّ »إرنست رينان« أول من تصدّر هذا الرأي، حيث يرى أنهّ: »لم تكن الفلسفة لدى 

العرب والمسلمين غير استعارة خارجية صرفة، ولم تكن غير اقتداء بالفلسفة اليونانية، 

ومثل هذا يقُال عن فلسفة القرون الوسطى«]]].

]]]- هنري كوربان: )1903-1978( فيلسوف ومستشرق فرنسي صبّ اهتمامه على دراسة الإسلام وبشكل خاصّ 

مرورًا  الشيرازي(  الدين  صدر  إلى  )السهروردي  من  المجال  هذا  في  الكتب  أمّهات  فترجم  الشيعي،  المذهب  على 

بابن عربي وحقّقها وعلقّ عليها، كان كثير البحث والدراسة في الدين الإسلامي وبالخصوص الأئمة الأطهار« عليهم 

السلام«، اهتم بعلوم الحكمة والعرفان المنتشرة في إيران، فاعتنق الدين الإسلامي سنة 1945م، ثم سافر إلى إيران، 

وبعد عودته إلى فرنسا أسّس قسم تاريخ إيران، وأمَُمها القديمة، وكان يهدف من وراء ذلك نقل التراث العرفاني الإيراني 

إلى المهتمِّين به في أوروبا والغرب، وكان يقضي معظم أوقاته خلال السنوات التي قضاها في إيران بمناظرة علماء 

الشيعة ومباحثتهم وتبادل وجهات النظر معهم، مثل العلامة الطبطبائي صاحب تفسير الميزان، وأصدر بعد ذلك كتاب: 

)رسالة التشيع في العالم المعاصر( كتاب في الحوار الفكري، الذي دار فيه حوار فكري، ودار ذلك الحوار الفكري 

الطباطبائي  محمّد حسين  السيد  المؤلف  الاثني عشرية:  الإمامية  الأوروبي بمذهب  المجتمع  تعريف  بهدف  بينهما 

 ./https://ar.m.wikipedia.org/wiki ،)1981-1904(

]]]- كوربان، هنري، تاريخ الفلسفة الإسلاميّة منذ البينابيع حتى وفاة ابن رشد، ص30. 

]]]- م.ن، ص31.

]]]- الجبارة، سامية، أصالة الفلسفة الإسلاميّة في الاستشراق الفرنسي -دراسة تحليلية نقدية-، ص١٥٠.



49 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

ويرى أن الفلسفة اليونانية مصدر الفلسفة الإسلاميةّ بالدرجة الأولى، فأنكر بذلك 

كل أصالة عنها معتبراً إياها مجرد نقل وتقليد]]].

ثانيًا: الأساس الديني: ذهب أصحاب هذا الرأي إلى أن »سبب جمود الفكر عند 

المسلمين هو الإسلام الذي أعاق الفكر عندهم وحارب العلم والعلماء«، وهو رأي 

الرأي هو  الفلسفة الإسلاميّة، إن لم يكن هذا  أغلب المستشرقين المنكرين لأصالة 

أساس كل الآراء يعتمد عليها بقية الآراء، وأوّل من أثار هذه الشبهة؛ هو المستشرق 

ألقاها على طلبته في جامعة السوربون  التي  أثناء المحاضرة  الفرنسي إرنست رينان 

العربي  الفكري  الوسط  انتشرت في  الفرنسيّة تحت عنوان »الإسلام والعلم«، والتي 

والغربي، وعرفت »بمناظرة رينان والأفغاني«]]]، كما يرى رينان أن للإسلام جوانب 

روحية، لكنه كدين أعاق الفكر، فيدعو إلى أن: »ينفصل المسلم عن الدين الإسلامي 

الجوهري  اعتقاد غيبي لأداء دوره  البشري من كل  العقل  ليتحرر  لا كمعتقد؛ وإنما 

الذي هو بناء العلم الوضعي«]]].

]]]- فيقول في مقدمة كتابه: »ابن رشد والرشدية«: وأعدّني أول من يعترف بأنه لا يوجد ما نتعلمه، أو ما تتعلمه تقريبًا، 

من ابن رشد، ولا من العرب، ولا من القرون الوسطى، إرنست رينان، ابن رشد والرشدية، ص150. 

]]]- مناظرة رينان والأفغاني جاءت تباعًا للمحاضرة التي ألقاها رينان على طلبته في جامعة السوربون في )29 مارس 

عام 1883م( بعنوان »الإسلام والعلم« ونشرت في جريدة »الدنيا« الفرنسيّة، وتزامن صدور هذه المحاضرة مع وجود 

الشيخ جمال الدين الأفغاني وثلة من المفكرين العرب في فرنسا، وقام الشيخ بالرد على تلك المحاضرة في مقال بنفس 

الجريدة يوم 18 مايو، وردَّ عليه المستشرق الفرنسي »إرنست رينان« في اليوم التالي، 19 مايو، ومن ثم اشتهرت بمناظرة 

رينان والأفغاني. 

]]]- رينان، إرنست، الإسلام والعلم، )مناظرة رينان والأفغاني(، ص34.



المبحث الثاني: 

المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراساتها القرآنيّة

ل: )دراســات المستشــرقين الفرنســيين للقــرآن الكريــم: 
ّ
المطلــب الأو

أوجــه الاهتمــام، الاتجــاه، الدوافــع، المناهــج، العقبــات، خصائــص 

تلــك الدراســات(

وبأسلوبه  وشريعته  عقيدته  عرض  في  المثلى  بطريقته  الكريم  القرآن  جذب  لقد 

المتفردّ في صياغة أفكاره ومبادئه اهتمام كثير من المستشرقين، واستنادًا لمََِا سَبَقَ ذكره 

في )المبحث الأوّل( من إسهامات الاستشراق الفرنسي، عُدّت المدرسة الاستشراقيةّ 

الفاعل  التأثير  ذات  الرئيسة  المدارس  من  فهي  الأوروبية،  المدارس  رائدة  الفرنسيّة 

انصب  التي  المجالات  أهم  ومن  العالمية،  الاستشراقيّة  والبحوث  الدراسات  على 

الاستشراق الفرنسي في دراسته والاهتمام به هو »القرآن الكريم«، حيث تدفقّت جهود 

المستشرقين الفرنسيين منذ فترة مبكرة في دراسة القرآن من كل الوجوه وتواصلت هذه 

الجهود إلى يومنا هذا، مما حقق لها تدفقًّا هائلًًا من الأبحاث والدراسات الاستشراقيةّ 

ملأت الساحة الفكريةّ والأكاديميّة]]]. 

المقصد الأوّل: أوجه اهتمام المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة في القرآن الكريم

وأهم  الكريم،  القرآن  في  الفرنسيّة  الاستشراقيّة  الدراسات  اهتمام  أوجه  تعدّدت 

تلك الدراسات تمثلّت في التالي: 

أوّلًًا: الترجمات: ففي مجال الترجمة مثلًًا تعدّدت وتنوّعت وكان من أشهرها: 

	1 واضعها . وكان  )1647م(،  عام  باريس  في  ظهرت  التي  دريير  أندر  ترجمة 

قنصلًًا لفرنسا.

]]]- رضوان، عمر إبراهيم، آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره -دراسة ونقد-، ص158. 



51 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

	2 ترجمة سافاري التي طبعت في باريس عام )1783 م(..

	3 ترجمة كازيميرسكي صدرت في باريس عام )1832م(..

	4 ترجمة آرثور جي ترجم السور الأخيرة من القرآن عام )١٨٦٤م(..

	5 ترجمة مونتيه طبعت في باريس عام )1929م(. .

	6 ترجمة بلاشير طبعت في باريس عام )1947م(. .

	7 ترجمة دونيز ماسون التي صدرت في بيروت عام )1975م(، وامتازت هذه .

موافقة  على  تحصل  فرنسية  ترجمة  أول  بكونها  المستشرقة  لهذه  الترجمة 

السلطة الدينية بالأزهر في القاهرة.

	8 ترجمة جاك بيرك ترجم القرآن الكريم إلى اللغة الفرنسيّة عام )١٩٩٣م(]]]..

ثانيًا: مؤلَّفات ودراسات: ومثلما اهتم الاستشراق الفرنسي بترجمة معاني القرآن 

بعض  ونشر  بتحقيق  وذلك  بالقرآن]]]،  المتعلقة  العلوم  بكل  كذلك  اهتم  الكريم، 

الكتب في علوم القرآن والتفسير وغيرها منها:

	1 كتاب جيوم بوستل )توافق القرآن والإنجيل( )١٥٤٣م(..

	2 ألفّ المستشرق الفرنسي جاك جانبيه كتابه )القرآن( عام )١٨٩٢م(. .

	3 وكتاب تأريخ القرآن للمستشرق الفرنسي جيلوم بوتيه وتاريخ القرآن للمستشرق .

الفرنسي بلاشير]]]. 

	4 ألفّت المستشرقة الفرنسيّة دوميز ماسون كتاب )الماء، النار، الضوء، حسب .

الكتاب المقدس والقرآن والتقاليد التوحيدية( في عام )١٩٨٥م(، وألفّ جاك 

بيرك كتاب )إعادة قراءة القرآن( في عام )١٩٩٣م(.

]]]- آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره -دراسة ونقد-، م.س، ص١٦٠.

فيها،  وآرائهم  للقرآن  الفرنسين  المستشرقين  من  نفر  لترجمات  دراسة  والقرآن:  المستشرقون  إبراهيم،  العوض،   -[[[

ص38. 

]]]- م.ن، ص39. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين52

	5 كتاب . وألف  أرنالديز  روجيه  المستشرق  اشتهر  والعشرين  الواحد  القرن  في 

)الإنسان طبقًا للقرآن الكريم( عام )٢٠٠٢ م(، وألفّ كتاب )العلوم القرآنيّة: 

النحو والفقه والكلام والتصوف( عام )٢٠٠٥م(.

ثالثًا: معاجم: تفصيل آيات القرآن للمستشرق الفرنسي جول لابوم )١٨٧٦م(]]]

المقصد الثاني: اتجاهات المستشرقين الفرنسيين في دراسة القرآن الكريم

العام على الاتجاهات والمناهج المعتمدة  انعكست أهداف ودوافع الاستشراق 

طرف  من  خصوصًا  الكريم،  القرآن  ودراسة  عمومًا،  الإسلامي  الفكر  دراسة  في 

وعلومه  للقرآن  ودراستهم  تناولهم  في  الفرنسيين  المستشرقين  فإنّ  المستشرقين، 

انقسموا إلى اتجاهين هما]]]:

لتصوير  والمسالك  الطرق  كل  سلك  تحاملي،  تلفيقي  اتجاه  الأوّل:  الاتجاه 

في  والتشكيك  الكريم  القرآن  بشرية  لإثبات  مشوهة،  صورة  في  وإظهاره  الإسلام 

مصدره، فحاولوا التشكيك في مَوْثوُقِيَّتِهِ، وفي كل جانب من جوانبه اللغوية والأدبية 

والتشريعية، فإن هذا الاتجاه تََميََّز داخل المدرسة الفرنسيّة خاصة والفكر الاستشراقي 

عامة بأن أفراده يعُتبرون من الأوائل الذين حاولوا بثََّ الشبهات والإشكال بأنّ القرآن 

الله  من  به  يوحى  بكتاب  وليس  متناقض  كتاب  وأنه   النبي تأليف  من  الكريم 

تعالى]]].

 : الاتجاه الثاني: وهو الاتجاه الأقرب إلى الموضوعية والعلمية، وينقسم إلى فِئتَيَْْنِ

الفِئَةُ الأولى: وهي التي أنصفت نفسها أوّلًًا قبل أن تنصف الحقيقة، فلَمَْ يكلفّ 

هؤلاء المستشرقون أنفسهم سوى أن يكونوا موضوعيين في تفكيرهم ودراستهم للقرآن 

المستشرق  أمثال  الإسلام  اعتناق  إلى  التفكير  هذا  فقادهم  موضوعيةّ؛  بكل  الكريم 

]]]- إبراهيم، الطيب، الاستشراق الفرنسي وتعدد مهامه في الجزائر، ص68. 

]]]- درويش، أحمد، الاستشراق الفرنسي والأدب العربي، ص19. 

]]]- آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره -دراسة ونقد-، م.س، ص١٧٧.



53 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

والقرآن  الإسلام  عن  مدافع  إلى  تحوّل  الذي  بوكاي(]]]  )موريس  الفرنسي  والطبيب 

الكريم بإثبات مصدرية الوحي لكتاب الله تعالى أمام الغرب]]].

الفئة الثانية: وهي التي حاولت أن تكون موضوعية في دراسة القرآن وترجمته، كما 

بالدوائر الاستعمارية  انتقدت بعض افتراءات ومواقف الاتجاه الأول، لارتباطه  أنها 

والصليبية، ومن أشهر أفراد هذه الفئة المستشرق الفرنسي )جاك بيرك(]]] الذي اهتمّ 

بالدراسات القرآنيّة، وأنجز ترجمة المعاني القرآن الكريم، محاولة معاصرة منه لقَِيَتْ 

صدى واسعًا وتغطية إعلامية هائلة جعلتها تتربعّ على كرسي الصدارة في الاستشراق 

الفرنسي المعاصر، وصدرت ترجمة بيرك لمعاني القرآن الكريم سنة )1993م(]]].

المقصد الثالث: دوافع المستشرقين الفرنسين في دراسة القرآن الكريم 

فيه،  جاء  ما  واستوعبوا  الكريم  القرآن  الفرنسيون  المستشرقون  ترجم  أن  بعد 

وتنوّعت وتعدّدت بعد ذلك دوافعهم في دراسة القرآن الكريم تبعًا لاختلاف الأزمنة 

والفروق  المستويات  وتنوعّ  السياسية]]]،  العلاقات  ولاختلاف  التأريخية  والعصور 

في  يختلفون  فهم  واحدًا،  صنفًا  المستشرقين  كل  فليس  المستشرقين،  بين  الفردية 

عقلياتهم ونفسياتهم، ويمكن تحديد ثلاث دوافع رئيسة ساهمت بشكل كبير في دفع 

الدراسات الاستشراقيّة الفرنسيّة نحو دراسة القرآن الكريم: 

]]]- موريس بوكاي: )1920-1998م( كان طبيباً فرنسيًّا نشأ على المسيحية )الكاثوليكية، وكان الطبيب الشخصي 

اليهود  العربيّة السعودية، وبعد دراسته للكتب المقدسة عند  للملك فيصل بن عبد العزيز(، وبعد عملهِ في المملكة 

والمسلمين ومقارنة قصة فرعون، )ألف كتاب التوراة والأناجيل والقرآن الكريم بمقياس العلم الحديث(، ومن أشهر 

مقولاته: »القرآن فوق المستوى العلمي للعرب، وفوق المستوى العلمي للعالم، وفوق المستوى العلمي للعلماء في 

العصور اللاحقة، وفوق مستوانا العلمي المتقدم في عصر العلم والمعرفة في القرن العشرين، ولا يمكن أن يصدر هذا 

عن أمّيَّ وهذا يدل على ثبوت نبوة محمّد وأنه نبي يوحى إليه«، انظر: بوكاي، موريس، القرآن الكريم والتوراة والإنجيل 

والعلم - دراسة الكتب المقدسة على ضوء المعارف الحديثة، ص21. 

https://ar.m.wikipedia.org/wiki/ 

]]]- آراء المستشرقين الفرنسيين حول القرآن الكريم وتفسيره -دراسة ونقد-، م.س، ص179. 

]]]- جاك بيرك: )1910-1995م( مستشرق فرنسي وعالم اجتماع، درسً في جامعة الجزائر والسوربون، له العديد من 

المؤلفات منها: دراسات في التأريخ الريفي المغربي، الشرق الثاني، الإسلام يتحدى، القرآن، محاولة ترجمة، أصدرته 

له دار النشر ألبين ميشيل في الثاني من أكتوبر عام 2002، ترجمة معاني القرآن الكريم، العرب بين الأمس والغد، انظر: 

العلاونة، أحمد، ذيل الأعلام، ص56. 

]]]- رضوان، عمر إبراهيم، م.ن، ص180.

]]]- المقداد، محمود، تاريخ الدراسات العربيّة في فرنسا، ص19. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين54

1. الدافع الديني: يتمثلّ هذا الدافع في أول ترجمة فرنسية للقرآن الكريم، والتي 

عقيدة  بشأن  الكريم ومحتواه  القرآن  الكنيسة على مضمون  اطلّع رجال  من خلالها 

النصارىى؛ إذ صرح القرآن الكريم بعقيدة المسيح الحقّة التي نادى بها المسيح وأبطل 

أن  الكريم  القرآن  وبيّّن  والضلال،  بالكفر  يتبعها  من  ونعت  المحرفّة  التثليث  عقيدة 

السيد المسيح ما هو إلّّا خلق من خلق الله وعبيده، ليس كما وصفه الرهبان بكونه ابن 

الله، وبعد كل ذلك توجّهت الكنيسة إلى مواجهة ومحاربة ماجاء في القرآن الكريم 

وسعت إلى الحدّ من انتشار أفكار القرآن والإسلام بين الأوساط المسيحية، وحشدت 

في هذه الحملة مجموعة من المستشرقين من أهدافهم في دراسة القرآن الكريم هو 

محاربته والتشكيك فيه]]]، ومثال على ذلك هو ما قدّمه المستشرق الفرنسي غوستاف 

لوبون]]] في كتابه )حضارة العرب(، حيث ذهب »إلى تفسير ظاهرة الوحي القرآني 

إليه«]]]، وذلك من  أنه أوحيَ  أفاق ذكر  فإذا  أنه نوبات من الصرع والتشنّجات  إلى 

أجل نفي مصدرية القرآن الكريم الإلهيّة ونفي والتشكيك في كل ماجاء فيه.

2. الدافع الاستعماري: يرى بعض الباحثين أن قسمًًا من الدراسات الاستشراقيةّ 

ولأن  بحثية،  نتائج  من  تقدّمه  بما  الاستعمارية  المصالح  تموّل  كانت  الفرنسيّة 

بعض  عناية  توجّهت  فقد  المسلمين،  عند  الأول  التشريع  هو مصدر  الكريم  القرآن 

ودراسة  الكريم  القرآن  دراسة  إلى  الاستعمارية  الفرنسين في حملاتهم  المستشرقين 

مضمونه في محاولة منهم لإضعاف العقيدة عند المسلمين وتوهينها، وهي القائمة 

أساسًا على القرآن، فتناولوا من بين ما تناولوه )موضوع الجهاد(]]]. 

التأريخية والنتائج المستندة إلى منهج علمي  كانت الحقيقة  العلمي:  الدافع   .3

العلاقة بين  إذ كانت  الفرنسين؛  الدافع لدى مجموعة من المستشرقين  صحيح هي 

]]]- المقداد، محمود، تاريخ الدراسات العربيّة في فرنسا، ص21. 

]]]- غوستاف لوبون: )1841-1931( طبيب، ومؤرخ فرنسي، عني بالحضارة الشرقية. من أشهر آثاره: حضارة العرب 

فلاسفة  أشهر  أحد  هو  الأندلس«،  في  العرب  و»حضارة  المصرية«  و»الحضارة   »1884 و»باريس  الهند  وحضارات 

الغرب، وأحد الذين أنصفوا الأمّة العربيةّ والحضارة الإسلاميّة. لم يسر غوستاف لوبون على نهج مؤرخّي أوروبا الذين 

صار من تقاليدهم إنكار فضل الإسلام على العالم الغربي، انظر: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص140. 

]]]- لوبون، غوستاف، حضارة العرب، ص114.

]]]- آراء المستشرقين الفرنسيين حول القرآن الكريم وتفسيره - دراسة نقدية، م.س، ص188. 



55 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

موريس  الفرنسي  والجراّح  الطبيب  ويعدّ  القدم،  منذ  شائكًا  موضوعًا  والدين  العلم 

المجال،  هذا  في  صيتهم  ذاع  الذين  الفرنسين  المستشرقين  وأكثر  أشهر  من  بوكاي 

العلمية قبل وصول  الحقائق  العديد من  ح  الكريم وضَّ القرآن  والذي توصّل إلى أن 

المعارف المكتسبة إليها بعد قرون عديدة، وتحدّث عن ذلك تحت عنوان: )الإعجاز 

وعلاقته  العلم  حول  مطوّلة  دراسة  في  بوكاي  وتوصّل  الكريم(،  القرآن  في  العلمي 

بالقرآن الكريم إلى القول: »وبفضل الدراسة الواعية للنص العربي استطعت أن أحقق 

من  للنقد  قابلة  مقولة  أيّ  يحتوي على  القرآن لا  أن  منها  الانتهاء  بعد  أدركت  قائمة 

وجهة نظر العلم في العصر الحديث«]]].

المقصد الرابع: العقبات التي واجهت الدراسات القرآنيّة في المدرسة الاستشراقيّة 

لتفسير  الآراء  من  مجموعة  بتقديم  الفرنسيون  المستشرقون  غامر  لقد  الفرنسيّة: 

فهي محمودة في  العلمي،  البحث  ميدان  المغامرة في  دامت  وما  القرآنيّة،  الحقائق 

بعض الأحيان، إلّّا أنها لا تخلو من مزالق فكرية وانحرافات منهجيّة]]]، وفيما يلي 

أهم العقبات التي واجهت المستشرقين الفرنسيّين في دراساتهم للقرآن الكريم: 

الوحي عند بعض المستشرقين  فمفهوم  التفسير المادي للوحي:  1. الميل نحو 

فيه،  يعيش  الذي  الواقع  مع  الإنسان  تفاعل  عملية  مجردّ  كونه  يعدو  لا  الفرنسيين 

 حيث كان الوحي يمثلّ استجابة سريعة لإحساس الألم الذي استشعره الرسول

تكرّرت  كلما  وهكذا  منه،  يعانون  الذي  الكرب  لإزالة  الوحي  يأتي  ثم  والمسلمين 

الأعراض المؤدية إلى المرض والحزن والكرب عاوده الوحي والنزول]]].

2. نفي مصدرية القرآن الكريم الإلهية: لقد تعامل المستشرقون الفرنسيون مع القرآن 

من  أي عمل بشري  يجري على  ما  عليه  يجري  محضًا  بشرياً  عملًًا  باعتباره  الكريم 

ممارسة النقد، وعقد مقارنات بينه وبين الأدبيات التي كانت منتشرة في زمان تواجده.

]]]- بوكاي، موريس، القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم - دراسة الكتب المقدسة على ضوء المعارف الحديثة، 

ص145. 

]]]- المقدادي، فؤاد كاظم، الإسلام وشبهات المستشرقين، ص140. 

]]]- م.ن، ص141. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين56

3. تركيز الاستشراق الفرنسي في مجال الدراسات القرآنيّة على القصص القرآنيّة: 

وذلك من أجل دعم الفكرة التي تقول إنّ القرآن لم يكن سوى عملية استنساخ لما 

ورد في الكتب المقدّسة السابقة، وأن الرسول، لم يقم بأكثر من عملية استعادة لما 

كان يعتمل في الجزيرة العربيّة آنذاك من أفكار دينيّة يهوديةّ ومسيحيّة وبعض التقاليد 

التي حاول الرسول أن يهذّبها ويضفي عليها الصبغة الدينية، فاستطاع أن يكوّن من 

هذا الخليط دينا سماه »الإسلام«]]].

مجافاة بعض الآراء الاستشراقيّة الفرنسيّة لروح القرآن وتصادمها مع أبسط  	 .4

التي تقرر أن القرآن الكريم له امتياز خاص يجعله يعلو على  البديهيات الإسلاميّة، 

الزمان والمكان]]].

انطلاق  الفرنسيين تكمن في  إن المشكلة الأساسية لآراء بعض المستشرقين   .5

تلك الآراء من مسبقات ومنطلقات فكرية، محاولين بذلك الاستدلال عليها على ما 

يريدون إثباته من أجل الخدش في مصدرية القرآن الكريم الإلهيّة]]].

المقصد الخامس: مناهج المستشرقين الفرنسيين في دراسة القرآن الكريم

كان القرآن الكريم يمثلّ محورًا جوهريًّا في الدراسات الاستشراقيّة، واتبّع مستشرقو 

هذه المدرسة في دراستهم للقرآن الكريم مناهج متعدّدة]]] والتي تتمثل في الآتي:

القرآنيةّ  دراساته  في  الفرنسي  الاستشراق  منهج  اتصف  التشكيكي:  المنهج   .1

الشكوك  إثارة  بالمبالغة في  وذلك  الكريم،  القرآن  المستمرّ في مصداقية  بالتشكيك 

الأساليب  ومن  وعلومه]]]،  الكريم  القرآن  بتأريخ  والمرتبطة  التأريخية  الوقائع  حول 

التي استخدموها في التشكيك في القرآن الكريم هو التشكيك في مصدرية الوحي، 

أهل  لـ)ملتقى  الكريم، بحث منشور على الموقع الإكتروني  والقرآن  الله، المستشرقون  السعدي، إسحاق عبد   -[[[

التفسير(. 

]]]- العالم، عمر لطفي، المستشرقون والقرآن - دراسة نقدية لمناهج المستشرقين، ص88. 

]]]- م.ن، ص٩٣.

]]]- نصري، أحمد، آراء المستشرقين الفرنسيين في دراسة القرآن الكريم - دراسة نقدية، ص١٥.

]]]- بن عثمان، صلاح بن سالم، مناهج المستشرقين في دراسة القضايا القرآنيّة، ص٣٨.



57 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

في  الشبهات  مواطن  عن  والبحث  المعتمدة،  الموثوقة  للروايات  إهمالهم  كذلك 

الكريم،  القرآن  بتأريخ  يتعلقّ  فيما  الشك  بثّ  لأجل  والمنقطعة  الضعيفة  الروايات 

وخصوصًا في مبحث جمع القرآن. 

الوقائع  المعاصر على  الواقع  بإسقاط  المنهج  هذا  يقوم  الإسقاطي:  المنهج   .2

الخاصة،  ومشاعره  المستشرق  خبرة  على  اعتمادًا  الوقائع  هذه  فتفسر  التأريخيةّ، 

وبالتالي فإنه يحاول جاهدًا إخضاع جميع النصوص إلى ما ارتضاه لنفسه ولو جانبََ 

الموضوعية، وقد تم توظيف هذا المنهج من طرف بعض المستشرقين الفرنسين في 

أبحاثهم القرآنيّة، والحقيقة أن هذا المنهج لا يستند إلى دليل علمي أو منطق سليم 

نتج عنه  صحيح، وإنّّما هو منهج يخضع لهوى المستشرق وأحكامه المسبقة، مما 

أحكام تعسفية وجَائرِةَ]]].

3. منهج التأثير والتأثرّ: وهو في عرف المستشرقين يعني الأخذ بالنزعة التأثيرية 

ذلك  وإسناد  الذاتي،  ومصدره  منشأه  من  المدروس  النص  أو  المصدر  تفُرغ  التي 

الفكر  مُتطرفّ عدواني، غير علمي خالٍ من نزاهة  إلى مصادر خارجية؛ وهو منهج 

يغلب عليه الانحراف العلمي. ونجد هذا المنهج حاضًرا بقوة في الدراسات القرآنيةّ 

-في  مأخوذة  تكون  القرآنيّة  القصص  أن  ذلك  على  ومثال  الفرنسي]]]،  للاستشراق 

زعمهم- عن القصص اليهوديةّ والنصرانيّة، وذهب بعض المستشرقين إلى أن كثيراً من 

الشخصيات التي ذكرت في القرآن ذات أصل عبراني، حتى إن المستشرق الفرنسي 

أندري شوراكي أصدر ترجمة لمعاني القرآن كان قد انتقدها المستشرقون قبل غيرهم 

ترجمة؛  من غير  القرآنيّة  الألفاظ  لبعض  الكلمات  بعض  ترك  إنه  إذ  المسلمين،  من 

إمعاناً منه في بيان أصلها العبراني كما يزعم]]]. 

دراسة،  أيّ  في  المتبع  المنهج  فعالية  أن  فيه  شك  لا  ممّّا  الانتقائي:  المنهج   .4

تتوقف على قيمة المصادر والروافد المعتمدة؛ إذ هي القاعدة المغذّية والمادة التي 

]]]- آراء المستشرقين الفرنسيين في دراسة القرآن الكريم - دراسة نقدية، م.س، ص39.

]]]- بن عثمان، صلاح بن سالم، مناهج المستشرقين في دراسة القضايا القرآنيةّ، ص41.

]]]- آراء المستشرقين الفرنسيين في دراسة القرآن الكريم -دراسة نقدية-، م.س، ص٤٥.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين58

مباشرة  علاقة  وذات  وأصيلة  رئيسة  المصادر  كانت  فكلمّا  الدراسة،  عليها  ترتكز 

المقصود  والمبتغى  المنشود  المراد  حصول  إلى  أقرب  الدراسة  كانت  بالموضوع 

من طرف الباحث]]]، وفي إطار البحث الاستشراقي الفرنسي في الدراسات القرآنيةّ 

يتبين أن المنهج المتبّع في انتقاء المصادر المعيْنة على بحث الموضوعات المرتبطة 

ولمدى  جهة،  من  المطروقة  الموضوعات  لطبيعة  تبعًا  ويختلف  يتنوّع  بالقرآنيات 

موضوعية المستشرق وأمانته العلمية أو حياده على الأقل في توظيف تلك المصادر 

والنقل عنها من جهة ثانية]]].

إذا كان المستشرقون في منهجهم التشكيكي في الوقائع  5. المنهج الافتراضي: 

القطعية يشكّكون فيما هو أدنى إلى الصدق، فإنهم في أخذهم بالمنهج الافتراضي 

فيه  مارس  قرآني  حقل  أوضح  ولعل  الكذب]]]،  إلى  وأقرب  أدنى  هو  ما  يصدقون 

المستشرقون هذا المنهج هو ما تعلق بترتيب الآيات والسور في القرآن، إذ نجد معظم 

موقفًا مخالفًا  الخصوص  الآيات على وجه  ترتيب  مسألة  أبدوا في  قد  المستشرقين 

لما هو مقرر لدى بعض المسلمين من كون ترتيب الآيات أمراً توقيفيًا لا خلاف فيه، 

فهم وانطلاقاً من منهجهم التأريخي، حاولوا افتراض ترتيبات جديدة للسور والآيات 

سلوكهم  إليه  قادهم  الذي  الجديد  الترتيب  وهذا  المجرد،  الهوى  يحكمها  القرآنيّة 

في  النتائج  أخطر  إلى  أوصلهم  وقد  المستشرقون  عليه  علقّ  قد  التأريخي  للمنهج 

حقل القرآنيات، واتخذوه أكبر مدخل للطعن في صحة القرآن وخضوعه إلى الظروف 

الزمانية والمكانية]]].

ومنهج الافتراض نجده حاضًرا في الدراسات الاستشراقيّة الفرنسيّة بوضوح لدى 

المستشرق  الحصر-  -لا  المثال  سبيل  على  ومنهم  المدرسة،  هذه  مستشرقي  بعض 

الهدف  عن  تحدث  حين  )الافتراض(  مصطلح  استخدم  إذ  ماسيه؛  هنري  الفرنسي 

السياسي الذي يرمي إليه عثمان وهو يأمر بجمع القرآن، فيقول: »يمكن الافتراض أنه 

]]]- عزوزي، حسن، آليات المنهج الاستشراقي في الدراسات الإسلاميةّ، ص22.

]]]- م.ن، ص25.

]]]- العالم، عمر لطفي، المستشرقون والقرآن، دراسة نقدية لمناهج المستشرقين، ص٦٦.

]]]- م.ن.



59 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

كان لعثمان هدف سياسي بعمله هذا يعادل الهدف الديني، فقد وصل إلى الخلافة 

بجهد، وكان أن عَزَّز مركزه بإقراره نصًا لا يتغير للكتاب المقدس«]]].

6. منهج النفي: يعد هذا المنهج معلمًًا واضحًا في كثير من أبحاث المستشرقين 

الفرنسيين التي تتعلقّ بالروايات المرتبطة بالدراسات القرآنيّة وعلوم القرآن على وجه 

بينما نجدهم  أو ذاك،  السبب  لهذا  الروايات  العديد من  ينفون  إنهم  إذ  الخصوص، 

يتشبّثون -بالمقابل- بكل ما هو ضعيف وغير موثوق]]].

إذ إن كثيراً من المستشرقين ينفون أحداثاً ووقائع من السيرة النبويةّ ما دامت لم ترد 

في القرآن الكريم، وكأن القرآن كتاب تأريخي خاص بتفاصيل حياة النبي عليه الصلاة 

والسلام]]]. 

المقصد السادس: أهم ما اتصفت به الدراسات القرآنيّة في المدرسة الاستشراقيّة 

الفرنسيّة 

اتصّفت المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة في مجال الدراسات القرآنيّة بمجموعة من 

الصفات من أهمّها: 

والدراسات  عامة  الإسلاميّة  بالدراسات  الاستشراقيّة  الاهتمامات  تنوعت   .1

القرآنيّة خاصة، واتخذت مسارات متعددة قديمًا وحديثاً، وتعد المدرسة الاستشراقيةّ 

الفرنسيّة من أهم المدارس وأقدمها اهتمامًا في مجال الدراسات القرآنيّة]]].

من  تنطلق  متعدّدة  واتجاهات  كثيرة  أنساق  تشكّل في  الاستشراقي  الفكر  إن   .2

تصورات ورؤى متنوعة، وبعض هذه التصورات خاطئة، وهي ناتجة عن سوء فهم 

]]]- الاستشراق ومناهجه في الدراسات الإسلاميّة، م.س، ص55. 

]]]- ويشير أحد أبناء جلدتهم وهو المستشرق الفرنسي إميل درمنغهم إلى هذا الأمر قائلًاً: »من المؤسف حقًا أن يكون 

قد غالى بعض هؤلاء المتخصّصين من أمثال: موير ومرجليوت وسبرنجر ودوزي وغريم وجولدزيهر وغيرهم في النقد 

أحياناً، فلم تزل كتبهم عامل هدم ونفي على الخصوص«، انظر: البهي، محمّد، المبشرون والمستشرقون في موقفهم 

من الإسلام.

]]]- وهذا ما مكّنهم من عملية انتقاء متعسّفة ذات طابع هدمي وإقصائي يرمي إلى نفي كل رواية أو واقعة لا يرد ذكرها 

أو الإشارة إليها في القرآن الكريم، انظر: البهي، محمّد، م.ن. 

]]]- حسنين، علي الصادق، الندوة العالمية حول ترجمات معاني القرآن الكريم )مقال(، ص22.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين60

أحياناً وسوء نية أحياناً أخرى]]]، ولقد كان للمدرسة الاستشراقيّة الفرنسيةّ الأثر الكبير 

بشكل  تظهر  إذ  القرآنيّة؛  الدراسة  مجال  في  خاصة  العام،  الاستشراقي  الفكر  على 

هذه  جهود  تدفقّت  كما  ذلك  في  السبق  لها  كان  حيث  الترجمة،  مجال  في  واضح 

المدرسة في دراسة القرآن منذ فترة مبكرة في تأريخ الاستشراق واستمرت]]].

القرآنيةّ  الدراسات  مجال  في  الفرنسيين  المستشرقين  بعض  أبحاث  اتسمت   .3

بالعمق العلمي، مما يؤكد على أن أحد مقاصد البحث لديهم من الدراسات القرآنيةّ 

هو »المقصد المعرفي« أو الدافع العلمي والى عصرنا الحاضر]]]، -إلا ما ندر-. 

من  درجة  على  يكونوا  أن  حاولوا  الذين  الفرنسيين  المستشرقين  بعض  إن   .4

الحيادية والتزام الموضوعية في أبحاثهم القرآنيّة لم يفلحوا في ذلك -لا لشيء- ولكن 

لأن دراسة هؤلاء في مجال الدراسات القرآنيّة ليس كغيرها]]].

5. غياب المنهج العلمي في الدراسات القرآنيّة لدى بعض المستشرقين الفرنسيين 

عليها  لتبنى  سلبية  نتيجة  من  والانطلاق  والتشكيكي  الإسقاطي  بالمنهج  واستبداله 

مقدمات خاطئة]]]. 

المدرسة  عليها  اشتملت  التي  الاستشراقيّة  الآراء  أهم  هذه  كانت  لقد  عمومًا 

الاستشراقيّة الفرنسيّة حول القرآن الكريم، ولازالت هناك آراء أخرى تثار بين الحين 

القرآن  علوم  الفرنسيةّ في  المدرسة  أكثر لمستشرقي  آراء  البحث  والآخر، وسيوضح 

الكريم في المطلب الآتي من مبحثنا هذا بعونه تعالى. 

]]]- الندوة العالمية حول ترجمات معاني القرآن الكريم )مقال(، م.س، ص27. 

]]]- هرماس، عبد الرزاق، تفسير القرآن الكريم في كتاب المستشرقين مجلة البحوث الإسلاميّة إدارة البحوث العلمية 

والإفتاء الرياض، ص١١١-١١٢.

]]]- آليات المنهج الاستشراقي في الدراسات الإسلاميّة، م.س، ص١٥. 

]]]- لكونها تنصبّ على موضوع يرتبط بمسألة الوحي الذي لا يؤمن به بعض الباحثين الفرنسين ولا يمكن أن يتعاطفوا 

معه مبدئيًا، وبالتالي لا بد أن يؤثر ذلك في قناعاتهم الدينية وخلفياتهم الفكرية في مجال البحث، انظر: م.ن، ص18.

]]]- آراء المستشرقين الفرنسيين في القرآن الكريم، م.س، ص95. 



61 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

ين لتأريــخ القــرآن 
ّ
المطلــب الثانــي: دراســات المستشــرقين الفرنســي

الكريــم وعلومــه

اهتم المستشرقون الفرنسيون بدراسة علوم القرآن اهتمامًا بالغًا باعتبار كونها علومًا 

تعين على فهم مقاصد القرآن وأغراضه، فلا شك أن البحث القرآني يشكّل المجال 

الخصب الذي تواردت عليه أقلام كثير من المستشرقين سواء بالدراسة والبحث أم 

بالتحليل والنقد]]].

المختلفة،  بفروعها  القرآنيّة  الدراسات  في  الفرنسيون  المستشرقون  بحث  وقد 

)الوحي، والمحكم والمتشابه، والعام والخاص، والمكي والمدني، وأسباب النزول، 

وترتيب  التفسير،  وعلم  القراءات،  وعلم  القرآني،  والرسم  الكريم،  القرآن  وإعجاز 

النزول(، أو غير ذلك مما يتعلق بعلوم القرآن ودراساته كعلم التفسير ونحوه]]].

هذا  عند  وعلومه  الكريم  القرآن  من  الفرنسيين  المستشرقين  موقف  يقتصر  ولم 

الحد؛ بل إنهم بحثوا عن النص القرآني من حيث التوثيق والتشكيك، وتحدثوا عن 

جمع القرآن الكريم وتدوينه، وأثاروا العديد من الشبه حوله إلى غير ذلك من المواقف 

حول الدراسات القرآنيّة]]].

المقصد الأوّل: آراء المستشرقين الفرنسيين حول الوحي ومصدرية القرآن الكريم

كل  وبعيدة  منطقية  غير  وتصورات  أفكار  طرح  إلى  المستشرقين  من  قسم  عمد 

مع  وينسجم  يتلاءم  بما  الإلهي  الوحي  حقيقة  ليؤولوا  القرآنيّة  الحقائق  عن  البعد 

تصيب  كانت  الصرع  من  نوبات  أنه  على  الوحي  يفسّّرون  فتارةً  ونزعاتهم،  فكرهم 

أنه  ذكر  أفاق  فإذا  التشنّجات،  وتعتريه  منه  العرق  ويسيل  صوابه  عن  فيغيب  النبي، 

أوُحي إليه]]]. 

]]]- تفسير القرآن الكريم في كتاب المستشرقين، م.س، ص117. 

]]]- آراء المستشرقين الفرنسيين في القرآن الكريم، م.س، ص135.

]]]- عوض، إبراهيم، المستشرقون والقرآن - دراسة لترجمات نفر من المستشرقين الفرنسيين للقرآن الكريم، ص114.

م.س،  العرب،  انظر: حضارة  العرب،  كتابه حضارة  لوبون في  الفرنسي غوستاف  المستشرق  بذلك  ]]]- كما صرح 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين62

وتارةً أخرى ينسبون القرآن الكريم إلى الديانة اليهوديةّ والنصرانيّة، أو يزعمون أنه 

من تأليف النبي وينفون مصدريته الإلهية، حيث ذهب هنري ماسيه عند حديثه 

القرآن  اليهودي في  التأثير  القول: »ومما لا ريب فيه أن  الكريم  القرآن  عن مصدرية 

يبدو أكثر وضوحًا من التأثير المسيحي«]]].

الذي  الصوم  عن  أو  الصرع  من  ناشئ  بأنه  القرآني  الوحي  ماسيه  هنري  وفسّّر 

يضعف الجسم، حيث قال: »فإن القرآن لا يحتوي إلّّا على إشارات غامضة، وما من 

شك في أن محمّدًا لم يصّرح بوضوح حول هذه النقطة، ويؤكّد التقليد أن محمّدًا في 

بدء رسالته وقبلها أيضًا كان يكثر من الصوم ويقضي الليل في الصلاة أكثر الأحيان، 

فإذا كان هذا العمل »وهو موضع مناقشة«، فإن الصوم قد أضعف جسمه، فيمكن أن 

يحدث رؤى في الليل على الخصوص«]]].

وقد صرح غوستاف لوبون بأن القرآن الكريم من تأليف النبي وأن بعضه مقتبس من 

التوراة، وذلك بقوله: »القرآن هو كتاب المحمّديين أي »المسلمين«، وأن هذا الكتاب 

المقدس قليل الترابط )متفكّك( مع أنه أنزل وحيًا من الله على محمّد، وأسلوب هذا 

الكتاب وان كان جديراً بالذكر أحياناً، وكان خاليًا من الترتيب فاقدًا للسياق كثيراً، ويسهل 

تقصير هذا عند النظر إلى كيفية تأليفه، فهو قد كتب تبعًا لمقتضيات الزمن بالحقيقة«]]].

الرسالة،  بشرية  إلى  يشير  وأن  القرآن  مصدرية  في  التشكيك  أراد  هذا  وبكلامه 

تعبيره-  -وبحسب  الكريم  القرآن  فنسب  رودنسون،  نفسه ذهب مكسيم  الرأي  وإلى 

من  مستمدّ  نظره  في  فالقرآن  الله«،  »حاشاه  الواعية  غير   الرسول »شخصية  إلى 

عالم اللاوعي«، ويضيف أيضًا: »لا اعتقد بوضوح أن القرآن كتاب الله، وإلا لكنت 

ص64. 

[1]- MASSE, H., LE ISLAM, 3ME ED. LIBRARIE ARMAND COLYN, PARIS, 1940, p20- 22.

]]]- وأرجع غوستاف لوبون الوحي ووصفها بأنهّا ضربٌ من الهلوسات والجنون بقوله: »ويجب عدّ محمّد من مجتمع 

المجانين ومن مجتمع المتهوّسين من الناحية العملية كما هو واضح، وذلك كأكثر مؤسسي الديانات، وهم الذين أقاموا 

الأديان وهدموا الدول وأقاموا الجموع وأثاروا الجموع إلى دعوتهم، ولو كان العقل لا الجنون هو الذي يسود العالم 

لكان للتأريخ مجرى آخر، وكان »أي محمّد« يجد في هلوساته ما يحفزه إلى اقتحام كل عائق«، انظر: حضارة العرب، 

م.س، ص١١٣-١١٤.

]]]- م.ن، ج١، ص65.



63 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

مسلمًًا«]]].

المستشرقين  بعض  لآراء  والاستقراء  العرض  هذا  خلال  من  نلاحظ  وبذلك 

الفرنسيين نجد بأن كلمتهم تكاد أن تتحّد على اعتبار أن القرآن الكريم هو من تأليف 

النبي، وهو حصيلة ثقافته واطلّاعه على كتب الديانات السابقة على الإسلام والتي 

بدورها كانت هي المصدر الرئيسي للقرآن الكريم.

المقصد الثاني: آراء المستشرقين الفرنسين حول لغة القرآن الكريم وأسلوبه 

الكريم، حاول بعض  القرآن  في إطار السعي الحثيث والدؤوب نحو دراسة لغة 

المستشرقين الفرنسيين عند تعرضهم للغة القرآن أن يصوروها بصورة الأدب العادي، 

واجتهدوا في التنقيب عن مواطن التشابه والمماثلة بين لغة القرآن ولغة البشر، ورأوا 

أن لغة القرآن تشبه إلى حد بعيد لغة الشعر العربي القديم في إيقاعه ووزنه وقافيته، 

شعري  أسلوب  القرآن  أسلوب  »إن  مونتیه:  إدوارد  الفرنسي  المستشرق  يقول  حيث 

مقفّى، غير أن هذا الأسلوب الشعريّ ينحصر في السور المكّيّة خصوصًا القديمة جدًا 

منها دون السور المدنية]]].

بالشعر  شيء  أشبه  بكونها  القرآن  لغة  الفرنسيين  المستشرقين  بعض  وصف  كما 

»يجب  أنه:  إلى  ماسيه  الفرنسي هنري  المستشرق  فذهب  والوثنين،  الكهّان  وسجع 

كاهنًا«]]]،  أو  شاعراً  اعتباره  الحق في  بعض  لهم  كان  محمّد  بأن خصوم  الاعتراف 

ويضُيف: »هذا السجع في القرآن الذي عاد في الظهور مرة أخرى في الأدب العربي، 

كان في الأساس هو شكل اللغة التي يستعملها الكهّان الوثنيون«]]].

الرأي نفسه ذهب هنري لامنس، فكلامه مشابه لكلام »هنري ماسيه«  وإلى هذا 

والذي جاء فيه: »إن كل آية في القرآن تنتهي بسجع يقوم مقام القافية، تسُتعمل في 

[1]- Maxime Rodinson, Mahomet, ED. DU. SEUIL, PARIS, 1974, p252.

[2]- E. MONTEH, Mahomet et le Coran, 3ME. LIBRARY, ARMAND, COLIN, PARIS, 1940, P49- 50.

[3]- H. MASSE, L’ISLAM, 3ME. LIBRARY, ARMAND, COLIN, PARIS, 1940, P49- 50.

[4]- H. MASSE, L’ISLAM, IBED. CIT, P49- 50.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين64

النظام  تبنّى  الناشر  أيضًا: »إن  العرب«]]]. ويضيف  الوثنيين  الكهان من  السابق عند 

المستعمل في الدواوين والأعمال الشعرية، مستهلًًا دائماً بالقِطعَ الأكثر طولًًا، وأيضًا 

حافظ على ذلك في السور المكّية والعكس بالعكس في السور المدنية، فمجموعة 

من الآيات تنتمي إلى فترات مختلفة«]]]. 

القرآن  لغة  بأن  تتفق  تكاد  الفرنسين  المستشرقين  آراء  أغلب  أن  ذلك  من  نلحظ 

الكريم هي لغة شعرية ونثرية وبأنها لغة مُسجعة من نفس جنس السجع لدى الكُهان 

الوثنيون. 

المقصد الثالث: آراء المستشرقين الفرنسيين في جمع القرآن الكريم وتدوينه

إن تناقض الروايات الإسلاميّة في قضية جمع القرآن الكريم واختلافها، قد أتاحت 

للمستشرقين فرصة كبيرة للبحث في هذه التناقضا،ت ومن ثم الوصول إلى فرضيات 

تشكّك بمصداقية النص القرآني، وتثير شبهة أن يكون القرآن الكريم قد تعرضّ للنقص 

الفرنسيين  المستشرقين  بعض  فحاول  المتناقضة،  الروايات  تلك  ظلّ  في  التغيير  أو 

إلقاء الشبه حول جمع القرآن الكريم وتدوينه بهدف التشكيك في مسألة حفظ القرآن 

ومن ثم ردّه ووصفه بالاختلاف]]].

الملحظ الأول: آراء المستشرقين الفرنسيين في جمع القرآن الكريم 

المستشرقين  أغلب  آراء  أن  يبدو   :النبي عهد  في  الكريم  القرآن  جمع  أوّلًًا: 

الفرنسيين تكاد تتفق على أن القرآن لم يكُتب كلهّ على عهد الرسول، وأن الذاكرة 

كانت هي العنصر الأساس لنقل القرآن الكريم، حيث يقول المستشرق الفرنسي إدورد 

مونتيه في هذا الخصوص: »إن المجموعات القرآنيّة القديمة جُمعت بعد وفاة محمّد 

ا أن هذا الجمع كان في  بوقت قليل في مقاطع متفرقّة، ويظهر لي أنه من المحتمل جدًّ

[1]- LAMMENS, HENRI, L’ISLAM, CROYANCESE ET INSTITUTIONS, 3ME, ED, CATHOLLIQUE, 

BEYROUTH, ED. DU. SEUIL, PARIS, 1943, P52.

[2]- L’Islam croyances et institutions, PARYS, 1980, p53- 54.

]]]- حيث يقول المستشرق )كازنوفا( في كتابه )محمّد ونهاية العالم( كلامًا كثيًرا في هذه الجزئية، ويورد العديد من 

الآراء التي يحاول من خلالها إثبات أن«القرآن قد أضيفت إليه أشياء كثيرة بعد وفاة النبي«، انظر: كازانوفا، محمّد ونهاية 

العالم، ص٣٢.



65 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

وقت قريب من وفاة النبي«]]].

ثانيًا: جمع القرآن الكريم بعد رحيل النبي: أما فيما يتعلقّ بجمع القرآن الكريم 

هنري  فيقول  عثمان،  عهد  في  الخصوص  نحو  وعلى   الأكرم النبي  رحيل  بعد 

إليه، وهذا  يصل  أن  يريد  لعثمان هدف سياسي  كان  أنه  نفترض  أن  ماسيه: »يمكن 

مركزه  عزّز  أن  وكان  بجهد،  الخلافة  إلى  وصل  فقد  الديني،  الهدف  يعادل  الهدف 

بإقراره نصًا لا يتغير للكتاب المقدس«]]].

القول:  إلى  ماسيه  هنري  فذهب  العثماني،  المصحف  من  الشيعة  موقف  وعن 

عثمان،  بأمر  حُذفت  قد  وعائلته  بعلّي  تتعلقّ  التي  المقاطع  أن  يؤكّدون  الشيعة  »إن 

ويستندون في ذلك إلى عدم تلاحم بعض المقاطع، ويعتبرون أن النص الأصلي قد 

انتقل سًرا من كل إمامٍ إلى خَلفَه، وسيظهر في النهاية عند ظهور الإمام المختفي«]]]، 

وختم كلامه بالقول: »إن القرآن كما وصل إلينا لا يتضمّن الوحي كله«]]].

ومما لاحظه البحث أن آراء المستشرقين الفرنسين حول قضية جمع القرآن الكريم 

لم تخرج عن أربعة أفكار رئيسة هي:

	1 ..أن القرآن لم يكُتب كلهّ على عهد الرسول

	2 أن تدوين القرآن بدأ عند إقامة النبي في المدينة..

	3 قِبل بعض الصحابة لبعض . القرآن نشأت عن تحمّس شخصّي من  أن كتابة 

آيات من القرآن الكريم

	4 أن التدوين كان مَثارًا للاختلاف بين الصحابة، كما كان مختلفًا فيما بينهم..

اختلف  الكريم:  القرآن  تدوين  الفرنسين حول  المستشرقين  آراء  الثاني:  الملحظ 

[1]- E. MONTEH, Mahomet le Coran, P40.	

[2]- H. MASSI, L’Islam, p78.	

[3]- L'Islam. p79.

[4]- IBID. CIT, P80.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين66

المستشرقون الفرنسيون في موقفهم من تدوين النص القرآني، فمنهم من ذهب مع 

الاتجاه الذي يرى أن النبي الأكرم، لم يبدِ أي اهتمام بتدوين النص القرآني، أو 

على الأقل أنه أهمل ذلك التدوين خلال العهد المكّّي، في حين يرى الطرف الثاني 

من المستشرقين بأن النبي كان يهتمّ اهتمامًا كبيراً بهذا الأمر، فذهب هذا الاتجاه الذي 

يرى أن النبي كان يدرك أهمية التدوين وكان لديه حرص وعناية على تدوين النص 

القرآني، والتابعة أصلًًا من العناية الإلهية التي تؤكّدها الآيات القرآنيةّ المتعدّدة يُُمثل 

هذا الاتجاه المستشرق الفرنسي موريس بوكاي بقوله: »هناك نصوص تثبت صراحة 

أن ما قد أنزل على محمّد من القرآن قبل مغادرته مكة إلى المدينة أي قبل عام الهجرة 

كان مثبتاً بالكتابة« ويضيف أيضًا: »استعملت أشياء متنوّعة لإتمام أول تدوين للقرآن 

مثل الرق والجلد والألواح الخشبية، وعظام لوح البعير وأحجار الحفر الطرية، ولكنّ 

ما  القرآن عن ظهر قلب، وذلك  ذاته بحفظ  الوقت  محمّدًا قد أوصى المؤمنين في 

فعلوه، ولقد اتضّحت القيمة الثمينة لذلك المنهج المزدوج في حفظ النص بالكتابة 

والذاكرة«]]].

المقصد الرابع: آراء المستشرقين الفرنسيين حول ترتيب السور والآيات في القرآن الكريم

في  تبحث  أخذت  ونصف،  قرنين  ومنذ  الفرنسيّة،  الاستشراقيّة  الدراسات  إن 

موضوع ترتيب السور والآيات القرآنيّة، ويمكن القول إن عملية البحث هذه قد سارت 

باتجاهين]]]:

يرون  لأنهم  القرآنيّة،  السور  لنزول  زمني  تسلسل  في  يبحث  كان  الأوّل:  الاتجاه 

القرآن  أن عنصر الزمن لم يعالج في ترتيب السور، ولأنهم يفضلون أن يتعاملوا مع 

بكونه كتاباً تاريخيًّا؛ لذلك انشغل عدد من المستشرقين بموضوع إعادة ترتيب السور 

بحسب زمن نزولها على وفق مناهج بحثيّة متعدّدة، تارة تكون بالاعتماد على مصادر 

وأسلوبه  القرآن  لغة  على  بالاعتماد  أخرى  وتارة  القرآني،  بالنص  وعلاقتها  السيرة 

الخطابي، وتارة ثالثة بالاعتماد على مضامين النصوص القرآنيةّ وما تقدّمه من دلالات 

]]]- بوكاي، موريس، القرآن والتوراة والإنجيل والعلم، ص١٥٥.

]]]- مراد، يحيى، افتراءات المستشرقين والرد عليها، ص83. 



67 الفصل الأول: المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة ودراستها العربيّة والقرآنيّة |

كأسماء، أو ألفاظ، أو أماكن وغيرها مما فيه إشارة إلى زمن معين أو بالاعتماد على 

هذه المعطيات جميعًا، وهكذا توصّل بعض المستشرقين إلى ما عبّّروا عنه بنظريات 

في إعادة ترتيب السور القرآنيّة]]].

حيث يرى هنري ماسيه: »أن هذا الترتيب المصطنع -بحسب تعبيره- الذي تبنّاه 

زيد ورفاقه لا يستطيع أن يرضي النفوس المفكّرة«]]].

أمّا المستشرق الفرنسي كازيمرسكي، فذهب عند حديثه عن صعوبة تحديد السور 

المكّية والمدنية والسبب في عدم تتبع ترتيب زمني للقرآن إلى: »يبدو لي أننا نبحث 

عن تفسير لهذا في زمن بعيد جدًا، والواقع هو أن غياب روح الترتيب والتنظيم جدّ 

أصحاب  من  نطلب  أن  يمكن  لا  »بالتأكيد  أيضًا:  ويضيف  العرب«]]]،  عند  واضح 

لترك  الأوان  آن  ولكن  للترتيب،  علمية  نظرية  تبنّي  أكثر من 1300 سنة  منذ  محمّد 

نظامهم«]]]. 

أما الاتجاه الثاني: فنجده في الدراسات الاستشراقيّة التي تبحث في موضوع تدوين 

القرآن وجمعه، فمما ذهب إليه طائفة من المستشرقين الفرنسيين الذين اتبعوا هذا الاتجاه 

أنهّ أثناء جمع القرآن وتدوينه رتبّ الصحابة الآيات والسور كما هي الآن في المصحف 

ا أن  الحالي بشكل يخالف لما نزل عليه القرآن في زمن النبي، ومن المؤسف جدًّ

ترُاثنا قد احتوى عددًا كبيراً من الروايات والأحاديث الضعيفة الموضوعة، وسبق أن ذكر 

البحث أن المستشرقين الفرنسيين قد قاموا بعملية تقصٍ وبحث بشأن تلك الروايات، 

ومن ثم وظفّوها لطروحاتهم، وصولًًا إلى القول بتحريف النصّ القرآني]]].

ويظهر مما تقدم أن ّكلمة المستشرقين الفرنسيين تكاد أن تتحّد بأن ترتيب السور 

البحث عن  »بضرورة  القول  إلى  وذهبوا  الكريم  القرآن  عليه  نزل  ما  يخالف  القرآنيّة 

]]]- افتراءات المستشرقين والرد عليها، م.س، ص87.

[2]- H.MASSEH, L’Islam, p. 81.	

[3]- KAZAESKE, Coran, Tome premier, ED. DU, LAROSE, EDITEURS, PARIS, 1988, p13.

[4]- IBID, p100.

]]]- آراء المستشرقين الفرنسيين في القرآن الكريم -دراسة نقدية-، م.س، ص92.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين68

ترتيب زمني للسور«، طالما أن الترتيب الذي عليه القرآن حاليًا بحسب زعمهم. ترتيب 

مُفتعل ومُصطنع وآلي، ويعبّّر عن الروح الفوضوية التي كان عليها العرب في ذلك 

الوقت]]].

عند  القرآنيّة  للسور  الزمني  والتتابع  بالترتيب  يتعلقّ  ما  أن  ذكره  الجدير  ومن 

إلى  الفرنسيون  المستشرقون  توجّه  التي  المهمّة  المسائل  بين  من  كان  المستشرقين 

دراستها في القرآن الكريم، حيث ركّزوا على معالجة عنصر الزمن من خلال التسلسل 

هي  الفرنسي  الاستشراق  تأريخ  في  الأهم  المحاولة  وكانت  القرآنيّة،  للسور  الزمني 

محاولة المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير والتي سيتناولها البحث في الفصل الثاني 

من الدراسة على نحو التفصيل بتوفيقه تعالى وعونه. 

ص الفصل 
ّ
ملخ

المدرسة  مته  قدَّ ما  لأغلب  السريع  الاستقراء  خلال  ومن  الفصل  هذا  ختام  في 

إليه  توصّل  فإن مما  القرآنيةّ،  الدراسات  الفرنسيّة ومُستشرقيها في مجال  الاستشراقيّة 

البحث: »أن لا جديد في أغلب تلك الدراسات« ولا سيمّا فيما يتعلقّ بموضوعات 

تأريخ القرآن الكريم وعلومه، إذ إن أغلب ما قدمه مستشرقو هذه المدرسة هو تكرار 

لمن سبقهم -إلّّا ما ندر-، باستثناء الدراسات الاستشراقيّة التي قدّمت في دراسة القرآن 

الكريم من الجانب العلمي أو ما عبر عنه: »بالدافع العلمي لدراسة القرآن الكريم«، فإنّ 

الدراسات التي قدُّمت في هذا الشأن كانت مميزة ومؤثرّة وفيها حِسّ عالٍ بالإنصاف 

والموضوعية؛ إذ إن أسلوب البحث العلمي والمنهجي كان حاضًرا فيها، وخصوصًا ما 

قدّمه الطبيب والمستشرق الفرنسي »موريس بوكاي« في كتابه المعروف »القرآن والتوراة 

المنهجية  النقدية والمقارنة  الدراسة  الشأن من  قدّمه في هذا  والعلم«، فما  والإنجيل 

والتي عبرت عن مدى الانصاف والموضوعية، حيثُ تعُدُّ أغلب مؤلفّاته وكتاباته ذات 

الباع العلمي والتي قدّمت الفكرة ونقلت الصورة الإيجابية والعلمية عن القرآن الكريم 

وعن الإسلام والتي استفاد منها الشرق والغرب على حدٍّ سواء. 

]]]- آراء المستشرقين الفرنسيين في دراسة القرآن الكريم - دراسة نقدية، م.س، ص92.



الفصل الثاني

المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير 
ودراساته العربيّة والقرآنيّة

ل 
ّ
المبحث الأو

 المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته 

العربيّة والإسلاميّة

المبحث الثاني

المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته 

القرآنيّة





ل: المستشــرق الفرنــي ريجيــس بلاشــر ودراســاته 
ّ
المبحــث الأو

والإســاميّة العربيّــة 

الســرة،  »النشــأة،  بلاشــر  ريجيــس  المستشــرق  ل: 
ّ
الأو المطلــب 

فيــه« والغــرب  العــرب  العلمــاء  وأقــوال  مؤلفاتــه،  دراســاته، 

توطئة

اجتهد المستشرقون الفرنسيون في دراسة عادات المجتمعات العربيّة والإسلاميةّ 

وتقاليدها وتراثها من خلال دراسات تفصيلية معمّقة، محاولين بذلك التعرفّ على 

مكامن الضعف والقوة في هذه الجوانب، ونجد من هؤلاء المستشرقين الفرنسيين، 

بل من أهمهم وأكثرهم شهرة في منتصف القرن العشرين، المستشرق ريجيس بلاشير، 

الذي أولى عناية كبيرة بالقرآن الكريم ولغته، وبذل وُسعه في ترجمته ومقاربة علومه، 

ويعد رجيس بلاشير من المستشرقين الفرنسين المعاصرين، ولديه أعمالٌ عديدةٌ من 

تأليفٍ وكتابة ًفي مجال القرآن الكريم والأدب العربي والمباحث الأخرى من العلوم 

الإسلاميّة، وكانت ترجمته للقرآن الكريم إلى اللغة الفرنسيّة أهمّ أعماله التي كان لها 

دورٌ كبيٌر في شهرته. 

تأثرّه بمن سبقه من المستشرقين، وكان شديد  ويكتشف المتتبعّ لأعمال بلاشير 

بلاشير  حاول  القرآنيّة  دراساته  وفي  نولدكه]]]،  ثيودور  الألماني  بالمستشرق  التأثر 

]]]- ثيودور نولدكه: )1836-1930م( شيخ المستشرقين الألمان ولد في هامبورغ شغل مناصب علمية وإدارية كبيرة، 

وتعلمّ اللغات السامية والفارسية والتركية ونال الدكتوراه، ونال جائزة مجمع الكتابات الآداب في باريس على رسالته 

أصل وتركيب سور القرآن، وكان من أشهر آثاره ومؤلفاته كتاب »تاريخ القرآن«، ثم أعاد النظر فيه بعنوان )تاريخ النص 

القرآني(، وله كتاب: فكرة عامة عن حياة محمّد، وقواعد إحدى اللهجات الآرامية وغيرها..، انظر: العقيقي، نجيب، 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين72

جاهدًا إظهار نفسه محايدًا؛ ولذلك كان كثيراً ما يتجنب التشكيك في النص القرآني 

بصورة مباشرة، ولكنه أخضعه للأسئلة التي تشكك في أصالته وتثير غبار التساؤلات 

حول القرآن الكريم. 

 المقصد الأوّل: نشأته وسيرته

الملحظ الأوّل: نشأته: وُلدِ المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في ٣٠ يونيو سنة 

بالمدرسة  التْحَق  باريس،  الفرنسيّة  العاصمة  بجنوب  مونتروج  ضاحية  في  ١٩٠٠م 

الابتدائية وكان صاحب قدرة فائقة على القراءة وحب التعلُّم، ثم سافر مع أبويه إلى 

الإدارة  بسيطاً في  ثم موظفًا  متجر  أبوه موظفًا في  كان  المغرب في 1915م، حيث 

الفرنسيّة في مراكش، وقضى دراسته الثانوية في المدرسة الفرنسيّة في الدار البيضاء، 

حيث برز فيها اهتمامه الكبير باللغة العربيّة]]]. 

توفي في السابع من شهر أغسطس سنة ١٩٧٣م وقد وضع على امتداد حياته ١٣ 

مؤلَّفًا، وأسهم في وضع ثلاثة أخرى، وأكثر من ١٠٠ مقال مدوّن في أشهر المجلّّات 

والحوليات ودوائر المعارف والموسوعات؛ المهتمة بمواضيع التراث الأدبي القديم 

بأهم  فيها  وعرفّ  والإسلام،  العرب  عند  والشعراء  والرحلات  المعاصر  والعربي 

المؤلَّفات المتعلقّة باختصاصه ونقدها]]].

على  حصل   1936 في  شغلها:  التي  والأعمال  المناصب  أهم  الثاني:  الملحظ 

دكتوراه الدولة من جامعة باريس برسالتين؛ الأولى عن: »شاعر عربي من القرن الرابع 

الهجري؛ أبو الطيّب المتنبّي«، والثانية: ترجمة فرنسية لكتاب »طبقات الأمم« لصاعد 

الأندلسي، مع تعليقات وفيرة عليها]]].

المستشرقون، ص739-738.

]]]- مراد، يحيى، معجم أسماء المستشرقين، ص٢٦٣.

]]]- بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص86. 

]]]- م.ن، ص١٢٧. 



73 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

للغات  الوطنية  )المدرسة  في  الفصحى  العربيّة  للغة  أستاذًا  عُيّّن  ذلك  إثر  وفي 

كرسي  شغل  حيث  ١٩٥٠م،  حتى  المنصب  هذا  في  واستمر  باريس،  في  الشرقية( 

خَلفَ  وقد  ١٩٧٠من،  في  تقاعده  حين  إلى  السوربون  في  العربيين  والأدب  اللغة 

)وليام مرسي( في ١٩٤٢م أستاذًا في القسم الرابع من )المدرسة العملية للدراسات 

العليا( الملحقة بمبنى السوربون في باريس، وشغل منصب مدير )معهد الدراسات 

باريس من ١٩٥٦م حتى ١٩٦٥م، وانتخُب عضوًا في  الإسلاميّة( الملحق بجامعة 

أكاديمية النقوش، إحدى أكاديميات معهد فرنسا ١٩٧٢ ]]]، وكان مستشارًا في لجنة 

المعهد الفرنسي للدراسات الأثرية في القاهرة، والمجلس العلمي للمعهد الفرنسي 

للدراسات العربيّة بدمشق، وعضوًا في )أكاديمية العلوم(، وعضوًا شرفياً بــ)المجمع 

العلمي العربي في دمشق(]]].

للقرآن  ترجمته  أن  غير  أبحاثه،  في  الأولوية  وآدابها  العربيّة  اللغة  بلاشير  أعطى 

الكريم إلى الفرنسيّة والترتيب الذي اعتمده وشروحاته وتعليقاته في المقدمة، تركت 

الفرنسيّة، كما  الترجمات  بين  الأفضل  تعُدّ  ترجمته  أن  كثيرون  ويرى  أوسع؛  صدى 

إن بلاشير كان قد استند في دراساته القرآنيّة إلى المنهج التاريخاني والذي يجب أن 

يكون تفسير النص مرهوناً بتأريخه، فلا يمكن فصل أي نص عن تأريخه]]]. 

الملحظ الثالث: مؤلفاته وأعماله: ومن أهم أعمال المستشرق الفرنسي ريجيس 

بلاشير على الصعيدين الإسلامي والأدبي: 

]]]- الواد، حسين، بلاشير، ريجيس، ص٩.

]]]- م.ن، ص11.

هو  ما  مع  الأقل  على  تنسجم  لا  وأفكاره  آرائه  بعض  أنّ  إلّاّ  ادعائه،  أو  الحياد  في  هذه  بلاشير  رغبة  مع  ولكن   -[[[

مقبولٌ ومسلَّمٌ أحياناً بين المسلمين، ورغم خلوّ كتابات بلاشير من الحملات الحادة التي يمتلئ بها تراث الاستشراق 

الأوروبي، حيث يعَُدّ بلاشير واحدًا من أهم روّاد الاستشراق النقدي، ويعُد كتابه )القرآن( من أشهر وأهم الكتب حول 

تاريخ القرآن وبنيته، ومن أكثر كتبه ومؤلفاته التي أثارت جدلًًا واسعًا وكثر الكلام حول ما طرُح فيه من أفكار وآراء في 

التأويلية عند المستشرق بلاشير  التأريخية ومقوماتها  القرن العشرين وما بعده، انظر: بن عامر، محيي الدين، القراءة 

لمقومات العقيدة الإسلاميّة في السور المكية، ص٦.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين74

فاته في الدراسات الإسلاميّة 
َّ
: مؤل

ً
لًا

ّ
أو

دراسة  وتأثيره«]]]، وهي  ترجمته  تدوينه،  نزوله،  القرآن:  »كتاب:   Le Coran  .1

فصول  سبعة  ضمنها  1973م،  سنة  منها  الثالثة  الطبعة  نشرت  وقد  ومركّزة،  قصيرة 

اختصّت أربعة منها في تأريخ القرآن على النحو الآتي]]].

الفصل الأوّل: المصحف بنيته وتكوينه

الفصل الثاني: الرسالة القرآنيّة في مكّة

الفصل الثالث: الرسالة القرآنيّة في المدينة

الفصل الرابع: الواقعة القرآنيّة وعلوم القرآن

الفصل الخامس: التفسير القرآني، أصوله وأغراضه

الفصل السادس: القرآن والسنة مصدرا العقيدة والشريعة في الإسلام

الفصل السابع: القرآن في الحياة الإسلاميّة والمجتمع الإسلامي

نشره  محمّد(  )معضلة   ،[[[)Le Problème de Mahomet( الآخر:  وكتابه   .2

 النبي حياة  في  كتبوا  الذين  المستشرقين  أبحاث  فيه  لخّص  وقد  ١٩٥٨م،  سنة 

ولم يتُُرجم الكتاب إلى الآن بصورته الكاملة باستثناء بعض النصوص منه، فتُُرجمت 

الترتيب  الآتية: )مشكل  المباحث  فيه  تناول  ونشرت بشكل بحوث مستقلةّ]]]، وقد 

الزمني، مهد الإسلام، محمّد قبل البعثة، بداية الدعوة في مكة، تطور الدعوة في مكة، 

الجفاء والتخلّّي عن الوعظ في مكة تحللّ وتدهور المجتمع الإسلامي في المدينة 

المنورة. الإسلام في العرب قبل موت محمّد(]]]. 

3. كتاب: على خطى محمّد »Dans les pas de Mahomet« نشره سنة 1956، 

]]]- بلاشير، ريجيس، القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، 1974.

]]]- المقداد، محمود، تاريخ الدراسات العربيّة في فرنسا، ص219.

[3]- Blachère, Régis, le problème de Mahomet, presse universitaires de France, 1952.

]]]- تاريخ الدراسات العربيّة في فرنسا، م.س، ص224.

[5]- Blachère, Régis, le problème de Mahomet, P16.



75 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

وهو تقديم صور فنية لأماكن وتحف مختارة لها صلة بالسيرة النبويةّ للتعريف بها]]]. 

وكَتب بلاشير عدة مقالات في مجال الدراسات الإسلاميةّ أهمها:

1. نبذة عن النفس في القرآن )الساميات( 1948.

2. محمّد في العصر الوسيط )في أرض الإسلام 1943(.

3. نعش محمّد )نشرة الدراسات العربيّة 23 1945(]]]. 

فاته في الدراسات الأدبيّة
ّ
ثانيًا: مؤل

أ. )شاعر عربي في القرن الرابع الهجري - العاشر الميلادي المتنبّي(: وقد تناول 

وأحمد  زيدان،  وجرجي  المرصفي،  وحسن  اليازجي،  إبراهيم  ونقّاده  الشاعر  فيه 

الإسكندري، وزكي مبارك وشوقي وحافظ إبراهيم، وغيرهم ونقله إلى العربيّة أحمد 

بدوي وإبراهيم الكيلاني ونشر في دمشق سنة 1975م]]]. 

تقسيمًًا جديدًا  من خلاله  واقترح  )باريس 1952(:  العربي(  الأدب  )تاريخ  ب. 

لتأريخ الأدب العربي]]]، استطاع بلاشير أن ينجز من كتابه هذا ثلاثة مجلدات غطتّ 

حتى سنة 125هـ، وقد نقله إلى العربيّة إبراهيم الكيلاني، وصدر عن وزارة الثقافة 

القسم  في  تناوله  الكريم  بالقرآن  يتعلقّ  وما  واحد،  مجلدّ  في  1974م  سنة  بدمشق 

الثاني منه، حيث تحدّث عن النثر المسجوع الموزون تحت عنوان: القرآن والنتائج 

الثقافية للظاهرة القرآنيّة]]]، وبحث فيه استعمال السجع الإيقاعي]]]. 

]]]- تاريخ الدراسات العربيّة في فرنسا، م.س، ص226. 

]]]- م.ن، ص229.

]]]- درويش، أحمد، الاستشراق الفرنسي والأدب العربي، ص28.

]]]- بلاشير، ريجيس، تاريخ الأدب العربي.

إلى  دعا  والذي  أركون  محمّد  عند  سيما  العرب،  الحداثيين  عند  كثيًرا  تردد  نجده  القرآنيّة«  »الظاهلرة  مصطلح   -[[[

استخدام مصطلح »الظاهلرة القرآنيّة« بدلًًا من القرآن لما تحمله لفظة القرآن من المضامين اللاهوتية والتقديس، لذلك 

نجد أثر آراء بلاشير في المجال القرآني واضحًا في دراسات الحداثيين، وهذا ما سيتناوله البحث على نحو التفصيل 

في الفصل الثالث من الدراسة. 

]]]- الاستشراق الفرنسي والأدب العربي، م.س، ص27.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين76

 - فرا  جود  بمعاونة  »ألفّه  )1937م(:  باريس  الفصحى(  العربيّة  )قواعد  ت. 

ديمومبين«، وقِيل إن هذا الكتاب من أجود الكتب في النحو لغير العرب، ومن أراد 

تعلمّ اللغة العربيّة، كما ألفّ بلاشير قواعد نشر النصوص العربيةّ باريس )1945م( 

ألفّه بمعاونة سوفاجيه.

الفرنسي ريجيس  والغرب في المستشرق  العرب  العلماء  أقوال  الثاني:   المقصد 

بلاشير

العرب  والحداثيين  والمستشرقين  الفرنسيين  العلماء  أوساط  في  بلاشير  عُرفَِ 

والمتخصّصين في الدراسات الإسلاميةّ وجمهور المثقّفين بضلوعه في اللغة العربيّة، 

وتقدّمه في مجال الدراسات الإسلاميّة، وكان اسمه لامعًا في أواسط القرن العشرين 

وبعده، وكان يفخر الباحثون بأنهم كانوا يومًا ما من طلابه الذين تلقّوا دروسهم على 

يديه، أو أنه أشرف على بحوثهم.

اللغة  إلى  الألمان  المستشرقين  نظرية  نقل  إنه  صالح:  هاشم  عنه  يقول  حيث 

الفرنسيّة، ولكنه أضاف من عنده بعض الأشياء حتمًًا، على الرغم من أن الاستشراق 

المنهجية  تطبيق  وكيفية  القرآنيّة  الدراسات  يخص  فيما  غبار  له  يشق  لا  الألماني 

الفيلولوجية التأريخية عليها.

بها طلبة  تقدم  التي  الدكتوراه  أطاريح  أ. ولقد أشرف بلاشير على عدد كبير من 

فرنسيون وأجانب وعرب لنيل الدرجة العلمية.

ب. )مختارات من العربيّة الفصحى( باريس )1952م(: بمعاونة »ماري أدريان«، 

وهي نصوص راعى فيها التدرج من السهل إلى الصعب وتطبيق قواعد العربيّة صرفاً 

ونحوًا]]].

»الأب  نشره  الذي  النص  بمقابلة  الأندلسي:  لصاعد  الأمم  طبقات  ترجمة  ت. 

شيخو« على مخطوط باريس )باريس 1935(]]]. 

]]]- الاستشراق الفرنسي والأدب العربي، م.س، ص28.

]]]- المستشرقون، م.س، ص317.



77 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

يقول الدكتور صبحي الصالح عن ترجمة بلاشير، والتي ظهرت بعد أربعة وعشرين 

الترجمات؛  أدقّ  نظرنا  للقرآن في  »بلاشير«  ترجمة  »تظلّ  »مونتيه«:  ترجمة  من  سنة 

للروح العلمية التي تسودها، ولا يقُللّ من قيمتها إلّّا الترتيب الزمني للسور القرآنيةّ«]]]. 

بمعانٍ  هذه  ترجمته  زوّد  »لقد  بلاشير:  ترجمة  حول  المقداد  محمود  ويقول 

فيلولوجية]]] كثيرة، وذيلّها بفهرس كبير للأعلام والمفاهيم التي تحتاج إلى تفسير أو 

توضيح، وتعد هذه الترجمة بإقرار المستعربين أنفسهم، أقرب إلى روح النص وأسلوبه 

لاستحالة  مطلقًا،  استبعادًا  للقرآن  ترجمة  أي  عن  ذلك  نستبعد  كنا  وإن  المشرق، 

المقاربة، فضلًًا عن المطابقة، غير أن هناك من يعيب عليه خاصية الترتيب الزمني، 

وإن ما يميّز هذه الترجمة هو إرفاق نص الترجمة بالتعليق، وفي بعض الأحيان تقديم 

أكثر من ترجمة للآية الواحدة، وهناك من يعيب عليه كونه علمانيًّا، الشيء الذي حال 

-في نظرهم- بينه وبين الإلمام بالجانب الروحي للقرآن الكريم وأبعاده العقائدية، ممّّا 

يشكّل نقائص معتبرة في تلك الترجمة رغم حسنها«]]]. 

وكان قد ذاع صيت رجيس بلاشير في العالم الغربي والعربي على حدٍ سواء، كما 

شهد له معاصروه بقيمته العلمية، حيث يقول المستشرق الفرنسي جاك بيرك واصفًا 

كان  فقد  فذّ،  أستاذ عظيم  هو  »بلاشير«  أن  »لا شكّ  الكريم:  للقرآن  بلاشير  ترجمة 

أستاذًا لي وصديقًا كبيراً، ولكننا لو تكلمّنا كعلماء بعيدًا عن العلاقات الخاصة، فإنني 

من  تبقى  ولكنّها  نواقص،  لها  فإن  مزاياها،  من  الرغم  للقرآن على  ترجمته  إنّ  أقول 

أفضل الترجمات الفرنسيّة للقرآن«]]].

ومما يلاحظه البحث من خلال المراجعة الفاحصة لما قدّمه بلاشير في الدراسات 

الإسلاميّة: من الواضح أنّ الفضاء الذي يحكم على تفكير بلاشير هو الفضاء البعيد 

عن الفضاء الإمامي، ومردّ ذلك إلى أنّ المستشرقين تعرفّوا على العالم الإسلاميّ بكل 

]]]- الصالح، صبحي، مباحث في علوم القرآن، ص٧٧١. 

]]]- الفيلولوجيا: علم يهتم بدراسة التغيرات اللغوية عبر التاريخ، وقد غلب تسميته في الاستشراق على فقه اللغة، 

انظر: عبد الرزاق، رجب، الظاهرة الفيلولوجية في الدراسات القرآنيةّ عند المستشرقين، دراسة وتحليل ونقد، ص185.

]]]- تاريخ الدراسات العربيّة في فرنسا، م.س، ص218.

]]]- حوار مع المستشرق جاك بيرك، مجلة رسالة الجهاد، ص٨٥. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين78

تفاصيله، وذلك من خلال المؤلفات الإسلاميّة التي قدمها »أهل العامة« والدراسات 

السنّية، وعلى ضوء ذلك نلاحظ أنّ بلاشير وغيره كثيرون يجهلون الكثير عن التشيعّ 

وكما يجهلون الكثير عن المصادر والمؤلفّات والدراسات التي قدّمتها الطائفة الشيعيةّ، 

ومن هذا المنطلق حاول أحد الباحثين المتخصّصين في الدراسات القرآنيّة]]] ترجمة 

دراسات بلاشير إلى اللغة الفارسيةّ مع نقدها والتعليق عليها إلى قراّء الفارسيّة]]].

المطلب الثاني: »ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والإسلاميّة«

تندرج أغلب أعمال المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير المتخصّص في مجال 

الطيب  أبي  حول  للدكتوراه  برسالته  مسيرته  بدأ  وقد  والإسلاميّة،  الأدبية  الدراسات 

منهجين:  إلى  إضافة  أجزاء،  ثلاثة  في  العربي  للأدب  كامل  بتأريخ  وقفّاها  المتنبي 

أحدهما مختصر والآخر مطوّل لدراسة نحو العربيّة الفصحى، ولكنّه ركّز كل اهتمامه 

في  وواجهها  رهانات  من  فيها  اعترضه  بما  القرآنيّة  الدراسات  مجال  في  بعد  فيما 

مجالِي الترجمة والنقد]]]، وقد ضمّت ترجمته للقرآن الكريم استفادات من الترجمات 

الأوروبية السابقة حيث كانت أشبه بالتراث الترجمي]]]، وبعد أن أكمل مسيرته في 

دراسة المتنبي ومن بعده تأريخ الأدب العربي قام بـالإسهام في الحقل المعرفي الذي 

اصطلح عليه فيما بعد - التعريف النقدي للنص التأسيسي للإسلام، »ويقصد بذلك 

»القرآن الكريم«]]]، وأنجز لذلك مقدمة صدّر بها ترجمته، ثم ما لبث أن فصلها في 

تأليف مستقلّ تتبّع فيها بحسب تعبيره تأريخ تدوين النص وجمعه وحيثيّات ترتيبه منذ 

]]]- وهو الدكتور محمود راميار، ونشر ذلك في كتاب: »در آستانه قرآن«، نشرته مؤسّسة فرهنك إسلامي، انظر: راميار، 

محمود، )در استانه قرآن »ريجيه بلاشير«( ريجيس بلاشير في حضرة القرآن، وانظر أيضًا: راميار، محمود، تاريخ القرآن.

]]]- بلاشير، ريجيه، در آستانه قرآن، ص)٣-٥(. 

]]]- ذكر بلاشير كتاب بروكلمان »تاريخ الآداب العربيّة«، وكتاب جيب »تاريخ الأدب العربي«، وكتاب عبد الجليل 

انظر:  العربيّة«،  اللغة  آداب  »تاريخ  العربي«، وأحال في متن عمله على كتاب جرجي زيدان  تاريخ الأدب  »مختصر 

بلاشير، ريجيس، تاريخ الأدب العربي، ص21. 

والتصويبات  والشروحات  التوضيحات  استخدمت كل  أنها  التراكمية«، بمعنى  »بالترجمة  بعض  لذلك وصفها   -[[[

التي حققتها تلك الأعمال، انظر: عبداوي، حفيظة، ريجيس بلاشير ومنهجه في ترجمة معاني القرآن الكريم، ص13. 

]]]- م.ن، ص15. 



79 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

كان وحيًا يتلقى بشكل شفوي إلى أن أستقر في مدونة رسمية مغلقة«]]]، ادعى كذلك 

أنه من الصعب الاعتماد على مصادر التفسير التقليدية والتي بسبب كثرة تناقضاتها 

من  عليه  اشتملت  وما  احتوت من مضامين  الوضعي بما  الباحث  يقنع  وثغراتها لا 

محاور وضروريات التقديس«]]].

 أي أنه وفقًا لذلك قد أخضع القرآن الكريم على وفق مقتضيات العقل والصرامة 

الفيلولوجية والتأريخية، دون أن يعبأ بالمسلمّات، وسيتناول البحث تفصيل ذلك في 

المبحث الثاني من هذا الفصل.

المقصد الأوّل: دراسات بلاشِير في اللغة العربيّة والأدب العربي 

الملحظ الأوّل: دراسة ريجيس بلاشير في الأدب العربي: ألفّ ريجيس بلاشير 

مؤلَّفه المشهور هذا، ولم ينجز من هذا المشروع الضخم سوى ثلاثة أجزاء وقد كان 

في نيتّه أن يصل به إلى القرن الخامس عشر الميلادي، ولكن وفاته حالت دون ذلك.

»بأنه  التام  اقتناعه  رغم  العمل،  هذا  الإقبال على  إلى  دعاه  الذي  أن  بلاشير  ذكر 

»طموح  عن  تنمّ  مفرطة  جرأة  تتطلبّ  لأنها  تمامًا؛  مستحيلة  تكون  تكاد  محاولة 

الثقافي  والسياق  الأفراد،  قدرات  تفوق  مجهودات  تتطلبّ  فضخامته  متهور«]]]، 

كثيرة  جيدة  أبحاث  من  الفراغ  يقتضي  هو  إذ  بعد،  يحن  لم  عليه  للإقدام  المناسب 

ومتنوعة لم تنجز]]]، ويذكر بلاشير أنهّ لاحظ بأنّ أغلب المؤلَّفات التي وضعت في 

الحاجة  فيه  تعاظمت  الذي  الوقت  في  التبسيط  إلى  به  مالت  العربي  الأدب  تأريخ 

إلى تجاوز هذه المرحلة نحو أعمال تجمع النظرة التأليفية والبحث في الجزئيات]]]، 

]]]- ممّاّ لا يخفى على القارئ والمطلع في الشأن الحداثي كثرة ما ردد »محمّد أركون« هذا التعبير في أغلب دراساته 

بعبارات  ومشحون  مُثقل   - دوغمائي  بسياج  محاط  وأنه  مغلقة  رسمية  مدونة  فيها  الكريم  القرآن  اعتبر  والتي  القرآنيّة 

التقديس واللاهوتية، وسيتطرق البحث إلى تفصيل ذلك في الفصل الآتي من الدراسة بعونه تعالى. 

]]]- رجب، عبد الرزاق أحمد، الظاهرة الفيلولوجية في الدراسات القرآنيّة عند المستشرقين -عرض ونقد وتحليل-.

]]]- تاريخ الأدب العربي، م.س، ص١٠. 

]]]- يتطلب التأريخ للآداب إنجاز بحوث ودراسات كثيرة نتناول أعلامه وأعمالهم بالتحقيق العلمي، ذلك أن التأريخ 

إنما هو تتويج للأعمال التي تسبقه وهذا لم يتوفر بعد بالنسبة إلى الأدب العربي، وقد برّر بلاشير وضعه لهذا العمل 

»الآن بأن انتظار تلك الدراسات الجادة يصبح عائقًا ويمنع أي إنجاز«، م.ن، الصفحة نفسها.

]]]- ذكر بلاشير كتاب بروكلمان »تاريخ الآداب العربيّة«، وكتاب جيب »تاريخ الأدب العربي«، وكتاب عبد الجليل 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين80

ودعته إلى ذلك أيضًا رغبته في تزويد المستعربين والمتخصّصين في دراسة الأدب 

المقارن بأداة لا غنى عنها متوفرة في الآداب الأخرى«]]].

ثلاثة  الدراسة في  هذه  العربيّة، ونشرت  اللغة  إلى  الكيلاني  إبراهيم  ترجمه  وقد 

مجلدّات، ثم نشرت بعد ذلك في مجلد واحد]]]. 

ومن أوجه اهتمامات بلاشير في الأدب العربي

العربي وترجمته  الشعر  اهتمّ ريجيس بلاشير بدراسة  حيث  الشعر:  أوّلًًا: ترجمة 

كأكبر  والنقد،  والتفسير  والتحليل  بالقراءة  المتنبي،  ديوان  بدراسة  واهتم  وتأويله، 

شاعر عربي، ترك صدًى كبيراً في تأريخ الأدب العربي]]].

لذلك  والعربي(]]]؛  )الفرنسي  العروضين  بين  تفصل  هوّة  ثمةّ  أن  بلاشير  ويرى 

يقول: »إن نقل قصيدة عربية إلى لغتنا هو دائماً خيانة للأصل، ويرجع نجاح بعض 

المترجمين إلى موهبتهم الأدبية ومعرفتهم بخاصّية اللغتين«]]]. 

ثانيًا: ترجمة النثر: يرى بلاشير بأن العرب عرفت »نظامًا إيقاعيًا تعبيرياً سبق في 

ظهوره النثر الأدبي، ولم يكن هذا الشكل الجمالي هو الشعر العروضي، ولكنه نثر 

إيقاعي ذو فواصل مسجّعة«]]].

السحر  ترتبط بطقوس  أداة تعبيرية  الثامن عشر  القرن  السجع كان في  بأن  ويرى 

والمعتقدات، كما نجده في الأمثال والخطب وشعائر الحج، والرسول كان يستعمل 

هذه الصيغ من النثر المسجوع، كما كانت تستعمل في المراثي والابتهالات، حيث 

»مختصر تاريخ الأدب العربي«، وأحال، في متن عمله على كتاب جرجي زيدان »تاريخ آداب اللغة العربيّة«، انظر: 

تاريخ الأدب العربي، م.س، ص11. 

]]]- انظر: م.ن، ص١١. 

]]]- الخمليشي، حورية، ترجمة النص العربي القديم وتأويله عند بلاشير، ريجيس، ص٤٠.

[3]- Régis Blachère, Analecta, Institut français de Damas, 1975, p224.

[4]- Régis Blachère, Vue d’ensemble sur la poétique classique des Arabes, Analecta, Institut français 

de Damas, 1975, p69.

[5]- Régis Blachère, Vue d’ensemble sur la poétique classique des Arabes, p71.

]]]- تاريخ الأدب العربي، م.س، ص221.



81 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

كانت متداولة عند العراّفين والكهّان«]]].

ويضيف بلاشير: »إن القصص القرآني يمثلّ -إلى حد ما، في نظرنا- حالة خاصة، 

من  المستعارة  القصصية  الموضوعات  وتقوية  جديدة،  غايات  أجل  من  واستئنافاً 

ا للمقارنة، يصعب علينا دونه، بل يستحيل،  رصيد مشترك، إننا نملك بفضل القرآن حدًّ

استعمال الحكايات التي دوّنها المؤرخّون والأخباريون والمفسّّرون في أواخر القرن 

الثاني للهجرة/ الثامن للميلاد، والعصر التالي«]]].

مع  بالتعاون  بلاشير  العربيّة: وضع  للغة  بلاشير  ريجيس  دراسة  الثاني:  الملحظ 

كود فروشي دي کتاب )نحو العربيّة الفصحى سنة 1952(]]]، ويعُدّ من أهمّ المراجع 

حيث  صفحة،   ٥٠٨ من  الكتاب  ويتكوّن  الفرنسيين،  المستشرقين  لدى  المعتمدة 

خصّص بلاشير أربع صفحات للمدخل شرح فيها مدى اهتمام المستشرقين باللغة 

العربي، فخصّص  للنحو  ترجمته  اتبّعها في  التي  المنهجية  وآدابها، موضحًا  العربيةّ 

الأفعال،  بالتحليل  تناول  الكلام،  لتركيب  الثاني  والقسم  للصرف،  الأول  القسم 

والأسماء والمصادر والنعوت وتراكيب الجمل البسيطة والمركبة، والجموع والتوابع 

والعطف والنهي والتوكيد]]]. 

بالتعاون مع  الفصحى«، وذلك  العربيةّ  وضع بلاشير في كتابه لتلاميذه »تمارين 

النص  في  الترقيم  علامات  بأهمية  بلاشير  وصّرح  تشيكالدي«،  »ماري  المستشرقة 

العربي]]]، وأنّ عدم الاهتمام بها هو سبب غموض النصّ العربي، وبيّّن بأن علامات 

الترقيم مقصورة على النقطة، ولا يرى أيّ فائدة من استعمال الفاصلة، في حين اهتمّ 

بباقي علامات الترقيم كعلامة الاستفهام والتعجب]]].

]]]- تاريخ الأدب العربي، م.س، ص224.

]]]- م.ن، ص225.

[3]- Régis Blachère et M. Gaudefroy-Demombynes, Grammaire de l’Arabe classique: morphologie et 

syntaxe, édition G.P. Maisonneuve et Larose, 3ème édition, Paris,1975, p8- 19.

[4]- Régis Blachère et M. Gaudefroy-Demombynes, lbid. p4.

[5]- Blachère et M. Gaudefroy-Demombynes, Grammaire de l’Arabe classique, Ibid, 230- 231.

[6]- Régis Blachère et J. Sauvaget, Règles pour éditions et traductions de textes arabes, Sociétés 

d’édition «les belles lettres», Paris, 1953. p14.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين82

المقصد الثاني: دراسة ريجيس بلاشير للسيرة النبويّة: 

ألفَّ بلاشير كتابه حول السيرة النبويةّ »معضلة محمّد«، ودوّن فيه آراء من سبقه من 

المستشرقين إضافةً إلى آرائه، ومما لا يخفى أن بلاشير قد استند في قسمٍ كبير من هذا 

الكتاب إلى المراجع الاستشراقيةّ المثيرة للجدل؛ لذا ساقته هذه الأخيرة إلى أخطاء 

كثيرة، وجعلته يحيد عن الحقيقة، وقد وَصف المستشرق الفرنسي مكسيم رودنسون 

المحمّدية«  الدراسات  »مجمل  بعنوان  مقالة  في  النبويةّ  السيرة  عن  بلاشير  كتاب 

بداية الموجة  ويقول فيه: »يمثلّ كتاب ريجيس بلاشير الصغير الصادر عام 1952 

بالمحاكمة  يتميز  ودقيق،  كتابه واضح  إن  النبويةّ،  السيرة  بكتابة  تهتم  التي  الجديدة 

العقلية، وهو دائماً وعلى الدوام يعتمد على الموازنة، كما يتموضع بلاشير في وسط 

اللاذع والجذري، وبين أحكامه في  النقد  للمصادر، وبين  العمياء  الثقة  الطريق بين 

التيار الأدبي«]]].

ومن الملاحظات التي يبديها مكسيم رودنسون في موضع آخر من مقاله: »لقد 

عرف ريجيس بلاشير بصراحة كيف يجعل من المسألة الخطيرة حول قيمة استعمال 

مصادرنا الأكيدة والمؤكّدة، والانتفاع من السيرة النبويةّ، ولكن بحذر وشكّ، لقد قام 

نفسه  ألزم  الحق، كما  من  القريبة  أحداثها  وتلاحق  السيرة  البناء في موضع  بتجديد 

بتقديمها بحذر«]]].

كما أنه عند تتبع أغلب ما ورد من آراء بلاشير في هذا الكتاب يفصح عن مدى 

تأثره بالمنهج التأريخي النقدي، والفيلولوجي، وانغماسه في الفلسفة الوضعية؛ حيث 

يقول في فقرة من فقرات »التنبيه« الذي وضعه في بداية كتابه »مسألة محمّد«: »وجد 

فيما سلف الكثير من سير محمّد بلغتنا، فبعضها مكتوب بحكمة ومهارة، وبخلاف 

ذلك أغلبها مخيّب للأمل بقوة في المظهر والنوايا؛ فهي كلها تقريبًا تحثّ على التفكير 

بأن مؤسس دين الإسلام عاش بوضوح تامٍّ في التأريخ، وعليه لقد كان من المحتمل 

[1]- Maxime Rodinson, «Bilan des études mohammadiennes», In Revu historique, 87 année- Tome 

Presses universitaires de France, Paris, 1963, P201.

[2]- IBID, Op.cit, P201.



83 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

نريد  الذي  الخطأ  إنه هذا  الكبير،  بالحرف  له مجموع مستمرّ لسير حياته  أن يغطى 

إزالته، ودون ريب شخصية محمّد لن تبقى مغلقة بالنسبة لنا كما يطلقون الخيالات 

حول زرادشت وبوذا والمسيح«]]].

وفحوى كلام بلاشير في الفقرة الآنفة الذكر هو التشكيك في السيرة النبويةّ، وقد 

تكرّر هذا التشكيك في أكثر من موضع في كتابه، وعبّّر عن ذلك أوضح تعبير قائلًًا: 

»إن صورة محمّد في هذه الأحاديث اقتضت بالتأكيد وجود ذلك الرجل الخارق«]]]، 

رافق وصاحب  وما  النبويةّ  السيرة  أحداث  أن  هو  بلاشير  إليه  انتهى  ما  آخر  أنّ  كما 

بالتحاقه  وإنتهاءً  الوحي عليه  بالبعثة ونزول  منذ ولادته ومرورًا  الأمور  النبي من 

بالرفيق الأعلى، كان قد أخُلط فيه سيرة النبي مع العجيب المدهش »بحسب تعبيره«، 

وذلك في قوله: »لزوم اختلاط العجيب المدهش بالمروي، وقد تأثرّ بقول بلاشير هذا 

الكثير من الحداثيين العرب منهم المفكّر والحداثي الجزائري »محمّد أركون« صّرح 

في غير مرةٍ بإحتواء القرآن الكريم والوحي المنُزلَ على نبيّنا الأكرم وقصص الأمم 

الماضية، سواء التي ورد ذكرها في القرآن أو التي ورد ذكرها عن طريق النبي هي 

كلها من باب »العجيب المدهش«؛ إذ اشتملت تلك القصص على إضافات من قبل 

أصحاب السير من أجل تعميق الإيمان في قلوب المسلمين واتبّاع الدين وجذب أنظار 

أهل الديانات الأخرى لاعتناقهم الدين الجديد، وهو ما عبّّر عنه هشام جعيط المفكر 

التونسي بـ»إيمان العجائز«، أي التصديق بكل ما ورد والتسليم له حتى القصص التي 

ذكرتها النساء الكبار في السن من أجل تقوية آصرة الإيمان عند أبنائهن، فكلها تدخل 

تحت مسمى »العجيب المدهش«، بل إن الحداثيين ذهبوا إلى الأبعد من ذلك عندما 

وصفوا كل ما ورد في القرآن الكريم من قبيل وصف أحوال الآخرة من الجنة ونعيمها 

أو النار وعذابها هي كلها تدخل تحت مسمّى »العجيب المدهش«، كما أنهّ ذهب إلى 

أنّ السيرة النبويةّ كانت قد اشتملت على أحداث مضخّمة ومنحولة أضافها أصحاب 

السير من أجل جذب أصحاب الديانات الأخرى إلى الإسلام، وذلك في قوله: »لقد 

[1]- Régis Blachère. Le problème de Mahomet: Essai de biographie critique du fondateur de l’Islam, 

Presses universitaires de France. Paris. 1952.

[2]- IBID, p3- 5.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين84

تضخّمت السنّة النبويةّ في الطريق ركام أجزاء منحولة، وهي مستلهمة من وسط لا 

عربي، وذلك لسدّ الحاجيات الدينية للدخلاء الجدد في الإسلام والآتين، سواء من 

اليهوديةّ أم من المسيحية«]]].

هذه  يجمع  إسحاق  ابن  قام  »لقد  المضمون:  هذا  في  أيضًا  بلاشير  ويقول 

الحكايات المضخّمة عن حياة محمّد، والمروّجة بالعراق خاصة؛ إذ تم التسليم بكل 

ما هو عجيب؛ وذلك عن طريق »مؤلف المواعظ« و»القاص«، وهم أناس معدومون 

أسهموا في توسيع الكلام حول القصص القرآنيّة التي سحرت المخيلة الشعبية«]]].

أما المحاور التي تناولها بلاشير في بحثه ودراساته للسيرة النبويّة فهي: 

قدّموا  الذين  المستشرقين  أغلب  إن  »ماهومي«:   الأكرم النبيّ  تسمية  أوّلًًا: 

دراسات في السيرة النبويةّ نجدهم لم يقبلوا إلّّا بتسمية »ماهومي« كتسمية تحريفيةّ 

للنبي بمن فيهم المستشرق ريجيس بلاشير، حيث سار على ما سار عليه من سبقه 

الخصوص:  هذا  في  يقول  إذ  النبي]]]؛  تسمية  حول  المستشرقين  من  ذلك  إلى 

»حمد«،  اللفظة  هذه  وتعني  )ماهومي(،  وبالفرنسيّة  محمّد  اسم  الصبي  أخذ  »لقد 

هذا  في  بكنية  المقصود  كان  إن  تساءلنا  اللفظة  بهذه  يتعلقّ  وفيما  و»المحمود«، 

ا بإله وثني، كما إن هذا الاسم من جهة  الموضوع، إنها تخفي الذي يحمل اسمًًا خاصًّ

أخرى في النادر أن تجده عند أسماء الإعلام قبل الإسلام«]]].

ثانيًا: تشكيكه في المعجزات التي صاحبت ولادة النبي الأكرم: في الحقيقة لن 

نجد دليلًًا جليًّا للدلالة على موقف بلاشير من الخوارق والمعاجز التي رافقت ولادة 

الرسول وبعثته وحياته أوضح مما قاله في الفصل الثالث من كتابه »مسألة محمّد« 

والذي كان بعنوان »محمّد قبل الرسالة«، حيث يقول: »إن كل شيء مشكوك فيه وسر 

النبويةّ،  خفي حول هذه الحادثة، وتاريخ ميلاده ليس صحيحًا كما ثبت في السيرة 

[1]-Régis Blachère. Le problème de Mahomet. p6.

[2]- Ibid, P6.

بلاشير-  وريجيس  بيرك  جاك  لترجمتي  -دراسة  الكريم  للقرآن  الاستشراقيةّ  الترجمات  الله،  فتح  محمّد،  انظر:   -[[[

لمعاني القرآن الكريم إلى الفرنسيّة، ص179. 

[4]- Ibid, Op. cit, p28- 29.



85 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

وذلك بطريقة غير مرضية، فضلًًا عن ذلك متباعدة، وكان مولد الرسول المقبل حسب 

السيرة بين 567 و572 أو 573«]]]، ثم يضيف في هامش كتابه قائلًاً: »لمعالجة هذا 

الكونية  التبريرية ضاعفت من ذكر المعجزات  الدفاعية  النبويةّ  فالسيرة  الاستخفاف 

لمولد محمّد؛ نور في الشرق ونور في غرب العالم، وسقوط وانهيار كسرى، إن الكثير 

من هذه السمات موجودة في الأدب المسيحي، أو في أسطورة بوذا«]]].

النبي  وحياة  ولادة  رافقت  التي  والمعاجز  الأحداث  وصف  أن  يخفى  لا  إذ 

دراسات  في  وحضور  كبير  أثر  له  كان  قد  بـالأسطورة،  بلاشير  قبل  من   الأكرم

الحداثيين القرآنيّة، ومنهم من توسّع في الوصف ليشمل كل القصص التي وردت في 

القرآن الكريم هي من باب الأسطورة، وأن ذكرها في القرآن الكريم هو مجردّ إلماحات 

لمجردّ العبرة والإتعاظ، وأما في حقيقتها فهي مجرد أساطير قام القُصّاص وأصحاب 

السير بإضافتها وتأطيرها كما صّرح بذلك المفكر المغربي »محمّد عابد الجابري« 

في الفصل الثالث من كتابه »المدخل إلى القرآن« الذي خصّصه في القصص القرآني، 

وسيوضحه البحث بشكل أكبر في الفصل الثالث من الدراسة.

وبذلك يتبين لنا وبوضوح تام أنّ بلاشير قد استخفّ بالمعجزات التي صاحبت 

ميلاد النبي؛ وذلك لأنهّ يعتقد أنّ مصدر هذه المعجزات قد تمّ تضخيمها في كتب 

فإنّ كل هذه المعاجز والأحداث هي من  الطبيعية،  بالخوارق غير  السير وإحاطتها 

باب العجيب المدهش وهي أشبه بالأساطير التي وضعها كُتاب السير والتي تشبه إلى 

حدٍ كبير -بحسب زعمه- القصص التي ترد في الأدب المسيحي.

ثالثًا: المصادر الدينية التي استقى منها نبينا الأكرم الوحي: تطرق بلاشير عند 

تناوله مسألة الوحي القرآني في دراساته إلى بيان مصادره، وقام بتقديم تبريرات من أجل 

إرجاع الوحي القرآني إلى مصادر يهودية ومسيحية، وقد ركّز غالبًا على الأثر المسيحي 

في ادّعاء محمّد النبوة«]]]، كما ادعى عند كلامه عن تأثرّ القرآن بالعناصر الدينيّة أنّ 

[1]- Régis Blachère, Le problème de Mahomet, P28.

[2]-Ibid, P28.
بلاشير-  وريجيس  بيرك  جاك  لترجمَتيَ  -دراسة  الكريم  للقرآن  الاستشراقيّة  الترجمات  الله،  فتح  محمّد،  انظر:   -[[[

لمعاني القرآن الكريم إلى الفرنسيّة، ص178. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين86

النبي قد اطلع على تراثهم شفهيًّا من بعض المعلمّين؛ لعدم ظهور الترجمة العربيةّ 

للتوراة والإنجيل في حياة الرسول، وكذلك عدم وجود نسخة عربية من العهد القديم 

والعهد الجديد وعدم معرفة الرسول باللغة الأجنبية التي كُتِبتَ بها]]].

رابعًا: مسألة زعامة الرسول: كما وصف بلاشير النبي بالزعيم الداهية الذي 

يتقلبّ بتقلب المصالح، وتحول موازين القوى، وفي هذا التفسير ادعى أنه سعى إلى 

تحسين علاقته مع اليهود، بانتمائه إلى الإبراهيمية بعدما أدرك مكانتهم ونفوذهم في 

المدينة وقوّة حلفائهم، وحينما قويت شوكته وانقطع حبل الود بينه وبينهم، مال إلى 

النصارى بعدما استشعر جأشهم إثر هزيمته في معركة مؤتة]]].

ذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ  ويؤوّل ذلك من قوله تعالى: ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً للَِّ

مِنْهُمْ  بأَِنَّ  لكَِ  ذَٰ  ۚ نَصَارَىٰ  ا  إنَِّ قَالُوا  الَّذِينَ  آمَنُوا  ذِينَ  للَِّ ةً  مَوَدَّ مْ  أَقْرَبََهُ وَلَتَجِدَنَّ   ۖ كُوا  أَشْْرَ
ونَ﴾ )المائدة: ٨٢( بقوله: »بقت )أي القدس( قبلة  مُْ لََا يَسْتَكْبِِرُ يسِيَن وَرُهْبَانًا وَأَنَّهَّ قِسِّ
ثم  إسرائيل،  ولاء  من  محمّد  يئس  حتى  شهراً،   17 أو   16 عن  يربو  ما  المسلمين 

تحوّل إلى الكعبة«]]]، ويقول أيضًا: »لم يشعر محمّد بإنتشار الإسلام على المستوى 

العالمي إلّّا بعد إنهاء فرائض الحج العام 629م، والهدف الجديد هو تصميمه على 

نشر الإسلام إلى غاية القبائل العربيّة في شرق الأردن، ثم إلى اليمن« و»عمان«، لقد 

قادة عمان في  إدخال  أجل  من  اللزوم،  والقوة حسب  الدبلوماسية  محمّد  استخدم 

الإسلام كما ذهب بلاشير إلى أن النبي أثناء انتقاله إلى المدينة المنورة أصبح دون 

الذي  نبوته«، وبهذا الوصف  يفقد شيء من  ان  ثيوقراطي دون  أن يشعر »بأنه زعيم 

اعتبر نبينا الأكرم به هو رجل سياسي، وإن عمل النبي عندما انتقل إلى المدينة ليس 

تبليغ الرسالة التي كُلفّ بها وأرُسل من أجلها، وإنما هو الحفاظ على السلطة ورئاسة 

الدين الجديد الذي جاء به«]]].

[1]- Regis, Blachère, le problème de Mahomet, p33.

]]]- ومن المزاعم المغرضة في هذا الخصوص أيضًا تعليقه على قوله تعالى: ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إذَِا ناَجَيْتمُُ الرَّسُولَ 

مُوا بيَْْنَ يدََيْ نجَْوَاكُمْ صَدَقةًَ )المجادلة: ١٢(: »أنه لم يذكر اسم المستفيد أو المستفيدين من هذه الصدقة، وأنه  فقََدِّ

تدوينه،  نزوله،  القرآن:  رئيسًا للأمة«، بلاشير، ريجيس،  يكون المستفيد محمّد بصفة كونه  أن  ليس من المستبعد 

ترجمته وتأثيره، ص٧٦.

]]]- م.ن، ص٤٨.

.Régis, Blachère, le problème de Mahomet, p118 م.ن، ص150؛ -[[[



87 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

ونجد في كتاب بلاشير »القرآن، نزوله، تدوينه، ترجمته« أنهّ ذكر هذا الرأي نفسه 

وجعله الأساس والمعتمد للتفريق بين المكي والمدني، إذ جعل الآيات التي خاطب 

الله تعالى بها نبيه بـ»الرسول والنبي وكونه القدوة« هي كلها تابعة للسور المدنية 

باعتبار أنهّ قد شيّد أركان الدين الجديد وأسس دعائمه عندما كان في مكة، وعندما 

انتقل إلى المدينة أصبح يمارس دوره كزعيم سياسي ورجل سياسة لدولة ثيوقراطية، 

وهذا الرأي لبلاشير في التفريق بين المكي والمدني -وبهذه الجزئية بالذات- قد تأثرّ 

والمدني  المكي  مبحث  في  القرآنيّة  دراساتهم  في  العرب  الحداثيين  من  الكثير  بها 

وخصوصًا المفكّر المصري »نصر حامد أبو زيد«.

ها
ّ
نقد الآراء ورد

1. الردّ على شبهة بلاشير حول تسمية النبي: ادعى بلاشير أن )قثُمَ( هو اسم 

التي حرص الاستشراق المعاصر على  النبي قبل الوحي. وهذه شبهة من الشبهات 

ترديدها، حيث جاءت في كتابات المستشرق الألماني تويودور نولدكه، وخاصة في 

كتابه »تاريخ القرآن«، وردّدها أيضًا بلاشير من بعده، كما تابع بلاشير في ترديد هذه 

الشبهة بعض تلامذته من أمثال طه حسين، ومحمّد أركون، وكذلك الجابري وهشام 

جعيط]]]، وبعد بيان مصدر هذه الشبهة وهدفها نذكر الرد التاريخي والعقلي والمنطقي 

على هذه الشبهة بأن الرسول كان معروفاً باسم )محمّد( منذ طفولته، والأدلة على 

ذلك كثيرة ومتواترة شرعًا وعرفاً وتاريخًا، حيث تذكر كتب السيرة والتأريخ: إن أخبر 

النبي بنفسه عن كثرة أسمائه، فعن محمّد بن جبير بن مطعم، عن أبيه قال: قال 

رسول الله: )إن لي أسماء: أنا محمّد، وأنا أحمد وأنا الماحي الذي يمحو الله بي 

الكفر، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي، وأنا العاقب(]]]، وإذا كان اسم 

الكرم  يدلّ على  اسم  أنه  بالرغم من  النبي،  ه  فلماذا غَّيَّر »قثُمَ«،  الرسول الأصلي هو 

]]]- انظر: علي، جواد، تاريخ العرب في الإسلام، ص39.

]]]- انظر: أخرجه البخاري في كتاب المناقب، باب: ما جاء في أسماء رسول الله، رقم: )3339(، ومسلم في كتاب 

الفضائل، باب: في أسمائه، رقم: )2354( ابن كثير، إسماعيل شهاب الدين عمر )ت 774هـ(، البداية والنهاية: 3/ 

79 البخاري، محمّد بن إسماعيل )ت 256هـ(، صحيح البخاري: 1/ 4-3.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين88

ا؟!.، ثم  وكثرة العطاء بحسب ما دلت عليه كتب اللغة، ومن ثمَّ فهو مدح وليس ذمًّ

إنهّ إذا كان اسم )قثُمَ( هو اسم النبي لأربعين عامًا ولم يحمل اسمًًا غيره؛ فكيف 

خفي ذلك على أعدائه من كفار قريش في مكة، ثم من اليهود والمنافقين في المدينة، 

القرون،  مرِّ  على  الإسلام  أعداء  من  ثم  العربيّة،  الجزيرة  في  المرتدّين  سائر  من  ثم 

شدّة  من  بالرغم  النبي،  على  مطعنًا  يتخذوه  ولم  هؤلاء  كل  على  ذلك  خفي  كيف 

عدائهم للنبي -صلى الله عليه آله وسلم- وبحثهم عن أيّ مطعن في النبي ولو خَفِي 

والسير  التاريخ  وكتب  المطهرة،  النبويةّ  والسنّة  الكريم،  القرآن  قرَّر  كما  ؟!]]]،  ودقَّ

الناس  خاطب  النبي  وأنّ  محمّد،   الأكرم النبي  اسم  أنّ  العرب  وأشعار  والأدب 

بهذا الاسم، واستخدمه في العهود والمواثيق والمبايعات والرسائل إلى الملوك، ولم 

يناقشه أو يعترض عليه أحد من معاصريه وأعدائه في ذلك، فهل يتُرك كل هذا ويلُتفت 

إلى عدة نصوص ضعيفة أو مجهولة السند في كتب السير والتاريخ؟!. فضلًًا عن أنَّ 

للنبي أسماء جاء بيانها في القرآن والسنة؛ منها: محمّد، وأحمد، وليس اسم )قثُمَ( من 

هذه الأسماء التي أخبر بها النبي عن نفسه، ولم ترَد التسمية به في الروايات أو الآثار 

الصحيحة الثابتة في كتب السنة النبويةّ]]].

الوحي  ومصادر   النبي الوحي على  نزول  بلاشير حول  الردّ على شبهات   .2

القرآني: صّرح بلاشير في مرات عديدة ومتفرقّة من كتابه )القرآن(، أن القرآن الكريم 

هو من عند النبي ومن تأليفه]]]، كما أنه كان يورد عدة مصادر محتملة لأخذ النص 

القرآني عنها والانطلاق من ذلك لإنكار المصدر الإلهي، وهي:

الديانة  هو  الوحي  أنّ مصدر  بلاشير  ادّعى  حيث  والنصرانيّة:  اليهوديّة  الديانة  أ. 

]]]- فعندما ذهب أبو سفيان ووقف أمام هرقل وقت ورود رسالة النبي لهرقل التي دعاه فيها إلى الإسلام، لم يتحدث 

عظيم  هرقل  إلى  الله  محمّد رسول  »من  بجملة:  تبدأ  كانت  هرقل  إلى   النبي رسالة  أن  رغم  ذلك؛  من  عن شيء 

الرسول في ذلك  بينه وبين  الذي كانت  أبو سفيان  »قثُمَ« لاستغلّ ذلك  للنبي هو  فلو كان الاسم الأصلي  الروم...«، 

يدُْعَى  لا  إنه  لهرقل:  يقول  أن  صحيحة–  الدعوي  هذه  كانت  –لو  سفيان  أبي  بإمكان  وكان  وحروب،  ثارات  الوقت 

»محمّد« بل اسمه »قثُمَ«، ولكانت تلك -حقًا- القاصمة، والفاصلة أيضًا؛ إلّّا أن ذلك لم يحدث. 

 ،http://ibrahimawad.net.tf الرابط:  الشبهة – عنوان  الرد على هذه  إبراهيم عوض في  الدكتور  مقال  انظر:   -[[[

»التنصير عبر الخدمات التفاعلية لشبكة المعلومات العالمية« »العمري، د. أكرم ضياء، السيرة النبويةّ الصحيحة«، ج1، 

ص40-39.

]]]- لقاري، حسان، أنسنة الوحي، ص377.



89 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

أثناء  النبي محمّد في  عليها  اطلع  التي  الكتابات  والنصرانيةّ عن طريق  اليهوديةّ 

حاول  كما  العرب،  جزيرة  سكنوا  الذين  واليهود  النصارى  ببعض  واتصاله  أسفاره 

بلاشير دراسة حال اليهود والنصارى خارج الجزيرة العربيّة، ثم دراسة أحوالهم؛ بغية 

التوصل إلى أن القرآن الكريم قد نقله الرسول من الأوساط اليهوديةّ والنصرانيّة، كما 

زعم أن اهتمام النبي باليهود الذين كان لهم الحظ الأكبر من هذا الاهتمام كان بسبب 

نفوذ اليهوديةّ إلى مناصب عليا في ذلك الوقت، وهو أمر أدّى إلى أخذ النبي كثيراً 

باعتناق  يسمحون لأحد  مستغلقة لا  فئة  بطبيعتهم  اليهود  أن  متناسيًا  تعاليمهم،  من 

دينهم ويتعدى هذا الانغلاق إلى المسائل الاجتماعيّة]]]، فكيف للنبي أن يطلع على 

 ،دينهم، كما أن الحقائق التاريخية تشير إلى الموقف الحادّ لليهود ضد الرسول

تَهُمْ قُلْ إنَِّ هُدَى  قال الله تعالى: وَلَنْ تَرْضََى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبعَِ مِلَّ

بَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ الَّذِي جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ الله مِنْ وَلِِيٍّ  الله هُوَ الْـهُدَى وَلَئنِِ اتَّ
وَلاَ نَصِيٍر )البقرة: 120(، إذ إن تكوّن مجتمع الجزيرة العربيّة من أديان مختلفة لا 
أن تضمّن الإسلام بعض  يمانع من حلول دين جديد يصحّح المفاهيم، فضلًًا عن 

العادات والممارسات الدينية المشابهة للأديان الأخرى دليل على أن مصدرهما واحد 

وهو المصدر الإلـهي]]]، ومن هنا فقد حاول بلاشير أن يتخذ من انتشار المسيحيّين 

واليهود بشبه الجزيرة العربيّة ذريعة للطعن بمصدر الوحي]]]، فيشير بلاشير إلى مسألة 

النبي زيادة على ما استفاده في  التي كوّنها  ناتج عن الأفكار  الوحي  هي أن مصدر 

اليهوديةّ والنصرانيّة ليصل إلى استنتاج إن أكثر قصص الأنبياء في القرآن، لا بل الكثير 

القدر، وإنما أوكل  بهذا  يكتفِ  التعاليم والفروض هي ذات أصل يهودي، ولم  من 

مصدر الوحي القرآني إلى معلمّين قد تكفّلوا هذا الأمر، وقدم لذلك أدلةّ تدعي أن 

النبي تعلم على يد معلمّين التقى بهم في أسفاره التجارية وكان منهم: بحيرا الراهب 

]]]- أنسنة الوحي، م.س، ص378.

]]]- كما استنكر المستشرق كارليل ما زعمه بلاشير ومن سبقه من المستشرقين حول هذه الشبهة، ويقول: »إني لست 

أدري ماذا أقول عن ذلك الراهب سرجياس )بحيرا( الذي يزعم أن أبا طالب ومحمّدًا سكنا معه في دار، ولا ماذا عساه 

يتعلمّه غلام في هذه السن الصغيرة من أي راهب ما« انظر: مقال للدكتور إبراهيم عوض في الرد علي هذه الشبهة – 

السيرة  العالمية«  التفاعلية لشبكة المعلومات  الخدمات  »التنصير عبر   ،http://ibrahimawad.net.tf الرابط:  عنوان 

النبويةّ الصحيحة، م.س، ج1، ص40-39.

]]]- م.ن، ج1، ص40. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين90

ورقة بن نوفل، ويقول إن المعارف التي في القرآن ما هي إلّّا نتائج هذا التعليم، غير 

مرة في طفولته  مرتين،  تجارة  الشام في  إلى  أنه سافر  من  أكثر  يعرف  التاريخ لا  أن 

ومرة في شبابه، ولم يسافر غير هاتين المرتين، ولم يجاوز سوق بصرى فيهما، ولم 

يسمع من بحيرا ولا من غيره شيئاً من الدين ولم يك أمره سًرا هناك]]] والأمر الذي لم 

يلتفت إليه بلاشير في طرحه لهذه الشبهة هو: هل أن من المعقول أن رسالة عالمية 

قامت على لقاءين من معلمّ؟! إذ إن هذه الشبهة مردودة من الأصل فلو كان بحيرا 

معلمًًا عظيمًًا وبارعًا لدرجة أنه خطط لتأسيس رسالة النبي، فمن المفروض أن يكون 

له ذكر عن حياته وسيرته]]]، وكان أحق للدعوة أن تظهر من مدينة بصرى دون مكة، 

فضلًًا عن أنه لو كان النبي قد تعلَّم عند الراهب في بصرى، لكان هذا الأمر شائعًا 

بين أوساط قريش في مكّة بعد العودة من رحلته، غير أن المشركين عجزوا عن توجيه 

التهم للرسول محمّد، ولو كان ذلك حاصلًًا لذكر المشركون هذه التهمة قبل حوالي 

أكثر من أربعة عشر قرناً]]].

مصدر الوحي هو الاضطرابات النفسية )نظرية الوحي النفسي(: بنى بلاشير مصدر 

الوحي حول القرآن الكريم وتاريخه على نظرية الوحي النفسي ومفاد هذه النظرية هو 

من  قومه  بخلاص  تفكيره  عن  الناتج  محمّد  النبي  فيض وجدان  القرآني  الوحي  أن 

الشرك والظلم، وأشار السيد محمّد باقر الحكيم إلى معنى النظرية: »أن النبي محمّدا 

قد أدرك بقوة عقله الذاتية وما يتمتع به من نقاء وصفاء روحي ونفسي بطلان ما كان 

عليه قومه من عبادة الأصنام، كما أدرك ذلك أيضا أفراد آخرون من قومه«، وقد تمسك 

منه  محاولة  أنها  نلاحظ  إذ  المستشرقين،  من  سبقه  بمن  أسوة  النظرية  بهذه  بلاشير 

الخاطئة،  العادات والممارسات  لتخليص قومه من  النبي  الذكاء على  لإضفاء صفة 

في  واضحة  باتت  التي  النبوة  إدعاء  فكرة  المثالية  وأفكاره  إدراكه  قوة  نتيجة  فتولدّ 

نفسه، ويريد من قوله هذا التوصل إلى أن الوحي ما هو إلّّا نتيجة الأفكار والتأمّلات 

]]]- السقار، منقذ بن محمود، تنزيه القرآن عن دعاوي المبطلين، ص78.

]]]- الطبرسي، الفضل بن الحسن )ت 548هـ(، تفسير جوامع الجامع، ج2، ص566.

]]]- م.ن، ص455.



91 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

المتراكمة في عزلة النبي في غار حراء لخلاص قومه]]]. 

النبي  الحنيفية هي إحدى مصادر  أن  ادّعى بلاشير  الحنيفية:  الوحي هو  مصدر 

وهم  بالحنفاء،  يسمّون  قوم  إلى  الأخبار  تشير  يقول:  إذ  الكريم،  القرآن  تأليف  في 

السائدة بين قومهم، وبحثوا عن صورة من  بعبادة الأصنام  قليلون وثنيون لم يقنعوا 

الدين أطهر، ولكنهم كانوا غير راغبين في اعتناق اليهوديةّ والنصرانيّة، وقد يكون من 

الصحيح أن يبحث بينهم عن أصول محمّد الروحية]]]، فهو يشير إلى أنّ الحنفاء لم 

يقنعوا بعبادة الأصنام وأخذوا يبحثون عن دين جديد مع البحث المستمرّ عن دين 

تأثرّ  النبي قد  اليهوديةّ والمسيحية ما يحقّق ذلك، وإن  يلائم قناعتهم، فلم يروا في 

بالحنفاء؛ إذ إنهّ من الممكن أن نجد بعضًا من أصول الإسلام بين هؤلاء الحنفاء]]]. 

لأنهم  ذلك  منطقي؛  غير  أمر  هو  الوثنيين  من  الحنفاء  عدّ  بأن  ذلك:  على  ويرُدّ 

مجموعة من الموحّدين الذين بقوا على دين إبراهيم، »ففي مكة كانت الحنيفية 

الديانة  بين  التشابه  إن  الأصابع«]]]،  بعدد  إليهم  يشار  أفراد  في  العناصر،  محدودة 

الإبراهيميّة والديانة المحمّديةّ أمر لا بد منه وبديهي؛ لأن رسالة النبي محمّد ما 

هي إلّّا امتداد للرسائل السابقة ومنها الإبراهيميّة الحنيفيّة وخاتمة للشرائع الأخرى]]]، 

متصّلًًا  كان  النبي  أن  زعم  حين  القرآني  الوحي  حول  أخرى  شبهة  بلاشير  ذكر  كما 

]]]- ينظر: الطبري، محمّد بن جرير )ت 310هـ(، جامع البيان في تأويل آي القرآن، 246-245.

]]]- م.ن.

]]]- تنزيه القرآن عن دعاوي المبطلين، م.س، ص78.

]]]- من هنا نعرف أن الأنبياء رسل الله يجب أن يكونوا معصومين، أي لا يخطئون في تلقي الوحي من العالم العلوي 

وفي إبقاء ما تعلموه وفي تبليغ ما تعلموه؛ لأنهّم: الواسطة في الهداية العامة التي يسير الخلق إليها بطبيعة خلقتهم، 

فلو أخطأوا في التلقي أو الإبقاء أو التبليغ، أو خانوا لوساوس شيطانية أو نفسية أو أذنبوا ذنبًا ما، فيكون نتيجة كل هذا 

الخطأ في سنة الكون الدالة على الهداية العامة.

]]]- أولى بالتعرف من خلاله عن دين إبراهيم الخليل، كما يقول المستشرق آتيين دينية تحت عنوان »محمّد لم يؤلفّ 

القرآن« رادًا هذه المزاعم: »حقًا ليدهشني أن يرى بعض المستشرقين:أن محمّدًا قد انتهز فرصة الخلوة فروى ورتب 

عمله في المستقبل، بل ذهب بعضهم إلى أبعد من ذلك فوسوس بأن محمّدًا ألف في تلك الفترة القرآن كله، أحقًا لم 

يلاحظوا أن هذا الكتاب الإلهي خال من أي خطة سابقة على وجوده مرسومة على نسق المناهج الإنسانية، وإن كل 

سورة من سوره منفصلة عن غيرها، وخاصة بحادثة وقعت بعد الرسالة طيلة فترة تزيد على عشرين عامًا، وأنه كان من 

المستحيل على محمّد أن يتوقعّ ذلك ويتنبأ به؟ ولكنهم في جهلهم بالعقلية العربيّة لم يجدوا غير ذلك تعليلًًا لهذا 

التحنث الطويل«، كما يضيف بلاشير أنّ النبي فكر أن يغيّّر حال قومه إلى أفضل حال من خلال القضاء على المظاهر 

السيئة لدى قومه ومنها عبادة الأصنام، انتخب النبي محمّد دين إبراهيم الخليل من بين الأديان الأخرى التي كانت 

تعجّ في جزيرة العرب.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين92

وأن  يأتيه،  كان  الشيطان  وساوس  من  وحي  إلّّا  هو  ما  القرآني  الوحي  وأن  بالجن، 

جبريل ما هو إلّّا شيطان -حاشاه الله- كان يتمثلّ له على صورة الملك. ويستدلّ على 

ذلك من عزلة النبي في غار حراء قبل البعثة ذاكراً الآية الكريمة: ومَا أَرْسَلْناَ مِنْ قَبْلكَِ 

يْطَانُ ثُمَّ  يْطَانُ فِِي أُمْنيَِّتهِِ فَيَنْسَخُ الله مَا يُلْقِي الشَّ نَبيٍِّ إلّّا إذَِا تََمنََّى أَلْقَى الشَّ مِنْ رَسُولٍ وَلاَ 
يُُحْكمُِ الله آَيَاتهِِ وَاللهُ عَليِمٌ حَكيِمٌ )الحج: 52( ويتمسك بها دليلًًا على شبهته]]].

من  سبقه  ومَنْ  بلاشير  تصوّره  مما  أسمى  القرآني  الوحي  بأن  ذلك:  على  ويرُد 

الله وحفظه كلماته تأبى  فإن رعاية  الشبهة،  إيراد هذه  به في  المستشرقين وتمسّكوا 

الشياطين  العناية وحفظها من همز  الكريم إلى هذه  القرآن  تصديق ذلك، فقد أشار 

شِهَابٌ  فَأَتْبَعَهُ  مْعَ  السَّ قَ  اسْتََرَ مَنِ  إلِاَّ  رَجِيمٍ  شَيْطَانٍ  كُلِّ  مِنْ  وَحَفِظْنَاهَا  تعالى:  لقوله 

الوقائع  بحسب  وذلك  مردودة،  الدعوى  هذه  ولذلك  17-18(؛  )الحجر:   مُبيٌِن
التاريخية]]]، ولا بد من الإشارة إلى أنّ هذه الخرافة لا تثبت أمام عصمة النبي، فإن 

أنّ  أيضًا  الوحي، وتبين  الحياة الاجتماعيّة من طريق  برامج  تعليم  الكون  »من سنن 

من  بها  الإنسان  علم  التي  السماوية  الدينية  فالمواد  أعمالها،  في  تخطئ  لا  الخلقة 

طريق الوحي لا يتسّرب إليها الخطأ على طول الخط«]]].

مصدر الوحي هو الحالة المرضية والهستيرية: ذهب المستشرقون إلى أن مصدر 

الوحي الحالة المرضية التي كانت تكتنف النبي محمّدًا، وادّعى بلاشير أنّ النبي 

]]]- شكّلت خرافة الغرانيق العمود الفقري لهذه الشبهة، وهي تستند أساسًا على خرافة أن النبي محمّدًا كان يقرأ سورة 

الغرانيق  فقال: »تلك  بأنها ذات شفاعة:  آلهة المشركين، فوصفها  بها  آيات يمدح  الشيطان على لسانه  فألقى  النجم، 

كتب  الواسع في  الخرافة صداها  هذه  فقد وجدت  الرسول وسجد المشركون،  فسجد  لترتجى«  وإن شفاعتهم  العلا 

هذه  إيراد  الضعيفة في  الروايات  اعتمدوا  المستشرقين  إنّ  إذ  إليها،  المستشرقين  استناد  إلى  أدى  ما  وهو  المسلمين، 

الشبهة، ولكن المتتبع لتفسير الآية القرآنيّة يجد أنهّا تخالف ما ذهبت إليه هذه الروايات، فقد أورد الشيخ الطوسي آراء 

العلماء في تفسير الآية الكريمة لكنّها لا تخرج إلى هذه الفرية الكبرى على نبينا محمّد، قول ابن عباس وسعيد بن 

جبير والضحاك ومحمّد بن كعب ومحمّد ابن قيس: كان سبب نزول الآية أنهّ لما تلا النبي أفَرََأيَتْمُُ اللاَّتَ وَالعُْزَّى 

الثَّالثِةََ الأخُْرى ألقى الشيطان في تلاوته »تلك الغرانيق العلى وإن شفاعتهن لترتجى«، ومعنى الآية التسلية  وَمَناةَ   *

للنبي وأنه لم يبعث الله نبيًّا، ولا رسولًًا إلّّا إذا تمنّى يعني تلا ألقى الشيطان في تلاوته بما يحاول تعطيله، فيرفع 

الله ما ألقاه بمحكم آياته وقال الطبرسي: »إنه لم يبعث رسولًًا ولا نبيًّا )إلا إذا تمنّى( أي: تلا، حاول الشيطان تغليطه 

فألقى في تلاوته ما يوهم أنه من جملة الوحي فيرفع الله ما ألقاه بمحكم آياته«، انظر: الطوسي، محمّد بن الحسن )ت 

460هـ(، التبيان: ج7، ص330.

]]]- الطبرسي، الفضل بن الحسن )ت 548هـ(، تفسير جوامع الجامع 566.

]]]- الطباطبائي، محمّد حسين )ت 1402هـ(، القرآن في الإسلام، ص107-106.



93 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

كان يعاني حالات نفسية مرضية كان لها أثر غير طبيعي في تصرفّاته، كابتعاده عن دين 

قومه وعزلته في الغار حتى تكوين دينه الجديد، إذ إنهّ يؤكّد أثر الحالة المرضية في 

مصدر الوحي القرآني]]]، لايخفى أن بلاشير وبعض المستشرقين قد فصلوا مظاهر 

أثناء نزول الوحي-، إذ إنه ذكر أعراض  النبي -بزعمهم  التي يعانيها  الحالة المرضية 

هذه الحالة مستفيدًا من بعض الروايات الضعيفة وغير الموثوقة من بعض المصادر 

الإسلاميّة، بقوله: »إذ يروى أن محمّدًا كثيراً ما اعترته نوبة شديدة، حتى أن الزبد كان 

يطفو على فمه، ويشحب وجهه أو يشتد احمراره، وإن فقدان الذاكرة هو أحد أعراض 

الاضطراب  من  بحالة  يغشاه  كان  ما  نصف  أن  الضروري  فمن  الفعلي،  الصرع  داء 

النفسي الشديد ويقال: إن محمّدًا كان يعاني منها منذ حداثته«]]]. 

ويرُد على ذلك بأن المصادر التاريخية لم تذكر إصابة النبي بهذا المرض، -ولو 

عي، فكيف للرسول أن يأتي بكتاب -مثل القرآن الكريم-  افترضنا جدلًًا- صحة ما يدَّ

البديع المخالف لكل  النظم  أهمها:  التي كان  السماوية  احتوى سمات المعجزات 

نظم معهود في لسان العرب، والأسلوب العجيب المخالف لجميع الأساليب العربيّة، 

الجزالة التي لا يمكن لمخلوق أن يأتي بمثلها، والإخبار عن المغيبات التي لا يمكن 

المستشرقين  من  سبقه  ومن  بلاشير  فإن  هنا  ومن  الوحي]]]،  طريق  إلّّا عن  معرفتها 

للوحي  الإلهية  القدسية  تطاولت على  التي  الضعيفة  بالروايات  أسندوا شبهاتهم  قد 

ومصدره وجعلوها مبررًا لاتهاماتهم الباطلة]]]، ولم يكتف بلاشير بذلك وإنما تعدى 

إلى القول بأن القرآن تأثر بظاهرة الشعر التي عرف بها العرب وتميَّز بها، وأن القرآن 

مستقى من أبيات لامرئ القيس بقوله: »لا ينكر أن الأبيات المذكورة واردة في )سورة 

القمر/ الآيات 1 و27 و29، وسورة الضحى/ الآيات 1 و2 وسورة الأنبياء الآية/ 96 

وسورة الصافات الآية/ 61( مع اختلاف طفيف في اللفظ وليس المعنى، مثلًًا ورد في 

]]]- الزرقاني، عبد العظيم، مناهل العرفان، ج2، ص326.

]]]- م.ن. 

]]]- الطباطبائي، محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج20، ص329.

]]]- السبحاني، جعفر، الحديث النبوي بين الرواية والدراية، ص24.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين94

التشابه بين  القصيدة )دنت(«]]]، بقوله هذا يدعي وجود  بينما في  القرآن )اقتربت(، 

بعض آيات القرآن الكريم وأبيات شعرية تنسب إلى امرئ القيس كما يعطي أمثلة لها، 

وقوله هذا مردود للأسباب الآتية:

1. إن القرآن الكريم كان معجزة قوم برعوا في فنون الشعر والأدب، فكان لا بد من 

أن يكون هذا الكتاب مناسباً لما عُرفوا به ليكون حجة عليهم، فكل نبي لا بدّ أن يأتي 

بمعجزة يتعارف قومه عليها، لكنهم عاجزون عن الإتيان بمثلها، ولو كان القرآن مما 

نظمه العرب من الشعر والنثر، فلماذا عجزوا عن الإتيان بحديث مثله لقوله تعالى: 

وَإنِْ  مِثْلِهِ إنِْ كَانُوا صَادِقِيَن )سورة الطور: 34(، أو حتى بسورة  فلْيَأْتُوا بحَِدِيثٍ 
لْنَا عَلََى عَبْدِنَا فَأْتُوا بسُِورَةٍ مِنْ مِثْلهِِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ الله إنِْ  َّا نَزَّ كُنْتُمْ فِِي رَيْبٍ مِِم

كُنْتُمْ صَادِقِيَن. )البقرة: 23(

العكس،  وليس  القرآن  من  اقتبُست  الأبيات  هذه  أن  الدراسات  بعض  أثبتت   .2

بظاهرة  يسمّى  ما  ضمن  القيس  امرئ  إلى  ونسُبت  العباسي  العصر  في  كُتبت  وأنها 

155هـ(  )ت  هرمز  بن  كحمّّاد  الرواة  بعض  عمد  حيث  العربي،  الشعر  في  النحل 

وتلميذه خلف الأحمر )ت 180هـ( في زمن العباسيين إلى وضع أشعار من إنشائهم 

ونسبوها إلى الجاهليين]]].

ليظهر  الوقت  انتظر هذا  فلماذا  القرآن  ألفّ  الذي  الأكرم هو  النبي  أنّ  لو   .3

دينه؟ وقد يرد على ذلك أن هذه السن هي سن الرشد والحلم والحكمة ليقتنع قومه 

بعد سن  بالبقاء لما  عمره  يضمن  أن  كيف لمحمّد  بأن  ذلك  وردُّ  به  جاء  ما  بصحة 

الأربعين لإظهار دعوته]]].

الدعوة الإسلاميةّ والمصدر  تأكيد بعض المستشرقين المنصفين على صدق   .4

الإلهي للوحي القرآني مما يجعل ذلك ردًّا على أقرانهم]]]، وعلى ما تقدم يتضّح أن 

]]]- الشيرازي، مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج10، ص377، 379.

]]]- م.ن.

]]]- م.ن. 

]]]- وهو ما يعُرف بالنقد الداخلي، فيقول بوازار، »لقد كان محمّد نبيًّا لا مصلحًا اجتماعيًّا، وأحدثت رسالته في 

المجتمع العربي والقائم آنذاك تغيرات أساسية ما تزال آثارها ماثلة في المجتمع الإسلامي المعاصر«.



95 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

الهدف الأساسي لهذه الدعوى وما يماثلها هو أنسنة الوحي وجعل الوحي الإلهي 

في  المستشرقين  من  وغيره  بلاشير  اعتمدها  التي  الروايات  بخصوص  أمّا  بشريًّا، 

مثلًًا  فمنها  القرآني،  للوحي  المصاحبة  كالأعراض  القرآني،  الوحي  حول  شبهاتهم 

الرواية التي جاء فيها: »حدثنا عبد الله بن يوسف، قال: أخبرنا مالك عن هشام بن 

عروة عن أبيه عن عائشة أن الحارث بن هشام سأل رسول الله، فقال: يا رسول 

الجرس،  يأتيني مثل صلصلة  أحياناً   :الله فقال رسول  الوحي؟  يأتيك  الله كيف 

وهو أشده علّي، فيفصم عني قد وعيت عنه ما قال، وأحياناً يتمثلّ لي الملك رجلًًا 

فيكلمني فأعي ما يقول، قالت عائشة: ولقد رأيته ينزل عليه الوحي في اليوم الشديد 

البرد فيفصم عنه، وإن جبينه ليتفصد عرقاً«]]]، ولو ناقشنا هذه الرواية نجدها لا تصمد 

انها  إذ  انتقادات  من  يسلم  فلا  المتن  أما  الإسناد،  ضعيفة  فالرواية  الانتقاد]]]،  أمام 

توحي بثقل الوحي على النبي وتصويره بحالة من الفزع والمرض أثناء تلقيه حتى أن 

النبي؛ إذ إن الروايات الواردة عن عائشة قد شاعت وانتشرت حتى باتت مألوفة 

عند كثيرين، فنلاحظ بأنها نقلت هذه الحادثة وكأنها عاصرتها، وقد جرت قبل ولادتها 

بأكثر من عام، كما اشتملت الروايات على مجموعة من الصفات التي نسبت للنبي، 

المادي  التصوّر  تعكس  الحالات  فكلّ هذه  الأمر،  الوحي وشدة  بثقل  تارة  فصوّرته 

لقضية الوحي والأعراض التي كانت تنتاب النبي، وهذه الأعراض ليس لها أثر 

سُلِ وَمَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِِي وَلََا  في القرآن الكريم قال تعالى: قلْ مَا كُنْتُ بدِْعًا مِنَ الرُّ

بعُِ إلّّا مَا يُوحَى إلََِيَّ وَمَا أَنَا إلّّا نَذِيرٌ مُبيٌِن )الأحقاف: 9(، وفضلًًا عن ذلك  بكُِمْ إنِْ أَتَّ
فقد صورت الحالات اللاشعورية في تلقي الوحي وهي تنافي قدسية الوحي الإلهي 

هذه  تصوره  ما  طريق  عن  ذروتها  إلى  تصل  أن  يستبعد  التي  الكريم  القرآن  وبلاغة 

الروايات، إذ يقول السيد محمّد حسين الطباطبائي]]] في كيفية تلقي النبي الوحي: 

»إنّ الذي كان يتلقاه النبي من الروح هي نفسه الكريمة من غير مشاركة الحواسّ 

]]]- السبحاني، جعفر، الحديث النبوي بين الرواية والدراية، ص28. 

إنه: »... لم يكن يحسن يقرأ كتبه، كتبت عنه ثلاثة مجالس،  الله بن يوسف، فأما الابن فقيل عنه  ]]]- فرواتها عبد 

وأغلب رواياته عن أبيه عن عائشة كما يعُلم من البلاذري، ولا بدّ من أنهّ سّر جدّه وأبيه«، وقال ابن حجر: ربّّما دلسّ، 

وقال الذهبي: تناقص حفظه وذكره السيوطي في المدلسّين، م.ن. 

]]]- الطباطبائي، محمّد حسين، تفسير الميزان، ج15، 346.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين96

الظاهرة التي هي أدوات لإدراكات جزئيّة خارجيّة، فكان يرى شخص الملكَ ويسمع 

صوت الوحي، ولكن لا بهذه يسمع أو يبصر هو دون غيره، فكان يأخذه برحاء الوحي 

وهو بين الناس فيوحي إليه ولا يشعر الآخرون الحاضرون...«]]]، فضلًاً عن أن الرواية 

التي إستند عليها بلاشير في إدعاه برجوع النبي إلى ورقة بن نوفل لإستشارته والتأكد 

ولا  متنًا  مضطربة  رواية  هي  حراء،  غار  في  عليه  نزوله  عند  الوحي  بخصوص  منه 

تمتلك وحدة موضوعية متناسقة فتبدأ بموضوع الرؤيا للنبي ثم تنتقل إلى ابتعاده 

عن تصرفاً قومه وحبه للخلوة في غار حراء]]]، ثم تنعطف إلى نزول الملك فتبتعد 

عن موضوعها الحقيقي بالتركيز على ما فعلته السيدة خديجة من استشارتها لورقة 

والأثر الفاعل له في تهيئة النبي لتلقّي الوحي، فضلًًا عن نبوءاته الغيبية عمّّا سيحل 

للإسلام من النصر والانتشار، ويعلقّ السيد الطباطبائي على الرواية بقوله: »والقصة 

ما شاهده  كون  النبي في  الإشكال شك  من  فيها  ما  وأهون  من شيء،  تخلو  لا 

وحيًا إلهيًا من ملك سماوي ألقى إليه كلام الله وتردده، بل ظنّه أنه من مس الشياطين 

بالجنون، وأشكل منه سكون نفسه في كونه نبوة إلى قول رجل نصراني مترهّب، وقد 

 )الأنعام: 57(، وأي حجة بيّنة في قول ورقة؟  قال تعالى: قُلْ إنِِّيِّ عَلََى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّيِّ

فهل بصيرته هي سكون نفسه إلى قول ورقة؟ وبصيرة من اتبعه سكون أنفسهم إلى 

سكون نفسه إلى ما لا حجة فيه قاطعة؟ فهل كان اعتمادهم في نبوّتهم على مثل ما 

تقصّه هذه القصّة؟ والحق أن وحي النبوة والرسالة يلازم اليقين من النبي والرسول 

.[[[بكونه من الله تعالى على ما ورد عن أئمة أهل البيت

]]]- الطباطبائي، محمّد حسين، تفسير الميزان، ج15، ص348. 

]]]- م.ن.

]]]- م.ن، ج15، 346.



المبحــث الثانــي: »المستشــرق الفرنــي ريجيــس بلاشــر ودراســاته 

ــة« القرآنيّ

ــاليب،  ــات، الأس ــم: الاتجاه ــرآن الكري ــر للق ــات بلاش ــب الأوّل: »دراس المطل
ــذ« ــص، المآخ ــج، الخصائ ــات، المناه العقب

يعُد المستشرق الفرنسي »ريجيس بلاشير« أحد الشخصيّات الاستشراقيّة المعاصرة 

الدراسات  مجال  وفي  والإسلاميّة  العربيّة  الدراسات  في  كبير  بشكل  أسهمت  التي 

القرآنيّة في مقدمةٍ موسعةٍ كتبها لترجمة القرآن باللغة الفرنسيّة، وقد ألفّ أبحاثاً مفصّلةً 

حول تأريخ القرآن وعلومه، ومن أهم المواضيع التي تطرقّ لها كان موضوع »ترتيب 

الآيات والسور بحسب نزولها«، وغيرها من الآراء والفرضيّات التي استخدمها غيره 

القرآنيّة على نحو  الدراسات  الدراسات الإسلاميّة، وكذلك في  من المستشرقين في 

الخصوص وسنتطرق إليها بالتفصيل في هذا المبحث. 

المقصد الأوّل: اتجاهات بلاشير في دراساته القرآنيّة: ثمةّ اتجاهان حول اهتمام 

المستشرق ريجيس بلاشير بالقرآن الكريم: 

الاتجاه الأوّل: اهتم بالدراسات التأريخية النقدية: وانتهى إلى النتيجة بتأثر القرآن 

الكريم بِنتاج البيئة اليهوديةّ والمسيحّية، ويتجلّّى هذا الاتجاه بوضوح عندما أراد أن 

يقدّم ترجمة فيلولوجية تعيد بناء الدلالات التأريخية للغة النص القديمة دون إسقاط 

للغة  الدلالية  السمات  مع  تتوافق  قلمّا  مقابلات  وهي  عليها،  الأجنبية  للمقابلات 

العربيّة، وهذا مما جهد بلاشير إلى بيانه )فكان من نتائج منهجه الفيلولوجي إدماج 

يذكر  بلاشير  كان  كما  للقرآن(،  تفسير  وكأنها  علمية  وإحالات  وتحليلات  تعليقات 

سياقاتها الدلالية بالاعتماد على بعض الكتب والمؤلفّات من التراث الإسلامي وبعض 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين98

ما قدّمه المستشرقون، وبالأخص ما قدّمه المستشرق الألماني »ثيودور نولدكه«]]]. 

الاتجاه الثاني: الذي دعا فيه إلى إخضاع النص القرآني لمناهج العلوم الإنسانية: 

لذا  القرآني؛  النص  على  طبقّت  والتي  سبقته  التي  المناهج  بتخلفّ  يشعر  كان  لأنه 

التوضيحات  كل  استخدم  »إنه  أي:  تراكمية  ترجمة  الكريم  للقرآن  ترجمته  جاءت 

والشروحات التي اشتملت عليها المفردة«]]]، وبذلك فإنه أراد لترجمته ان تستوعب 

مجال  العلمي في  التقدم  سبيل  الحاصلة في  المعلومات  من  الهائل  الكم  هذا  كل 

الإنسانيات وتوظيفها في فهم القرآن الكريم]]]. 

ونتيجةً لاتبّاعه لهذين الاتجاهين، فقد انعكس هذا الأمر على الدراسات القرآنيةّ 

بسبب  متناقضة  متعددة  وآراء  بمعانٍ  القرآنيّة  وأبحاثه  ترجمته  فجاءت  قدّمها،  التي 

قراءته للتراث الإسلامي بالأسلوب نفسه والمنهج والغربي]]]. 

المقصد الثاني: الأساليب التي انطلق منها بلاشير في دراسته للنص القرآني 

يتعلق  ما  كل  في  الشكوك  إثارة  أي  التأريخية:  بالوقائع  التشكيك  أسلوب  أوّلًًا: 

بالقرآن وعلى نحو الخصوص القضايا المتعلقة بتأريخ القرآن وعلومه، ومنها تشكيكه 

في أصل كلمة القرآن، وتشكيكه في روايات جمع القرآن الكريم وتدوينه، وتشكيكه 

في الترتيب التوقيفي للسور القرآنيّة، حيث ادّعى إنها من اجتهادات الصحابة بعد وفاة 

النبي، وكانت الدوافع من ذلك الأمر سياسية وشخصية]]].

ثانيًا: أسلوب إسقاط الواقع على الحوادث التأريخية: وتفسير الحوادث وفقًا لذلك 

]]]- ومثال على ذلك فإن كلمة »رب« تحمل في المعنى الفصيح معنى »التربية والنماء والكثرة«، في حين أن مقابلها 

.LORD أو في اللغة الإنكليزية SEIJNEUR .»في اللغة الفرنسيّة يقتصر على معاني »السيادة والهيمنة

انظر: رجب، عبد الرزاق أحمد، الظاهرة الفيلولوجية في الدراسات القرآنيّة عند المستشرقين، ص26. 

]]]- على سبيل المثال عند ترجمته لكلمة »كوثر«، فذكر أن في اللغة العربيّة لها أكثر من »15« معنى، كما ذهب إلى أن 

التطورات الجوهرية التي حصلت في فهم الكلمات بفضل علم اللغات المقارن ومكتسبات الألسنية التأريخية، انظر: 

هينة، سامية خضرة، الاستشراق الفرنسي ودراسته للقرآن الكريم -الاتجاه والمنهج-، ص32. 

]]]- هرماس، عبد الرزاق، دعوى فهم القرآن الكريم في ضوء مناهج العلوم الإنسانية- منطلقاتها، حقيقتها، وآفاقها، 

ص17. 

]]]- المطوري، محمّد سعدون، الاستشراق الألماني ودوره في الدراسات الشرقية، ص۲۱۲-۲۱۱.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص55. 



99 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

الواقع، وبالتالي فإنه أخضع النص القرآني إلى آرائه ومخيلّاته وانطباعاته، ومثال على 

ذلك عندما صّرح في كتابه القرآن عن تأثير انطباعات الجاهلية و)أثرها الواضح( في 

القرآن الكريم، كذلك تصريحه بتأثير الديانتين اليهوديةّ والمسيحية فيه]]].

ثالثًا: الأسلوب الانتقائي: ويتمثلّ بتوظيفه للروايات والمصادر التي تعتبر أحادية 

تفسيره  أثناء  بلاشِير  على  يلاحظ  حيث  لبعضها،  وإهماله  الكريم  للقرآن  الفهم  في 

الشيعية  للمصادر  إهماله  الكريم  بالقرآن  يتعلق  فيما  التأريخية  الحوادث  لبعض 

ومصادر إسلامية أخرى، وخصوصًا فيما يتعلقّ بقضية جمع القرآن الكريم؛ إذ استند 

إلى الرأي المشهور عند الجمهور والتي رُويت في كتبهم الحديثيّة]]]. 

رابعًا: عدم اعتماده على المصادر الإسلاميّة القديمة والمعتمدة والمنُقّحة: وانما 

اعتمد على كتابات من سبقه من المستشرقين، وخاصة »نولدكه« والذي عدهُ بلاشير 

متسّمة  القرآني  بالنص  المتعلقّة  دراساته  أغلب  جعل  مما  لمعلوماته؛  مهمًّاًّ  مصدرًا 

بالتقليد والنقص والتشويه والبعد عن المنهج العلمي]]]. 

القرآنيةّ  دراساته  أغلب  في  ملاحظتها  يمكن  التي  الأساليب  أكثر  من  خامسًا: 

إلى  القرآنيّة  النصوص  لبعض  نسبته  به:  يقُصد  والذي  والتأثرّ«،  »التأثير  أسلوب  هو 

الكتب المقدسة التوراة والإنجيل، أو نسبتها إلى أصول يونانية أو رومانية ومنشأ هذا 

الأسلوب هو تأثرّه بأقوال بعض المستشرقين ممن سبقوه من أصحاب الثقافة والنزعة 

المسيحية، ومحاولة فرض تبعية القرآن الكريم ونصوصه للمسيحية، ومن ذلك تشبيهه 

القصص القرآنيّة الواردة في سورة البقرة بالأسطورة اليونانية]]]. 

لا تخلو كتابات أي  القرآنيّة:  الثالث: من المآخذ على دراسات بلاشِير  المقصد 

هو  المؤلفّ  هذا  كان  إذا  سيما  المآخذ،  من  والعلمية  المعرفة  من  بلغ  مهما  مؤلفّ 

وهو  المقدسات  أقدس  في  قدّمها  التي  دراساته  وكانت  وأعجمي  أجنبي  مستشرق 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص70. 

]]]- الصنهاجي، أنس، القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقيّة الفرنسيّة -مناولة بلاشير أنموذجًا-، ص30. 

]]]- م.ن، ص33.

]]]- العالم، عمر لطفي، المستشرقون والقرآن، دراسة نقدية لمناهج المستشرقين، ص٢٨.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين100

القرآن الكريم، ومن أهمّ تلك المآخذ على الدراسات القرآنيّة التي قدمها بلاشير]]]:

1. درس بلاشِير الدراسات الإسلاميّة عمومًا والقرآنيّة خصوصًا كوقائع تأريخية، 

القرآني  النص  إذ لا يمكن إخضاع  الوقائع،  الغيبي والديني في تلك  البعد  وتجاهل 

وأهم  أوّل  من  هي  النقطة  وهذه  عقلية،  معاير  تحكمه  الذي  نفسه  النقدي  للمنهج 

غير  أخطاء  في  وقع  وبسببها  القرآنيّة،  بلاشِير  دراسات  في  لوُحظِت  التي  المآخذ 

منهجية]]].

2. حاول بلاشير في كتابه »مدخل إلى القرآن« أن يثُير بعض الشكوك حول كتابة 

النص الأصلي -بحسب   « ينفي أن يكون  نزوله، ولا  القرآن في المرحلة الأولى من 

تعبيره- »قد أدُخلت عليه بعض الزيادات الطفيفة في العهود المتأخرة«]]]. 

3. أشار في أكثر من موضع في كتابه »القرآن« إلى التشابه بين القصص القرآني 

والقصص اليهودي والمسيحي، مؤكِّدًا أن التأثير المسيحي واضح في السور المكية 

الأولى.

الكريم  القرآن  بتأريخ  يتعلق  فيما  وخصوصًا  كتاباته  في  بلاشير  يخرج  لم   .4

وترتيب الآيات والسور »خارج نطاق التأثرّ بآراء من سبقه من المستشرقين وعلى نحو 

الخصوص نولدكه«، فقد سايره واتفّق معه في الكثير من آرائه وتحليلاته]]].

في  الفيلولوجي  المنهج  طبق  حيث  القرآني:  النص  على  الفيلولوجيا  تطبيقه   .5

العربي«  »تأريخ الأدب  تأثيره«، وكتابه الآخر  ترجمته،  تدوينه،  نزوله،  »القرآن،  كتابه 

والذي صّرح فيه بأن الفيلولوجيا تعين في اكتساب معالم القرآن الذي يمثلّ انعكاسًا 

.[[[لسيرة النبي محمّد

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص39.

]]]- بن عامر، محي الدين، القراءة التأريخية ومقوّماتها التأويلية، عند المستشرق بلاشير، ص6. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٣٦.

]]]- هرماس، عبد الرزاق، دعوى فهم القرآن في ضوء مناهج العلوم الإنسانية والغربية، ص11-10.

]]]- وقد صّرح بلاشير: بأنه لم يكن بإمكان المستشرقين المهتمّين بالدراسات القرآنيّة أن يطبقّوا مثل هذه المناهج على 

النص القرآني لصعوبة هذه الاتجاهات النقدية المتخصصة، وحاجة المتخصّص فيها إلى التأهّل في عدد من العلوم منها 

اللغات والآداب السامية ومعرفة العلوم الإنسانية والاجتماعيّة، انظر: القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص39. 



101 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

6. ومن أهم المآخذ على دراسات بلاشير القرآنيّة العجز عن تمثلّ اللغة والثقافة 

الإسلاميّة: فالمستشرق الأجنبي الأعجمي لم يستطع استيعاب اللسان العربي، ولا 

تََمثَُّلهُ، ولا تمثلّ ثقافة الناطقين به، كما لم يستطع تمثلّ الثقافة الإسلاميّة ومميزاتها، 

وخصوصًا وهو يدرسها بعقله وفهمه الأعجمي، بالإضافة إلى ابتعاده عن التخصّص 

في البحث، إذ إنه درس القرآن الكريم بنفس المنظور الذي درس فيه أي كتاب أدبي، 

وبنفس منهجه الذي اتبّعه في دراساته الأدبيّة]]]. 

يوهم  بطريقة  وطرحها  المشكلات  اقتحام  في  كبيرة  جرأة  لديه  أن  يلُاحظ   .7

فيها الباحث أنه صاحب المنهج الموضوعي والباحث عن الدليل، وهذا يتنافى مع 

الشروط والأدوات التي ينبغي توفرّها لدى الباحث الذي يشتغل بالمجال القرآني]]]. 

تقُسم المناهج  القرآنيّة:  اتبّعها بلاشير في دراساته  التي  الرابع: المناهج  المقصد 

التي اتبّعها بلاشير في دراساته للقرآن الكريم إلى قسمين: 

من  جزءًا  خصّصوا  ممن  المستشرقين  أغلب  يتبّعها  التي  وهي  عامة:  مناهج  أ. 

دراساتهم أو كانت أغلب بحوثهم في مجال الدراسات القرآنيّة كالمنهج الإسقاطي، 

منهج التأثير والتأثرّ، منهج النفي وغيره]]].

اتبّعها  القرآنيّة  ب. المناهج الخاصة: هناك مناهج خاصة للبحث في الدراسات 

بلاشير كان بعضها تقليدًا للمستشرق الألماني ثيودور نولدكه، »كالمنهج التأريخي«، 

ودراسة القرآن الكريم دراسة تأريخية، وصارت هذه المناهج من بعده مسارًا لدراسة 

أمثال  بهم،  المتأثرّين  العرب  والباحثين  الغربيين والمستشرقين  الباحثين  من  العديد 

محمّد أركون ونصر حامد أبو زيد وغيره، حيث ذهبوا إلى القول بضرورة تطبيق مثل 

هذه المناهج على القرآن الكريم مثل المنهج التأريخي والمنهج الفيلولوجي]]].

]]]- باعثمان، صلاح بن سالم بن سعيد، مناهج المستشرقين في دراسة القضايا القرآنيّة، ص٨-٩.

]]]- م.ن، ص11.

]]]- العالم، عمر لطفي، المستشرقون والقرآن، دراسة نقدية لمناهج المستشرقين، ص33.

]]]- الهرماس، عبد الرزاق بن اسماعيل، مطاعن المستشرقين في ربانية القرآن، ص88. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين102

الملحظ الأوّل: المناهج العامة التي اتبّعها بلاشير في دراساته القرآنيّة

أوّلًًا: المنهج التشكيكي: ذهب المستشرق ريجيس بلاشير إلى عدم الثقة بصحة 

روايات الجمع والتدوين للنص القرآني، وهذا ما دفعه إلى التشكيك في صحة الترتيب 

للآيات والسور، وإن أكثر ما قدّمه بلاشير من أطاريح وآراء قائم على منهج الشّك، 

وأسلوب الاحتمال لا يقوم على أحكام جازمة، فهو يحللّ من غير تثبت، ويستنتج بلا 

بيّنة، وكأنه يفكّك في قطعة تأريخية عريقة تنتمي لحضارة مندثرة قبل آلاف السنين، 

متذرّعًا في ذلك بكلمات: »أو«، »يبدو«، »ربّّما«، »ويمكن أن«، وغيرها من أساليب 

التشكيك التخمينية، الدالة على التقدير والافتراض]]].

من ذلك ما قاله عن نشأة التدوين: »ويبدو أن فكرة تدوين مقاطع الوحي المهمة 

التي نزلت في السنوات السالفة على مواد خشنة من الجلود واللخاف لم تنشأ إلّّا بعد 

إقامة محمّد في المدينة، على أن هذه الحاجة إلى التدوين لم تظهر فيما يبدو إلّّا بين 

الحين والآخر، وربما كانت تنشأ عن تحمّس شخصّي لبعض النصوص التي تشتمل 

على أدعية أو أحكام شرعية كانوا يرونها مهمة«]]].

المتبع  المنهج  أن  يتضح  بلاشير  عند  البحث  إطار  في  الانتقائي:  المنهج  ثانيًا: 

في انتقاء المصادر المعيْنة على بحث الموضوعات المرتبطة بالمجال القرآني يتنوّع 

هذا  موضوعية  ولمدى  جهة،  من  المطروقة  الموضوعات  لطبيعة  تبعًا  ويختلف 

المستشرق وأمانته العلمية أو حياده على الأقل في توظيف تلك المصادر والنقل عنها 

من جهة ثانية]]].

ومن المواطن التي لوُحظ فيها اتبّاع بلاشير للمنهج الانتقائي في دراساته القرآنيّة: 

غيرها،  دون  القرآن  علوم  مصنّفات  من  ومحدود  معين  عدد  على  اعتماده   .1

ولم  عربي(،  ابن   - الزمخشري   – )الطبري  مثل  محددة  تفاسير  دراسة  على  فاقتصر 

]]]- مطاعن المستشرقين في ربانية القرآن، م.س، ص89. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص25. 

]]]- الاستشراق ومناهجه في الدراسات الإسلاميّة، م.س، ص24. 



103 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

يسلك المنهج الاستقرائي والاستقصائي في بيان مذاهب التفسير كلها]]].

2. وتتمثلّ الانتقائيّة لدى بلاشِير في استعماله المصادر الإسلاميّة؛ إذ نجده يركّز 

على بعض الكتب التأريخيّة أو الأدبيّة أو الفهارس، في حين يهمل المصادر القرآنيةّ 

النديم، والمروج للمسعودي،  الفهرست لابن  المعتمدة -إلّّا ما ندر- كاعتماده على 

وغيرها من الكتب التي تنقل الروايات الضعيفة والمنقطعة، ومع الانتقائية في استعمال 

المصادر، وإغفاله أو عدم دقتّه في ضبط المصادر التي اعتمد عليها في بحوثه حتى 

إن »مترجم كتابه »القرآن« رضا سعادة« اشتكى في المقدمة من عدم الدقةّ في تحديد 

المراجع التي أخذ منها، باعتبارها أكبر الصعوبات التي توقفّ عندها، من ذلك قوله 

حول جمع القرآن الكريم: »وأكثر ما يمكننا هو الاستناد إلى تصريح شهير لصاحب 

الفهرست العراقي ابن النديم المتوفى بعد سنة ٩٧٧م الذي يؤكّد أنه رأى في الكوفة 

مصحفين قديمين يحويان نصوصًا ظاهرة الاختلاف في تنظيمها، وعناوين فصولها، 

وعدد آياتها مع مصحف عثمان القانوني« ثم ينتهي إلى القول: »هذه الشهادة قيمّة 

بالتأكيد«]]].

3. الانتقاء في الروايات الضعيفة والمنقطعة من مصادر علوم القرآن: ومن ذلك 

اعتماده على الروايات غير الثابتة والشاذة عند ترجمته لمعاني سورة النجم، بإضافة 

)وإنها الغرانيق العلى وإن شفاعتهنَّ لترتجى(]]]. 

حيث  القرآني:  المجال  في  السابقين  المستشرقين  دراسات  على  الاعتماد   .4

القرآني، وصّرح  الحقل  المستشرقين في  من  من سبقه  دراسات  بلاشِير على  اعتمد 

بذكر أسماء العديد منهم، وكان في مقدمة القائمة هي دراسات المستشرق الألماني 

»ثيودور نولدكه«، وهو شديد التأثرّ به كما سبق أن أشرنا إلى ذلك. 

]]]- انظر: فتح الله محمّد، الترجمات الاستشراقيةّ للقرآن الكريم -دراسة لترجمتي جاك بيرك وريجيس بلاشير- لمعاني 

القرآن الكريم إلى الفرنسيّة، ص179. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص56. 

]]]- فقد جعل هاتين الجملتين آيتين في القرآن الكريم عند تعليقه في الصفحة نفسها على قوله تعالى: عِنْدَ سِدْرةَِ 

للقرآن  الاستشراقيّة  الترجمات  الله،  فتح  محمّد،  انظر:  الشاذّة،  القراءات  على  اعتمد  حيث   )14 )النجم:   ٰالمُْنْتهََى

الكريم، ص183.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين104

ثالثًا: منهج النفي: ومن الأساليب التي اتبّعها بلاشير أسلوب النفي، فهو نفى أن 

يكون لفظ »القرآن« اسمًًا له، ومن ذلك قوله: »وفي وقت قريب من نهاية دعوة محمّد 

فقط، أمكن لكلمة )قرآن( أن تأخذ المعنى العام للكتاب المقدس بحسب المفهوم 

الذي نعرفه نح،ن وقد أعطينا لكلمة )قرآن( هذا المعنى بطريقة مغايرة للعقيدة؛ لأن 

الكتاب المقدس يقابل لفظة »كتاب« في العربيةّ، التي تعني تمامًا النص المكتوب«]]].

المنهج  هذا  بلاشير  فيه  اتبّع  قرآني  بحث  أوضح  إن  الافتراضي:  المنهج  رابعًا: 

القرآن، ويتجلّّى هذا المنهج بوضوح عندما  تعلقّ بترتيب الآيات والسور في  ما  هو 

يتوقف عند بعض الآيات ويصّرح بأنها غير متناسبة فيما بينها من حيث الموضوع أو 

من حيث الترتيب، أو أننا نقرأ القرآن معكوسًا -بحسب تعبيره-؛ ولذلك اقترح ترتيباً 

زمنيًا لترتيب القرآن عمل عليه فترة، ومن ثم أرجع ترتيب ترجمته للسور إلى ترتيب 

دراساته  في  اتبعها  التي  الافتراضية  على  الأمثلة  من  كذلك  العثماني]]]،  المصحف 

القرآنيةّ أننّا نجده يصف سورة الإخلاص »بأنها ذات ست آيات وليست أربع«]]].

القرآن  يردّ  حيث  كتابه،  ثنايا  في  ظاهر  المنهج  هذا  والتأثرّ:  الأثر  منهج  خامسًا: 

أصالته  من  يخليه  ثمّ  ومن  وغيرها،  وآرامية  وسريانية  ونصرانية  يهودية  مصادر  إلى 

وألوهيته]]]، ومن ذلك قوله عن الترتيب الهبوطي في الطول للسور أنه: »يبدو مطابقًا 

لبعض العادات الخاصة بالساميين«، ويدّعي أن سورة الفاتحة »تتخذ في العبادة دورًا 

]]]- تأثرّ بهذا الرأي الكثير من الحداثيين العرب، وخصوصًا محمّد أركون في كتابه »قراءات في القرآن«، حيث كرر 

لأكثر من مرة بأن لفظ القرآن لم يكن اسمًًا للقرآن في عهد النبي؛ إذ لم يكن هذا الاسم معروفاً في عهد النبي، ولم 

يكن وقتئذ القرآن مجموعًا في مصحف واحد، بل كان متفرقاً في صحفٍ متفرقة، وإنما عرف القرآن هذه التسمية من بعد 

جمعه من قبل اللجنة التي تم اختيارها من قبل عثمان، وانتهى أركون إلى القول بأن كلمة »كتاب« تحمل معاني الوحي 

الذي نزل على النبي »أي القرآن الشفوي »، أمّا لفظة القرآن، فإنها تحمل معنى القرآن المكتوب والمدوّن بعد نقله 

من الشفوي إلى مدوّنة رسمية مغلقة مثل ما قال من قبله بلاشير، وذهب هشام جعيط أيضًا إلى نفس الرأي، ويتكفل 

البحث توضيح تلك الآراء أكثر في الفصل الثالث من الدراسة. )بلاشير، القرآن، ص٢٣.(

]]]- الترجمات الاستشراقيّة للقرآن الكريم -دراسة لترجمتي جاك بيرك وريجيس بلاشير- لمعاني القرآن الكريم إلى 

الفرنسيّة، م.س، ص175. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص١٥.

]]]- م.ن، ص١٩. 



105 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

مماثلًًا لفاتحة ]أبانا الذي في السماوات[ في التعبّد المسيحي«]]]، ولم يتوقف عند 

المصادر الدينية التي تحظى بالقداسة، بل إنه غاص في الطلاسم والسحر ليجعلها 

ا، هي في  القصيرة جدًّ السور  القرآني المقلد لبعض  التركيب  »مادة مؤثرّة وكائنة في 

مجملها أدعية، لا بل أقوال في السحر«]]].

الملحظ الثاني: المناهج الخاصة التي اتبّعها بلاشير في دراساته القرآنيّة هي: 

أوّلًًا: المنهج التأريخي

أ. تعريفه: يعرف الباحثون منهج البحث التأريخي أنه: المراحل التي يسير خلالها 

الباحث حتى يبلغ الحقيقة التأريخية بقدر المستطاع، ويقدّمها إلى المختصّين بخاصة 

وإلى القراّء بعامّة، وهذه المراحل تتمثلّ في اختيار موضوع البحث وجمع الأصول 

والمصادر، وإثبات صحّتها، وتحرّي نصوص الأصول وتحديد العلاقة بينها، ونقدها 

نقدًا علميًا، وإثبات الحقائق التأريخية، وتعليلها، وإنشاء صيغة تأريخية لعرضها«]]].

في  المتبع  الألماني  التأريخي-النقدي  للمنهج  ينحاز  بلاشير  أن  يخفى  لا  ومما 

يضيف  السياق  هذا  وفي  الأولى،  للقرآن  ترجمته  في  والمتمثل  الاستشراقي  إنتاجه 

النسخة الإسلاميةّ  السور المتلقى في  تتبع ترتيب  قائلًًا: »الترجمة المعروضة هنا لا 

الترتيب  على  العموم  على  استندت  ولكن  العثمانية(،  النسخة  أو  )فولجل  المقنّنة 

المقترح من طرف نولدكه وشفالي«]]]، وهكذا سار بلاشير في نهج نولدكه الذي كان 

بالنسبة له منارة تقوده إلى الأمام]]]. 

الباحثين  ذهب بعض  التأريخي في الدراسات القرآنيّة لدى بلاشِير:  ب. المنهج 

إلى أن المنهج التأريخي الذي طبّقه بلاشير في دراساته وأعماله إذا كان ممكنًا في 

التعامل مع الأعمال الأدبية أو ممّّا لا يستثير حفيظة، فإنه بالنسبة إلى القرآن يصطدم 

بعدد وافر من الصعوبات]]]. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٤٣.

]]]- م.ن، ص44. 

]]]- حسن، عثمان، منهج البحث التأريخي، ص۲۰. 

[4]- Régis Blachère, Le Coran, P4.

]]]- يوسف وغليسي، مناهج النقد الأدبي، ص15.

]]]- حيثُ إنه يؤدي إلى مآلات عديدة، ومنها القول بالتأريخية هو بشرية القرآن ونفي مصدريته الإلهية وكونه خاضعًا 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين106

كما إن هذا الاهتمام من قِبل بلاشير في دراسة القرآن الكريم تاريخيًّا يكشف عن 

أمرين:

أوّلهما: أن فهم القرآن الكريم في ضوء علاقته بالوسط الذي نزل فيه، أو بحسب 

»أسباب النزول«، وبشخصية متلقي الرسالة والظروف التي مرتّ بها دعوته، ويفُهم 

من ذلك أن القرآن نص زمني مرتبط بسياق تأريخي معين، ولا يخفى ما لهذا الأمر من 

مخالفة ومساس بقدسية القرآن الكريم؛ لذلك فإن القراءة التأريخية اعتبرها الكثير من 

العلماء الإسلاميين من أخطر القراءات مساسًا بقدسية النص القرآني]]]. 

والثاني: أن المؤرّخ أو الذي يدرس القرآن تأريخيًا لا يمكن له أن يتعامل مع القرآن 

دون أن يفحص في ضوء التتابع التأريخي لنزول أياته وسوره وربط ذلك كله بالسياق 

الذي نزلت فيه، فمن شروط المنهج التأريخي إخضاع موضوع الدراسة في الوسط 

الذي ظهر فيه.

ثانيًا: المنهج الفيلولوجي في دراسة النص القرآني

البحث  أجل  من  النصوص  يدرس  منهج  »هو  الفيلولوجي:  المنهج  تعريفه:  أ. 

اللاحقة، سواء  السابقة إلى الأعمال  عن جذورها وأصولها المتسلسلة من الأعمال 

أكان في اللغة الواحدة أم في اللغات المتعددة، ويقوم هذا المنهج بدراسة النصوص 

اللغوية دراسة تأريخية مُقارنة«]]]. 

القرآن  كتابه  في  القرآنيّة  دراساته  في  الفيلولوجي  المنهج  بلاشير  ريجيس  وطبق 

ومرتبطاً بظروف الزمان والمكان، وأنه لا يصلح إلّّا للبيئة التي نزل فيه ليس إلا، وأنه موجه فقط لأهل ذلك الزمان دون 

غيرهم، انظر: بن عمار، محيي الدين، القراءة التأريخية ومقوماتها التأويلية عند المستشرق بلاشير، ص٢٠.

لدى  أفعال  ردود  التأريخي  المنهج  إلى  الكريم  القرآن  القرآنيةّ وإخضاع  دراساته  كتابات بلاشير في  أثارت  وقد   -[[[

القراء العرب والمسلمين، وتأثر الكثير من الحداثيين العرب بالمناهج الخاصة التي اتبّعها وأخضع النص القرآني لها 

وسيتطرق إلى هذا الموضوع على نحو التفصيل في الفصل الثالث من الدراسة بتوفيقه تعالى وعونه، كما أن ترتيب 

سور القرآن ترتيبًا تاريخيًا بحسب الوقائع والأحداث -على حسب تعبيره- كان قد سبقه إليه نولدکه، لكن بلاشير عدل 

عن ترتيبه التأريخي للقرآن وسوره في طبعة سنة 1957، وأخذ بترتيب المصحف العثماني: العلوي، جعفر، الاستشراق 

والعبور إلى التأريخانية، ص۱۰۲.

العلمية  الآثار  بدراسة  يعنى  اللغة، كما  فيها علم  يبحث  التي  الفروع الأخرى  دراسة  بها في  لفهمها والاستعانة   -[[[

الفينومينولوجيا  تحولات  محمّد،  سباع،  انظر:  خلالها،  من  جديدة  معرفة  تركيب  إعادة  بغية  القديمة  والمخطوطات 

المعاصرة، ص٤٣-٤٨.



107 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

إلهيًا،  وحيًا  وليس  تأريخي  نتِاج  أنه  على  الكريم  القرآن  دراسة  حاول  إذ  وترجمته؛ 

لدراسة  التأريخي  المنهج  الفيلولوجي ممزوجًا مع  المنهج  لذلك  واستخدم بلاشير 

القرآن لغرض إقامة رابطة بين النص والحدث التأريخي، حيث يرى أن القرآن مكون 

من ألفاظ ومفردات )إذا قام بإرجاعها إلى أصولها مقارنة باللغات السامية بعد وضع 

النصوص ضمن سياقها التأريخي( فيمكن عندها -وبحسب رأيه- فهم النص القرآني 

بمناخه  وربطه  القرآني  النص  توثيق  بذلك  أراد  الوضوح]]]،  من  ممكن  قدر  بأكبر 

العام]]]. 

ب. تطبيق بلاشير المنهج الفيلولوجي في دراساته القرآنيّة: يعُدّ بلاشير من أكثر 

المستشرقين الذين صرحّوا »أنّ فقه اللغة »الفِيلوُلوُجِيا« هي ممّّا يعُين على اكتشاف 

يظهر  بالفِيلوُلوُجِيا  تأثره  أن  كما  النبي«]]]،  لسيرة  انعكاسًا  يمثل  الذي  القرآن  معالم 

)تكوين  عنوان:  تحت  العربي(  الأدب  )تأريخ  كتابه  في  له  عَنْوَنَ  ما  حول  واضحًا 

النص القرآني(، وتحت عنوان )حاضر القرآن وقضايا مرتبطة به(]]] حيث ادّعى فيه: 

»إنّ النص القرآني، في حاضره )أي النص المنتشر المعتقد به لدى المسلمين( لهو 

نتيجة إعداد بدأ في حياة محمّد، ثم استمرّ ذلك الإعداد بعد وفاته على يد الخلفاء، 

ثم الفقهاء والمفسّّرين طوال قرنين تقريبًا، وإنّ الظروف التي اكتنفت تكوين النص 

النبي للمسلمين،  بلغّها  التي  الرسالة  الرغم من  الغرابة، وعلى  القرآني لهي غاية في 

والتي تتخّذ ذاتها صفة الوحي ذي المصدر الإلهي، فهي لم تحظ في كلها المتكامل 

على أنها كتاب مقدّس في حياة الرسول«]]].

]]]- سباع، محمّد، تحولات الفينومينولوجيا المعاصرة، ص50.

]]]- وتركزت بحوثه حول القرآن في ثلاثة أمور:

1. بحثه عن مصادر للقرآن في مواريث البيئة العربيّة واليهوديةّ والنصرانيّة والأمم الأخرى التي اختلط بها العرب.

2. أكّد على أن القرآن هو تأليف النبي وفي تدوين القرآن ركز على أن التدوين قد تم على هيئته الحالية استنادًا إلى 

ما خلفّه كُتاٌب النبي من نصوص، وإلى ما احتفظت به ذاكرة الصحابة الذين اختلفوا فيما بينهم.

3. بحثه في أن ترتيب السور الحالي في المصحف العثماني مختلف عما خلفّه النبي لأصحابه، وربما اختلف أيضًا 

ترتيب الآيات في بعض السور، انظر: العلوي، جعفر، الاستشراق والعبور إلى التأريخانية، ص22-2۱.

]]]-القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٢٥.

]]]- م.ن، ص٢٦.

]]]- بلاشير، ريجيس، تأريخ الأدب العربي، ص٣٦.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين108

وقد أبدى بلاشير إعجاباً منقطع النظير بالدراسة الفيلولوجية النقدية التي قام بها 

نولدكه للسور القرآنيّة بعد أنّ انتقد المحاولات التي سبقت نولدكه بقوله: »المحاولات 

الأولى قد عملت بسرعة على الكشف عن استحالة التوصّل إلى إعادة ترتيب النص 

وهو على حالته الراهنة ترتيباً دقيقًا وبموضوعيّة تامّة«]]]. 

الفرنــي ريجيــس بلاشــر  المستشــرق  دراســات  الثانــي:  المطلــب 

القــرآن وعلومــه  لتأريــخ 

ودراسةً  ترجمةً  القرآني  النص  تفهِّم  على  بداياته  في  الفرنسي  الاستشراق  ركّز 

المتخصّص  بلاشير  ريجيس  الفرنسي  المستشرق  أعمال  وتندرج  نقدياً]]]،  وتحليلًًا 

في مجال الدراسات الأدبية والإسلاميّة النقدية ضمن أشهر وأهم ما قدّمته المدرسة 

الاستشراقيّة الفرنسيّة في الدراسات القرآنيّة، إذ إنه درس القرآن الكريم بمنهج تأريخي-

بتأريخ  المتنبّي، وقفّاها  الطيّب  الدكتوراه عن أبي  برسالة  بدأ مسيرته  أن  بعد  نقدي، 

كامل للأدب العربي في ثلاثة أجزاء، بالإضافة إلى دراسته للعربية الفُصْحى]]] )كما 

تقدم في المبحث الأول من هذا الفصل(، لكنه صبّ كل اهتمامه بعد ذلك في مجال 

الدراسات القرآنيةّ في مجالََي الترجمة والنقد]]].

المقصد الأوّل: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ومشروعه الترجمي

الفرنسيين  من  للقُراء  يقُدم  أن  الترجمة  لهذه  إعداده  خلال  من  بلاشير  سعى 

خصوصًا، ولغيرهم من غير الناطقين بالعربيّة -بحسب تعبيره- عمومًا، معالم التغيرات 

التي ستطرأ على لغته القومية عند الترجمة، وبحسب ما يرى فإنه طوّع لغته القومية 

كما  الخصائص  ببعض  تتصف  هذه  ترجمته  كانت  ذلك  وبناءً على  القرآني،  للنص 

واجهت بعض العقبات والمعوقات كما إنها اشتملت على بعض المآخذ. 

]]]- محمّد جواد، جمع القرآن الكريم من وجهة نظر بلاشير.

]]]- عبد العال، اسماعيل، المستشرقون والقرآن، ص٢٤.

]]]- م.ن، ص٢٤.

]]]- م.ن، ص٢٦.



109 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

ترجمة  تميزّت  الكريم:  القرآن  بلاشير لمعاني  ترجمة  الأوّل: خصائص  الملحظ 

الترجمات  باقي  عن  ميزتها  الخصائص  ببعض  الكريم  للقرآن  أعدها  التي  بلاشير 

الاستشراقيّة أهمها: 

	1 الاستفادة من الترجمات الأوروبية السابقة عليها وإلى زمانه - أي أنها شكّلت .

ما يشبه التراث الترجمي.

	2 بناء . تعيد  أنها  بمعنى  فيلولوجية«  »ترجمة  الكريم  للقرآن  ترجمته  كانت 

الإسقاط  لعملية  الاكتراث  دون  القديمة  النص  للغة  التأريخية  الدلالات 

للمقابلات الأجنبية عليها]]]. 

	3 جاءت ترجمته في منتصف القرن العشرين وبذلك فإنها تعُد ترجمة معاصرة]]]..

	4 ساعده في إعداد هذه الترجمة مُختصَّون، وفي هذا المضمار يقول: »أشكر .

من أراد مساعدتي من أجل مراجعة ترجمتي«]]]. 

	5 كان بلاشير مستعرباً من الدرجة الأولى، حيث أنه تربّّى وعاش في مناخ عربي .

إسلامي في المغرب العربي، ثم درس في جامعة الجزائر، فأتقن اللغة العربيّة، 

وشكلت له باباً لدخول الشرق الإسلامي]]].

الملحظ الثاني: معوقات ترجمة بلاشير للقرآن الكريم: لا تخلو أي ترجمة للقرآن 

الكريم من معوقات]]] ومن أهمها: 

	1 على الرغم من كون بلاشير مستعرباً من الدرجة الأولى كما أسلفنا سابقًا، ولكن .

]]]- وهو يقول في هذا الخصوص: »جعلت ترجمتي هذه نزيهة لكل مقتضيات الفيلولوجية«، انظر: الحاج، ساسي 

سالم، نقد الخطاب الاستشراقي في الظاهرة الاستشراقيّة وأثرها في الدراسات الإسلاميةّ، ص٣٤.

]]]- م.ن، ص35. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص39. 

]]]- ريجيس بلاشير، م.س، ص19. 

]]]- لا لشيء ولكن كما عبََر محمود المقداد: »بأن ترجمة القرآن ونقله إلى لغة أخرى، فإنها من أصعب الصعوبات، 

كما أنهّ لا توجد ترجمة قريبة إلى روح النص الاصلي، فإنا نستبعد ذلك عن أي ترجمة للقرآن الكريم استبعادا مطلقًا، 

لاستحالة المقارنة فضلًًا عن المطابقة«، انظر: المقداد، محمود، تاريخ الدراسات العربيّة في فرنسا، ص49.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين110

إلى  يتوصّل  لكي  كافية  تكن  لم  العربيّة  باللغة  معرفته  فإن  أمر  من  يكن  مهما 

المعرفة الدقيقة لمعاني القرآن؛ لأن المستشرقين مهما بلغوا من معرفتهم للغة 

الإعجاز  ومواطن  لغته  وفهم  القرآن  مدارك  فقه  من  يتمكّنوا  لم  فإنهم  الغربية 

والبلاغة فيه]]]. 

	2 إن من أكثر الصعوبات التي واجهها بلاشير هي كون اللغتين »العربيّة والفرنسيةّ« .

من عائلتين لغويتين مختلفتين تمامًا وهذا ما أعاقه كثيراً إذ لا يمكنه إجبار إحدى 

اللغتين على تحمّل وتقبل معنى اللغة الأخرى؛ لأن لكل لغة نظامها المعرفي 

والنحوي والصرفي والتركيبي]]]، وبالتالي نجده قد ابتعد كثيًرا عن روح النص 

وظاهر معناه وحمّل النص ما لم يحتمل من معنى، من ذلك قوله: »وجب علينا 

أن نضيف تصويبات للإرضاء والوضوح«]]].

الملحظ الثالث: مآخذ ترجمة بلاشير للقرآن الكريم: احتوت ترجمة بلاشير للقرآن 

الكريم العديد من المؤخذات منها: 

	1 رتبّ »بلاشير« سور القرآن الكريم وترجم معانيه في الطبعة الأولى سنة ١٩٤٩ .

وفق نزولها، وذلك بقصد تفسير التشريع على ضوء الوقائع التأريخية، وأصبح 

القرآن وفق هذا الترتيب ١١٦ سورة بدلًًا من ١١٤ إذ قسّم سورتي العلق والمدثر 

إلى أربع سور، وهو ما لا يعرفه المسلمون ولا يقبله أحد منهم ولا يعتدّون به]]].

	2 كان بلاشير يستهل دائماً في مقدمة كل سورة بذكر مصدر اسمها وآراء المفسرين .

المسلمين وغير المسلمين، لكنه في أغلب الأحيان يرجِّح آراء غير المسلمين]]]، 

وقد يقحم معلومات أخُر عن السورة والآية ويترجم بعضها مرتين أو أكثر]]].

]]]- المقداد، محمود، تاريخ الدراسات العربيّة في فرنسا، ص52. 

]]]- الحاج، ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقي في الظاهرة الاستشراقيّة وأثرها في الدراسات الإسلاميةّ، ص٣٤٩.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص84. 

]]]- ريجيس بلاشير ومنهجه في ترجمة معاني القرآن، م.س، ص26. 

]]]- م.ن، ص29. 

]]]- وإذا رأى أن للآية أكثر من معنى يضع في ترجمته رقمين للآية: الرقم الأول هو رقمها حسب طبعة »فلوجل«، وهو 



111 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

	3 والنسفي، . والبيضاوي،  الطبري،  وهي:  تفاسير  أربعة  على  اعتمد  أنه  ادّعى 

والرازي، ولكن عند قراءة ترجمته، يلاحظ أنه يرجح دائماً آراء المستشرقين بعد 

ذكره لما جاء في هذه الكتب]]].

	4 لها، ويشير إلى . السابقة  الآية  نزلت متأخرة عن  إلحاقية  أن بعض الآيات  ادّعى 

هذه الآيات التي يراها متأخرة بطباعتها بطريقة خاصة مختلفة تميزها عن الآيات 

الأخُرى]]].

المقصد الثاني: دراسات ريجيس بلاشير وآراؤه حول تأريخ القرآن وعلومه: ذكر 

بلاشير في كتابه »القرآن نزوله، ترجمته«، مجموعة من الأقوال والآراء والتي شكّلت 

اتبعها واتخذها  التي  للمناهج  الكريم وفقًا  للقرآن  أفكاره ودراسته  بعد حصيلة  فيما 

التي اشتمل عليها كتابه  جسًرا للوصول إلى ذلك ومن أهم تلك الدراسات والآراء 

القرآن هو ما قدّمه في مباحث تأريخ القرآن وعلومه. 

الملحظ الأوّل: آراء بلاشير في الوحي: تطرقنا إلى آراء بلاشير وأهم ما اشتملت 

عليه أفكاره في مبحث الوحي عند حديثنا عن دراسته للسيرة النبويةّ، ونكتفي بذلك 

منعًا للإطناب. 

الملحظ الثاني: آراء بلاشير في المكي والمدني

بلاشير عن المكي  تحدث  بلاشير في موضوعات المكي ومضامينه:  آراء  أوّلًًا: 

وموضوعاته، ومن أهم آرائه في طبيعة المكي: 

1. ادعى بلاشير أن الرسول في السور المكية كان« مترددًا في دعوته مضطرباً 

المخالف لما عليه علماء الأمة، والرقم الثاني رقمها حسب طبعة القاهرة، وقد أشار إلى ذلك في »التنبيه الذي كتبـه قبل 

مقدمـة ترجمته«، انظر: القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، مقدمة الترجمة العربيّة، ص11. 

]]]- ريجيس بلاشير ومنهجه في ترجمة معاني القرآن الكريم، م.س، ص32. 

بطباعتها بحرف مائل ومثال ذلك الآية ١٢٩ في سورة  أو  الصفحة  الجانب الأيمن من  بطباعتها في  إمّا  ]]]- وذلك 

عي في مواضع أن الآيات فيها ناقصة،، كما إنهّ عند ترجمته قام بنقل بعض الآيات من أماكنها، المستشرقون  النساء، ويدَّ

والقرآن، م.س، ص٢٦.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين112

في قواه قريبًا إلى اليأس أمام ضخامة رسالته«]]]. 

2. ادّعى أنه المسلمين في الفترة المكية اضطروا للاستجابة »لضرورة جمع خمس 

صلوات في اليوم، فتكون إمّا صلوات، وإما ابتهالات، وإن سورة الفاتحة هي جديرة 

في  السماوات(  في  الذي  )أبانا  لفاتحة  مماثلًًا  دورًا  العبادة  في  تتخذ  لأنها  بالذكر؛ 

التعبد المسيحي«]]].

الفترة »كان الخيال  الفترة المكية وفي أغلب سور تلك  أنهّ في  3. ادعى بلاشير 

ملازمًا للنبي فيما يتعلق بالتفكير في الآخرة وأحوال يوم القيامة والعذاب والجزاء 

الأخروي وقيام الساعة]]].

4. قسم بلاشير المكي إلى ثلاث مراحل: 

الكونية  الأمور  عن  تتحدّث  التي  الآيات  على  فيها  يركّز  الأولى:  المرحلة  أ. 

وتوصيف الساعة وأحداث يوم القيامة، وتبتدئ هذه المرحلة في نظر بلاشير »بسورة 

الكهف وتنتهي بسورة النجم«]]].

ب. المرحلة الثانية: ركّز فيها على القصص القرآني والتي وصفها بكونها أساطير 

استفادها القرآن من أحداث الأمم السابقة]]]. 

ت. المرحلة الثالثة والأخيرة: عبّّر عنها بأنها امتداد لسور الفترة السابقة، تبدأ هذه 

الفترة  الكهف، ووصف بلاشير هذه  الفاتحة إلى سورة  نظره من سورة  المرحلة في 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٤٥. 

]]]- م.ن، ص٥٣. 

الآثمين  سيصيب  عظيمًاً  هلعًا  وإن  قريبة،  الساعة  إن  الأخير،  للحساب  تصوره  خياله  »يلازم  قوله:  في  وذلك   -[[[

والمؤسرين«، م.ن، ص٤٥.

]]]- مما يجدر الإشارة إليه: هو أن هذا القول والرأي الذي ذهب إليه بلاشير ليس دقيقًا، إذ إننا إذا بدأنا في عدً السور 

وأبتدأنا بالكهف وصولًًا إلى سورة النجم، فيكون عدد السور هذه المرحلة ست وثلاثين سورة )ثلاثين منها مكية وست 

سور مدنية(، فعند طرح السور المدنية، تبقى ثلاثون سورة مكية وليس عددها »22« كما ادعى بلاشير. 

]]]- ولم يحدد بلاشير عدد سور هذه المرحلة، ولكن استنتاجًا لما ذكره من سور المرحلة السابقة لها يبدو أن هذه 

المرحلة تبتدئ سورها من سورة النجم إلى سورة الناس.



113 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

بكونها اتسّمت بالمواعظ]]].

ثانيًا: آراء بلاشير في موضوعات المدني ومضامينه: تحدث بلاشير عن المدني 

وموضوعاته، ومن أهم آرائه في طبيعة المدني: 

	1 يرى بلاشير أن السور المدنية لا تحتوي إلاّ على فقرات تلميحية، والتي يتكفّل .

في شرح وإيضاح هذه الفقرات باستمرار هم المفسرون، وذلك بإيجاد ومضات 

نقلها  التي  الوحي  منزلات  »إن  يقول:  حيث  مقدرة،  معان  على  تحتوى  قرآنية 

محمّد في هذا النسق من الأفكار لا تحتوى دائماً إلّّا على فقرات تلميحية، أو 

التلميحات سوی ملاحظات  على توسيعات ذات مضمون وعظي ليست هذه 

ذات مرمى عام«]]]. 

	2 السور . هذه  ورد في  ما  كل  وإن  تناقضات  تحتوي على  المدنية  السور  أن  يرى 

من تناقض، فهو بحسب رأيه بحاجة إلى أن يخضع للدراسة العلمية المنهجية 

الموضوعية من أجل الوصول إلى الحقيقة]]]. 

	3 يرى بلاشير أن هناك تناقضًا بين مضمون السور المدنية وبين ما ذكُر من الأحداث .

»فإننا نلاحظ مع  قوله:  السير، ومن ذلك  للنبي في كتب  النبويةّ  السيرة  في 

ذلك أن الفقرة التلميحية القرآنيّة، وما يقابلها في القصص السيريّ لا يلتقيان على 

صعيد واحد«]]].

	4 ادّعى أنه في السور المدنية قد وُصف النبي إبراهيم بكونه ذا أصل يهودي، .

وهو المؤسس للكعبة، وأن مكة قد حلتّ محل أورشليم لتكون قبلة المسلمين 

في صلاتهم، وهذا ظاهر في قوله: »فالقرآن يلحّ على دور هذا البطرك التوراتي 

في تأسيس عبادة الكعبة، وقد حلتّ مكة منذ ذلك الحين محل أورشليم لتكون 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٧٢.

]]]- م.ن، ص33.

]]]- تاريخ القرآن، م,س، ص٢٥٧. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٧٢-٧٣.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين114

قبلة المصلين في صلاتهم المفروضة«]]]. 

	5 أما فيما يتعلقّ بعدد السور المدنية ذهب بلاشير إلى أنه في الفترة المدنية وخلال .

العشر سنوات التي بقي النبي فيها بلغ عدد السور المدنية »24« سورة مبعثرة 

التبشير  سنوات  خلال  المتلقّاة  المنزلات  »إن  قوله:  في  وذلك  منظمّة،  وغير 

في  تختلف  سورة  وعشرين  أربع  في  عنها  يبحث  أن  يجب  المدينة  في  العشر 

طولها، ولهذا السبب فهي جد مبعثرة في المصحف«]]]. 

	6 يرى بلاشير أن الرسول في الفترة المدنية كان يمارس الحكم الديمقراطي، .

أن محمّدًا  الدين ومن قوله: »لا شك  باسم  بأنهّ زعيم دولة تحكم  وكان يشعر 

قد شعر أكثر من مرة كم هو جدير بزعيم أمة المؤمنين، فقد شعر بذلك دون أن 

يتحوّل عن الصبغة الديمقراطية التي فرضها الجو العام«]]]. 

	7 يرى أن هناك بعض السور المدنية ليس فيها ترابط تام بین موضوعاتها، ويمثل .

لذلك بسورة النور]]]]]].

ويرُد عليه: 

مناقشة الشبهات وردها 

الفكرة،  بتقطع  يمتاز  المكي  القسم  أن  بلاشير  فيها  ادعى  التي  الأولى:  الشبهة 

واقتضاب المعاني، وقصر السور وقصر الآيات، وأما القسم المدني فهو طويل السور 

طويل الآيات وأفكاره منسجمة متسلسلة، وعزا ذلك إلى تأثر النبي بالبيئة؛ فأهل 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٧٦.

]]]- م.ن، ص٦٨-٦٩. 

]]]- م.ن، ص٨٩.

»قراءات في  كتابه  أركون في  تأثرّاً هو محمّد  العرب، وكان أكثرهم  الحداثيين  الكثير من  برأي بلاشير هذا  تأثرّ   -[[[

القرآن« عند قراءته لسورة النور؛ إذ لم يضف شيئاً جديدًا على ماجاء به بلاشير ولم يطبق شيئاً من مناهجه السيميائية 

التي ادعى أنهّ سيقدم قراءة نقدية للسور القرآنيّة وفق تلك المناهج، كذلك من الحداثيين العرب الذين تأثرّوا في بلاشير 

بهذه الجزئية بالذات هو المفكّر المصري »نصر حامد أبو زيد« في كتابه مفهوم النص عندما تطرق إلى موضوع المكي 

والمدني، فكان أغلب ما قدّمه من آراء في دراسته تلك هو ما استنتجه من آراء بلاشير.

]]]- فقال في ذلك: »إن أشد الشواهد وضوحًا على ذلك نجده في سورة )النور(، حيث تعالج بالتتابع أربعة موضوعات، 

)الآيات ٣٤-٥٦( لا صلة لهما بما سبق، ومما لا شك فيه هنا أن هذه الأمور الأخيرة تشكل وحيًا مستقلًًا«، انظر: م.ن، 

ص٦٩



115 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

أما أهل المدينة فهم أهل  الطويلة،  العبارات  إنشاء  يقدرون على  أمّيون لا  مكة قوم 

الطويلة، وغرضه  العبارات  إنشاء  الكتاب، ولهم قدرة على  بأهل  متصّلون  أو  كتاب 

التشكيك في أن القرآن من عند الله سبحانه]]].

وللرد على هذه الشبهة نقول:

بخلاف  المعاني  واقتضاب  الفكرة  بتقطعّ  يمتاز  المكي  القسم  بأن  القول  إن   .1

القسم المدني قول من لم يتمعّن في القرآن، ولم يعنَ بدراسته، ومن يرسل القول على 

عواهنه، ولم يأخذ من اللغة العربيّة وأسرارها وآدابها بحظّ وافر، أما من قرأ القرآن قراءة 

باحث مستبصر غير ذي هوى ورُزق التبحّر في اللغة، والوقوف على أسرار البلاغة 

فإنهّ يصل لا محالة إلى علم اليقين في هذا؛ وهو أن القرآن كعقد منظمّ تناسقت حباته، 

وتآلفت لآلئه، ونظم في سلك من الذهب الخالص، والقرآن كله -مكّيهّ ومدنيهّ- معانيه 

متآلفة]]]، وأفكاره منسجمة وآياته متآخية آخذ بعضها بحجز بعض، لا تنقطع آية عن 

سابقتها ولاحقتها، لا ينفر معنى من آخر، ولو أن هذا الناقد تناول بعض السور المكية 

وبيّّن لنا بطريقة فنية ما فيها من اقتضاب وتفكّك لبينّا له ما فيها من ترابط وتماسك، 

ولظهر وجه الحق لذي عينين، أما وقد أرسلها قولة مجردة فهي لا تخرج عن كونها 

دعوى عارية عن البرهان]]].

العربيّة،  البلاغة  2. إن طول الكلام وقصره تابع لمقتضى الحال الذي هو عماد 

وليس تابعًا للبيئة ولا الوسط، كما أن القرآن الكريم قد تحدّى العرب قاطبة في بعض 

السور المدنية كما تحدّاهم في السور المكية، وقد جاء التحدّي في المدينة بسورة 

ثم  منه،  سور  بعشر  ثمّ  كله،  بالقرآن  التحدّي  وقع  فقد  مكة  في  وأمّا  قصرت،  مهما 

بسورة واحدة أية سورة، فلو أن أهل المدينة -كما زعم بلاشير- كانوا أقدر على إنشاء 

العبارات الطويلة من أهل مكة]]]، وأن القرآن كان متأثرّاً بهم في الإطالة لكانوا أقدر 

]]]- حسين، محمّد بهاء الدين، المستشرقون والقرآن الكريم، ص193.

]]]- م.ن، ص196. 

القرآن وتفنيدها،  العيص، زيد، علم المكي والمدني في عيون المستشرقين، ص27-29، شبهات حول  ينظر:   -[[[

ص92.

]]]- م.ن، ص93.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين116

على معارضته والإتيان ولو بأقصر سورة منه، ولكنهم لم ينبسوا ببنت شفة، ورضوا 

لأنفسهم السكوت وباءوا بالعجز، بل عجزهم أشد من عجز أهل مكة، وعلى مادّته 

والموضوعات التي عُني بها، كما إنهّ لا بدُّ لنا أن نفرِّق منذ البدء بين فكرة تأثرّ القرآن 

وبين  بها،  انطباعه  البيئة وغيرها، بمعنى  من  الموضوعيّة  بالظروف  وانفعاله  الكريم 

فإنّ  الدعوة،  لصالح  وتطويرها  فيها  تأثيره  بقصد  الظروف،  لهذه  القرآن  مراعاة  فكرة 

الفكرة الأوُلى تعني في الحقيقة: بشريةّ القرآن، حيث تفرض القرآن في مستوى الواقع 

المعاش، وجزءًا من البيئة الاجتماعيّة، يتأثرّ بها كما يؤثِّر فيها، بخلاف الفكرة الثانية، 

التغيير،  يستهدف  الذي  القرآني  الموقف  طبيعة  لأنّ  ذلك،  من  شيئاً  تعني  لا  فإنهّا 

القرآن إلى تحقيقها قد تفرض هذه المراعاة،  التي يرمي  وطبيعة الأهداف والغايات 

د الغاية والهدف طبيعة الأسلوب الذي يجب سلوكه للوصول إليها، فهناك  حيث تحدِّ

فرق بين أنْ تفرض الظروف والواقع أنفسهما على الرسالة]]]، وبين أن تفرض الأهداف 

والغايات التي ترمي الرسالة إلى تحقيقها من خلال الواقع أسلوباً ومنهجًا للرسالة؛ 

تأثيراً  عليها  تأثيرهما  ليكون  الرسالة  عن  منفصلين  شيئين  ليسا  والغاية  الهدف  لأنّ 

مفروضًا من الخارج، وبالأحرى يجب أن يقال: إنّ شُبهات المكّّي والمدني ترتبط في 

الحقيقة بالشُبهات التي أثُيرت حول الوحي ارتباطاً موضوعيًا؛ لأنهّا ترتبط بفكرة إنكار 

الوحي، إذ لا يخفى أن للشُبهات التي أثارها بلاشير حول المكّّي والمدني في القرآن 

بالمادّة  يرتبط  فيها، وجانب آخر  القرآني  يرتبط بالأسلوب  الكريم جانبين]]]: جانب 

والموضوعات التي عرض القرآن لها في هذين القسمين، وفي كلٍّ من القسمين تصُاغ 

الشُبهة على عدّة أشكال، منها]]]: 

أ. أسلوب القِسم المكّّي يمتاز بالشدّة والعنف والسباب: زعم بلاشير إسوة بمن 

سبقه من المستشرقين: بإنّ أسلوب القِسم المكّّي من القرآن يمتاز عن القِسم المدني 

بطابع الشدّة والعنف، بل وبالسباب أيضًا؛ وهذا يدل على تأثُّر النبي بالبيئة في مكّة 

]]]- ينظر: المستشرقون والقرآن الكريم، م.س، ص198.

]]]- ينظر: نصري، أحمد، آراء المستشرقين الفرنسيين في القرآن، ص152-151.

]]]- م.ن، ص157.



117 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

التي كان يعيش فيها؛ لأنهّا مطبوعةٌ بالغِلظة والجهل]]]، ولذا يزول هذا الطابع عن 

القرآن الكريم عندما ينتقل محمّد إلى مجتمع المدينة الذي تأثَّر فيه -بشكلٍ أو بآخر- 

بحضارة أهل الكتاب وأساليبهم، وتستشهد الشُبهة بعد ذلك لهذه الملاحظة بالسور 

)المسد(  أمثال: سورة  والتعّنيف،  والتهديد  الوعيد  بطابع  المطبوعة  المكّيّة  والآيات 

وسورة )العصر( وسورة )التكاثر( وسورة )الفجر( وغير ذلك]]].

ونناقش هذه الشبهة ونردها بالآتي: 

أوّلًًا: بعدم اختصاص القِسم المكّّي من القرآن الكريم بطابع الوعيد والإنذار دون 

القِسم المدني، بل يشترك المكّّي والمدني بذلك، كما أنّ القسم المدني لا يختصّ 

أيضًا]]] -كما قد يفُهم من الشُبهة- بالأسلوب الليّن الهادئ الذي يفيض سماحةً وعفوًا، 

بل نجد ذلك في المكّّي، والشواهد القرآنيّة على ذلك كثيرة، فمن القِسم المدني الذي 

اتسّم بالشدّة والعنف قوله تعالى: فَإنِْ لَمْ تفَْعَلُوا وَلَنْ تفَْعَلوُا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا 

باَ  تْ لِلْكَافِرِينَ )البقرة: 24(، وقوله تعالى: الَّذِينَ يَأكُْلُونَ الرِّ النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أعُِدَّ

 )البقرة: 275(، كما نجد  يْطاَنُ مِنَ الْمَسِّ لََا يَقُومُونَ إلّّا كَمََا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّ

نْ دَعَا إلى اللَّهِ  في القسم المكّّي ليِنًا وسماحةً، نحو قوله تعالى: وَمَنْ أحَْسَنُ قَوْلًًا مِمَّ

يِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ  وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إنَِّنِي مِنَ الْمُسْلِمِيَن وَلََا تسَْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلََا السَّ

اهَا إلّّا الَّذِينَ صَبََروُا وَمَا  بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأنََّهُ وَلِِيٌّ حَمِيمٌ وَمَا يُلَقَّ فَإِذَا الَّذِي  أحَْسَنُ 

اهَا إلّّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ )فصلت: 35-33(. يُلَقَّ

نفسُه في  القرآن  الكريم سبابٌ وشتمٌ، كيف وقد نهى  القرآن  إنهّ ليس في  وثانيًا: 

القِسم المكّّي عن السب والشتم]]]، حيث قال تعالى: وَلَاَ تسَُبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ 

بِغَيْْرِ عِلْمٍ )الأنعام: 108(، وليس في سورة )المسد( أو  فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدْوًا  دُونِ اللَّهِ 

)التكاثر( سبٌ أو بذاءة -كما يحاول بلاشير أن يقول ذلك- وإنّّما فيهما تحذير ووعيد 

]]]- الزركشي، بدر الدين محمّد بن عبد الله )ت 794هـ(، البرهان في علوم القرآن، ج1، 175.

]]]- عباس، فضل حسن، قضايا قرآنية في الموسوعة البريطانية )نقد ومطاعن ورد شبهات(، ص55.

]]]- م.ن. 

]]]- آراء المستشرقين حول القرآن الكريم، م.س، ج2، 586.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين118

الكريم  القرآن  يوجد في  نعم،  بالله.  والكافرون  لهب  أبو  إليه  ينتهي  الذي  بالمصير 

يكثر  كان  وإن  المكّّي،  في  هو  كما  المدني  في  موجود  وهو  عنيف،  وتأنيب  تقريع 

بها  تمرُّ  كانت  التي  والقسوة  الاضطهاد  ظروف  لمراعاة  بالنظر  المكّّي  في  وجوده 

الدعوة، الأمر الذي اقتضى أن يواجه القرآن ذلك بالعنف والتقريع]]] -أحياناً- لتقوية 

التقريع في  الكافرين، ومن هذا  معنوياّت المسلمين من جانب، وتحطيم معنوياّت 

تنُذِرْهُمْ لاَ  لَمْ  أمَْ  أَأنَذَرْتهَُمْ  سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ  الَّذِينَ كَفَرُواْ  إنَِّ  السور المدنيةّ قوله تعالى: 

يُؤْمِنُونَ * خَتَمَ اللّهُ عَلََى قُلُوبِهمْ وَعَلََى سَمْعِهِمْ وَعَلََى أ صَارهِِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ 

عظِيمٌ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنَّا بِاللّهِ وَبِالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُم بِِمؤُْمِنِيَن... صُمٌّ بُكْمٌ عُمْيٌ 

فَهُمْ لاَ يَرجِْعُونَ )البقرة: 18-6(.

إنّ  أيضًا:  بلاشير  وقال  والآيات:  السور  بقِصََر  المكّّي يمتاز  القِسم  أسلوب  ب. 

من الملاحَظ قِصََر السور والآيات في القِسم المكّّي على عكس القِسم المدني الذي 

المكّيّة جاءت قصيرةً  السور  أنّ  نجد  فنحن  والإسهاب]]]؛  التفصيل  من  جاء بشيءٍ 

البقرة وآل  القِسم المدني سورة  نجد في  الذي  الوقت  بشكلٍ موجَز، في  ومعروضةً 

عمران والنساء وغيرها من السور الطوال]]]، وهذا يدل على انقطاع الصلة بين القِسم 

المكّّي والقِسم المدني، وتأثرّهما بالبيئة التي كان يعيشها محمّد، فإنّ مجتمع مكّة 

ط في شرح المفاهيم وتفصيلها، وإنّّما  لماّ كان مجتمعًا أمُّيًا لم يكن النبي بقدرته التبسُّ

واتته القدرة على ذلك عندما أخذ يعيش مجتمع المثقّفين المتحِّضِّر في يثرب]]]، ويرُد 

على هذه الشُبهة بالأمرين الآتيين:

القِسم  توجد في  بل  المكّّي،  بالقسم  مختصّين  ليسا  والإيجاز  القِصََر  إنّ  الأوّل: 

المدني سور قصيرة أيضًا: كالنصر والزلزلة والبيّنة وغيرها، كما أنّ الطول والتفصيل 

كالأنعام  طويلة:  سور  أيضًا  المكّّي  في  توجد  بل  المدني،  بالقِسم  مختصّين  ليسا 

والأعراف.

]]]- أبو شهبة، محمّد، المدخل لدراسة القرآن الكريم، ص243-241.

]]]- حسن، محمّد أمين، المشتشرقين والقرآن، ص355.

]]]- انظر: دراز، محمّد عبد الله، مدخل إلى القرآن الكريم، ص157-156.

]]]- ينظر: حسن، محمّد أمين، المشتشرقين والقرآن، ص355.



119 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

الغالب  هو  الشيء  هذا  أنّ  والإيجاز:  بالقِصََر  المكّّي  اختصاص  من  يقُصد  وقد 

الشائع فيه، وقد يكون هذا صحيحًا]]]، ولكنّه لا يدل بوجهٍ من الوجوه على انقطاع 

الصلة بين القسمين المذكورين من القرآن الكريم؛ لأنهّ يكفي في تحقيق هذه الصلة 

لة في القِسم المكّّي، كدليلٍ على  أن يأتي القرآن الكريم ببعض السور الطويلة المفصِّ

والموضوعات]]]،  المفاهيم  في  التفصيل  مستوى  إلى  الارتفاع  من  والتمكُّن  القدرة 

أثُبتت في السور المدنيّة والعكس  آياتٍ مكيّة قد  فضلًًا عن أنّ من الملاحَظ وجود 

يصحّ أيضًا، وفي كلا الحالتين نجد التلاحم والانسجام في السورة، وكأنهّا نزلت مرةً 

واحدة، الأمر الذي يدل بوضوحٍ على وجود الصلة التامّة بين القسمين.

الثاني: إنّ الدراسات اللُّغوية التي قام بها العلماء المسلمون وغيرهم دلتّ على 

أنّ الإيجاز يعُتبر مظهراً من مظاهر القدرة الخارقة على التعبير، وهو من ثمَّ من مظاهر 

بعين  أخذنا  إذا  المكّّي؛ خصوصًا  القسم  عيباً في  أو  نقصًا  وليس  القرآني،  الإعجاز 

التحدّي  يأتوا بسورةٍ من مثله، حيث يكون  بأن  العرب  القرآن قد تحدّى  أنّ  الاعتبار 

بالسورة القصيرة أروع وأبلغ منه حين يكون بسورةٍ مفصّلة]]].

ت. كما زعم بلاشير أنّ القسم المكّّي لم يتناول أيضًا الأدلةّ والبراهين على العقيدة 

وأصُولها، على خلاف القسم المدني؛ وهذا تعبير آخر أيضًا عن تأثُّر القرآن بالظروف 

الاجتماعيّة والبيئيةّ، إذ عجزت الظاهرة القرآنيّة -بحسب تعبيره- عن تناول هذا الجانب 

الذي يدل على عمق النظر في الحقائق الكونيّة، عندما كان يعيش النبي في مكّة 

 مجتمع الأمُّيّين]]]، بينما ارتفع مستوى القرآن في هذا الجانب عندما أخذ محمّد

يعيش إلى جانب أهل الكتاب في المدينة، وذلك نتيجةً لتأثُّره بهم؛ لأنهّم أصحاب 

فكرٍ وفلسفةٍ ومعرفة بالديانات السماوية، ولتطوّر الظاهرة القرآنيّة نفسها أيضًا، ويرُد 

على هذه الشبهة من وجهين]]]: 

]]]- الغزالي، محمّد، دفاع عن العقيدة والشريعة ضد مطاعن المستشرقين، ص38.

]]]- ينظر: رضوان، عمر إبراهيم، آراء المستشرقين حول القرآن الكريم، ج1، 593-591.

]]]- ينظر: نقد الخطاب والاستشراق، م.س، ج1، ص348.

]]]- م.ن، ص349. 

]]]- مناهل العرفان في علوم القرآن، م.س، ج1، 184-183.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين120

من  كثيرٍ  في  تناولها  بل  والبراهين،  الأدلةّ  من  يخلُ  لم  المكّّي  القسم  أنّ  الأوّل: 

وموارد  نماذج  فمن  شتىّ،  مجالات  وفي  كثيرة  ذلك  على  القرآنيّة  والشواهد  سوره، 

فَسُبْحَانَ  لَفَسَدَتاَ  اللَّهُ  إلّّا  آلِهَةٌ  فِيهِمََا  كَانَ  لَوْ  تعالى:  قوله  التوحيد  على  الاستدلال 

اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عََّمَّا يَصِفُونَ لََا يُسْألَُ عََّمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْألَُونَ أمَِ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً 

قُلْ هَاتوُا بُرهَْانكَُمْ هَذَا ذِكْرُ مَنْ مَعِيَ وَذِكْرُ مَنْ قَبْلِِي بلَْ أَكْثََرهُُمْ لََا يَعْلَمُونَ الْحَقَّ فَهُمْ 

مُعْرضُِونَ )الأنبياء: 22-24(، وبصدد الاستدلال على البعث والجزاء قوله تعالى: 

وهكذا   ،)115 )المؤمنون:   َترُجَْعُون لََا  إِلَيْنَا  وَأنََّكُمْ  عَبَثًا  خَلَقْنَاكُمْ  اَ  أنََّمَّ أفََحَسِبْتُمْ 

تتناول الأدلةّ جوانب]]] أخُرى من العقيدة الإسلاميّة والمفاهيم العامّة، بل إنّ القرآن 

الكريم تناول أكثر قصص الأنبياء والمناقشات والأدلةّ التي دارت بينهم وبين أقوامهم 

في القسم المكّّي من القرآن]]].

إليه بلاشير، فمن  ما ذهب  تنازلنا عن ذلك وافترضنا جدلًًا صحة  لو  أنهّ  الثاني: 

الممكن تفسير هذا الفرق على أساس مراعاة طبيعة موقف المواجهة من الدعوة]]]، 

حيث كانت تواجه الدعوة في مكّة مشركي العرب وعَبَدة الأصنام، والأدلةّ التي كان 

يواجه القرآن بها هؤلاء أدلةّ وجدانيةّ، من الممكن أن تستوعبها مداركهم ويقتضيها 

وضوح بطلان العقيدة الوثنيّة، والقرآن -كما عرفنا- إنّّما هو كتاب هداية وتغيير وتزكية، 

وليس كتاباً علميًّا، فهو كان يواكب تطوّر الدعوة الإسلاميةّ ومسيرتها في آياته ونزوله؛ 

وحين اختلفت طبيعة الموقف، وأصبحت الأفكار المواجهة تمتاز بكثيرٍ من التعقيد 

الموقف  اقتضى   - الكتاب  أهل  عقائد  الحال في  هو  كما  والانحراف]]]،  والتزييف 

 .
مواجهتها، بأسلوبٍ آخر من البرهان والدليل أكثر تعقيدًا وتفصيلًًا]]]

الملحظ الثالث: آراء بلاشير في ترتيب السور والآيات القرآنيّة: قسم بلاشير الوحي 

إلى أربعة مراحل متتالية، وكل واحدة من هذه المراحل دمج فيها مجموعة من سور 

]]]- عناية، غازي، شبهات حول القرآن وتفنيدها، ص79-78.

]]]- السيوطي )ت 911هـ(، الإتقان في علوم القرآن، ج3، ص27-62.

]]]- التسخيري، الشيخ محمّد علي، محاضرات في علوم القرآن، ص112-103.

]]]- مناهل العرفان في علوم القرآن، م.س، ج1، 230-225. 

]]]- م.ن. 



121 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

القرآن بناء على معايير استمدّها من المدرسة الاستشراقيّة الألمانية متمثلّةً بالمستشرق 

»ثيودور نولدكة«، وقد طبق هذه المعايير في ترجمته الأولى فقط، وقام تبعًا لذلك بتقسيم 

الوحي القرآني إلى أربعة مراحل متتالية وكل مرحلة دمج فيها مجموعة من السور بناء 

على معاييره الاستشراقيّة المعاكسة لما جاءت به النسخة العثمانية، وأراد بذلك تقديم 

قراءة جديدة لترتيب سور القرآن، حيث يرى]]]: »إن السور التي وردت في مطلع القرآن 

أكثرها طولًًا، وهي نزلت في غالبيتّها على النبي في المدينة، وفي مقابل ذلك، فإن السور 

الأخيرة من القرآن أي القصيرة يرجع توقيت نزولها إلى أوائل الدعوة«]]]. 

وادّعى بلاشير أن سور القرآن رتُبّت وفقًا لتدرّج هبوطي في الطول، تأثرّاً ببعض 

العادات الخاصة بالساميين، حيث يقول: »إن المئة والأربع عشرة سورة التي يتألف 

منها هذا النص ترد إجلًًاما وفقًا لتدرج هبوطي في الطول، هذا الترتيب يبدو مطابقًا 

)الفاتحة(،  الأولى  السورة  ذلك  عن  شذّ  ولقد  بالساميين،  الخاصة  العادات  لبعض 

والتي تعدّ بضع آيات فقط، وهي مدانة بوضعها في مستهل المصحف لأهميتها في 

إقامة الصلوات، فيمكننا القول بأننا نقرأ القرآن بتأريخ معكوس«]]]. 

كما ادّعى بلاشير أن ترتيب المصحف بحالته الراهنة يبلبل الأفكار، بينما ترتيب 

»نولدكه« يجعل قراءة المصحف سهلة وممتعة، حيث أبدى بلاشير إعجابه بترتيب 

نولدكه للمصحف ترتيباً تاريخيًا حسب النزول]]].

كتابه:  من  آخر  موضع  في  اعترافه  عند  نفسه  بلاشير  ناقض  المطاف  نهاية  وفي 

»بأن طريقة نولدكه طريقة غير قابلة للتسليم بها، حيث قال ما نصه: »ومن المؤكّد أن 

]]]- تاريخ الأدب العربي، م.س، ص٢١٩.

وضع  هو  منه  الهدف  كان  الأربعة  المراحل  إلى  للسور  التقسيم  هذا  أن  لبلاشير  النظر  وجهة  بحسب  والأهم   -[[[

التفسير الإسلامي في مأزق، وخلق بالمقابل مدرسة استشراقية متخصّصة في الدراسات القرآنيّة مستندة على النصوص 

الإسلاميةّ الإنتقائية، ولكن قراءته كانت قراءة غربية بأدوات مفاهيمية غربية استشراقية أي قراءة الآخر الغربي للقرآن، بل 

ومحاولته جعل القرآن منطقيًّا أكثر بحسب فكره، انظر: م.ن، ص٢٣٣.

]]]- انظر: القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٣٧-٣٨.

]]]- حيث يقول في هذا الخصوص: »وقلما وجدنا بين الكتب الدينية الشرقية كتاباً بلبل بقراءته دأبنا الفكري أكثر مما 

فعله القرآن، فإنا معشر الاختصاصيين في الإسلاميات، وأن الحياة قد أعيدت إلى المصحف، وتدل التجربة فيما يبدو 

التقيد بالمراحل الزمنية للترتيب الذي اقترحه نولدكه وأخذ به بعض المترجمين يجعل قراءة المصحف سهلة بل  أن 

ممتعة«، انظر:م.ن، ص٤١-٤٥.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين122

الغامضة،  الكثير من الحواشي  القرآنيّة قد أبقى على  هذا الجمع الجديد للنصوص 

والعديد من النقاط القابلة للاعتراض«]]].

ويرُد عليه: 

القرآنيةّ إنما رتُبّت بواسطة الصحابة، ولو كان هذا  السور  زعم بلاشير أن ترتيب 

كتاباً رباّنيًا محفوظاً لما حصل فيه تغييٌر كالترتيب الذي هو عليه الآن؛ لأنهّ من ترتيب 

الموجود  فالقرآن  وبالتالي  ويخطئون،  يصيبون  بشر  والصحابة  واجتهادهم،  البشر 

حاليًا هو كتاب بشري وليس إلهيًّا، ويرُد على هذه الشبهة بالآتي:

1. أن ترتيب السور لا مدخل فيه بالزيادة والنقصان والتبديل ونحوه، إذ لم يغير 

لفظٌ عن وجهه، ولم يقع في القرآن زيادةٌ ولا نقصان جراء هذا الترتيب.

2. ولو افترضنا جدلًًا أن ترتيب سور القرآن إنما هو ترتيب الصحابة، فقد أجمعت 

الأمة من بعدهم على هذا الترتيب، ولا تجتمع الأمة على ضلالةٍ، وإجماعهم حجة، 

فيكون الترتيب حينئذٍ صحيحًا لا يصحّ تغييره وتعديله]]].

سور  ترتيب  إعادة  في  بائسةً  محاولاتٍ  نولدكه  قبله  ومن  بلاشير  حاول  وقد   .3

القرآن الكريم وفق هواه دون أن يثبت بشرية القرآن إلّّا بافتراضاتٍ ساذجة يبني عليها 

الهاوية،  بني على شفا جرف هارٍ يوشك أن يسقط بصاحبه في  الباطل، وما  مذهبه 

م العهد المكي لثلاث فقرات، الأمر الذي يدعو للغرابة، فإن هذا التحكّم  حتى إنه قسَّ

في النصٍّ بغير دليلٍ سوى الانطلاق من مقدماتٍ خاطئةٍ مما يدعو للعجب، فيجعل 

الأمارات المرجّحة لكون السورة مكّيةً أو مدنيةً أماراتٍ تأريخية محددة لوقت تأليف 

المقطع القرآني حسب زعمه، وهذه الملاحظات إنما هي من تمام الإعجاز القرآني 

من حيث الدلالة ومن حيث الجرس الصوتي المناسب، فلا شك أنّ مخاطبة الكفّار 

المخبتي  المؤمنين  مخاطبة  عن  تختلف  القتال  عند  والنفور  بالتعصب  الموسومين 

قلوبهم لربهم المذعنين لأوامره، فلاختلاف المخاطبَيِن اختلف الأسلوبان، وليس هذا 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٢٧.

]]]- الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج19، ص5.



123 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

من التدرّج في التكوين اللغوي، فإن كانت السور المكية تمتاز بالقصر في المقاطع 

وعدد الآيات، فسورة النصر مدنيةٌ باتفاق، فكيف يعود المترقيّ بأسلوبه منتكسًا إلى 

المستشرقين  هؤلاء  إن  ثم  البياني؟!  العلو  بأسماطِ  بلاغتِه  رقابَ  حلَّىَّ  وقد  القديم 

يعودون فيرتبون تلك السور، كلٌّ بحسب هواه، فتقسيم نولدكه يختلف تقسيمه عن 

وليام مويير، وهو بدوره يختلف عن بلاشير]]].

4. تقسيم القرآن إلى ثلاثين جزءًا: زعم بلاشير أن القرآن الكريم من أجل تسهيل 

تلاوته قسم ثلاثين جزءًا لتتلاءم مع عدد أيام شهر رمضان، وأضاف إلى أن تقسيمه 

كان لمجرد الباعث العلمي وتسهيلًًا لتلاوته في الاحتفالات الدينيّة]]].

بأن تقسيم القرآن إلى ثلاثين جزءًا كان إجراءً متأخّراً عن نزول   ويُرد على ذلك: 

القرآن، أما فرضية رمضان فكان ذلك في عهد الرسول الكريم، ولا ريب أن المسلمين 

كانوا يحفظون القرآن ولا يجدون في ذلك صعوبة ولا عسًرا قبل أن يجزأّ القرآن إلى 

أجزاء]]].

5. كما زعم بلاشير أن القرآن الكريم لم يكن مرتبًّا، وأنه كان مختلطاً في عهد النبي 

ا يختلف عن  الكريم، وقد رتبّه أبو بكر؛ لذا استحلوّا لأنفسهم أن يجعلوا له ترتيباً خاصًّ

ترتيب المصحف الحالي في كثير من السور، معتمدين في ذلك على طريقة الأسلوب 

ومحتويات السورة، كما يرى بلاشير وفق الوضع الراهن للنص القرآني استحالة ترتيب 

القرآن بحسب النـزول؛ لأنه لا يوفرّ ترتيبًا دقيقًا وموضوعيًّا، ويرى ضرورة العدول عن 

هذا المنهج إلى منهج آخر، يراعى فيه ترتيب القرآن حسب المراحل والموضوعات، 

مما يهيئ وحدة نفسية وتاريخية أنسب بالترجمة وأكثر ملاءمة، وقراءة أيسر وأجمل 

في ظن الغرب]]]. 

6. ولا يخفى بأن هذا الأمر )أي ترتيب الآيات والسور ترتيبًا توقيفيًّا( لا يعني تحرّر 

]]]- السبحاني، المناهج التفسيريةّ في علوم القرآن، ج1، ص152.

]]]- م.ن، ص157. 

]]]- م.ن.

]]]- م.ن، ص159.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين124

العلماء يسمّونه  القرآنّي من أيّ ضابط موضوعيّ]]]، فهناك بحث عند بعض  النصّ 

وحدة الغرض، أي أنّ كلَّ سورة لها غرض خاصّ يترتبّ عليها، فالسورة وإن لم تعبّّر 

عن موضوع واحد، لكنّ لها غرضًا واحدًا، وممّن ركّز على هذا الاتجاه في مفتتح 

تفسير السور العلّّامة الطباطبائّي في كتابه الميزان في تفسير القرآن، يقول مثلًًا في مطلع 

سورة الطور: »غرض السورة إنذار أهل التكذيب والعناد من الكفار بالعذاب الذي أعُِدَّ 

لهم يوم القيامة«]]] فالقرآن له أسلوب خاصّ، وهو أحد أوجه إعجازه بأنهّ ليس نثًرا 

ولا شعراً، فلا يخضع لقواعدهما التأليفيّة وضوابطهما التعبيريةّ، بل من وجوه إعجازه 

أنهّ ليس له وحدة موضوعيّة، ومحوريةّ الترتيب بين الآيات تقوم على أساس تحقيق 

الغرض، فإذا لم يحقّق هذا الأسلوب القائم على أساس اللاترابط الموضوعيّ وتكرار 

الغرض، فينفتح باب الإشكال، ولكن إذا كان هذه الأسلوب يحقّق الغرض، فهو فعل 

الأسلوب  فمعيار  بالغرض،  يخلّ  ولا  الهدف  يحقّق  ما  الحكيم  الفعل  لأنّ  حكيم، 

القرآنّي هو في أن يكون متناسبًا ومنسجمًًا مع الغرض الذي لأجله نزل القرآن، فلو كان 

الأسلوب القرآنّي بغير هذا الأسلوب لما حقَّق الغرض]]]، في الحدِّ الأدنى إن لم يكن 

مُطلقًا ودائماً، فأكثريًّا وغالبًا، فهذا الأسلوب الخاصّ بالقرآن، يجعل النفس البشريةّ 

القرآنّي  النصّ  إن  إذ  بالتفردّ والخصوصيّة؛  أنهّ يشعر  بالضّجر والملل، كما  لا تشعر 

يتناغم مع الطبيعة البشريةّ بكافةّ أبعادها وظروفها وحاجاتها و...، فهو تارة يخاطب 

موضوعًا  يعالج  وتارة  السلوك،  نحو  ينعطف  ثمّ  القلب،  ليخاطب  ينتقل  ثمّ  العقل، 

عقائديًّا، وأخرى اقتصاديًّا، وثالثة أخلاقيًّا... كما أنّ القرآن نزل للناس جميًعا، وهم 

ليسوا على نسق واحد، والقرآن كتاب هداية، يحقّق بأسلوبه هذا الغرض]]]. 

أن  العلماء  بين  فإنه لا خلاف  الكريم:  القرآن  الآيات في  لترتيب  بالنسبة  أما   .7

ذلك توقيفي بأمرٍ من الرسول حيث قال السيوطي: )الإجماع والنصوص المترادفة 

على أن ترتيب الآيات توقيفي لا شبهة في ذلك، وأما الإجماع فنقله غير واحد، منهم 

]]]- المناهج التفسيريةّ في علوم القرآن، م.س.

]]]- الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج19، ص5.

]]]- م.ن، ج19، ص5.

]]]-المناهج التفسيريةّ في علوم القرآن، م.س، ج1، ص159.



125 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

الزركشي في )البرهان وأبو جعفر بن الزبير في مناسباته، وعبارته: ترتيب الآيات في 

وأضاف  المسلمين(]]]،  بين  هذا  في  خلاف  غير  من  وأمره   بتوقيفه واقع  سورها 

الطواسين،  الحواميم رتُبت ولاء، وكذا  أنه توقيفي كون  السيوطي: )ومما يدل على 

ولم ترتبّ المسبحات ولاء، بل فصُل بين سورها، وفصُل بين طسم الشعراء وطسم 

القصص بطس مع أنهّا أقصر منهما، ولو كان الترتيب اجتهادياً لذكرت المسبحات 

جميع  أن  إليه  نذهب  )الذي  أيضًا:  ويضيف  القصص(]]]،  عن  طس  وأخُرت  ولاء 

القرآن الذي أنزله الله وأمر بإثبات رسمه ولم ينسخه ولا رفع تلاوته بعد نزوله هو هذا 

الذي بين الدفتين الذي حواه مصحف عثمان، وأنه لم ينقص منه شيء، ولا زِيد فيه، 

وأن ترتيبه ونظمه ثابت على ما نظمه الله تعالى ورتبّه عليه رسوله من آي السور لم 

مٌ، وإن الأمة ضبطت عن النبي ترتيب آي كل  ر منه مقدَّ م من ذلك مُؤخَّر ولا أخُِّ يقَُدَّ

سورة ومواضعها وعرفت مواقعها، كما ضبطت عنه نفس القراءات وذات التلاوة« ]]]. 

وقال البغوي: »الصحابة جمعوا بين الدفتّين القرآن الذي أنزله الله على رسوله من غير 

أن زادوا أو نقصوا منه شيئاً خوف ذهاب بعضه بذهاب حفَظته، فكتبوه كما سمعوا من 

موا شيئاً أو أخَّروا أو وضعوا له ترتيبًا لم يأخذوه من رسول  رسول الله من غير أن قدَّ

الله، وكان رسول الله يلقِّن أصحابه ويعلِّمهم ما نزل عليه من القرآن، على الترتيب 

إياه على ذلك، وإعلامه عند نزول كل  بتوقيف جبريل  الذي هو الآن في مصاحفنا 

آية أنَّ هذه الآية تكتب عقب آية كذا في سورة كذا، فثبت أن سعي الصحابة كان في 

جمعه في موضع واحد لا في ترتيبه، فإن القرآن مكتوب في اللوح المحفوظ على هذا 

الترتيب أنزله الله جملة إلى السماء الدنيا ثم كان ينـزله مفرقاً عند الحاجة، وترتيب 

النزول غير ترتيب التلاوة«]]]. 

هذا ما يقوله علماء المسلمين بأجمعهم، وهذه أدلتّهم من الصحة والوضوح بما 

ا ما يقوله بلاشير ومن تبعه من الحداثيين وغيره ممن سبقه  لا يرتاب معه مرتاب، وأمَّ

]]]- الإتقان في علوم القرآن، م.س، ص46.

]]]- م.ن، ج2، ص68؛ سنن الترمذي، ج5، 370.

]]]- م.ن. 

]]]- م.ن، ج2، ص68



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين126

من المستشرقين بهذا الصدد، فهو لا يستند إلى أي دليل علمي يمكن مناقشته وبحثه، 

فما عندهم إلّّا التشكيك الهدمي لا الشك العلمي القائم على القرائن والملابسات 

السور  ترتيب  أن  ذلك:  المسلمين في  علماء  رأي  والموضوعية، وخلاصة  المقبولة 

على ما هي عليه في المصحف الآن توقيفي، وأنه لم توضع سورة مكانها إلّّا بأمر من 

الرسول عن جبريل عن الله تعالى كترتيب الآيات سواء بسواء. 

ريجيس  أولى  وتدوينه:  الكريم  القرآن  جمع  حول  بلاشِير  آراء  الرابع:  الملحظ 

الكريم وتدوينه من  القرآن  اهتمامًا واسعًا بموضوع جمع  القرآنيّة  أبحاثه  بلاشير في 

عهد  أي  الوحي،  نزول  فترة  في  القرآن  لجمع  التأريخية  الأدلةّ  على  اعتماده  خلال 

النبي، وكذلك جمع وتدوين القرآن في عهد الخلفاء، ومن أهم النتائج التي توصّل 

بلاشير إليها في عملية الجمع هي:

من  الرغم  الحفظ على  طابعه  كان   النبي عهد  »القرآن في  أن:  إلى  انتهى   .1

أنهّ قد كُتب بصورةٍ متفرقةٍ«، وأنهّ بعد رحيل النبي لم يكن هناك قرآنٌ مكتوبٌ بشكلٍ 

كامل]]]. 

2. توصّل إلى أنهّ من بعد وفاة النبي قام كبار الصحابة كلُّ واحد منهم بما يراه 

»صلاحًا وبمزاجه الشخصي« بجمع القرآن، وبذلك فإن كلُّ واحد منهم أصبح لديه 

مصحفٌ خاص به وتختلف هذه المصاحف فيما بينها]]]. 

3. كذلك توصّل إلى وجود فاصلةٍ زمنيّةٍ بين نزول القرآن وبين تدوينه وجمعه، 

والدلائل التي استند إليها لإثبات مُدّعاه في هذا المجال هي: 

أ. عدم وعي النبي بأهميّة رسالته: حيث ذهب إلى: »لم يكن النبيّ يعرف في 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص39. 

]]]- م.ن، ص٣٠-٣١.



127 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

إليه ولا قدرته على تحويل أوضاع العرب، وبالتالي لم  بداية رسالته أهميّة ما يدعو 

عوة الأولى، وتبعًا لذلك كان  تكن فكرة تدوين القرآن لتخطر على باله في مراحل الدَّ

الحفظ والنقل شفهي«]]]]]]. 

ب. عدم توفر الوسائل اللازمة للتدوين:حيث يعتقد بلاشير أن من أهم الأسباب 

التي وقفت أمام عدم كتابة القرآن في زمن النبي خصوصًا في السنوات الأوائل من 

البعثة هي عدم وجود الموارد الكافية لهذا الغرض]]]. 

ت. الأمر الثالث والذي يراه بلاشير هو المانع من التدوين الاعتقاد بكفاية الحفظ 

الكُتب  الذاكرة الإنسانيّة وسيلةٌ مأمونةٌ لنقل  بأنّ  والنقل الشفاهيّ، وبالتالي الاعتقاد 

سة، من جيلٍ إلى جيل]]].  المقدَّ

ويرُد عليه: 

طرح بلاشير مزاعم وآراء كثيرة حول تدوين القرآن الكريم وجمعه، تتسم أغلبها بل 

جميعها بالغرابة والبعد عن المنهج العلمي، منها ادّعاء غموض تاريخ القرآن، وعدم 

صحة الروايات الواردة في الجمع، وادّعاء تأخّر تدوين القرآن الكريم، وضياع فقرات 

من القرآن، وادّعاء وجود أشياء في القرآن ليست منه، كما يرى بلاشير ومن تبعه من 

الحداثوييّن أنّ القرآن الكريم لم يدوَّن في حياة الرسول، وبعد وفاته مرّ بمراحل 

من الجمع حتىّ تكامل ووصل إلى هذه المرحلة، ولا يخفى بأنّ طريقة الجمع التي 

]]]- إلى هذا الرأي نفسه ذهب كل من الجابري ومحمّد أركون ونصر حامد أبو زيد في تأكيدهم المستمرّ على أن: 

»النبي الأكرم قد رحل، والقرآن لازال محفوظاً شفاهيًا في صدور الصحابة، مع فرض ضياع الشيء الكثير منه بسبب 

موت الصحابي أو نسيانه أو فقدان ما تمّ حفظه وجمعه كما زعم بذلك الجابري، وسنتطرق إلى تفصيل ومعرفة ذلك 

أكثر في الفصل الآتي من الدراسة بمعونته تعالى. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٢٩.

]]]- فيقول بلاشير في هذا الخصوص: »منَعَ عدم توفرّ الوسائل الضروريةّ للكتابة من تدوين الوحي، حيث كان ينزل 

القرآن على رسول الله، في مناسباتٍ وأوقاتٍ مختلفةٍ تتراوح بين الليل والنهار، والسفر والحضر، وحالة الصلاة، ولذلك 

نةٍ قليلةٍ تحتوي على بعض السوَر، يسُتفاد أنَّ العهد النبويّ لم ينُجز من  لم تتوفَّر خلال حياة النبيّ سوى مجموعاتٍ مدوَّ

القرآن المدوَّن سوى بضع مدوَّناتٍ غير مكتملةٍ، ولا تخلو من تصرَّفٍ واجتهاداتٍ شخصيّةٍ«، م.ن، ص٣٠.

التدوين،  العربيّة وتجاهل دورها من الأسباب في إهمال عمليةّ  الطبيعة  ]]]- إضافة إلى ذلك يرى بلاشير أن إغفال 

وذلك أنّ العربّي بطبعه أسير اللحظة، ولا يشغل نفسه بمزيدٍ من التفكير في المستقبل، ومن هنا لم تكن تخطر فكرة 

التدوين على بال المعاصرين للنبيّ، ولم يكن أحدهم يشعر بالحاجة إلى ذلك. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين128

بالشاهد  جُمع  كونه  الكريم  القرآن  في  نقص  وجود  تحتمل  الروايات  بعض  ذكرتها 

والشاهدين، الأمر الذي دفع بعض العلماء والباحثين إلى رفضها]]]؛ لأنهّا موضوعة 

وغير صحيحة، وتفتح باباً واسعًا للقول ببشريةّ القرآن الكريم، ونسبة التحريف له من 

قبل الطاعنين على القرآن الكريم، فقد افترضت بعض تلك الروايات أنّ القرآن الكريم 

لم يجُمع في عهد النبيّ، وهذا ما أشار إليه بلاشير بقوله: »يعتبر الخلفاء الأوّلون 

أوّل من نظمّ النسخ القرآنيّة وجمعها، ففي الواقع لا تشير الجملة المستعملة في هذه 

التقاليد )جمع القرآن( إلى جمع نصوص الوحي في كتاب، ولكن كما تقرّ السلطات 

التفسيريةّ المحمّديةّ المهتمّة بالحديث إلى حفظه في الذاكرة، وهكذا يبقى أن نعرف 

بطبيعة الحال ما إذا كان كلّ من )الجامعين( قد حفظ كلّ نصوص الوحي أو أجزاء 

كبيرة منها في ذهنه كما سوف نرى لاحقًا فإنّ حفظ النصوص المقدّسة غيبًا كان في 

كلّ الأزمنة الأمر الأساسّي، في حين أنّ التناقل المكتوب لنصوص الوحي كان ينظر 

إليه دائماً بكونه واسطة لبلوغ الغاية«]]]، وفي موضع آخر في معرض كلامه عن جمع 

القرآن بعد الرسول من قبل الخليفة الأوّل، واستنادًا إلى بعض الروايات يرى أنّ 

ناً وبعضه محفوظاً في صدور الصحابة«، وقد تغافل بلاشير  المصحف كان بعضه مدوَّ

-إسوة بمن سبقه من المستشرقين وتبعًا لطبيعة منهجهم في الالتقاط- عن الروايات 

التي نصّت على أنّ القرآن الكريم كان مدوّناً في زمن النبيّ، ولم يفرقّوا بين الجمع 

والتدوين، كما أنّ بلاشير يرفض رواية جمع المصحف من قبل الإمام علّي بأمر 

الرسول؛ لأنهّا -بحسب زعمه- روايةٌ خاصةٌ بالشيعة]]]، والسبب الحقيقيّ في هذا 

الرفض؛ أنهّا تثُبت أنّ القرآن الكريم كان مدوّناً في زمن النبيّ وإن لم يكن مجموعًا 

بين دفتّين، وعليه؛ لا بدّ من تسجيل بعض التوجيهات والمناقشات لروايات الجمع، 

ت  منها أن هذه الروايات متعارضة فيما بينها، ففي صحيح البخاري هناك روايات نصَّ

على أنّ الرسول هو من جمع القرآن الكريم]]]، وروايات نصّت على أنهّ أبو بكر، 

]]]- ينظر: أبو ريةّ، محمود، أضواء على السنّة المحمّدية، 315-332، وينظر: الميلاني، علي الحسيني، الصحيحان 

في الميزان، 33-11.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص49. 

]]]- م.ن، ص59. 

]]]- البخاري، صحيح البخاري، ج6، ص187.



129 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

وأخرى نصّت على أنهّ عثمان بن عفّان]]]، ولا يمكن الجمع بين هذه الروايات، إلّاّ أنّ 

يقُصد بجمع الرسول تدوين المصحف في صحائف متفرقّة، والجمع الذي حصل 

في زمن أبي بكر هو جمع الصحائف بين دفتّين، والجمع في زمن عثمان ما هو إلّّا 

توحيد للقراءات بقراءة واحدة]]]، كما إنّ روايات الجمع بمعنى الجمع من صدور 

الصحابة بالشاهد والشاهدين لا يمكن قبولها بحالٍ من الأحوال؛ لأنهّا تبُّرر القول 

وهذا  متواتراً،  وليس  آحاد  أخبار  القرآن  من  تجعل  إنهّا  كما  الكريم،  القرآن  بنقصان 

خلاف إجماع المسلمين]]]، إذ إن الأخذ بالرواية التي تنصّ على أنّ الجامع للقرآن هو 

التدوين  أنّ  تفترض  لأنهّا  والطاعنين،  للمشكّكين  المجال  تدعُ  لا   علّي الإمام 

حصل في زمن الرسول وأنّ الإمام عليًّا جمع المدوّن بعد وفاته، وعند مراجعة 

 ،أقوال علماء الإماميّة نجد أنّ الإجماع قائم على أنّ القرآن مدوَّن في زمن الرسول

واختلفوا في أنهّ مجموع بين دفتّين، أم مفرقّ في صحف كتبها كُتاّب الوحي، فذهب 

السيّد المرتضى والسيّد الخوئي وغيرهم إلى القول الأوّل]]]، وذهب أكثر العلماء إلى 

 ،[[[ الرسول بعد وفاة   الإمام علّي مفرقّة وقد جمعه  كونه مدوَّناً في صحف 

ناً، وبخصوص  القرآن كان مدوَّ أنّ  أدلتّه، ولكنّهم يجمعون على  الفريقين  ولكلٍّ من 

ادعاء غموض تأريخ القرآن: في قول بلاشير: »ومن جانبنا فإننا نلاحظ أن مهمة إعادة 

كتابة تاريخ القرآن ليست سهلة، بل هي أكثر تعقيدًا في الحقيقة؛ وذلك لأن المصادر 

القديمة تحتوي على الآلاف من الأشكال النصية المختلفة، والتي لا توجد في أي 

مخطوط يعرفه المستشرقون«]]]، ولا يخفى بإن هذا الادعاء لا أساس له من الصحة، 

وهو إن دلّ على شيء فإنما يدل على قصور علم بلاشير وقلة اطلاعه على المصادر 

هذا  بحثوا  قد  المسلمين  فعلماء  الواضحة،  العلمية  الحقائق  وكتمانه  الإسلاميّة، 

الموضوع في كتب الحديث وعلوم القرآن والتاريخ، بل قد أفرده بعضهم بالتصنيف 

]]]- صحيح البخاري، م.س، ج7، ص77..

]]]- م.ن. 

]]]- الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، ص256.

]]]- م.ن، 234-225. 

]]]- معرفة، محمّد هادي، التمهيد، ج8، ص214-206.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص49. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين130

ثيودور  الألماني  )كالمستشرق  سبقه  بمن  أسوة  بلاشير  حاول  ذلك  ومع  المستقل، 

نولدكه( إعادة كتابة تاريخ القرآن، ولكن بمنهج غير الذي كتب به على أيدي العلماء 

الأمناء مع اعترافهم بعجزهم وقلة اطلّاعهم]]]، كما أنّ ادّعاء تأخّر تدوين القرآن الذي 

زعم فيه بلاشير أن الآيات القرآنيّة لم تقيد بالكتابة تحت رقابة النبي محمّد، ولا هو 

ضمّها ضمن مجموع كامل، بل اكتفى فقط قبيل وفاته بالإعلان عن نهاية الوحي، 

بعض  كتابة  وأن  المناسبات،  حسب  نجومًا  تبليغه  وتمَّ  طويلة،  سنوات  امتدَّ  الذي 

يتم  لم  بدائية  وبوسائل  تدريجياً  الصحابة  بعض  بمبادرة  كانت  القرآن  من  المقاطع 

التدوين الرسمي لها إلّّا في عهد عثمان]]]، وهذه المزاعم وأشباهها كلُّها لا تقف أمام 

عهد  في  تدوينُه  تمَّ  قد  الكريم  القرآن  أن  على  الدالةّ  الثابتة  الصحيحة  الروايات 

النبي]]]، فقد اتخذ النبي الأكرم عددًا من الصحابة يدوّنون ما ينـزل عليه من 

القرآن ويعرف هؤلاء بـ)كتَّاب الوحي(، وقد وصف هذا الجمع زيد بن ثابت فقال: 

»كنا عند رسول الله نؤَُلِّف القرآن من الرِّقاع«]]] أي: نجمعه لترتيب آياته من الرقاع، 

يكن  ولم   ،الرسول من  بأمر  كان  القرآن  تدوين  أن  تبيّّن  وغيرها  النصوص  فهذه 

بمبادرة من الصحابة، كما أنها تبِّيِّن أن الرسول كان حريصًا على تدوين كل ما ينـزل 

عليه من الوحي ولو كان بعض آية، وهذا لا ينفي أن بعض الصحابة كانوا يدونون 

القرآن أو بعضًا منه تدوينًا شخصيًّا خاصًا بهم، وبذلك فإن الآثار الإسلاميّة واضحة 

الرسول وعِلمْه ورقابته خلاف ما يدعيه بلاشير،  بأمر  التدوين وقع  وصريحة في أن 

وأما ادّعاؤه بأن الخليفة الثالث هو الذي حمل الناس على قبول نص نهائي مقابلًًا بين 

ما جمعه أصحاب الرسول]]]، فهذا الادعاء غير صحيح بل هو محض افتراء، والآثار 

الإسلاميّة الثابثة واضحة في هذا الموضوع، كذلك من الأمور التي أثار حولها بلاشير 

مجموعة من الشبهات ما يتعلق بالمصحف الذي جمعه عثمان، حيث رأى أنهّ يخالف 

]]]- البيان في تفسير القرآن، م.س، ص225.

]]]- م.ن، ص227.

]]]- التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج8، ص167-162.

]]]- البيان في تفسير القرآن، م.س، 234-225.

]]]- التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج8، ص167-162.



131 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

كثيراً مصاحف الصحابة، وأن عثمان فرض هذه النسخة من القرآن فرضًا، كما ذكر بأن 

المصحف العثماني قد تعرض للتحوير لأسباب ثلاثة]]]: بعضها يرُجعها إلى أخطاء 

القديمة للنص في ذاكرتهم، كذلك  بالدروس  القراء  الناسخين، والاحتفاظ من قبل 

الضعف في الخط العربي وانعدام الدقة فيه، واشتباه كثير من الحروف قبل الإعجام]]]، 

العثماني-  للمصحف  ومخالفتها  وجودها  فرض  -على  الصحابة  مصاحف  أن  ومع 

بن  أبّي  مثل  العثماني،  الجمع  اشترك في  من  أصحابها  من  أن  ومع  وخاصة،  فردية 

هذه  وجود  جدلًاً  فرضنا  فلو  عثمان]]]،  فعل  ما  على  المجمعين  من  أو  كعب، 

المصاحف، وأنها بقيت بعد المصحف العثماني قليلًًا أو كثيراً، فإنها لم تظفر بما ظفر 

به هذا الأخير من إجماع الصحابة وثقتهم وأخذهم بما تضمنه من الأوجه والقراءات، 

وقد أجاب العلماء بأن تلك المصاحف الفردية ربما تضمّنت ما كانت روايته آحادًا، 

وما نسُخت تلاوته، وما لم يكن في العَرضْة الأخيرة، وأنه اختلطت فيها أحياناً الألفاظ 

القرآنيّة بالشرح وبيان التأويل، وهذه المصاحف المنسوبة للصحابة قد ثبت أن عثمان 

أما بخصوص ما زعمه بلاشير  قد أمر بإحراقها على ملأ من الصحابة وبموافقتهم، 

اختلاف  إلى  أدّى  مما  فيه  الدقة  يتُحََرَّ  لم  فإنه  القديم،  العربي  الخط  ضعف  حول 

المصاحف العثمانية فيما بينها«، فإن هذه الدعوى غير صحيحة لأمورٍ عدة منها: إن 

 اختلاف مرسوم المصاحف قام على أساس اختلاف القراءات المروية عن النبي

وكان مقصودًا، ثم إن الاعتماد لم يكن على المكتوب، بل الاعتماد في نقل القرآن 

امير  بأده  ومن   الأكرم النبي  كان  ولذلك  الخط]]]،  مجرد  على  لا  الحفظ  على 

المؤمنين يبعث مع كل مصحف قارئاً، ولم يكتفوا بإرسال المصاحف وحدها]]]، 

يؤيد  بلاشير  أن  وتدوينه  الكريم  القرآن  ذكره حول جمع  تقدم  ومما  نلاحظ  وبذلك 

ماجاء في الروايات المذكورة في كتب أهل السنّة، من أنّ القرآن خضع« لعمليّة جمعٍ 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص40. 

]]]- م.ن.

]]]- التمهيد، م.س، 285.

]]]- الكليني، الكافي، ج2، ص278.

]]]- م.ن. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين132

مّا« في عهد أبي بكر؛ على الرغم من أنهّ طرح بعض الأسئلة الجادة في هذا المجال 

منها: »برزت بعد وفاة النبيّ ظروفٌ جديدةٌ وواجهت المسلمين أسئلةٌ لم يكن لهم 

قِبلٌ بها، فقد توُِّفِّي النبيّ صاحب الرسالة، وانسدّ باب الوحي، وانقطعت صِلةَ الوصل 

بينهم وبين المعلمّ الذي كان حاضًرا ومستعدًا لكلّ سؤالٍ حول القرآن، وفي ظلّ هذه 

الظروف شعر المسلمون بأنهّم مضطرّون لفعل ما لم يفعله النبيّ من قبل، ألا وهو 

تدوين القرآن وجمعه في مصحفٍ«]]]، ومن الجدير بالأمر أن نذكر في هذا المقام بأن 

الباحث الإيراني »محمود راميار«]]] كتب ناقدًا نظريةّ بلاشير في تدوين القرآن وحفظه 

بقوله: »كيف يمكن لرئيس مجتمعٍ ومؤسّسِ نظامٍ اجتماعيٍّ وفي آخر لحظات حياته 

يغفل عن تحكيم أسسٍ مهمّةٍ في المجتمع، ويغفل عن  أن  هو على فراش الموت 

مسألة خليفته واستمرار الشريعة التي أسّسها؟ وهو خاتم النبيين والشريعة التي جاء 

بها باقيةٌ ما دامت الحياة لا بد أن تكون هذه الشريعة حيّةً وشامخةً، فكيف يمكن أن 

يغفل عن استمرار القيادة في المجتمع من بعده والناس في بداية دخولهم للإسلام 

ولم يمض زمنٌ طويلٌ على تمسّكهم بالإسلام، ولم تمض سوى عشرين سنةً على 

بداية نشوئه، فكيف له أن يهمل مستقبل الأمة فيتركها ويغادر الحياة؟! فكلُّ شخصٍ 

فكيف بمعلم  وإرثه،  لتركته  يفكر  الأقل  بعده، وعلى  من  الذي  بالجيل  يفكر  عاديٍّ 

يرسل  وتعالى  سبحانه  الله  إن  وهل  البشريةّ،  بمستقبل  يعبأ  ألا  الأمة  وقائد  البشريةّ 

الأنبياء لفترةٍ معينةٍ وتنتهي رسالتهم، والناس في الأرض سدى بلا هداية على خلاف 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص48. 

]]]- محمود راميار: عالم لاهوت إيراني وعالم قرآني معاصر في الدين والقرآن، بعد حصوله على شهادة الثانوية التحق 

بكلية الحقوق والعلوم السياسية بجامعة طهران لدراسة العلوم السياسية وحصل على درجة الماجستير من تلك الكلية، 

ثم تابع دراسات الدكتوراه في المجال نفسه، ووفقًا لتقرير كلية الحقوق أكمل المرحلة التعليمية من دورة الدكتوراه، 

بناءً على طلبه، ذهب إلى أوروبا لدراسة طريقة التشريع وطريقة تجميع مجموعات القوانين ووضع المنظمات الإدارية 

لبرلمانات أوروبا الغربية ومكث في باريس لمدة ستة أشهر وقد كان تأليف الكتاب )على عتبة القرآن لريجيس بلاشير( 

هي نتاج هذه الفرصة البحثية، ومن أعماله كتاب تاريخ القرآن )طهران، 1346(، وقد تم تأليفه وتحريره، واستفاد دائماً 

من آراء السيد محمّد فرزان النقدية والإرشادية، أشاد الأكاديميون بهذا الكتاب )على سبيل المثال، مجلة كلية اللاهوت 

بهلوان،  ص237-239؛  راد،  مهدوي  ص225؛   ،1351 ربيع   ،2 المجلد  مشهد،  بجامعة  الإسلاميةّ  والدراسات 

ص43-54(، كما ترجم راميار أعمال ريجيس بلاشر عن تأريخ القرآن بعنوان »على عتبة القرآن«، )طهران، 1359( 

وأضاف إليها تعليقات قيمة في هذه التعليقات، انتقد آراء المستشرقين، وأحياناً أزال الغموض عن عقل القارئ، ودافع 

عن التعاليم والمعتقدات الشيعية )على سبيل المثال: بلاشير القرآن، )ص12، 37-39، 42-43 -211، 307(، انظر: 

راميار«؛ علي أصغر محمّدخاني، دراسة معمقة في  »البحث عن مكانة وأعمال شادارفان محمود  طباطبائي، كاظم، 

القرآن: نظرة على حياة وأعمال الدكتور محمود راميار.



133 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

الإسلام  بداية  ومن  موجودة  كانت  النبي  بعد  من  الخليفة  فكرة  فإن  بلاشير،  نظريةّ 

حينما كان الإمام علّي صبيًّا والنبي تكفّله وعامله معاملة الابن، وكان مع النبي 

حتى آخر ساعةٍ من حياته ومن دون أن يغفل عنه ولا لحظةً واحدةً، ومرارًا وتكرارًا أكّد 

على مسامع الناس بأن: »من كنت مولاه فهذا عليٌّ مولاه«، والنقطة الأخرى وهي أنّ 

طرح هذه الآراء تبين المستوى الفكري الإسلامي لهذه الطائفة من العلماء وخاصة 

ومما يلُاحظه البحث أن ما ذكره بلاشير في كل ما يتعلق بجمع  الفكر الشيعي«]]]، 

القرآن الكريم وتدوينه ومصاحف الصحابة واختلافها والمصحف العثماني، نجده قد 

اعتمد في كل ذلك فضلًًا عن اعتماده في تثبيت النتائج التي ينَتهي إليها على روايات 

أهل السنّة، وعلى ضوء تلك الروايات ينتهي إلى: »أنّ الظروف التي استجدّت بعد 

وفاة النبيّ دعت إلى اعتماد حلولٍ لم تكن ضروريةًّ حال حياته، وإن ادعاء أبي بكر 

رسول  يفعله  لم  عملٍ  على  أقُدم  »كيف  قال:  القرآن  لجمع  عمر  مقترح  على  للرد 

الله«]]]، ومما يؤُخذ على )بلاشير( هنا هو تجاهله للمصادر الشيعيّة ورأيهم في هذه 

المسألة تمامًا، فلم يكن موضوعيًا ولم يتبع منهج الموضوعية في هذا المجال والذي 

ادعى أنه سيكون منهجه في مقدمة كتابه]]].

الفن  أنّ  بلاشِير  بيّّن  القرآني:  القصص  حول  بلاشِير  آراء  الخامس:  الملحظ 

القصصي والطباق ثابت في الآيات المكية على نفس غرار الشعر في »العالم الساميّ« 

عامة وعند العرب خاصة، ثم بين أنه: »لكي تبلغ الدعوة غايتها، فإنها كانت ترجع 

لأساطير الأولين من قصص عاد وثمود ولوط ونوح بالاستناد إلى قصص قومية وإلى 

قصص مأخوذة من التوراة، ثم تضفي عليها بجمال اللغة العربيّة ميزات تمايز القصص 

التوراتية، ولا شك أن أسلوب هذه المرحلة يختلف جذريًّا عن الأول«]]]، وانتهى إلى 

]]]- انظر: راميار، محمود، در آستانه قرآن؛ القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٤١-٦٢. 

]]]- حيث اعتمد في قوله ذلك على رواية رواها البخاري في صحيحه، والتي جاء فيها: »)والكلام نفسه تقريبًا ينُقَل 

عن )زيد بن ثابت(، عندما طلب منه )أبو بكر( و)عمر( تولّّي هذه المهمة الثقيلة«(، كما اعتمد في ذلك على سنن ابن 

أبي داود: انظر: السجستاني، سليمان بن الأشعث )ت 275هـ(، سنن ابن أبي داود، ص113؛ انظر: صحيح البخاري، 

م.س، ج6، ص580.

]]]- فلو أنهّ رجع إلى كتاب الكافي مثلًاً لوجد أنّ أئّمة الشيعة لا يكتفون بتأييد القرآن الُمتداول بين المسلمين فحسب، 

بل ويقرّون القراءة المتداولة بينهم أيضًا، انظر: الكافي، م.س، ج٢، ص٦٣١-٦٣٢.

]]]-القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٦٤.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين134

أن: »التطور في المفهوم الإبراهيمي قد تأكّد في المدينة، كما أنه بالاعتماد على ذلك 

النص، وعلى بعض النصوص الأخرى قد جهد لويس ماسينيون في اكتشاف صيغة 

توفيق بين إسرائيل وعالم الإسلام«]]]. 

إذ إحتوى كلام بلاشير حول القصص القرآني على العديد من المفاهيم الخطرة 

التي تشكّل تهديدًا لقداسة القرآن الكريم، والتي يمكن تلخصيها في النقاط الآتية: 

1. أطلق لقب الأب التوراتي على النبي إبراهيم وليس من غريب في الأمر 

فهذا ما يمليه عليه نزعته المادية ومنهجه، فهو يريد من بين ثنايا كلامه أن يرُجع القرآن 

إلى مصادر توراتية أو أن يسقط المفاهيم المسيحية عليه، ومن أكثر المباحث القرآنيةّ 

إذ لم يعد  القرآني«]]]،  فيها بلاشير هذا المنهج هو مبحث »القصص  التي استخدم 

تلك القصص الواردة في القرآن الكريم -بحسب زعمه- إلّّا مجرد أساطير مستمدّة من 

كتب الديانات السابقة، وثقافة البيئة التي كانت تحيط بالعرب. 

2. ادعى أن هذا التطور في شخصية النبي إبراهيم من كونه مكسّّر الأصنام 

والعالم  إسرائيل  بين  توفيق  إيجاد صيغة  ساعد على  قد  للحنيفية  مؤسسًا  كونه  إلى 

الإسلامي]]].

إيحاءات  سوى  منها  يذُكر  لم  الكريم  القرآن  في  القصص  أن  بلاشير  ادعى   .3

وإيماءات، وقد تكفّلت كتب السِيََر بذكر التفاصيل مع الإضافة عليها من الأساطير 

مثل  للعرب  المجاورة  البيئات  من  الأخرى  والثقافات  الماضية،  الأمم  وقصص 

الزرادشتية والهندية والفارسية وغيرها]]]. 

ومن الملاحظ في آراء بلاشِير حول القصص القرآني أنه أراد الخلط بين مفهوم 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٦٥.

]]]- م.ن، ص58. 

]]]- م.ن، ص51. 

]]]- ومن ذلك قوله: »والقرآن يتبع عن كتب الديباجة التوراتية عامة إلّاّ أن اللغة العربيةّ تضفي على الرواية ميزة غريبة 

بسياقها المكثف، وباهتمامها بالأيحاء، أكثر من اهتمامها بالوصف«، انظر: م.ن، ص60. 



135 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

القصة ومفهوم الأسطورة]]]، كذلك تضمّن كلامه الطعن في القرآن الكريم، من حيث 

إنه -على حد زعمه- كان يرجع إلى كل من القصة والأسطورة، كي تبلغ الدعوة غايتها، 

وقوله إن القرآن قد كرر هذه القصص بلا ملل، كما أن هذه الآراء التي أوردها بلاشير في 

مبحث القصص القرآني لاقت استحساناً وقبولًًا من قبل الحداثيين العرب، ونجد مثل 

هذه الآراء قد مُلئت بها كتبهم ومؤلَّفاتهم ودراساتهم التي خصصوها للقرآن الكريم، 

والحداثي  المفكر  هو  القرآني  القصص  مبحث  في  بلاشير  بآراء  تأثرّ  من  أكثر  ومن 

الفصل  خصّص  إذ  القرآن«  إلى  »المدخل  كتابه  في  الجابري  عابد  محمّد  المغربي 

الثالث من كتابه في مبحث القصص، وانتهى في بحثه فيها إلى أن وجود القصص في 

القرآن الكريم هو لمجرد العبرة والاتعاظ، وأن ما ورد من تلك القصص هو لمجرد 

التلميح، وأن القصاص وأصحاب السير قد قاموا بإضافة العديد من الأساطير إليها، 

وذهب إلى الرأي نفسه محمّد أركون عند دراسته لسورة الكهف عندما صرح بقوله: 

»هناك تشابه كبير بين أحداث القصة التي ذكرها القرآن وبين قصة كلكامش«، سيأتي 

البحث على ذكر ذلك في الفصل الآتي من الدراسة. 

القصص  خصوصيات  المستشرقين  من  سبقه  كمن  بلاشير  تجاهل  عليه:  ويرُد 

القرآني، فشكّك في مصدريته، وزعم أن القصص القرآني مستقى من قصص الكتب 

السابقة، وأساطير الحضارات والأمم الأخرى، كما زعم أن القصص القرآني يحوي 

القرآني  القصص  أن  إلى  والتاريخ، وذهب  العلم  تناقض، ومخالف لمعطيات  على 

بعض  في  وغموض  قصصه]]]،  بعض  في  تكرار  لوجود  وبلاغيًا]]]،  فنيًا  ضعيف 

مواضعه، والإيجاز الشديد في بعض القصص، والإعراض في كثير من الأحيان عن 

التشابه والمقارنة بين القصص  ذكر الحوادث والوقائع، كما اهتم بلاشير في إيجاد 

القرآني وقصص التوراة والإنجيل، إذ حاول رد القصص القرآني إلى مصادر يهودية 

ومسيحية ووثنية، زاعمًًا أن القرآن يسير على نهج الكتاب المقدس في قصصه، ليصل 

]]]-القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٦٥.

]]]- م.ن، ص51. 

]]]- م.ن، ص51. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين136

إلى نتيجة مفادها أن القرآن مأخوذ من الكتب السابقة]]]، ومن ثم يصبح القرآن منتجًا 

التي  بينهما،  ، لكنه يغفل أو يتغافل عن القضايا الأساسية والكبرى المختلفة  بشريًّ

تؤكد استقلالية القرآن في قصصه، فلو افترضنا جدلًًا بأن زعم “بلاشير” كان صحيحًا 

في اقتباس القرآن من التوارة في قصصه، فلماذا أعرض القصص القرآني عن الأخطاء 

التشكيك  أن  للقصة؟!، كما  يذكرها في سرده  التوراتي، ولم  القصص  التاريخية في 

في أمّية النبي محمّد كان مدخلًًا لبلاشير وغيره من المستشرقين للزعم باختلاق 

القصص القرآني وانتحاله عن التوارة والإنجيل، إذ إن قضية الأمية تدحض اطلاع النبي 

نبّه إليها القرآن الكريم مبكراً في قوله  التوارة والإنجيل، وهي قضية  الأكرم على 

 ،َرْتاَبَ الْمُبْطِلُون تعالى: ومَا كُنتَ تتَْلوُ مِن قَبْلِهِ مِن كِتَابٍ وَلََا تخَُطُّهُ بِيَمِينِكَ إذًِا لَّاَّ

القرآن  اقتبس قصص  النبي  تتبع تلك الحجج ودحضها]]]، فلو كان  الكريم  فالقرآن 

من كتب أخرى، فلماذا لم يسجّل قصته في القرآن على غرار ما جاء في التوراة التي 

سجلت قصة موسى، أو الإنجيل الذي سجل قصة عيسى؟ وفرضية بلاشير التي 

 ادّعى فيها اقتباس النبي القصص القرآني عن كتب أخرى، توجب أن يكون النبي

مُلًّمًّا باللغة العبرية والسريانية واليونانية]]]، ومن الضروري أن يمتلك مكتبة ضخمة، 

ولكن لم ترد في سيرته أنه أمسك بكتاب أو اقتناه، كما أن بلاشير مضى في زعمه أن 

 قصص القرآن يتماشى مع الأساطير والحكايات اليهوديةّ، والزعم أن النبي الأكرم

كان على علم ومعرفة باليهوديةّ، ومما لاشك فيه أن فرضية اقتباس القصص القرآني 

من التوارة والإنجيل وغيرها من الكتب لا تصمد أمام البحث العلمي.

القرآني  القصص  بين  التشابه  لبعض  المستشرقين  من  وغيره  بلاشير  اختيار  أما   

بأن  عليه  يرُد  لقصصه  القرآن  انتحال  على  كدليل  والإنجيل  التواراة  في  والقصص 

الكتب السماوية إلهية المصدر رغم ما أصابها من تحريف، وهذا ما يسمح بتشابه 

في بعض الجوانب في القصص، كما أشكل بلاشير على القصص القرآني من حيث 

تكرار القصص في أكثر من سورة، مُتغافلًًا عن أن القرآن الكريم عندما يتناول القصة 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص51. 

]]]- القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم، م.س، ص172-171.

]]]- م.ن. 



137 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

فإن  كذلك  للآخر،  مكملًًا  موضع  كل  بذلك  فيكون  جانب،  من  أكثر  من  فيتناولها 

التكرار يهدف إلى التأكيد الذي هو أحد وجوه البلاغة في القرآن الكريم، ففي القرآن 

غايات ومقاصد يؤكدها التكرار للقصة من زوايا مختلفة، كما ادعى بلاشير أن القرآن 

احتوى على أساطير، وأن بعض قصصه خيالية وغير واقعية، وهي فرية تكررت في 

بُكْرةًَ  عَلَيْهِ  لََىٰ  فَهِيَ تُمُْ اكْتَتَبَهَا  لِيَن  وَّ الْأَْ أَسَاطِيُر  وَقَالُوا  تعالى:  قال   -[[[النبي عهد 

وَأصَِيلًًا؛ لذا لم يأت بلاشير بجديد في دعواه بـ»أسطرة« القصص القرآني، فقد كرر 

ما قاله أستاذه »كزيمرسكي« الذي ادّعى أن القرآن ابتكر شخصيات واختلق مشاهد 

هذا  يقول في  إذ  القديم،  العهد  من  القرآن  إفادة  من  بلاشير  ادعى  في قصصه، كما 

القديم، وكان ذلك في أكثر الأحيان عن  العهد  أفاد محمّد من تاريخ  الصدد: »لقد 

طريق قصص الأنبياء]]]، وأن محمّدًا أخذ يجمع ما وجده في اتصاله السطحي أثناء 

رحلاته التجارية، مهما كانت طبيعة هذا الذي وجده، ثم أفاد من دون أي تنظيم]]]، 

الدعوى  هذه  تهاوت  نقول:  إجمالي  بشكلٍ  وشبيهاتها  الدعوى  هذه  على  وللرد 

العلمية]]]، إذ ليس  الدامغة وأمام الحقائق  القرآن الكريم وحججه  والفرية أمام أدلة 

لدى بلاشير ما يثبت دعواه سوى براهين ملفّقة وواهنة مستميتة لا تقف ولا تصمد 

أمام الأدلة القطعية، والبراهين النقلية، والحقائق العلمية العقلية، وقضية التشابه التي 

إلى  أصلها  في  ترجع  إنها  إذ  ومنبعها،  الرسالات  أصل  في  هي  إنما  بلاشير  يدعيها 

مصدرية واحدة، وهي أنها من عند الله تبارك وتعالى، وأنها تدعو في عمومها إلى دين 

واحد هو الإسلام، الذي مضمونه الاستسلام لله تعالى بالتوحيد والانقياد له بالطاعة 

الكريم  فالقرآن  وشرائعها]]]،  مضامينها  في  تختلف  ولكنها  الشرك،  من  والخلوص 

وخصوصًا  والعبادات،  الشرائع  من  يحويه  وما  ومضمونه  طبيعته  في  مستقل  كتاب 

فلا  العلمية،  وللحقائق  والمنطق  للعقل  الموافق  الحق  القصص  من  يتضمّنه  فيما 

]]]- الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج1، ص70-57.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص49. 

]]]- م.ن، ص51. 

]]]- الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج10، ص29.

]]]- م.ن.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين138

السنين  مر  على  المحفوظ  تعالى  الله  كلام  لأنه  للكذب]]]،  ولا  للخيال  فيه  مجال 

الكتاب وبهذه  والقرون، فلم ولن يعتريه نقص ولا خلل ولا تغيير، فأنّّى لمثل هذا 

الصفات الكمالية، أن يأخذ قصصه ومضامينه من كتب قد اعتراها التغيير والتحريف 

والتبديل عن أصلها الذي نزلت به؟ فهذه الشبهة مردودة شكلًًا ومضموناً، لأنها لا 

ترقى بأي حال إلى أدنى درجات البحث العلمي الصحيح، كما أن الإسلام واليهوديةّ 

منبع  السماء من  نزلت من  السماوية]]]، في أصلها  الديانات  والنصرانيّة وغيرها من 

واحد ومصدر واحد، وكل ديانة لها صفاتها وشرائعها الخاصة بها، لكن الجميع يدعو 

إلى أصل واحد وهو الإسلام، وقد أوكل الله حفظ الرسالات السماوية إلى البشر، ما 

عدا القرآن الكريم الرسالة العامة إلى كل البشر، فقد أوكل حفظه إليه عز وجل، فلم 

كْرَ وَإنَِّا  يعتريه أي نقص أو تغيير أو تحريف، كما أثبت ذلك بقوله: إنَِّا نحَْنُ نزََّلْنَا الذِّ

لَهُ لَحَافِظُونَ )الحجر: ٩( بينما الرسالات السابقة، لحقها تبديل وتحريف وتغيير، 

فلم تعد على أصلها البتة، وتفرّعت منها كتب كثيرة محرفة، تحمل الوهن والتناقض 

والتضاد في متونها]]]، فلم يعد بها أي ثقة حتى من أهلها، والرسالات التي جاء بها 

الله العليم الحكيم الخبير، ولذلك فإنها تمثل صراطاً  الأنبياء جميعًا منزلة من عند 

أشار  التي  الرسل  لدعوة  استعراضنا  خلال  ومن  واللاحق]]]،  السابق  يسلكه  واحدًا 

ينَ  إليها القرآن نجد أن الدين الذي دعت إليه الرسل جميعًا واحد هو الإسلام إنَِّ الدِّ

عِنْدَ اللَّهِ الإسلام )آل عمران: ١٩(، والإسلام الذي جاء به القرآن ليس اسمًًا لدين 

شعار  فالإسلام  الأنبياء،  كل  به  هتف  الذي  المشترك  للدين  اسم  هو  وإنما  خاص، 

عصر  إلى  التاريخيّة  العصور  أقدم  منذ  وأتباعهم  الأنبياء  ألسنة  على  يدور  كان  عام 

لله تعالى بفعل  بالطاعة والانقياد والاستسلام  النبوة المحمّدية]]]، ويتحقّق الإسلام 

ما يأمر به، وترك ما ينهى عنه، ولذلك فإن الإسلام في عهد نوح يكون باتباع ما جاء به 

]]]- البيان في تفسير القرآن، م.س، ص33.

]]]- القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم، م.س، ص54-53.

]]]- الشنقيطي، محمّد الأمين بن محمّد المختار بن عبد القادر الجكني، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، ج7، ص18.

]]]-م.ن.

]]]- الطباطبائّي، الميزان في تفسير القرآن، ج10، ص29.



139 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

نوح، والإسلام في عهد موسى يكون باتباع شريعة موسى]]]، والإسلام 

 يكون باتباع الإنجيل، والإسلام في عهد النبي الأكرم محمّد في عهد عيسى

يكون بالتزام ما جاء به الرسول الكريم، مثلًًا في قصة يوسف دليل قاطع على 

بطلان هذه الشبهة، وإثبات صحة ما جاء في القرآن الكريم من القصص، حيث إنها 

بن  يوسف  النبي  اسم  تحمل  واحد  مكان  في  جاءت  التي  الوحيدة  القرآنيّة  القصة 

يعقوب، لذلك يسهل وضعها بالتوازي في مقابلة القصة التوراتية]]]، وللوقوف 

على وجوه تباين واختلاف التفاصيل بين القصتين يتضح ذلك الفارق جلياً من خلال 

ملاحظة النقاط الآتية]]]:

أشعة  منه  تنفذ  ديني  إطار  الكريم في  القرآن  يوسف في  قصة  جاءت  أوّلًًا: 

الله  أنزل  أجلها  التي من  التربوية والأخلاقية  العبرة والعظة  ببيان  النفس  روحية إلى 

إطار عائلي يحمل طابع  القصة في  القديم قد وضعت  التوراة والعهد  بينما  القصة، 

السرد التاريخي المجرد دون أن يشير إلى ما وراء الأحداث من عظات.

ثانياً: بين لنا القرآن الكريم أن إخوة يوسف قد أصابهم الضيق والملل، من حب 

مِنَّا  أبَِينَا  إِلََىٰ  أحََبُّ  وَأخَُوهُ  لَيُوسُفُ  قَالوُا  إذِْ  الله عنهم:  قال  له ولأخيه كما  والدهم 

التوراة لم تشر أو تذكر  بينما  )يوسف: ٨(،   مُبِيٍن لَفِي ضَلََالٍ  أبََاناَ  إنَِّ  عُصْبَةٌ  وَنحَْنُ 

الأخ بشيء]]].

ها على أبيه كما في النص القرآني تتلخّص في أنه رأى  ثالثاً: رؤيا يوسف التي قصَّ

أحد عشر كوكبًا والشمس والقمر له ساجدين كما في قوله تعالى: إذِْ قَالَ يوُسُفُ لِِأبَِيهِ 

رَأيَْتُهُمْ لِِي سَاجِدِينَ )يوسف:  وَالْقَمَرَ  مْسَ  وَالشَّ أحََدَ عَشََرَ كوَْكَبًا  رَأيَْتُ  إِنِّيِّ  أبََتِ  يَا 

٤(، بينما الذي جاء في التوراة أن يوسف رأى قبلها رؤيا، فقد رأى أنه وإياهم يحزمون 

]]]- الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج10، ص29.

التكوين، كهنة وخدام كنيسة مار مرقص  243؛ وانظر: سفر  الرسل والرسالات، ص1/  ]]]- الأشقر، عمر سليمان، 

بمصر الجديدة،، 1/ 1 و2/ 9 244.

]]]- م.ن، ص245. 

]]]- الأشقر، عمر سليمان، الرسل والرسالات، 249.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين140

حزمًا في الحقل في الصحراء]]]، فإذا حزمته قامت وأحاطت بحزم إخوته، فسجدت 

تسلطّاً؟  تتسلط علينا  أم  ملكًا؟  لعلك تملك علينا  إخوته:  له  فقال  لحزمته حزمهم، 

وازدادوا بغضًا له من أجل أحلامه ومن أجل كلامه.

رابعًا: لم تذكر التوراة أن الإخوة تفاوضوا على قتل يوسف، أو أنهم راودوا أباهم 

لإخراجه معهم]]]، ولكن الأب يرسل يوسف لينظر سلامتهم وسلامة الغنم، ثم يردّ 

لأبيه الخبر فذهب إليهم، وعندما رأوه تفاوضوا في شأنه]]].

خامسًا: جاء في القرآن الكريم تآمر إخوة يوسف عليه إما قتلًًا أو طرحًا كما اقترحوا 

إلقاءه في الجب كما قال الله عنهم اقْتُلُوا يُوسُفَ أوَِ اطْرحَُوهُ أَرْضًا يَخْلُ لَكُمْ وَجْهُ 

أبَِيكُمْ وَتكَُونوُا مِن بَعْدِهِ قَوْمًا صَالِحِيَن )يوسف: ٩(، بينما الذي جاء في التوراة أن 

لا  البرية،  في  التي  البئر  في  بالطرح  وأشار  القتل  فكرة  استبعد  راؤبين  الإخوة  أحد 

لتلتقطه السيارة، ولكن ليغافلهم ويستخرجه من البئر ليعيده إلى أبيهم]]]. 

الملحظ السادس: آراء بلاشير حول دعوى تحريف القرآن الكريم من قِبَل الشيعة: 

الشخصية،  الكريم وذلك لأغراضهم  القرآن  بتحريف  الشيعة قاموا  ادعى بلاشير أن 

كما إنهم استغلوّا المعارضة على جمع المصحف من قبل اللجنة التي اختارها عثمان 

قِبلهم  من  والحذف  والإفساد  التحريف  فرضية ودعوى  الخاصة، وأخذت  لغاياتهم 

الحجج  عن  لنفسها  وتبحث  عثمان،  جمعه  الذي  المصحف  في  فشيئاً  شيئاً  تظهر 

مقابل مصحف عثمان  الشيعة في  الذي صاغه  النقص  أن  ادّعى  ذلك«]]]، كما  في 

أشد خطراً على نظام الدولة الإسلاميّة )إذ إنهم شكّكوا باحترام النص الجليل لدى 

»بأنهم  خاصّة  المتهمين  الأمويين  بنزاهة  شكّكوا  كما  بكر«،  وأبا  »عمر  الخليفتين 

حذفوا من المصحف جميع المقاطع التي تثبت حق علي بالخلافة«، إذ إنهم قد فعلوا 

]]]- البيان في تفسير القرآن، م.س، ص94.

]]]- مجمع البيان، م.س، ج6، ص200.

]]]- الاحتجاج، م.س، ج2، ص142. 

]]]- جامع البيان في تأويل القرآن، م.س، ج12، ص309.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص67.



141 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

عشرات  بضع  والنور(  )الحجر  سورتي  من  وحذفوا  سياسية،  ولأسباب  عمدًا  ذلك 

من الآيات«(]]]، وادّعى بلاشير أنّ هذه الانتقادات من قِبل الشيعة للمصحف الذي 

إلى  الرامية  السياسية  التطلعّات  وحي  »من  هي  وإنما  عقدية  ليست  عثمان  جمعه 

تقديم العلويين وحقّهم الشرعي بالخلافة«]]]، كما ادّعى بلاشير أن هناك مصاحف 

شيعية تخالف المصحف العثماني، واستدل على ذلك بتصريح لابن النديم »صاحب 

الفهرست  لصاحب  شهير  تصريح  هو  إليه  الاستناد  يمكننا  ما  »وأكثر  الفهرست«: 

العراقي ابن النديم الذي يؤكّد أنه رأى في الكوفة مصحفين قديمين يحويان نصوصًا 

ظاهرة الاختلاف في تنظيمهما، وعناوين فصولهما، وعدد آياتها مع مصحف عثمان 

أثارها بلاشير حول دعوى  التي  لهذه الادعات والشبهات  القانوني«]]]]]]، وقد كان 

تحريف القرآن الكريم من قبل الشيعة تأثير كبير وحضور واسع في الدراسات القرآنيةّ 

عند الحداثيين؛ إذ توسعوا في البحث في دعوى تحريف القرآن من قبل الشيعة كما 

إذ  العثماني؛  المصحف  يختلف عن  الشيعة  يحمله  الذي  المصحف  أن  إلى  ذهبوا 

تبين  التي  الآيات  بعض  بحذف  قاموا  القرآن  بجمع  اللجنة  أوكل  عندما  عثمان  إن 

حق الإمام وأولاده بالخلافة، وأضافوا بعض الآيات التي تنفعهم في مصالحهم 

عابد  محمّد  الخصوص  هذا  في  بلاشير  بآراء  تأثراً  الحداثيين  أكثر  ومن  السياسية، 

الجابري ومحمّد أركون وهشام جعيط، سيتطرق البحث إلى تفصيل ذلك في الفصل 

الآتي من الدراسة بعونه تعالى.

ويرُد على ذلك: تبنّى بلاشير مقولة تحريف القرآن الكريم، فادّعى أنَّ القرآن قد ناله 

التحريف بعد وفاة نبيّ الإسلام، سوف نعُالج في هذه الجزئية من البحث أسئلة 

ثلاث هي التالية: ما هو منشأ القول بالتحريف لدى بلاشير خصوصًا والمستشرقين 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص35.

]]]- م.ن، ص٣٥-٣٦.

]]]- يعلقّ مترجم كتاب بلاشير »رضا سعادة« في هامش الصفحة بأن ما ذهب إليه بلاشير من دعوى تحريف القرآن 

الكريم من قبل الشيعة هو أمر بعيد عن الصواب، إذ إن الشيعة منهم الزيدية ومنهم الاسماعيلية ومنهم الإمامية، »وهم 

يقرؤون بنفس المصحف العثماني« الموجود بيننا اليوم« وإنما كان على بلاشير أن يبين بأن من اعتمد على آرائهم في 

ترويج هذه الدعوة وإثارة هذه الشبهة هم »الغُلاة من الشيعة«، انظر: م.ن، هامش الصفحة 37. 

]]]- م.ن، ص37.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين142

بهات التي تبنّاها بلاشير حول نظريَّة تحريف القرآن الكريم؟ عمومًا؟ وما هي الشُّ

الرسول  على  المنُزلَ  الكريم  القرآن  أنَّ  على  والسنّة  الشيعة  بين  الاتفّاق  وقع 

الخاتم قد وَصل إلينا دون أيِّ نقصٍ أو تحريف]]]، وقد حَشد الأعلام عدَدًا من 

ا نَحْنُ  الأدلَّة التي تدلّ على عدم وقوع التحريف، كآية الحفظ وهي قوله تعالى: إنَِّ

هُ  افظُِونَ )الحجر: 9( وآية نفي الباطل وهي قوله تعالى: وَإنَِّ ا لَهُ لََحَ كْرَ وَإنَِّ لْنَا الذِّ نَزَّ
لَكتَِابٌ عَزِيزٌ* لاَ يَأْتيِهِ الْبَاطلُِ مِنْ بَيْْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِنْ حَكيِمٍ حََميِدٍ )فصلت: 
41-42( ورواية الثقلين وهي قوله: »إنّّي تاركٌ فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي، ما 

كتم بهما لن تضلِّوا أبدًا، وإنَّهما لن يفترقا حتّى يردا علّي الحوض«]]]. إن تمسَّ

منشأ القول بتحريف القرآن الكريم

شكّلت  التالية  الأمور  فإنّ  السماويّة:  الكتب  سائر  في  التحريف  وقوع  أوّلًًا: 

التحريف في  وقوع  هو  المستشرقين  قِبَل  من  الكريم  القرآن  بتحريف  للقول  افع  الدَّ

سائر الكتب السماويّ]]]، ولعلَّ من مناشئ القول بتحريف القرآن اعتقاد علماء سائر 

الأديان بتحريف الكتب المقدّسة لسائر الأديان، فقد قامت عقيدتهم على أنَّ الأناجيل 

الأربعة دوِّنتَ من قِبل الحوارييّن الأربعة، فبَعد الذي جرى على المسيح من أحداث، 

قام هؤلاء بتدوين رحلات المسيح وحياته ونصائحه]]] إلى حدٍ أنَّنا نجد بين الأناجيل 

الأربعة تناقضًا وتهافتاً]]] نعم، المسلمون وحدهم من بين أتباع الدّيانات يلتزمون بأنّ 

نَ وجُمعَ في حياة  القرآن الموجود بين أيديهم اليوم هو المنُزلَ على النبيّ والذي دوِّ

فُونَ الْكَلمَِ عَنْ مَوَاضِعِهِ )النساء: 46( وهذا البيان  النبيّ لم تنله يد التحريف يُُحَرِّ

القرآنّي الحاسم والجازم بوقوع التحْريف في سائر الكتب السماويةّ]]]..

]]]- العاملي، الحر، وسائل الشيعة، ج18، ص79.

]]]- م.ن، ج18، ص88.

]]]- معرفة، محمّد هادي، صيانة القرآن من التحريف، ص127-126.

]]]- م.ن، 127-126.

]]]- م.ن.

]]]- العاملي، جعفر مرتضى، حقائق هامة حول القرآن الكريم، ص27، 38.



143 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

من  وغيره  الأساسي  بلاشير  منطلق  وأن  الضعيفة:  الروايات  بعض  وجود  ثانيًا: 

المستشرقين في القول بشبهة تحريف القرآن هو وجود بعض الروايات الضعيفة حول 

تحريف القرآن الكريم، وقد نقُلت هذه الروايات في كتاب )الإتقان في علوم القرآن( 

وذلك ضمن النوع السابع والأربعين، كما أوردها صاحب كتاب )صيانة القرآن عن 

التحريف( في كتابه ممارسًا لشيءٍ من النقدٍ لها أحياناً]]]. وفيما يتعلقّ بهذه الروايات 

يُُمكننا القول »- إنَّ بعض هذه الروايات بصدد بيان التحريف المعنويّ الذي تعرَّض 

وجود  تبُيَّنَّ  الروايات  هذه  وبعض  الجميع،  لدى  مسلَّم  أمرٌ  وهو  الكريم،  القرآن  له 

الاختلاف في القراءة والحركات، والذي وقع قبل جمع القرآن من قبل عثمان، وقد 

على  تدلُّ  التي  الروايات  بعض  كذلك  واحدة،  قراءة  على  الناس  بجمع  عثمان  أمر 

وجود الزيادة في القرآن، وهي روايات غير صحيحةٍ]]]، فلا زيادة في القرآن الكريم 

وهو أمرٌ متفّق عليه بين الفريقين، وبعض الروايات التي تدلُّ على وجود النقص في 

القرآن، وهذه الطائفة من الروايات ضعيفةٌ بتمامها، وهي من أخبار الآحاد، التي لا 

يُُمكن العمل بها، ويقسّم )الإمام الخمينيّ( روايات جمع القرآن إلى طوائف ثلاث]]]: 

أولاها: الروايات الضعيفة التي لا يُُمكن الاستدلال بها، وثانيها: الروايات الموضوعة 

التي  الصحيحة  الروايات  وثالثها:  فيها،  الوضع  على  والشواهد  القرائن  قامت  التي 

في  التحريف  هو  فيها  التحريف  من  المقصود  أنَّ  إلى  فيها  التأمّل  خلال  من  نصل 

الضعيفة  الروايات  على  بلاشير  اعتمد  وقد  ألفاظها]]]،  في  التغيير  لا  الآيات  معاني 

والموضوعة، ويرى أنَّ الشيعة يعَتقدون بأنَّ في المصحف العثمانّي زيادات وإضافات 

من  الشيعة  لدى  بأنّ  ويذكر   ،[[[ّالنبي على  المنزل  القرآن  أصل  على  وتغييرات 

الروايات ما يدلّ على أن القرآن المنزلَ على الرسول الأكرم أطول وأكثر تفصيلًًا 

من القرآن الحالّي، كسورة الأحزاب والتي تحوي الآن ثلاث وسبعين آية، ولكنَّها على 

]]]- الصغير، محمّد حسين علي، دراسات قرآنيَّة، ص15، 21.

]]]- م.ن، ص21.

]]]- البيان في تفسير القرآن، م.س، ص200.

]]]- م.ن، ص39. 

]]]- مير محمّدي، أبو الفضل، بحوث في تاريخ القرآن وعلومه، ص320، 324.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين144

أساس النصِّ السابق تعُادل سورة البقرة، وكسورة النور التي تحتوي في النصِّ الحالّي 

التي  الحجر  وكسورة  آية،  مئة  تزيد على  سابقًا  كانت  ولكنَّها  آية،  وستين  أربع  على 

تحتوي على تسعٍ وتسعيَن آية، ولكنَّها كانت سابقًا تزيد على مئة وتسعين آية]]]، اذ 

إنَّ ما يلُفت النظر هنا هو أنَّ بلاشير وغيره من المستشرقين قد تمسّكوا بهذه الطائفة 

الكريم، وكذلك  القرآن  بتحريف  السنَّة  اتِّهام أهل  الشيعة إلى  الروايات، فدفعوا  من 

القرآن  آياتٍ من  السنَّة قاموا بحذف  أنَّ أهل  الشيعة يصّرون على  أنّ  العكس ويذَكر 

الكريم تؤيِّد مذهب الشيعة، كما ينَسب أهل السنة هذه الدعوى إلى الشيعة]]]، ويرى 

دليلٍ  الفريق الآخر ودون  الذين رموا  العلماء  أنّ وظيفة بعض هؤلاء  الخوئي  السيد 

بالتحريف هي التفرقة بين المسلمين، وأنَّ ذلك من وساوس الشياطين يقول: »ونظير 

حتى  واشربوا  »كلوا  تعالى:  قوله  تفسير  عند  الآلوسي  ذكره  ما  المذكور في  الاتِّهام 

يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر« من أنَّ الشيعة يجوّزون الأكل 

والشرب إلى طلوع الشمس]]]، ولست أدري إلى أي سندٍ استند في هذه النسبة، وهو 

في بغداد عاصمة العراق، والعراق مقرّ الشيعة قديمًا وحديثاً، ولا سيما أنَّ المشاهد 

أنَّ  ذلك  إلى  فيها. أضف  الشيعة  من غير  يوجد  من  وقلَّ  بغداد،  من  قريبة  المشرَّفة 

الآلوسي لم يكن بعيدًا من كتب الشيعة ومؤلَّفاتها. ولعمري، إنَّ هذه النسبة وأمثالها 

دسائس  كانت  ولعلَّها  أعداءهم  عليهم  وحكَّمت  المسلمين،  بين  فرَّقت  التي  هي 

أجنبيَّة«]]]. 

أوَلََى العلماء المسلمون البحث حول مسألة تحريف القرآن أهميّةً، تشهد بذلك 

كتبهم ومصنّفاتهم القيّمة في هذا المجال، وقد وَقعَ الاتفّاق بينهم على نفي التحريف 

»المعروف  فيقول:  الخوئي(  السيد  الله  )آية  ذلك  ويذكر  القرآن،  في  الزيادة  بمعنى 

بين المسلمين عدم وقوع التحريف في القرآن، وأن الموجود بأيدينا هو جميع القرآن 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص56. 

]]]- محمّد هادي، معرفة، صيانة القرآن من التحريف، ص147، 205.

]]]- البيان في تفسير القرآن، م.س، ص230، 235. 

]]]- م.ن، ص240. 



145 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

المنزل على النبي الأعظم«]]].

أيضًا  ذلك  ويذكر  القرآن:  في  والنقصان  الزيادة  وجود  بادعائه  التحريف  أوّلًًا: 

)الشيخ الطوسّي( فيقول: »وأمّا الكلام في زيادته ونقصانه فممَّاَّ لا يليق به أيضًا، لأنَّ 

أيضًا من مذهب المسلمين  الزيادة فيه مجمعٌ على بطلانها والنقصان منه، فالظاهر 

خلافه، وهو الأليق بالصحيح من مذهبنا«]]]، وكذلك يتبنّى )أمين الإسلام الطبرسّي( 

ا مسألة  هذا الرأي، فيرى بطلان الزيادة في القرآن بإجماع المسلمين واتفّاقهم]]]، أمَّ

مخالفةِ شخصيَّة جليلة كابن سعود لإدراج المعوذتين فهو افتراء محضٌ، يقول النوويّ: 

»أجمع المسلمون على أنَّ المعوذتين والفاتحة وسائر السور المكتوبة في المصحف 

قرآنٌ، وأنَّ من جحد شيئاً منه كفر، وما نقُل عن ابن مسعود في الفاتحة والمعوذتين 

باطل ليس بصحيحٍ عنه«]]]، فابن مسعود كان من حفَظة القرآن ومن القراّء المعروفين 

ومن كتاّب الوحي المشهورين، وعدم كتابة المعوذتين وسورة الحمد في مصحف 

ابن مسعود لا يعُتبر دليلًًا على إنكاره؛ لأنَّ تدوين القرآن آنذاك كان خوف نقصه أو 

الخشية من الزيادة فيه، وحيث كان )ابن مسعود( يرى أنّ هاتين السورتين من السوَر 

بالنسيان، بل سوف تبقى في الأذهان، لذا لم يدوّنها في  المشهورة وأنهّا لن تطُوى 

مصحفه]]] )الآية(، بعد أن قام بعض الأصحاب بالتشكيك في وفاة النبيّ، ومجردّ 

نزلت  فقد  الثانية  الآية  ا  وأمَّ الآية من كلامه]]]،  دليلًًا على كون هذه  تعُتبر  التلاوة لا 

عندما طلب )عمر( من النبيّ أن يجعل من مقام إبراهيم مصلّّى، واستجابة لهذا 

ويؤيدّ  مصلى]]]،  إبراهيم  مقام  باتخّاذ  المسلمين  آمرةً  المذكورة  الآية  نزلت  الطلب 

)السيوطيّ( هذه الرواية فينقل حديثاً عن البخاري عن أنس أنَّ عمر قال: وافقت ربّّي 

في ثلاث، قلت: يا رسول الله لو اتَّخذنا من مقام إبراهيم مصلى فنزلت: )واتخذوا 

]]]- م.ن، ص200. 

]]]- التبيان في تفسير القرآن، م.س، ص3-1.

]]]- الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان لعلوم القرآن، ج3، ص560.

]]]- عناية، غازي، شبهات حول القرآن وتفنيدها، ص43.

]]]- م.ن، ص46. 

]]]- م.ن، ص47.

]]]- السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، ج1، ص79.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين146

من مقام إبراهيم مصلى(]]]، فهذه الرواية لو فرض صحّتها تدلُّ على أنّ سؤال عمر 

كان سببًا لنزول الآية، ولا دلالة لها على أنّ هذه الآية كانت جزءًا من كلام عمر وقد 

زيدت في القرآن.

ثانيًا: وجود مصحف خاصّ بالشيعة: ذهب بلاشير إلى القول إنّ للشيعة مصحفًا 

الشبهة عنده  الكريم، ومنشأ هذه  القرآن  آيات غير موجودة في  فيه  بهم، وأنّ  ا  خاصًّ

يعود لأمرين؛ الأول: وجود مصحف خاصّ بالشيعة بقراءات قرآنيّة وألفاظ مختلفة: 

حيث ذكر بعض الروايات التي فيها إضافات تفسيريةّ، وفي ذلك يقول: »أمّا القراءات 

المختلفة التي اخترعها الشيعة وعارضوا بها بوصفها قراءات أصيلة، والنصوص التي 

زعموا أنّ أبا بكر وعثمان قد حرفّاها تتناول عليًّا والأئمةّ«]]]، ثمّ يقول: »تتألفّ غالبيةّ 

القراءات من الألفاظ علي أو آل محمّد التي تضُاف إلى النصّ من دون أخذ المعنى 

بعين الاعتبار، هكذا يقرأ من دون الفاصلة صراط علّي بدلًًا من العبارة التي ترد في 

النص هذا صراط مستقيم... وتضاف في سورة آل عمران ٣: ١١٩/ ١٢٣ وَلَقَدْ 

نصَََركَُمُ اللَّهُ بِبَدْرٍ عبارة )بسيف علي( وفي سورة النساء ٤: ٦٧/ ٦٤ من بعد الكلمات 

مُْ إذِْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ يضاف النداء )يا علي(...« ]]]، ويمكن إجمال  وَلَوْ أَنَّهَّ
الردّ على دعواه بالتالي:

الكريم هي  القرآن  إلى  التحريف  نسبة  بها على  استدُلّ  التي  الروايات  بعض   .1

روايات تفسيريةّ توضح وتبيّّن بعض المفردات، أو تعيّّن مصداقاً من مصاديقها]]]، أو 

سبب نزولها، وهي ليست جزءًا من النصّ القرآنّي]]]، ومن تلك الروايات ما رواه القمّيّ 

في تفسيره »عن أبي بصير عن أبي عبد الله في قوله: وَمَن يُطعِِ ٱللَّهََّ وَرَسُولَهُ في 

ولاية علّي والأئمةّ من بعده فَقَدۡ فَازَ فَوزًۡا عَظِيمًًا هكذا نزلت والله«]]]. 

]]]- السيوطي، الإتقان في علوم القرآن،  ج1، ص127.

]]]- عناية، غازي، شبهات حول القرآن، ص43.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص51. 

]]]- صيانة القرآن من التحريف، م.س، ص117. 

]]]- م.ن، ص118.

]]]- م.ن، ص119. 



147 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

أئمةّ  أسماء  ذكر  لعدم  بسببها  بالنقصان  القرآن  تحريف  ادُّعي  التي  الروايات   .2

التحريف المعنويّ]]]؛ لأنهّ  إلّّا على  تمّ سندها، فلا يمكن حملها  إن   البيت أهل 

لو كان الأمر كما يقولون، لما طلب الرسول دواة وقلمًًا ليكتب للأمّة وصيّته بعليٍّ 

وأهل بيته من بعده، ولما احتاج إلى بيعة الغدير لإكمال دين الله وإتمام نعمته، ولو 

كانت هناك آيات ذكُر فيها اسم أحد الأئمةّ لاحتجّوا بها عند محاججة الخصوم في 

روايات وردت  فهناك  العكس تمامًا،  الأمر على  أنّ  والحقيقة  بالخلافة]]]،  أحقّيتّهم 

عن المعصومين تؤكّد عدم ذكر اسم أحدهم في القرآن، فقد روى الكلينيّ بسنده 

ٱللَّهَ  أطَِيعُواْ  عزّ وجلّ:  الله  قول  الله عن  عبد  أبا  »سألت  قال:  بصير  أبي  عن 

مِنكُمۡ، فقال: نزلت في علّي بن أبي طالب والحسن  وَأوُْلِِي الأمرِ  سُولَ  ٱلرَّ وَأطَِيعُواْ 

والحسين: فقلت له: إنّ الناس يقولون: فما له لم يسمِّ عليًّا وأهل بيته، في كتاب 

الله عزّ وجلّ؟ قال: فقال: قولوا لهم: إنّ رسول الله نزلت عليه الصلاة ولم يسمّ 

الله لهم ثلاثاً ولا أربعًا، حتىّ كان رسول الله هو الذي فسّّر ذلك لهم«]]].

3. إنّ جُلّ تلك الروايات إنّّما هي تفسيريةّ، وبعضها اختلاف قراءات لا أكثر، وهي 

ليست من القرآن الكريم، ومن نقلها توهّم أنهّا من القرآن الكريم، وقد أحصى بعض 

علمائنا الروايات الدالةّ على التحريف المعنويّ الذي يرجع في أكثره إلى الاختلاف 

في القراءات، ووجدوا أنهّا لا تتجاوز العشرين رواية، وناقشوها مناقشةً مستفيضةً]]]، 

الشيعة  أيّ من مصادر  تذُكر في  الولاية لم  أو سورة  النورين  بسورة  يسمّى  ما  إنّ  إذ 

المعتمدة، ولم يعُثر عليهما قبل القرن الحادي عشر الهجريّ، وعُثر عليهما في كتاب 

»دبستان مذاهب« لمؤلفّ مجهول يعتنق الزرادشتيّة]]]، إذ رفض علماء الإماميةّ هذه 

الروايات؛ لتعارضها مع القرآن والسنّة الشريفة، فإنهّا تفترض وجود نقص في القرآن 

]]]- التبيان في تفسير القرآن، م.س، ج4، ص48. 

]]]- الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج3، ص48. 

]]]- الكافي، م.س، ج3، ص48. 

]]]- معرفة، محمّد هادي، تلخيص التمهيد، ج3، ص38. 

]]]- تهذيب الأصول، تقرير: جعفر السبحاني، ج2، ص96.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين148

الكريم، وهذا أمر مرفوض عند علماء الشيعة الإماميّة]]]، وإضافة لما تقدّم لا بدّ من 

التأكيد على أنّ المقصود بمصحف الإمام علّي في أدبيّات الشيعة، هو المصحف 

الذي جمعه بأمر من الرسول بعد وفاته، ولا يختلف عن المصحف المتداول إلّّا في 

المتداول  يقرأون ويفسّّرون المصحف  الشيعة  أنّ جميع  تفسير للآيات]]]، كما  ذكر 

المذاهب  جميع  عند  الموجود  نفسه  المصحف  وهو  مساجدهم،  وفي  بيوتهم  في 

الإسلاميّة]]].

التي تحدث  الناسخ والمنسوخ: ومن الأمور  السابع: آراء بلاشير حول  الملحظ 

ما  يقول  حيث  والمنسوخ«،  »الناسخ  موضوع  هو  »القرآن«  كتابه  في  بلاشير  عنها 

إلى  وتلمّس  بتمهّل  توصّلوا  قد  الإسلاميّة  بالعلوم  المتخصّصين  العلماء  »إن  نصه: 

أن يخرجوا في الشرق الإسلامي، ففي حالات عديدة وليست قليلة - كما في تحريم 

الخمر مثلًًا، أدخل هؤلاء العلماء نظرية مستوحاة من المبدأ القائل بأنه إذا وجد في 

آيتين تناقض ما، فإن التلميح الثاني ينسخ التلميح الأول، إذا كانت الآية الثانية متأخرة 

عن الأولى بنزولها«]]].

ومن ثمُ يصًًرح من بعد ذكره لآيات تحريم الخمر: »أما في المقطعين الآخرين فإن 

قُلْ   ۖ وَالْْمَيْسِِرِ  مْرِ  الْْخَ عَنِ  التالية: ﴿يَسْأَلُونَكَ  بالعبارات  لذلك قد صيغ  التحريم خلافاً 

فْعِهِمََا ۗ وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ الْعَفْوَ  فيِهِمََا إثِْمٌ كَبيٌِر وَمَناَفعُِ للِنَّاسِ وَإثِْمُهُمََا أَكْبََرُ مِن نَّ
الَّذِينَ  أيَها  البقرة: ٢١٩( ﴿يَا  رُونَ﴾ )سورة  تَتَفَكَّ كُمْ  لَعَلَّ الآيات  لَكُمُ  اللَّهَُّ   ُ يُبَيِّنِّ لكَِ  كَذَٰ  ۗ
كُمْ  يْطَانِ فَاجْتَنبُِوهُ لَعَلَّ نْ عَمَلِ الشَّ مْرُ وَالْْمَيْسِِرُ وَالْْأنَصًابُ وَالْْأزَْلََامُ رِجْسٌ مِّ مََا الْْخَ آمَنُوا إنَِّ
إلى  بالفقيه  أدت  قد  نتبين  كما  النصوص  هذه  إن   ،)٩٠ المائدة:  )سورة  تُفْلحُِونَ﴾ 
إدخال قاعدة الناسخ والمنسوخ، يبقى بعد ذلك تحديد ما إذا كان المقصود بتحريم 

الخمر تحريمًا جزئيًا أو مطلقًا، وهذا ما اختلفت عليه مدارس الفقه«]]].

]]]- تهذيب الأصول، تقرير: جعفر السبحاني، ج2، ص99. 

]]]- معرفة، محمّد هادي، تفسير ومفسران، ج1، ص211، 213.

]]]- م.ن، ص215. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص١٣١.

الكريم  القرآن  النسخ في  إليه بلاشير حول موضوع  إليه أن ما ذهب  ]]]- م.ن، ص١٤٧-١٤٩، ومما يجدر الإشارة 



149 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

ومما يجده البحث بأننا لو سلمّنا جدلًًا بكل ماجاء به بلاشير حول موضوع النسخ، 

فما هو الموقف من الآيات القرآنيّة التي ورد فيها ذكر النسخ وأثبتت وجود النسخ في 

القرآن الكريم، منها قوله تعالى: ﴿مَا نَنْسَخْ مِنْ آية أو نُنْسِهَا نَأْتِ بخَِيْْرٍ مِنْهَا أو مِثْلهَِا أَلََمْ 

ءٍ قَدِيرٌ﴾ )البقرة: 106(، فهذه الآية تدلّ بشكل قاطع وصريح  تَعْلَمْ أَنَّ اَّللَّهَ عَلََى كُلِّ شََيْ
إلهية  الله تعالى وأن مصدريته  الكريم هو من عند  القرآن  النسخ في  على أن وجود 

التناقض بين  العلوم واكتشافها لأجل حلّ  الفقهاء هم من قاموا بإدخال هذه  وليس 

الآيات القرآنيّة، ومما لا يخفى أن حجية النص ودلالته حُجية ذاتية قطعية مستمدةٌ من 

النص نفسه، فلا تحتاج معه إلى أي دلالة أخرى، ومن الجدير بالذكر بأن ما ذهب إليه 

بلاشير حول موضوع النسخ كان لهُ أثر كبير في آراء الحداثيين في دراساتهم القرآنيةّ 

وهذا ما سنجده واضحًا في آراء محمّد عابد الجابري ومحمّد أركون ونصر حامد أبو 

زيد في موضوع النسخ في القرآن الكريم، حيث ذهبوا إلى نفس ما انتهى إليه بلاشير 

من أن موضوع النسخ في القرآن الكريم غير ثابت، وأن الفقهاء هم من قاموا بإدخال 

قاعدة الناسخ والمنسوخ، دفعًا للتناقض بين الآيات، وهذا ما سيوضحه البحث في 

الفصل الآتي من الدراسة. 

ويرُدّ عليه بالآتي: ادعى بلاشير أن أحد أهم الأسباب التي أدَّتْ إلى ظهور فكرة 

-على  الكريم  القرآن  في  التناقضات  تبرير  هو  المسلمين  بين  والمنسوخ  الناسخ 

الآيات  بين  التناقضات  لرفع  النسخ  بفكرة  قالوا  من  هم  الفقهاء  إن  إذ  زعمه-،  حد 

المختلفة]]]، كما ادّعى »أن المسلمين أدخلوا النسخ إلى القرآن بوصفه معيارًا قانونيًا؛ 

لإلغاء التناقضات الموجودة في النصوص القرآنيّة«]]]. وإنكار النسخ من قبل بلاشير 

المغرض  المستشرق  هذا  أراد  حقٍّ  مسألة  القرآن  في  والتحريف  النقصان  ردّ  بدافع 

الذي  التناقض  أجل حلّ  من  العلم  هذا  أوجدوا  من  »الفقهاء« هم  أي  الشريعة  المتخصّصين في  العلماء  أن  بادعائه 

اشتملت عليه بعض الآيات القرآنيّة وبحسب تعبيره: دفعًا لذلك التوهّم والتناقض بين الآيات قد أدخل الفقهاء قاعدة 

الناسخ والمنسوخ، كما أنهّ مما يجدر التنويه إليه أنه كان لهذا الرأي حضور كبير في دراسات الحداثيين القرآنيّة، وعلى 

نحو الخصوص فيما يتعلق بموضوع النسخ في القرآن الكريم سيتولى البحث تفصيل ذلك على نحو أكثر في الفصل 

القادم من الدراسة بعونه تعالى. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص150. 

]]]- الستراوي، الشيخ عبد الشهيد، القران نهج وحضارة، ص266.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين150

تلبيسها الباطل، وبعبارةٍ أخرى: أراد إثبات النسخ في القرآن؛ لكي يصل إلى أن القرآن 

 محرَّف وغير كامل، في حين لا ملازمة بين النسخ في القرآن في زمان النبيّ الأكرم

وبين التحريف، وعند تقصّّي المراحل التي مرتّ فيها الدعوة الإسلاميّة نجد أنّ ظاهرة 

النسخ تعد ضرورة من الضرورات التي اعتمدها الوحي في تربية الخلق]]]، وكانت 

ضمن مراحل التدرّج النزولي للقرآن، كما عدّ الفقهاء الآيات المنسوخة، فوجدوا أنها 

لا تتجاوز عشرين آية، وكانت ظاهرة النسخ أمراً لا بدّ منه في كل تشريع يحاول تركيز 

معالمه في الأعماق، والأخذ بيد أمة جاهلة إلى مستوى عال من الحضارة الراقية]]]، 

الأمر الذي لا يتناسب مع الطفرة المستحيلة، لولا الأناة والسير التدريجي المستمر 

خطوة بعد خطوة«]]]، فمعرفة الناسخ والمنسوخ والإلمام به يلقي الضوء على سير 

له  بيّنه  ما  إلّّا  واضحة   للنبي بالنسبة  المعرفة  هذه  تكن  ولم  الإسلامي،  التشريع 

الوحي، مما يدللّ على مصدر القرآن الحقيقي وهو اللهّ رب العالمين يَمْحُو اللَّهَُّ مَا 

يَشَاءُ وَيُثْبتُِ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكتَِابِ )الرعد: 39( فليس لأحد غير اللهّ شأن في ذلك وحتى 
ءٌ )آل عمران:  النبي نفسه، كما يقول سبحانه وتعالى: ليَْسَ لكََ مِنَ الْْأمَْرِ شََيْ

128(، وقد تكون لهذه المعرفة مدخلية كبيرة في فهم كثير من آيات القرآن التي ترتبط 

من  ركنًا  المعرفة  هذه  تعتبر  فربما  المفاهيم،  من  كثير  عليها  وتبتني  الإسلام  بعقيدة 

أركان فهم الإسلام، فقد روي أن الإمام علي بن أبي طالب  »دخل يوًما جامع 

الكوفة فرأى رجلًًا وقد تحلق عليه الناس يسألونه وهو يخلط الأمر بالنهي والإباحة 

قال: لا، قال: هلكت  الناسخ من المنسوخ  أتعرف   له علي فقال  بالحظر، 

العلوم  من  علمًاً  المفسرون  اعتبره  العقيدة  فهم  في  ذلك  ولأهمية  وأهلكت«]]]، 

التي يلزم فهمها لمعرفة القرآن، فلا يجوز لأحد أن يفسّّر كتاب اللهّ إلّّا بعد أن يعرف 

الناسخ والمنسوخ، وعن أبي عبد اللهّ قال: »لا تكون مؤمنًا حتى تعرف الناسخ 

]]]- الستراوي، الشيخ عبد الشهيد، القرآن نهج وحضارة، ص267

]]]- آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره -دارسة ونقد-، م.س، ص408.

]]]- عناية، غازي، شبهات حول القرآن، ص44. 

]]]- تفسير الميزان، م.س، ج1، ص220.



151 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

من المنسوخ«]]]، ومن العقيدة ما يرتبط بها الجانب الفقهي، فيكون للقرآن الكريم 

 دور كبير في استنباط الحكم بل هو المصدر الأول له، ولذا قال الإمام الصادق

لبعض متفقّهة أهل الكوفة: »أنت فقيه أهل العراق؟ قال نعم، قال فبم تفتيهم؟ قال 

الناسخ  اللهّ حق معرفته وتعرف  نبيه فقال له الإمام: أتعرف كتاب  اللهّ وسنة  بكتاب 

من المنسوخ؟ قال نعم، قال: لقد ادّعيت علمًًا ما جعل اللهّ ذلك إلّّا عند أهله«]]]. 

وقد قال شيخ الطائفة أبو جعفر محمّد الطوسي: إن النسخ في القرآن من أقسام 

إذا  ثلاثة: منها ما نسخ لفظه دون حكمه كآية الرجم، وهي قوله »والشيخ والشيخة 

زنيا«]]]، وذكر الشيخ الكليني آية الرجم في الكافي وقال محقق كتاب الكافي علي 

رواية  باقر المجلسي: صحّح  الشيخ محمّد  وقال  تلاوتها]]]،  نسُخت  الغفاري  أكبر 

آية الرجم التي بالكافي، وقال وعدّت هذه الآية مما نسخت تلاوتها دون حكمها]]]، 

ويقول الشيخ الطوسي: )واختلفوا في كيفية النسخ على أربعة أوجه: -قال قوم: يجوز 

نسخ الحكم والتلاوة من غير إفراد واحد منهما عن الآخر- وقال آخرون: يجوز نسخ 

الحكم دون التلاوة. -وقال آخرون: يجوز نسخ القرآن من اللوح المحفوظ، كما ينسخ 

الكتاب من كتاب قبله.- وقالت فرقة رابعة: يجوز نسخ التلاوة وحدها، والحكم وحده، 

ونسخهما معًا -وهو الصحيح- وقد دللّنا على ذلك، وأفسدنا سائر الأقسام في العدة 

في أصول الفقه(، ويقول العلامة الحلي: )البحث الرابع »في: ما يجوز نسخه« يجوز: 

نسخ الشيء إلى غير بدل، كالصدقة أمام المناجاة وإلى ما هو أثقل ونسخ التلاوة دون 

الحكم، وبالعكس(]]]، ويقول المحقق الحلي: )المسألة السادسة: نسخ الحكم دون 

البيوت. كذلك  التلاوة جائز، وواقع، كنسخ الاعتداد بالحول، وكنسخ الامساك في 

زيادة  القرآن  أنه كان في  يقال  الحكم جائز، وقيل: واقع، كما  بقاء  التلاوة مع  نسخ 

]]]- الكافي، م.س، ج1، ص43.

]]]- تلخيص التمهيد، م.س، ج2، ص273.

]]]- التبيان في تفسير القرآن، م.س، ج1، ص394.

]]]- الكافي، م.س، ج1، ص43.

]]]- المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج3، 27. 

]]]- العلامة الحلي، مبادئ الوصول، ص181. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين152

نسخت، وهذا و)إن لم يكن(]]] معلومًا، فإنه يجوز. لا يقال: لو نسخ الحكم )لما( 

بقي في التلاوة فائدة، فإنه من الجائز أن يشتمل على مصلحة تقتضي إبقاءها، وأما 

 بطلان دلالتها فلا نسلمّ، فإن الدلالة باقية على الحكم، نعم، لا يجب العمل به(]]]. 

)الثاني عشر: المنسوخ حكمه خاصة يحرم مسه لأنه حرمة  الحلي:  العلامة  ويقول 

القرآن، والمنسوخ تلاوته لا يجوز مسه وإن بقي حكمه لخروجه عن كونه قرآناً( 

ويقول أيضًا -: )أما المنسوخ حكمه وتلاوته، أو المنسوخ تلاوته، فالوجه أنه يجوز 

لهما مسّهما؛ لأن التحريم تابع للاسم قد خرجا بالنسخ عنه فيبقى على الأصل(]]]، 

ويقول السيد المرتضى: )فصل في جواز نسخ الحكم دون التلاوة ونسخ التلاوة دونه. 

اعلم أن الحكم والتلاوة عبادتان يتبعان المصلحة، فجائز دخول النسخ فيهما معًا، وفي 

كل واحدة دون الأخرى، بحسب ما تقتضيه المصلحة، ومثال نسخ الحكم دون التلاوة 

ونسخ الاعتداد بالحول، وتقديم الصدقة أمام المناجاة، ومثال نسخ التلاوة دون الحكم 

غير مقطوع به، لأنه من جهة خبر الآحاد، وهو ما روي أن من جملة القرآن )والشيخ 

والشيخة إذا زنيا فارجموهما ألبتة(، فنسخت تلاوة ذلك. ومثال نسخ الحكم والتلاوة معًا 

موجود -أيضًا- في أخبار الآحاد، وهو ما روي عن عائشة أنها قالت: )كان فيما أنزل الله 

-سبحانه- )عشر رضعات يحرمّن( فنسخ بخمس، وأن ذلك كان يتلى(]]] ويقول الشيخ 

الطوسي]]]: تحت باب )فصل في ذكر جواز نسخ الحكم دون التلاوة ونسخ التلاوة 

دون الحكم( ما نصه )جميع ما ذكرناه جائز دخول النسخ فيه؛ لأن التلاوة إذا كانت عبادة 

والحكم عبادة أخرى جاز وقوع النسخ في أحديهما مع بقاء الآخر كما يصح ذلك في 

كل عبادتين، وإذا ثبت ذلك جاز نسخ التلاوة دون الحكم والحكم دون التلاوة، فإنْ قيل 

كيف يجوز نسخ الحكم مع بقاء التلاوة؟! وهل ذلك إلّّا نقض لكون التلاوة دلالة على 

الحكم؛ لأنها إذا كانت دلالة على الحكم فينبغي أن يكون دلالة ما دامت ثابتة، وإلا كان 

]]]- المحقق الحلي، معارج الأصول، ص171.

]]]- م.ن، ص171.

]]]- معارج الأصول، ج2، ص223.

]]]- السيد المرتضى، الذريعة، ج1، ص449.

]]]- عدة الأصول، م.س، ج3، ص35.



153 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

نقضًا على ما بيناه قيل له ليس ذلك نقضا لكونها دلالة لانها انما تدل على الحكم ما دام 

الحكم مصلحة]]]، وأما إذا تغير حال الحكم وخرج من كونه مصلحة إلى غيره لم يكن 

التلاوة دلالة عليه، وليس لهم أن يقولوا لا فايدة في بقاء التلاوة إذا ارتفع الحكم؛ وذلك 

أنه لا يمتنع أن يتعلقّ المصلحة بنفس التلاوة وإن لم يقتض الحكم وإذا لم يمتنع ذلك 

جاز بقاؤها مع ارتفاع الحكم وليس لهم أن يقولوا إن هذا المذهب يؤدي إلى أنه يجوز 

أن يفعل جنس الكلام بمجرد المصلحة دون الإفادة وذلك مما تأبوَنهَ لأناّ إنما نمنع 

في الموضع الذي أشاروا إليه إذا أخلا الكلام من فايدة أصلًًا، وليس كك]كذلك[ بقاء 

التلاوة مع ارتفاع الكلام؛ لأنها إفادة في الابتداء تعلقّ الحكم بها وقصد بها ذلك، وإنما 

تغيرت المصلحة في المستقبل في الحكم، فنُسخ وبقي التلاوة لما فيها من المصلحة، 

وذلك يخالف ما سأل السائل عنه. وأما نسخ التلاوة مع بقاء الحكم، فلا شبهة فيه لما 

قلناه من جواز تعلق المصلحة بالحكم دون التلاوة، وليس لهم أن يقولوا إن الحكم قد 

ثبت بها فلا يجوز مع زوال التلاوة بقاؤه]]]، وذلك أن التلاوة دلالة على الحكم فليس 

في عدم الدلالة عدم المدلول عليه]]]، ومما لا يخفى على أي مطلع أن هناك أصولًاً 

مهمة في إثبات النسخ ومن هذه الأصول دلائل الشريعة المتضافرة على ثبوت النسخ؛ 

فقد قرّر سبحانه أنهّ ينسخ ما شاء من آياته، فقال عز من قائل: مَا نَنسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا 

نْهَا أَوْ مِثْلهَِا وما يوُهِم نفيهَ؛ فإنه محمول على غير وجهه، والأصل الثاني:  نَأْتِ بخَِيْْرٍ مِّ
النسخ لا يخُِلُّ بكمال العلم الإلهي، بل هو من مقتضياته، اي أن كلا الحكمين -الناسخ 

والمنسوخ- داخل في علم الله الكلي المطلق]]]، فهما في علمه سواء، يعلم بهما قبل أن 

يشرعهما، وليس أحدهما طارئاً على علمه، وإنّّما علمنا نحن هو الذي يطرأ عليه الحكم 

الجديد، وأما الله تعالى فهو قد قضى وقدّر أنه يشّرع الحكمين الناسخ والمنسوخ]]]، 

فليس فيه بداء عليه ولا خفاء عنه، والأصل الثالث: النسخ لا يخُل بكمال الحكمة، بل 

]]]- عدة الأصول، م.س، ج3، ص36. 

]]]- م.ن، ص37.

]]]- م.ن، ج3، ص39. 

]]]- م.ن، ص40.

]]]- الذريعة، م.س، ج1، ص449.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين154

هو من مقتضياتها، أي أنهّ سبحانه شّرع الأحكام بما يناسب العباد، ويأخذ بهم مسلك 

مؤقتّاً  حكمًاً  لهم  فيشّرع  ويرضاها]]]،  يريدها  حال  إلى  حالهم  من  لينقلهم  التدريج 

يناسبهم في حال ويعلم أنه لن يدوم حالهم على ذلك، فينسخ حكمه إذا تغيرت حالهم، 

كما أننا إذا رأينا الطبيب يصف الدواء للمريض وهو يعلم أنه سيستعمله مدة ثم سيحتاج 

إلى آخر بعده، فوصفه للدواء أوّل الأمر كان بعلم وحكمة، لكونه إنما يناسبه في تلك 

الحال، ثم ستتغير حاله وتتهيأ نفسه للدواء الجديد، فيصفه له، ووصفه له في هذه الحال 

هو من العلم والحكمة أيضًا]]]، والشارع المقدس هو الطبيب الأعظم؛ فيشرع للناس 

ما يصلح لهم في وقت، لا يناسبهم فيه غيرهُ، فالأمر مبني على تمام العلم والحكمة لا 

عكسهما، أما الأصل الرابع فهو أن النسخ لا يرَدِ على جميع الأحكام بل على بعضها، 

أي أن النسخ ممتنع فيما مصلحته دائمة؛ لأن حسنه ذاتي. كالتوحيد وأصول الشرائع. 

وإنما يجوز فيما يكون مصلحة في حال ومفسدة في أخرى؛ لأن الحسن والقبح في 

مثله إضافي غير ذاتي، وبهذا يتبين أن النسخ جار على وفق التحسين والتقبيح العقليين 

غير مناقض لهما، أما فيما يتعلق بالأصل الخامس لا نسخ في الأخبار. بل هو محال 

فيها، والسر في ذلك: أن الخبر يتعلق بحقيقة المخبََر عنه، فإن ورد عليه النقض؛ لزم 

منه أحد أمرين: إما الكذب، وإما الجهل وقصور العلم، وإن الله سبحانه منزهّ عن هذين 

النقصين؛ لذا لم يرد في أخباره أي نسخ؛ لأنها حق مطلق، وصدق محض؛ إذ هي ناشئة 

عن علمه المحيط، وصدقه الذي لا يتبدّل ولا يتخلفّ]]].

ص الفصل 
ّ
ملخ

بعد القراءة بنظرة فاحصة لأغلب آراء بلاشير وما طرحه وما تضمّنه كتابه »القرآن« 

صاحب الدقةّ المنهجيةّ والصرامة العلميةّ الذي ذاع صيت ترجمته للقرآن الكريم إلى حدّ 

ها بعض الباحثين الترجمة الأكثر موضوعية ودقة من بين كل الترجمات الاستشراقيةّ  عَدَّ

للقرآن الكريم، ينكشف للبحث بجلاء إنه قد انعكست رؤيته فيما أنجزه في الدراسات 

]]]- عدة الأصول، م.س، ص38.

]]]- العلامة الحلي، منتهى المطلب، ص189. 

]]]- م.ن، ص194.



155 الفصل الثاني: المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراساته العربيّة والقرآنيّة |

القرآنيةّ باتسامها بالذوق والانتقائية والتشكيك، كما أن ميوله الاستنتاجية والتي تحُمَل 

على »أنها خطأٌ في التحليل أو ضَعفٌ في اللغة أو العجز عن تمثُّل الثقافة« ما هي إلّّا 

قرارات تعسّفية تبريرية لا تصمد أمام الحقائق التي سيذكرها البحث فيما بعد، كما يرى 

البحث أنّ من أكثر الموضوعات القرآنيّة التي تناولها بلاشير بحثاً في كتابه القرآن هو 

موضوع جمع القرآن الكريم أو بحسب تعبيره -عملية جمع القرآن والظروف المصاحبة 

لها-، ومما أراد أن ينوه إليه البحث أن ما مرّ من تصوّرات حول جمع القرآن الكريم 

في البحث الذي قدّمه بلاشير فهو لأمرٌ طبيعي، ولا يمكن التعجّب من بيانه، ويبدو 

أن تقويمنا الأولي هذا غريب، ولكن لا بد من قول الحق وهو أن أغلب الآراء التي 

ذكرها بلاشير تبدو منسجمة مع المصادر الروائية التي استند إليها، ومما يدل على ذلك 

هو قوله بين الفينة والأخرى: »تكشف الروايات«]]]، وبالتالي فلا غرو أن تصدر مثل 

هذه الأفكار بعد أن ورد مثل هاتيك الموارد]]]، فمع وجود مثل هذه الروايات لا يمكن 

التعجّب مما طرحه بلاشير واعتراضه وتشكيكه في كل ما ورد حول جمع القرآن الكريم، 

ومع هذا فإننا نوجّه ردّنا ونقدنا إلى بلاشير في هذه الجزئية: بأن الرسول الأكرم لم 

يكن ينقصه وعي وفهم لمعرفة مدى أهمية ما يحمل من رسالة إلى الناس -كما ادعى 

بلاشير- بل إنه كان حريصًا على مستقبل هذه الرسالة غاية الحرص بصيراً بأمرها، كذلك 

الأدلة القرآنيّة والروايات والشواهد التأريخية كلها تدل على أن القرآن قد عرف الكتابة 

والتدوين منذ السنوات الأولى للبعثة في مكة، وبذلك فإن دعوى بلاشير حول عدم 

توفر الوسائل اللازمة للكتابة أو بدائية الخط العربي ما هي إلّّا دعوى تنقصها وسائل 

الإثبات، ولا يمكن الركون إليها، أما بخصوص ما ادّعاه بأن عثمان قد اختار اللجنة التي 

توّلت جمع القرآن الكريم على أساس القرابة والمصالح السياسية )وبالتالي فإنهم قاموا 

بتأليف مصحف موافق لهوى الخليفة وقاموا بحذف ما يزعج الخليفة( من إشارات 

في المصحف -بحسب تعبيره- فإن كان مقصوده من هذه الإشارات التي تم حذفها 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص37. 

]]]- فعندما نرجع إلى صحيح البخاري ونجد فيه: »عن عائشة قالت: سمع النبي رجلًاً يقرأ في المسجد، فقال 

النبي: رحمه الله أذكرني كذا وكذا آية كنت قد أسقطتها في سورة » كذا وكذا«، انظر:البخاري، محمد بن اسماعيل، 

صحيح البخاري، ج8، ص428.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين156

هي الشروحات والتوضيحات التي كانت في مصاحف الصحابة، فإن تلك الشروحات 

والإضافات كما أشار السيد مرتضى العسكري]]] عند إحراق مصاحف الصحابة قد 

تكون تلفت أيضًا، أما إن كان يقصد من تلك الشروحات والإضافات أن اللجنة الموكلة 

فإن ذلك  الخليفة،  توافق مصلحة  التي لا  الآيات  قامت بحذف بعض  القرآن  بجمع 

مردود بعدم قبول سائر المسلمين بمصحفٍ ناقص نسُج وفق هوى الخليفة ومصالحه 

السياسيةّ، كما أنه لم يصل لنا على حد علمنا أن الحاكم في تلك الفترة أو غيرها يملك 

السلطة والصلاحية التي يتمكّن معها من عدم الاعتراض عليه حتى لو وصل به الأمر 

إلى تحريف القرآن وحذف بعض آياته.

»بلاشير«  اعتبرهم  من  إلى  عثمان  بعد  من  انتقلت  قد  السلطة  أن  عن  فضلًًا 

 المتضررين من عمل الخليفة الثالث« فلو كان أمير المؤمنين علي بن أبي طالب«

لم يتمكّن من الاعتراض على عمل الخليفة وقت خلافته، فإنه يتمكّن من ذلك بعد 

استلامه السلطة، الأمر الذي لم يفعله الإمام علي كما لم يفعله الأئمةّ من ولده 

بعده، بل نجدهم كانوا يوصون بالرجوع إلى القرآن الكريم ويستشهدون بالمصحف 

نفسه المتداول بين المسلمين في مقام الاحتجاج على خصومهم، وكذلك مما لاحظه 

البحث من خلال ما ذكرناه في هذا الفصل أنّ بلاشير قد طرح أفكارًا لا تختلف كثيراً 

عمّّا طرحه باقي المستشرقين بخصوص مسألة التأثير والتأثر، أي تأثرّ الرسول في 

النصوص الدينية للديانات السابقة على الإسلام، معتمدًا في ذلك على ما زعم من 

بلاشير  أن  كما  المسيحين-،  والفقراء  الإسلام  مؤسس  تربط  كانت  علاقات  -وجود 

ونتيجةً لإستناده إلى المنهج التأريخاني في دراسته للقرآن الكريم والذي بدوره اعتبر 

أن القرآن مرهون بتأريخه بغية القول إن القرآن ما هو إلّّا نتاج طبيعي ومنطقي لأفكار 

تلك البيئة، كذلك في إطار سعيه الحثيث والدؤوب نحو صرف القرآن عن مصدره 

كان  شبهات  من  أثاره  ما  كل  أن  غير  أطروحته،  عن  للدفاع  نقاط  عدة  أثار  الإلهي 

علماؤنا قد أدحضوا »الدلائل والتصورات« الواهية التي بنى عليها تصوّره.

]]]- انظر: العسكري، سيد مرتضى، القرآن الكريم وروايات المدرستين، ص27، 29.



الفصل الثالث

الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر 
آراء المستشرق الفرنسي ريجيس 

بلاشير فيها -عرض ونقد-

ل 
ّ
المبحث الأو

 الحداثة ــ مفهومها والتعريف بأهم المشاريع 

الحداثيّة وأصحابها -موضوع الدراسة- 

المبحث الثاني

أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في آراء 

الحداثيين ودراساتهم القرآنيّة -دراسة ونقد-





المشــاريع  بأهــم  والتعريــف  مفهومهــا  الحداثــة  ل: 
ّ
الأو المبحــث 

الدراســة  موضــوع  وأصحابهــا  الحداثيــة 

توطئة 

كانت الغاية من بعض الدراسات القرآنيّة التي قدمها الحداثيون هي دراسة القرآن 

وفقًا لدراسات ومناهج الاستشراق التي كانت حاضرة في قراءات الكثير منهم، ومع 

أن هؤلاء الحداثيين في كثير من الأحيان قد انتقدوا المنهجيّة الاستشراقيةّ في الكثير 

من كتاباتهم، ولكن عند تتبّع أغلب آرائهم ودراساتهم القرآنيّة نلحظ أنهم لم يخرجوا 

عن الإطار العام للفكر الاستشراقي في موقفهم من القرآن الكريم، فلم يكن نقدهم 

هذا  لعجز  نقدهم  كان  ولكن  القرآن،  عن  أو  الإسلام  عن  دفاعًا  الاستشراقي  للفكر 

الفكر عن تجاوز الدراسات الوصفية منها إلى النقدية - التفكيكية للقرآن الكريم الذي 

استطاع -على حد ما توهموا- أن يصلوا هم إليه.

ومع ذلك فإن بعضهم قد صرح في غير مرة في عدد من مؤلفاتهم بتأثرّهم بالفكر 

الاستشراقي وبعدد من المستشرقين في عدد من كتاباتهم، مثل محمّد أركون الذي 

يقارعون المسلمّات والفرضيات  بأنهم  ينوّه بمنهج المستشرقين دائماً، ويعبّّر عنهم 

بالتأثرّ  علانيةً  وإن لم يصرح  الحداثيين  هؤلاء  وبعض  العلموي،  باليقين  الإسلاميّة 

فالظاهر من آرائهم بخصوص القرآن الكريم أنها صادرة عن خلفية استشراقية كمحمّد 

عابد الجابري ونصر حامد أبو زيد وهشام جعيط الذين كشف النقد لبحوثهم حول 

القرآن الكريم ظهور أثر استشراقي في ثناياها.

فلم يستطيع هؤلاء الحداثيون أن يخفوا إعجابهم بالمستشرقين]]] وإنتاجهم في 

]]]- ويؤكد الدكتور عبد الرزاق هرماس في معرض سرده لأسماء تلاميذ المستشرقين في فرنسا أن: »محمّد أركون من أكثر 

الباحثين العرب تأثراً بالفكر الاستشراقي - فالملاحظ أنه في جميع ما كتب عنهم ظلّ وفيًا للتراث الاستشراقي، ولا نكاد 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين160

الدراسات النقدية التي قدموها في المجال القرآني، إضافةً إلى أن بعضهم قد درس 

وتتلمذ على يد بعض المستشرقين، ولا شك في أن هؤلاء الأساتذة كانوا يؤثرون تأثيراً 

عميقًا ومباشًرا في طلبتهم. 

من  طائفة  وآراء  قراءات  البحث  هذا  في  سنتتبع  الدراسة  من  الفصل  هذا  في 

الحداثيين الذين وجد البحث في أغلب وأكثر دراساتهم للنص القرآني أثراً استشراقياً 

للمستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير. 

ل: 
ّ
المطلب الأو

ر، الخصائص 
ّ
الحداثة العربيّة: المفهوم، النشأة، التطو

اجتماعية  نتاج ظروف  التيار  وهذا  الغرب،  كان في  الحداثة  لتيّار  أوّل ظهور  إن 

تميزت باحتكار رجال الدين للمعرفة ولمجمل شؤون الحياة، وتكميم للأفواه، أدت 

إلى قيام ثورة في كل المجالات سواء الفكريةّ أو الفلسفيّة أو العلميةّ أو السياسيّة، 

للاحتلال  مصاحبًا  فكان  العربيّة،  الحداثة  ظهور  أمّا  التنوير،  بعصر  يسمّى  ما  وهو 

الغربيّة،  الجامعات  من  العربيّة  البعثات  رجوع  مع  أكثر  وانتشرت  لمصر،  الفرنسي 

وهي نتِاج فكر دخيل على الأمة العربيّة.

المقصد الأوّل: تعريف الحداثة العربيّة ونشأتها

حَدَثَ،  مصدر  لغةً:  الحداثة  والإصطلاح:  اللغة  في  الحداثة  الأوّل:  الملحظ 

حُدُوثاً  يحدث  الشيء  حدث  القدمة  نقيض  والحدوث:  القدم،  نقيض  الحديث: 

وحداثة، وأحدثه هو، فهو تحدث وحديث]]]، وجاء في المعجم الفلسفي أن الحديث 

نجد شيئاً من مطاعن المستشرقين - قديمًا وحديثاً - لم يثبنه ويدافع عنه«، انظر: هرماس، عبد الرزاق، دعوى فهم القرآن 

الكريم في ضوء مناهج العلوم الانسانية منطلقاتها وحقيقتها وآفاقها، المؤتمر الدولي الأول للدراسات القرآنيةّ، ص32. 

]]]- المصري، ابن منظور جمال الدين محمّد بن مكرم الأفريقي، لسان العرب، ص131.



161 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

في اللغة نقيض القدم ويرادفه الجديد]]]. 

الحداثة اصطلاحًا: اختلف الباحثون والمفكّرون العرب في وضع تعريف موحّد 

يبُيّّن حقيقة الحداثة، فعرفها محمّد هدارة بأنها: »اتجاه جديد يشكّل ثورة كاملة على 

كل ما كان وما هو كائن في المجتمع«]]].

وفي تعريف الحداثة لا بد أن نتعرف على ما قال به أصحابها ومفكروها، إذ يقول 

محمّد أركون في تعريفه للحداثة: »إن الحداثة عبارة عن إستراتيجية شمولية يتبّعها 

الوجود والمعرفة عن طريق إخضاعها  السيطرة على كل محاولات  العقل من أجل 

لمعايير الصلاحية أو عدم الصلاحية«]]].

الحداثة  التي وضعت لمفهوم  التعاريف  أن  الرحمن: »لا يخفى  ويقول طه عبد 

في  ابتدأت  متواصلة  تأريخية  حقيقة  بكونها  بعضهم  عرفّها  فقد  وتنوعت؛  تعددت 

قائل  قائلًًا: »فمن  العالم بأسره...«، ثم يضيف  آثارها إلى  انتقلت  ثم  الغرب،  أقطار 

إن الحداثة هي النهوض بأسباب العقل والتقدّم والتحرّر، ومن )قائل إنها(: »ممارسة 

على  والسيادة  الطبيعة  على  السيادة  والتقنية:  العلم  طريق  عن  الثلاث  السيادات 

المجتمع والسيادة على الذات«، بل تجد من يقصرها على صفة واحدة، فيقول إنها 

»قطع الصلة بالتراث«]]].

كما يعرفّها الحارث فخري بأنها: »محاولة صياغة نموذج للفكر والحياة يتجاوز 

الموروث ويتحرّر من قيود ثوابته، ليحقّق تقدم الإنسان ورقيهّ بعقله ومناهجه العصرية 

الغربية لتطويع الكون لإرادته واستخراج مقدراته لخدمته«]]].

ولغتنا  أدبنا  إلى  الغربية  الحداثة  تسللّت  العربيّة:  الحداثة  نشأة  الثاني:  الملحظ 

الحداثة إلى عقول معتنقيها وروّادها من  فقد كان تسلل  العربيّة وفكرنا ومعتقداتنا، 

]]]- صليبا، جميل، المعجم الفلسفي، ج2، ص454.

]]]- هدارة، محمّد مصطفى، الحداثة في الأدب المعاصر -هل انفض سامرها-، مجلة الحرس الوطني، ص44. 

]]]- أركون، محمّد، أين هو الفكر الإسلامي المعاصر، ص181.

]]]- عبد الرحمن، طه، روح الحداثة )المدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلاميةّ(، ص٢٣.

]]]- عيسى، الحارث فخري، الحداثة وموقفها من السنة، ص٣٣.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين162

الأدباء والنقّاد والمفكرين على امتداد الوطن العربي، كغيرها من المذاهب الفكرية 

والوجودية،  والرومانسية،  كالواقعية  العربيّة  البيئة  إلى  التي سبقتها  الأدبية  والتيارات 

وكان المنظرّ الأول لها هو علي أحمد سعيد المعروف »بأدونيس]]]، وزوجته خالدة 

سعيد من سوريا، وغيرهم«]]].

بلقزيز:  الإله  عبد  يقول  العربيّة،  الحداثة  ونشأة  لبداية  الأولى  الجذور  ولتحديد 

»ولدت الرؤية الحداثية في الثقافة العربيّة بتأثير فكرة الحداثة الغربية علينا، ودخلت 

أبوابنا من مدخل أدبي وفني، يشهد على ذلك مسرح توفيق الحكيم وروايات نجيب 

محفوظ وشعر نازك الملائكة، وحركة مجلة الشعر«]]].

إلى  الدعوة  في  فاعل  دور  لها  كان  والذين  العربيّة،  الحداثة  أعلام  أشهر  ومن 

طه  المصري  والأديب  الشاعر  والدين  والأرض  الماضي  مع  الصلة  وقطع  الحداثة 

حسين، والمفكّر المغربي الدكتور محمّد عابد الجابري، ومن الجزائر المفكر الدكتور 

محمّد أركون، ومن مصر الدكتور نصر حامد أبو زيد، والمفكّر التونسي هشام جعيط 

وغيرهم الكثير.

الملحظ الثالث: مراحل الحداثة العربيّة: ويمكن القول نظرياً إن الحداثة في العالم 

العربي مرت بالمراحل التالية: 

إلى  دعا  التي  أبولو  جماعة  نشأت  ۱۹۳۲م،  سنة  وبدأت  الأولى:  المرحلة   .1

تكوينها الدكتور أحمد زكي أبو شادي، والتي تبنّت مذهب الفن للفن، وهو مذهب 

لتقويضه  تمهيدًا  الحياة،  جوانب  كل  عن  وإبعاده  الدين  إقصاء  إلى  يهدف  علماني 

والقضاء عليه، واعتناق جماعة أبولو لهذا المذهب جعل السرياليّة والرمزيةّ والواقعيةّ 

تتسّرب إلى شعرهم. 

]]]- علي أحمد سعيد المعروف بأدونيس 1930 شاعر سوري، ولد في قرية قصابين التابعة لمدينة حلة في سوريا، 

تبقى اسم أدونيس )تيمنًا بأسطورة أدونيس الفينيقية( الذي خرج به على تقاليد التسمية العربيّة منذ العام 1948. تزوج 

من الأدبية خالدة سعيد )فنانة تشكيلية وكاتبة(، لم يعرف أدونيس مدرسة نظامية قبل سن الثالثة عشرة، حفظ القرآن على 

يد أبيه، كما حفظ عددًا كبيراً من قصائد الشعراء القدامى، وهو أحد أعلام الفكر الحداثي في العالم العربي.

]]]- المصري، أنس سليمان، المنطلقات الفكرية والعقدية لدى الحداثيين للطعن في مصادر الدين، ص14. 

]]]- بلقزيز، عبد الإله، العرب والحداثة، مجلة المعرفة، ص٩٨.



163 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

2. المرحلة الثانية: وهي المرحلة اللاأخلاقية، والتي ظهرت في شعر نزار قباني 

وفيه تمرد على التاريخ، ودعوة إلى الأدب المكشوف]]]. 

3. المرحلة الثالثة: التي بدأت سنة ١٩٤٧م عندما نشرت أول قصيدة كتبت الشعر 

الحر لنازك الملائكة، ويمثل هذه المرحلة: البياتي، وصلاح عبد الصبور، والسياب]]]. 

4. المرحلة الرابعة: ويحتلها، أدونيس، وهذه المرحلة من أخطر مراحل الحداثة 

ودعا فيها أدونيس إلى نبذ التراث، وكل ما له صلة بالماضي ودعا إلى الثورة على كل 

شيء وهو في هذا يدعي أنه من دعاة الإبداع والابتكار مع أن ما يردده ليس بجديد، 

فهذه دعوة الماركسية والصهيونية ألبسها لباس ثورته التجديدية لتحقيق الإبداع الذي 

يدعيه]]]. 

المقصد الثاني: تأثر الحداثيين بالاستشراق والمستشرقين

تارة يكون تأثرّ الحداثيين بصورة غير مباشرة من خلال توفير المستشرقين المادة 

ودراسات  مؤلفات  على  الحداثيين  اطلاع  خلال  ومن  الحداثيون  بها  يشتغل  التي 

التلمذة  خلال  من  مباشرة  بصورة  يكون  وتارة  سابقًا  البحث  ذكر  كما  المستشرقين 

المباشرة على يد المستشرقين]]]؛ لذا نجد أن بعض الحداثيين العرب أمثال محمّد 

والمستشرقين،  للاستشراق  نقدهم  من  الرغم  على  وغيرهم  جعيط  وهشام  أركون 

ولكننا إذا تتبعنا آراءهم والمناهج التي اتبعوها لدراسة القرآن الكريم نجدهم يحذون 

حذوهم ويرددون كلامهم وينُظرّون لآرائهم، وبعضهم نسب أغلب تلك الآراء لنفسه 

وادّعى »أنه هو من توصّل إلى تلك الدراسات والمناهج والنظريات« من أجل دراستها 

وتطبيقها على النص الديني، ومن هؤلاء الحداثيين محمّد أركون، حيث يذهب إلى 

القول: »إن الاستشراق لا يلتفت إلى التقدّم العلمي في دراسة التأريخ، فهو ما زال 

]]]- القبانجي، صدر الدين الأسس الفلسفية للحداثة، ص47. 

]]]- م.ن، ص48. 

]]]- الحيدري، إبراهيم، ماهية الحداثة، مجلة إيلاف، ص36. 

]]]- الوائلي، كريم، تناقضات الحداثة العربيّة، ص68. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين164

متمسكًا بالمنهج اللغوي الفيلولوجي والتأريخي«]]].

وقد صّرح في موضع آخر في مؤلَّف آخر له أن من الأسباب التي دعته إلى نقد 

من  فهي  مزدوجًا،  اختزالًًا  تمارس  »الفيلولوجية«  النظرة  »إن  الفيلولوجي:  المنهج 

الجماعي،  الخيال  يتخيّلها  التي  والتصوّرات  الأساطير  الاعتبار  بعين  تأخذ  لا  جهة 

ومن جهة ثانية تنتقي الوقائع الممكن السيطرة عليها وتحديد تاريخ زمني صحيح لها 

ومعرفة مؤلفّيها«]]]، مع ذلك نجده طبق هذا المنهج الفيلولوجي عند قراءته لسورة 

الفاتحة وسورة الكهف. 

كذلك من الحداثيين الذين كثفوا من نقدهم للاستشراق هو هشام جعيط؛ إذ أنه 

حاول التخلص من نظرة التبعية للاستشراق كنوع من الدفاع عن تميز أبحاثه وأصالتها، 

ويظهر ذلك جليًا في ثلاثية السيرة النبويةّ التي عكف على دراستها سنين عدة، وعبر 

في مقدمتها عن تجاوزه للاستشراق ومناهجه، إلّّا أنه في الواقع لم يأتِ بجديد، بل 

قام بإعادة الأفكار الاستشراقيةّ ذاتها]]].

المقصد الثالث: نقاط الاشتراك والافتراق بين الحداثيين والمستشرقين

أوّلًًا: نقاط الاشتراك

1. مراحل التطور: مرّ الفكر الاستشراقي عند دراسته للقرآن الكريم بمراحل عدة، 

ثم  بالنص،  التشكيك  مرحلة  أوّلها  تقريباً؛  نفسها  المراح  بهذه  الحداثي  الفكر  ومرّ 

مرحلة صناعة أقلام عربية موالية لذلك الفكر وإظهارها، ففي المرحلة الأولى دعوة 

لاستبعاد الدين تمامًا، وفي الثانية دعوة لعدم تقبل ثقافة النص]]].

قيمة  من  التقليل  إلى  سعَيَا  والحداثة  الاستشراق  إن  والمقاصد:  الأهداف   .2

النص القرآني وقدسيته، ثم مهاجمة الأصول والقواعد التي تضبط عملية فهم النص 

]]]- أركون، محمّد، تأريخية الفكر العربي الإسلامي، ص٢٠٣. 

]]]- أركون، محمّد، أين هو الفكر العربي المعاصر، ص٢٥٩.

]]]- السايح، خديجة، الرؤية والمناهج الاستشراقيّة في قراءة هشام جعيط للسيرة النبويةّ، مجلة دراسات استشراقية، 

ص76.

]]]- الحسني، عبد الغني، في مفهوم الحداثة، ص24. 



165 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

الحداثة(  وتبعه خطاب  )الاستشراق  ذلك  فخطابهما في  غربية،  واستبدالها بمناهج 

يعتمد على عدم التفريق بين النص المؤسس وبين الثقافة المؤسسة على فهم بشري 

للنص، فكلاهما يوظفّ أسوأ الاجتهادات البشرية لينسبها إلى النص المؤسّس]]].

الحداثيين  بين  والتشابه  والاشتراك  الالتقاء  جهات  فإنّ  كذلك  الأسلوب:   .3

والمستشرقين يمكن أن تلُحَظ في الأساليب المتبّعة لفهم النص القرآني، فالمستشرقون 

وهذه  الكريم،  للقرآن  فهمهم  في  والانتقاء  والإسقاط  التشكيك  أساليب  وظفّوا 

الأساليب تكرّرت عند الحداثيين أيضًا]]]. 

4. النظرة الدونية إلى التراث الإسلامي: إذ يشترك الحداثي مع المستشرق في أن 

كليهما ينظران إلى التراث الإسلامي بعيون غربية، وبذلك تعامل الحداثي مع أغلب 

نتائج الاستشراق الغربية المتعلقّة بالتراث الإسلامي على أنها مسلمّة فكرية، فمحمّد 

أغلبه  في  الإسلامي  التراث  أن  يعتقد  فهو  الثقافية،  العنصرية  أسير  ظلّ  مثلًًا  أركون 

متخلفّ عن الغربي]]].

ثانيًا: نقاط الاختلاف: أما نقاط الاختلاف والافتراق بين الحداثيين والمستشرقين 

في دراستهم للنص القرآني فتتمثل بالآتي: 

1. طريقة الدراسة والاستخدام للمناهج: إذ إن المستشرقين عند دراستهم للنص 

القرآني يهدفون إلى نقده وتقديم الأحكام عليه من حيث حقانيته من عدمها، ولكنهم 

لم يبحثوا في دلالات وتفسير القرآن الكريم -إلّّا نادرًا-، أما الحداثيون فبالإضافة إلى 

ذلك حاولوا دراسة معنى النص القرآني وآليات فهمه]]]. 

2. المنشأ: ومن الفوارق بينهما أن الحداثة حركة فكرية نشأت من داخل المجتمع 

]]]- زاهد، عبد الأمير كاظم، قراءات في الفكر الإسلامي المعاصر، ص٢٥.

]]]- فقاموا بالتشكيك بالوقائع التأريخية وإثارة الشكوك بكل ما يتعلق بمباحث تأريخ القرآن وعلومه، وكذلك قاموا 

بانتقاء الروايات التي تنفعهم في بحثهم في التراث الإسلامي شأنهم شأن المستشرقين، أو اقتصارهم في الغالب على 

مصادر أحادية في فهم القرآن الكريم وإهمالهم للمصادر الشيعية وفرق إسلامية أخرى، م.ن، ص٣٨.

]]]- عياد، محمّد شكري، المذاهب الأدبية والنقدية، عند العرب والغربيين، ص17. 

]]]- م.ن، ص19. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين166

الإسلامي والحركة الداخلية يجب أن تلتزم بالمسلمّات وعلى هذا الأساس فإن ابتعاد 

الحداثي عن هذه المنظومة ومنابعها واقترابه من المناهج الغربية وآلياتها، سيلزم منه 

انعكاس وتأثير على النتائج التي يتوصّل إليها، أما الاستشراق، فهو أعجمي من خارج 

المنظومة الإسلاميّة]]].

3. المنهج: لقد وظف المستشرقون عند دراستهم للنص القرآني مجموعة مناهج 

والمنهج  الوصفي،  والمنهج  التجريبي،  والمنهج  الفيلولوجي،  )المنهج  أهمها  من 

أنهم  إلّّا  معينة،  بنسبة  المناهج  تلك  من  أفادوا  فإنَّهم  الحداثيون  أما  التأريخي(، 

تجاوزوها من خلال الاستعانة بالمناهج المعاصرة كالبنيوية، والتفكيكية، والألسنية، 

والوجودية، والتأويلية]]]. 

العربيّة لم  الحداثة  إن  إذ  الحداثة،  من  أقدم  الاستشراق  أن  والقِدم:  الأسبقية   .4

تتجاوز نشأتها الـ٥٠ عاما الأخيرة]]].

المقصد الرابع: موقف الحداثيين العرب من النص القرآني

الملحظ الأوّل: التعريف بـ»الحداثيين العرب«: »هم طائفة من الكُتاّب والمثقّفين 

فإنهم  منها،  نصيب  لهم  كان  وإن  الشرعية،  العلوم  يتخصّصوا في  الذين لم  العرب 

ومن  المستشرقين  أيدي  على  تتلمذوا  وإنما  الأمة،  علماء  من  الحظ  هذا  يتلقوا  لم 

فكان  وأفكاره،  ومبادئه  لدينهم  تنكّروا  الذين  العرب،  الفلاسفة  من  أسلافهم  قبلهم 

تعُدُ  التي  الثوابت  في  مشكّكين  للشبهات«]]]،  مثيرة  جدلية  وجولات  صولات  لهم 

عند المسلمين من المسُلِمات، فكان لهم جدال في مصدرية القرآن الكريم الإلهية، 

وأسباب النزول والناسخ والمنسوخ وغيرها من العلوم الشرعية والمسائل المعروفة 

عند العلماء]]].

]]]- العزاوي، أيمان أحمد، الحداثيون العرب وموقفهم من القرآن -ظاهرة الوحي إنموذجًا- دراسة نقدية، ص3. 

تشكيكية  دوافع  كانت  ما  بقدر  تفسيرية  تكن  المناهج لم  هذه  تطبيق  من  المستشرقين  غاية  أن  الملاحظ  وكان   -[[[

بالنصوص التي طبقوا عليها تلك المناهج، انظر: م.ن، ص4. 

]]]- م.ن، ص5. 

]]]- النحوي، عدنان علي رضا، الحداثة في منظور أيماني، ص322. 

]]]- م.ن، ص324. 



167 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

دراسات في  لهم  وكانت  القرآني  النص  مع  تعاملوا  الذين  الحداثيين  أشهر  ومن 

ذلك: محمّد عابد الجابري محمّد أركون، نصر حامد أبو زيد، حسن حنفي، طيب 

تيزيني، عبد المجيد الشرفي، هشام جعيط.

الملحظ الثاني: منهج الحداثيين العرب في تعاملهم مع النص القرآني:

دراسة  الكريم  القرآن  دراسة  مآربهم في  لتحقيق  عديدة  مناهج  الحداثيون  سلك 

حداثية، واتصفت هذه المناهج بعدة سمات تمثلّت بالآتي]]]:

1. التعرضّ للقرآن الكريم والخوض في تأويله من غير تحصيل العلوم والأدوات 

التفسيرية المعروفة عند أهل الاختصاص، فجلهّم غير متخصّص في العلوم الشرعية 

والقرآنيّة خاصة]]].

2. التقليد عند الحداثيين: منهجهم قائم على التقليد الحداثوي الغربي، وإسقاط 

الفلسفات الغربية على النص القرآني، الداعية إلى المماثلة اللغوية بين النص القرآني 

والنصوص البشرية، قاصدًا صرف قدسيته بدعاوى لا تخضع لمنهجيّة علميّة]]]. 

على  ويعتمدون  الكريم،  القرآن  مع  التعامل  في  العقل  على  منهجهم  اعتماد   .3

الرأي المجرد عن الدليل حتى في القضايا التي وردت فيها نصوص قطعية الدلالة، 

فيخُضعون النص القرآني لمقاضاة العقل البشري]]]. 

4. الافتقاد للمنهج العلمي في التعامل مع القرآن الكريم: إذ لا يوجد لديهم منهج 

علمي محدد في التعامل مع النص القرآني، بل يتبنون مناهج عدة ومتناقضة، فيتسمون 

]]]- الحداثة في منظور أيماني، م.س، ص326. 

]]]- إذ إن لتدبر القرآن الكريم ضوابط وشروطاً ينبغي أن تتوافر فيمن يتخصّص في دراسته، وبنظرة تأمّلية في هؤلاء 

الحداثيين الذين تعرضوا للنص القرآني بالتأويل، يتبين لنا أن أغلبهم لم يكن يملك تلك الأدوات للنظر، ولا يحققون 

الضوابط المنصوص عليها، القرني، محمّد، موقف الفكر الحداثي العربي من أصول الاستدلال في الإسلام، ص97. 

]]]- ومن الأمثلة على ذلك تقليدهم للمستشرقين في موقفهم من الوحي، وذهبوا إلى أن النص عبارة عن إبداعات 

عقلية وموهبة فكرية أنجبت هذه الخطابات التي تتسّم بالقداسة، فما القرآن بأفضل من التوراة والإنجيل، فالمنطق واحد 

بينهم وبين المستشرقين، مع اختلاف في الأدوات والمفاهيم، م.ن، ص98. 

]]]- الشريف، عادل محمّد، تاريخية النص الديني، ص21. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين168

باللامنهج]]]، أو كما يسميها أركون في أبحاثه بالمنهج المتعدد الاختصاصات.

5. التجديد الجذري في تفسير القرآن لمواكبة متطلبات العصر: فلم تعد التفاسير 

التفسير  وأن يخضع  الحداثة،  تطلعّات عصر  تلبية  قادرة على  نظرهم«  القديمة »في 

للمنهج العلمي النقدي والتأريخي، ثم تقبل نتائج التفسير ويوظفها حسب موافقتها 

للعقلية الحديثة بعيدًا عن الالتزام بحرفيته]]].

دراسة  في  للخوض  الأهلية  فقدوا  قد  العرب  الحداثيين  أن  لنا  يتبين  سبق  ومما 

استنتاجاتهم  لتكون  الضرورية  والأدوات  العلوم  تحصيلهم  لعدم  الدينية  النصوص 

مبنية على أصول متينة، فالخلل المنهجي تسبّب عنه خلل في النتائج، وما بنُي على 

باطلٍ فهو باطل. 

الفكريــة  العــرب ومشــاريعهم  الحداثيــن  أهــم  الثانــي:  المطلــب 

القرآنــي  والنــص  للــراث  ودراســتهم 

المقصد الأول: طه حسين ومشروعه الحداثي )١٨٨٩م – ت ١٩٧٣م(

سلامة  علي  حسين  طه  ولد  العلمية:  المسيرة  النشأة،  السيرة،  الأول:  الملحظ 

عام ۱۸۰۹م في قرية الكيلو - إقليم المنيا]]]، أمضى طفولته بين إخوته في مسكن 

حكومي تابع لمباني الدائرة السنية، وقد أصيب بالرمد وهو في الخامسة من عمره، 

ولم يعُالج علاجًا حاسمًًا، وهذا ما أدّى إلى فقدان بصره بالكلية، وكان لآفة فقد البصر 

أعظم الأثر سلباً وإيجاباً على حياته ومسيرته الفكرية]]]، وبقي طه حسين في الجامعة 

المصرية القديمة من عام ۱۹۰۸ م إلى عام ١٩١٤م حين تقدّم برسالته عن ذكرى أبى 

العلاء المعري، وكانت أولى رسائل الدكتوراه في الجامعة، ثم سافر إلى فرنسا فالتحق 

وتعرف  واليونانية،  الفرنسيّة  واللغتين  الفرنسي  الأدب  بها  ودرس  مونبلييه  بجامعة 

]]]- تاريخية النص الديني، م.س، ص22. 

]]]- الشريف، عادل محمّد، تأريخية النص الديني، ص574. 

]]]- السيد تقي الدين، طه حسين آثاره وأفكاره، ص٥. 

]]]- خوج، فخرية، دراسة تحليلية لآراء طه حسين التربوية، ص٤٢.



169 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

خلال تلك الفترة على المرأة الفرنسيّة )سوزان(]]] التي أصبحت فيما بعد زوجًا له، 

وكانت تقرأ له الكتب الفرنسيّة حينما كان طالبًا في الجامعة، ثم عاد بعد ذلك إلى 

القاهرة في عام ١٩١٦م، ثم عاود دراسته بعد ذلك في جامعة السوربون وحصل على 

شهادة الليسانس عام ۱۹۱۷م، وتزوج في نهاية العام من المرأة الفرنسيّة سوزان، التي 

كانت تساعده في إعداد رسالته، التي أشرف عليها »دوركايم »المتخصّص في علم 

الاجتماع، وكانت الرسالة تبحث في )فلسفة ابن خلدون الاجتماعيّة(، وقد أنهى كتابة 

رسالته في عام ۱۹۱۸م]]]. 

إنتاجه  قل  فقد  لذلك  ونتيجة  حياته  أواخر  طه حسين في  وفاته: ضعفت صحة 

أثرها  على  نقل  ۱۹۷۳م(   - )١٣٩٣هـ  عام  أواخر  مرضية  بنوبة  وأصيب  الأدبي، 

للمستشفى وتوفي بعدها وعمل له مأتم كبير في الجامعة المصرية]]].

الملحظ الثاني: أهم المؤثرات في فكر طه حسين

على  تساعد  التي  والعوامل  الظروف  من  جملة  من  مفكر  أو  عالم  أي  يخلو  لا 

صياغة تفكيره، ومن ثم إثراء هذا التفكير سلبًا أو إيجاباً]]]، وأما ما يخص طه حسين، 

فإن هناك عدة مؤثرات أثرت في شخصيته]]]، أهمها: )القرية التي عاش فيها، العاهة 

من  زواجه  للدراسة،  فرنسا  إلى  ذهابه  بالأزهر،  ودراسته  التحاقه  بها،  أصيب  التي 

الفرنسيةّ )سوزان(، علاقته بالمستشرقين(.

من  العديد  في  المؤلفات  من  العديد  حسين  طه  ترك  مؤلفاته:  الثالث:  الملحظ 

والتأريخ،  الأدب  في  فكتب  مؤلفًا،  الخمسين  على  مؤلفاته  تزيد  حيث  الجوانب، 

]]]- سوزان بريسو: وُلدت سوزان بريسو سنة ١٨٩٥م، ونشأت نشأةً فرنسيةً كاثوليكية، وقد اشتغلت بالتدريس في 

بداية حياتها العملية، تسببت أحداث الحرب العالمية الأولى في تهجيرها مع عائلتها إلى مدينة »مونبلييه« في جنوب 

العليا  فرنسا، في تلك المرحلة -بالتحديد سنة ١٩١٥م- تعرفت إلى »طه حسين« الشاب المصري طالب الدراسات 

كفيف البصر، الذي كان في حاجة لمن يقرأ له الكتب والمراجع التي تساعده على إتمام دراسته، وكانت سوزان هي من 

قام له بدور القارئ منذ ذلك الوقت حتى وفاته عام ١٩٧٣م.

]]]- دراسة تحليلية لآراء طه حسين التربوية، م.س، ص43. 

]]]- م.ن، ص44. 

]]]- شرف، عبد العزيز، طه حسين وزوال المجتمع التقليدي، ص٤٥.

]]]- م.ن، ص46.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين170

والتربية والاجتماع، والنقد والإسلاميات، والقصص والروايات العربيةّ والغربية وغير 

ذلك، كما قام بترجمة العديد من المؤلفات الغربية إلى العربيّة]]]، ومن بدايات كتاباته 

الدكتوراه عام ١٩١٤م(، ورسالته عن  بها درجة  نال  التي  العلاء  )ذكرى أبي  رسالته 

ابن خلدون التي نال بها درجة الدكتوراه من جامعة السوربون عام ١٩١٧م بالفرنسيةّ 

تحت إشراف أستاذ علم الاجتماع المستشرق الفرنسي )إمیل دورکایم( والمستشرق 

)سلیستیان بوجليه( وأستاذه المستشرق الفرنسي )كازانوفا(، ومن أهم مؤلفاته: 

1. في الشعر الجاهلي: أصدره طه حسين عام ١٩٢٦م وقد بنى دراسته فيه على 

الجاهلي«، وقد  الشعر  القول بوجود »الانتحال في  فيه إلى  انتهى  منهج »علماني«، 

أحدث هذا الكتاب ضجة كبيرة في الأوساط العلمية والثقافية والدينية]]]، لما احتواه 

القرآن الكريم ومصدريته وما جاء فيه،  من عبارات تسيء إلى الإسلام وتشكك في 

مما أثار ثائرة النقاد وخاصة رجال الأزهر؛ إذ صودر الكتاب وأعيد نشره ثانية في العام 

التالي باسم )في الأدب الجاهلي( بعد حذف بعض الفصول وإضافة فصول أخرى]]].

2. مستقبل الثقافة في مصر: وضع فيه طه حسين تصورًا لمستقبل مصر الثقافي، 

وقد تعرض هذا الكتاب أيضًا للنقد الشديد لما احتواه من آراء جريئة ودعوات باطلة 

تمس الدين واللغة والثقافة الإسلاميّة والحضارة العربيّة والإسلاميّة]]].

3. الأيام: ويقع في ثلاثة أجزاء ويروي فيه طه حسين سيرته الذاتية منذ طفولته إلى 

سنوات متأخرة من حياته، وقد ترجم هذا الكتاب إلى الإنجليزية والفرنسيّة والعبرية 

والصينية. 

الجامعة  قررت  عندما  بالمستشرقين:  وعلاقته  فرنسا  إلى  سفره  الرابع:  الملحظ 

بجامعة  الآداب  بكلية  هناك  فالتحق  فرنسا،  إلى  بعثة  في  حسين  طه  إيفاد  المصرية 

]]]- شرف، عبد العزيز، طه حسين وزوال المجتمع التقليدي، ص47. 

]]]- كشكول، نور عيسى، نشأة طه حسين وشبهاته الفكرية -دراسة نقدية-، ص6. 

]]]- حسين، محمّد محمّد، الإتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر، ج۲، ص٢٩٦. 

]]]- م.ن، ص298. 



171 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

الفرنسي  المستشرق  عند  الاجتماع  وعلم  الحديث،  التأريخ  فيها]]]  ودرس  باريس، 

دور كايم الذي ساعده أيضًا في إعداد رسالته عن »فلسفة ابن خلدون«، كما حضر 

دروسًا لتفسير القرآن الكريم كازانوفا، وعند التحاقه بالجامعة تعرف طه حسين على 

بعض الأساتذة من المستشرقين، إذ إن المتتبعّ لكتابات طه حسين يلمح الصلة القوية 

والمتينة بينه وبين عدد من المستشرقين سواء من خلال التتلمذ على أيديهم أو تبنّي 

آرائهم أو اتبّاع مناهجهم أوصداقتهم]]]، وبذلك يتضّح تأثر الشاعر والأديب المصري 

طه حسين في الفكر الاستشراقي الفرنسي والمستشرقين الفرنسيين على نحو العموم 

»والمستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير]]] على نحو الخصوص« وذلك من خلال تبنّي 

أثنوا عليه بدورهم ورفعوا من شأنه  العربي، وقد  الشارع  آراء المستشرقين وبثهّا في 

عليا،  مناصب  تولية  له  بهم حضورًا وظهورًا على غيره، وسهّل  الاختلاط  أكسبه  ما 

إذ يصنف طه حسين ضمن أهم مؤسسي الفكر الحداثي في العالم العربي نظراً لما 

بالتأريخية خاصة،  الغربية عامة والقول  التنويرية  أفكاره من محاكاة للأفكار  تحمله 

حيث عُيّّن مدرسًّا للتاريخ اليوناني رغم بعُد ذلك عن تخصّصه الدقيق، ويمكننا أن 

نعُدَ قراءة طه حسين للقرآن الكريم كأول قراءة حداثية تجرّأت وطرحت ونقدت ما 

ذكر في القرآن والدين الإسلامي، وإن لم يكن كتابه »في الشعر الجاهلي«]]]، مخصصًا 

]]]- ولا شك أن لهذه الرحلات والدراسات آثارها السلبية على فكره الذي طوعه فيها بعد لخدمة الغرب وأغراضهم 

في المشرق الإسلامي؛ كما عبًًر عنها أنور الجندي بكونها من أخطر المؤسسات التي اتصل بها طه حسين في باريس، 

فهي المصنع الذي يصُنع فيه رجال الشرق في محاولة إعدادهم لخدمة الثقافة الغربية، انظر:طه حسين آثاره وأفكاره، 

م.س، ص14. 

]]]- فقد أشرف المستشرق كازانوفا على الجانب التأريخي من رسالة طه حسين حول فلسفة ابن خلدون الاجتماعيّة 

لنيل شهادة الدكتوراه باللغة الفرنسيةّ، في حين أن دوركايم كان يشرف على الجانب السوسيولوجي، وتأثر طه حسين 

تأثراً كبيراً بــ)لويس ماسينيون وجاك بيرك وبلاشير كازانوفا وليتمان( وغيرهم من المستشرقين الذين تتلمذ على أيديهم، 

فأخذ عنهم العلوم وأعجب بمنهجهم وكان يروج لها ويتبع طريقتهم، وكان طه حسين يرى أن المستشرقين قد خدموا 

الإسلاميّة  القضايا  من  عدد  حول  وآرائهم  مواقفهم  من  عدد  تبني  خلال  من  وذلك  ممتازة،  خدمة  الإسلاميةّ  الثقافة 

والقرآنيّة، كما مدحه المستشرق الفرنسي جاك بيرك وعبّّر عن طه حسين بأنه »المفكر العربي الذي كان يريد تقريب 

الشرق من الغرب«، انظر: م.ن، ص20. 

]]]- وقد كان يحضر له العديد والكثير من المحاضرات والدروس وكان يصاحبه ويلازمه دومًا كما نقلت عنه زوجته 

الفرنسيّة سوزان وكان يصطحب معه كتب بلاشير دائماً في أغلب رحلاته، وخصوصًا كتابه »ترجمة القرآن« أو »المدخل« 

بلغته الفرنسيّة، وكان طه حسين عندما يرى بلاشير يقف له احترامًا ويقبّله على رأسه لما يكنه لذلك المستشرق من الود 

والاحترام، انظر: حسين، سوزان طه، كتاب »معك«، ص47. 

]]]- وقد أثار كتابه هذا حفيظة الشعب والجماهير المصرية والعربيّة حينها؛ مما أدى إلى مصادرة كتابه ومنعه من النشر 

والتداول بسبب ما احتواه ذلك الكتاب من الطعون في النص المقدس، والمطلع المتمعّن في كل تلك الآراء والأفكار 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين172

لدراسة النص القرآني أو كتاب ديني، فظاهره يدل على كونه كتاباً أدبيًا ويطرح مواضيع 

شعرية فقط لكن مضامين الكتاب ومحاوره كانت تحمل بين طياتها جملة من )قضايا 

وانتحاله  الاستشراقي  للفكر  تشّربه  يؤكد  ما  والتشكيك  بالنقد  الكريم(  القرآن  علوم 

للشبهات الاستشراقيّة، من خلال ما طرح فيه من الشبهات والمزاعم والفريات على 

النص القرآني من غير رادع، إذ كان طه حسين من المقرّبين جدًا من بلاشير ومن أكثر 

أساتذة جامعة السوربون المفضلين لديه]]]، فقد نقل الكثير من آرائه وأفكاره الأدبيةّ 

منها )فيما يتعلق بدراسته حول شعر المتنبي(، وكذلك دراسته للشعر في كتابه )تأريخ 

الأدب العربي( أو ما يتعلق بدراساته وآرائه في المجال القرآني والتي طرحها في كتابه 

»القرآن«، وسيتناول البحث هذه الشبهات التي أثارها طه حسين فيما يتعلق في القرآن 

كان  التي  أو من خلال المحاضرات  الجاهلي«  الشعر  كتابه »في  الكريم من خلال 

يدوّنها طلابه في الجامعة، ويتتبّع البحث الآراء التي وجد فيها حضورًا وأثراً استشراقياً 

للمستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها، وذلك في المبحث الثاني من هذا الفصل 

بتوفيقه تعالى. 

الثاني: محمّد عابد الجابري ومشروعه الحداثي )١٩٣٥م - ت ٣ مايو  المقصد 

٢٠١٠م( 

القرن  الجابري من كبار مفكري  يعُد محمّد عابد  الملحظ الأول:حياته وسيرته: 

العشرين، وكذلك القرن الواحد والعشرين، وقد تحدث الجابري عن سيرته الذاتية 

في مؤلَّفٍ له]]]، ولد محمّد عابد الجابري سنة )١٩٣٥م( بمدينة فكيك بقلعة أزناكة 

التي كتبها وآثارها حول القرآن الكريم والدين الإسلامي عمومًا يجد أن طه حسين لم يأتِ بجديد من عنده ولم يبتدع 

أو يبتكر ذلك الشيء الجديد بل كانت شبهاته وطعونه وأفكاره هي عبارة عن ترديد ونقولات التقفها من المستشرق 

الفرنسي ريجيس بلاشير من كتابيه »القرآن: نزوله، تدوينه..، وكتابه الترجمة؛ لأنه كان من المتقنين والمولعين في اللغة 

الفرنسيّة وكذلك كتابه الآخر »معضلة محمّد« الذي جمع فيه بلاشير كل آرائه الاستشراقيّة حول السيرة النبويةّ، انظر: 

نشأة طه حسين وشبهاته الفكرية -دراسة نقدية-، م.س، ص3. 

]]]- كما عبر طه حسين عن ثنائه وإعجابه الشديد ببلاشر، إلى الحد الذي يعد فيه أن ما وصل إليه من الدراسات فيه 

الكثير من النتائج العلمية وفي معرض حديثه عنه يقول: »إنني شديد الإعجاب بالأستاذ بلاشير، وبما ينتهي إليه في 

كثير من الاحيان من النتائج العلمية القيمة في تاريخ الادب العربي«، انظر: الحسني، فاطمة حميد، فكر طه حسين في 

ضوء العقيدة الإسلاميّة، ص36. 

]]]- )حفريات في ذاكرة من بعيد( تناول فيه الجابري ذكرياته التي تمتد من »الطفولة الأولى إلى الانخراط في سلك 

الرجال سن العشرين«، الجابري، محمّد عابد، حفريات في الذاكرة من بعيد مركز دراسات الوحدة العربيّة.



173 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

بقصر سيدي لحسن جنوب شرق المغرب، على خط الحدود الذي أقامه الفرنسيون 

بين المغرب والجزائر]]]، وكانت المراحل الأولى لتعلمه على يد جده من أمه الذي 

فيما  ألحقه  ثم  القرآن، وبعض الأدعية،  القصيرة من  السور  تلقّيه بعض  حرص على 

بعد بالكُتاّب ليتعلم القراءة والكتابة، وفي سن السابعة حفظ ما يقارب ثلث القرآن]]]، 

الفرنسي،  الاستعمار  مكافحة  في  الناشطين  من  كان  الخمسينات  عقد  أوائل  وفي 

وكان من قادة حزب الاتحاد الإشتراكي للقوى الشعبية ومفكريه، حيث كان يحمل 

أفكارًا اشتراكية وماركسية وقد أمضى فترة قصيرة في السجن مع مجموعة من قادة 

ليتفرغ إلى  السياسي؛  النشاط  الحزب وترك  استقال من  الحزب، وفي عام ۱۹۸۱م 

البحث العلمي والدراسات التحقيقيَّة، واصل دراسته في حقل الفلسفة، وأتم مرحلة 

كلية  من  الدكتوراه  عام ١٩٧٠م حصل على شهادة  سنة ١٩٦٧م، وفي  الماجستير 

»العصبية  أطروحته:  عنوان  وكان  الرباط،  في  الخامس  محمّد  جامعة  في  الآداب 

والدولة: معالم النظرية الخلدونية في التأريخ العربي والإسلامي«، ثم مارس التدريس 

في الكلية ذاتها، وكانت وفاته سنة ]]]٢٠١٠.

الملحظ الثاني: مؤلفاته: )العصبيّة والدولة، معالم النظرية الخلدونية في التأريخ 

الإسلامي، أضواء على مشكلة التعليم بالمغرب، مدخل إلى فلسفة العلوم )مجلدان(، 

قراءات  والتراث،  نحن  والتربوية  الفكرية  مشاكلنا  لبعض  تقدمية  رؤية  أجل  من 

نقدية،  تحليلية  دراسة  المعاصر:  العربي  الخطاب  الفلسفي]]]،  تراثنا  في  معاصرة 

العربي  المغرب  في  التعليمية  السياسات  العربي،  العقل  بنية  العربي  العقل  تكوين 

الحداثة  والهوية  الخصوصية  المعاصر  المغرب  المعاصر،  العربي  الفكر  إشكاليات 

]]]- الجابري، محمّد عابد، حفريات في الذاكرة من بعيد، ص23-21.

]]]- م.ن، ص120.

]]]- مجموعة مؤلفين، محمّد عابد الجابري دراسة النظريات ونقدها، ص29. 

]]]- في هذا الكتاب لا يكتفي الجابري بالحديث عن قراءات الأوائل من أمثال: ابن سينا وابن خلدون وابن رشد - 

حول التراث وإنما يعمل على نقد ودراسة أساليبهم في التراث أيضًا، ومن خلال الاستفادة من العلوم الإنسانية الجديدة 

يعمل على تقديم آراء جديدة في هذا الشأن أيضًا، حيث يسعى الجابري في هذا الكتاب إلى ملاحظة الظروف التأريخية 

وعوامل ظهور هذه القراءات للتاريخ أيضًا، وبعبارة أخرى: إنه بدلًًا من البحث في هذه المسألة القائلة: »ما هو الجزء 

من التراث الذي يجب الاستفادة منه والجانب الذي يجب أن نتخلى عنه؟«، يسعى إلى بيان كيفية الوصول إلى أسلوب 

مناسب للتحول في فهم التراث، م.ن، ص30.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين174

والتنمية، العقل السياسي العربي حوار المغرب والمشرق؛ حوار مع الدكتور حسن 

المسألة  العربي؛  العقل  لنقد  مقدّمة  ومناقشات؛  دراسات  والحداثة:  التراث  حنفي؛ 

رشد؛  ابن  ونكبة  حنبل  ابن  محنة  الإسلاميّة  العربيّة  الحضارة  في  المثقفون  الثقافية 

المشروع  الشريعة،  وتطبيق  والدولة  الدين  والغرب،  والإسلام  العروبة  الهوية  مسألة 

النهضوي العربي الديمقراطية وحقوق الإنسان، قضايا في الفكر المعاصر )العولمة 

الفلسفة  القيم  الديمقراطية ونظام  التسامح  العودة إلى الأخلاق  صراع الحضارات(، 

والمدينة(، التنمية البشرية والخصوصية السوسيوثقافية، حفريات في الذاكرة من بعيد 

)وهي سيرة ذاتية بقلم المؤلف ترصد مرحلة الطفولة حتى بلوغ السنة العشرين من 

رشد سيرة  ابن  رشد؛  ابن  مؤلفات  طباعة  إعادة  تحليلية وشرح على  مقدمة  عمره(؛ 

الثقافة  وفکر ۱۹۹۸م الحقل الأخلاقي العربي دراسة تحليلية نقدية لنظم القيم في 

العربيّة سلسلة مواقف]]]؛ في نقد الحاجة إلى الإصلاح]]]. 

وبعد أن أنهى الجابري مشروعه في نقد العقل العربي]]]، انتقل إلى إعادة قراءة 

فهم القرآن الكريم، وكانت آخر أعمال المهمّة التي ألفّها في الدراسات القرآنيّة: عبارة 

عن مدخل إلى القرآن الكريم]]]، وفهم القرآن الحكيم: التفسير الواضح حسب ترتيب 

النزول )في ثلاثة مجلدات(]]]. 

]]]- أن الجابري في هذا الكتاب لا يكتفي بالحديث عن قراءات الأوائل من أمثال ابن سينا وابن خلدون وابن رشد - 

حول التراث وإنما يعمل على نقد ودراسة أساليبهم في التراث أيضًا، ومن خلال الاستفادة من العلوم الإنسانية الجديدة 

يعمل على تقديم آراء جديدة في هذا الشأن أيضًا، إن الجابري يسعى في هذا الكتاب إلى ملاحظة الظروف التأريخية 

وعوامل ظهور هذه القراءات للتاريخ أيضًا. وبعبارة أخرى: إنه بدلًًا من البحث في هذه المسألة القائلة: »ما هو الجزء 

من التراث الذي يجب الاستفادة منه والجانب الذي يجب أن نتخلّّى عنه؟«، يسعى إلى بيان كيفية الوصول إلى أسلوب 

مناسب للتحول في فهم التراث.

]]]- محمّد عابد الجابري دراسة النظريات ونقدها، م.س، ص30. 

]]]- ومنذ عام ١٩٨٤م تم طرح المشروع الأصلي للجابري، أي نقد العقل العربي، حيث ظهر لاحقًا على شكل كتاب 

من أربعة أجزاء: القسم الأول من الكتاب يحمل عنوان تكوين العقل العربي تناول الجابري فيه ظهور وتبلور العقل 

العربي، وهذا الكتاب مهم للغاية، وقد كان له تأثير بالغ على العالم العربي، وبعد ذلك بسنتين )۱۹۸٦م( ألف الجابري 

الناحية المضمونية، وبعد أربع  بنية العقل العربي، حيث كان هذان الكتابان يعملان على تكميل بعضهما من  كتاب 

سنوات من ذلك )سنة ۱۹۹۰م( قام الجابري بنشر الكتاب الثالث من هذا المشروع تحت عنوان نقد العقل السياسي 

العقل  نقد  أتم مشروعه في  قد  يكون  وبذلك  العربي،  الأخلاقي  العقل  نقد  كتابه  عام )٢٠٠١م( صدر  العربي، وفي 

العربي، ولكن هذا لم يضع حدًا لنشاطه العلمي م.ن، ص33. 

]]]- الجابري، محمّد عابد، مدخل إلى القرآن الكريم.

]]]- الجابري، محمّد عابد، فهم القرآن الحكيم: التفسير الواضح حسب ترتيب النزول.



175 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

العربي  العالم  مشكلة  العربي:  العقل  نقد  الجابري في  الثالث: مشروع  الملحظ 

والمشكلة  العرب،  للمسلمين  التأريخي  بالتخلفّ  تتمثلّ  الجابري  نظر  في  الأولى 

الأخرى تكمن في انهيار الشخصية والهوية التأريخية العربيةّ/ الإسلاميّة، بعد هزيمة 

البلدان العربيةّ واحتلال الصهاينة للقدس سنة ١٩٦٧م]]]، ويعتقد الجابري بضرورة 

العمل على حلّ هذه الأزمة التي تسبّبت في ركودنا وجمودنا وتخلفّنا، وهذا يتوقفّ 

على قيامنا بنهضة إصلاحية، ولأجل ذلك لا بد من إعادة البحث على نطاق واسع في 

العناصر والمفاهيم والقضايا المرتبطة بالعقل العربي، وبذلك يمكن لنا التوصّل إلى 

العناصر البنّاءة وكذلك العناصر والأسباب التي أدت إلى الركود والتخلفّ]]]. 

الملحظ الرابع: مراحل مشروع الجابري: يمكن تقسيم مشروع الدكتور الجابري 

في نقد العقل العربي إلى مراحل على النحو التالي:

1. بحث ودراسة خصائص العقل العربي الراهن: عمد الجابري إلى متابعة هذه 

الغاية بوصفها مقدمة لنقد هذا العقل، وذكر الجابري أن العقل العربي نتاج ثلاثة أنظمة 

)بيانيَّة، وعرفانية، وبرهانية متعارضة( وسعى إلى إظهار كيفية التعاطي والتعارض بين 

هذه الأنظمة الثلاثة.

2. دراسة بنية العقل العربي وآلياته وعناصره والمفاهيم والأنظمة المعرفية الثلاثة، 

بنية  کامل  ونسبتها إلى  الثلاثة،  الأنظمة  لكلّ واحد من هذه  الداخلية  البنية  وكذلك 

العقل العربي]]].

3. مرحلة الإصلاح والتعديل: إذ إن لتحليل مفهوم العقل مكانة خاصة في فهم 

مشروع الدكتور الجابري، حيث إن منهجه يستند بدوره إلى هذا المفهوم]]]، وأن يتجنبوا 

الخلط بين العلم وبين الخرافة والأسطورة والإيمان بتأثير روح ونفس الأشياء الطبيعية 

العقل، حيث  ذات  ويتأملوا حول  ثانياً  يفكروا  وأن  الإنسانية،  الإنسان والمعرفة  على 

]]]- حسين الإدريسي محمّد عابد الجابري ومشروع نقد العقل العربي، ص28.

]]]- أبي نادر، نايلة، التراث والمنهج بين أركون والجابري، ص244. 

]]]- م.ن، ص249. 

]]]- الجابري، محمّد عابد، تكوين العقل العربي، ص٣٣٣. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين176

يذهب الدكتور الجابري إلى الظن بأن ثقافة هذه الشعوب تقوم على أمور غير عقلانية 

من قبيل السحر والشعوذة والعرفان الغنوصي، والأمور غير المعرفية الأخرى]]]. 

ومن جملة الإشكالات المهمة التي طرحها الجابري ادعاؤه: قلة الاهتمام بمفهوم 

الشيعة بشكل خاص، ويتضح أن الجابري من  العقل في الإسلام بشكل عام وعند 

العقلانية  غياب  أو  العقلي  بالجانب  اهتمامهم  عدم  من  الشيعة  إلى  نسبه  ما  خلال 

في منهجهم يدل على أنه لم تكن لديه المعرفة الكافية بالتشيع ومختلف المؤلفات 

ينسبها  التي  الخاطئة  المطالب  إن  إذ  كامل؛  بشكل  وعقائدهم  الشيعية  والمصادر 

الدكتور الجابري إلى الشيعة، تثبت أنه لا يمتلك المعلومات الموثوقة والعميقة عن 

المعارف الشيعية، وأن كل ما ذكره في هذا الشأن مأخوذ بالدرجة الأولى من المصادر 

الثانوية وغير الأصيلة، وكذلك التحليلات والتفسيرات التي تلقفها من المستشرقين 

امثال ريجيس بلاشير ولويس ماسينيون وغيرهم، فقد كان لآرائهم التأثير الكبير في 

بلورة رؤية الجابري حول التشيع]]].

إنَّ الدكتور الجابري وبسبب عدم معرفته الكافية بالتراث الشيعي الإمامي الممتد 

على مدى خمسة عشر قرناً من العقلانية الاستدلالية والمنطقية]]]، منذ عصر الأئمة 

المعصومين وحتى الآن، والتي كان لها أفضلية كبيرة على سائر أنواع العقلانية الأخرى 

في العالم الإسلامي سواء على مستوى الأسلوب والمنهج أو المضمون والمحتوى، 

فكيف يتهّم التشيع عدم العقلانية في حين أن الروايات الشيعية تثُبت خلاف ذلك]]].

]]]- تكوين العقل العربي، م.س، ص٣٥٤.

]]]- وبطبيعة الحال فإن الدكتور محمّد عابد الجابري قد اعترف في موضع بعدم امتلاكه الاطلاع الكافي حول المصادر 

المرتبطة بهذا الشأن، ولاسيما فيما يتعلق بالثقافة الإيرانية، وهذا يتناقض نوعًا ما مع حكمه القاطع في مورد هذا النظام، 

وهذا يثُبت أن الأحكام التي أصدرها بحق الشيعة وابن سينا وغيره لا تستند إلى أساس مقبول، انظر: الإدريسي، حسين، 

محمّد عابد الجابري ومشروع نقد العقل العربي، ص252.

]]]- م.ن، ص٢٥٣. 

]]]- من ذلك أنَّه رُوي عن الإمام جعفر الصادق، أنه قال: »إن أول الأمور ومبدأها وقوتها وعمارتها التي لا ينتفع 

شيء إلّّا به، العقل الذي جعله الله زينة لخلقه ونورًا لهم، فبالعقل عرف العباد خالقهم، وأنهم مخلوقون، وأنه المدبر 

لهم، وأنهّم المدبرّون، وأنَّه الباقي وهم الفانون، واستدلوا بعقولهم على ما رأوا من خلقه من سمائه وأرضه، وشمسه 

وقمره وليله ونهاره وبأن له ولهم خالقًا ومديراً لم يزل ولا يزول وعرفوا به الحسن من القبيح، وأن الظلمة في الجهل، 

وأن النور في العلم، فهذا ما دلهم عليه العقل«: الكليني، محمّد بن يعقوب أصول الكافي، كتاب العقل والجهل، ج۱، 

ص٢٩. 



177 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

الملحظ الخامس: منهجية الجابري: وتقوم منهجية الجابري في مشروعه النقدي 

بجميع مراحله على المزاوجة بين مستويات ثلاثة]]]:

أي  عام،  بشكل  النص  مؤلف  موت  بفكرة  تنادي  والتي  البنيوية:  المعالجة   .1

الابتعاد عن قراءة المعنى قبل القيام بقراءة الألفاظ، وفي هذا المنهج وسيلة لاستنتاج 

معنى النّصّ من النص نفسه]]].

2. التحليل التأريخي: وتقوم على فكرة ربط فكر المؤلف وصاحب النص بإطاره 

التاريخي، من أجل فهم تاريخية الفكر وفهم تكوينه]]].

الأيديولوجية  الوظيفة  عن  الكشف  يعني  والذي  الأيديولوجي:  الطرح   .3

عن  الكشف  أي  إليه،  ينتمي  الذي  المعني  الفكر  أداها  التي  الاجتماعيةّ-السياسية 

المضمون الأيديولوجي لجعله فكراً معاصًرا لنفسه، مرتبطاً بعالمه]]]. 

الكريم  القرآن  تعاطيه مع  بتوظيف جميع هذه المستويات في  الجابري  قام  وقد 

بوصفه نصًا يشكّل قاعدة وأرضيّة للتراث؛ إذ انتقل الجابري من الفلسفة إلى الاشتغال 

بالقرآن الكريم وما يرتبط به من مفاهيم وعلوم بالتمييز في ذلك بين مستويين هما: 

القرآن كما هو موجود ومجموع بشكله وهيئته بالمصحف، وكذلك القرآن كما نزل 

الكريم  القرآن  فهم  في  الجابري  منهج  وإن  النزول]]]،  أسباب  ترتيب  بحسب  مفرقّاً 

بحسب ترتيب النزول كان قد سبقه إليه المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في كتابه 

»القرآن: نزوله، تدوينه« ونقل الجابري هذه الشبهات والإشكالات التي وجدها في 

الكتب والمصادر الاستشراقيّة، سيتناول البحث في المبحث الثاني من هذا الفصل 

الشبهات الاستشراقيةّ التي أوردها الجابري حول النص القرآني وعلى نحو الخصوص 

]]]- الجابري، محمّد عابد، نحن والتراث، ص٣٨-٢٦.

]]]- الجابري، محمّد عابد، التراث والحداثة، ص332.

]]]- التراث والمنهج بين أركون والجابري، م.س، ص250. 

]]]- نحن والتراث، م.س، ص34. 

]]]- مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص٢٤. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين178

في  بلاشير  ريجيس  الفرنسي  المستشرق  بآراء  الجابري  تأثر  مدى  ونتتبع  سنبحث 

الحكيم  القرآن  وفهم  القرآن  إلى  )المدخل  كتابيه:  في  وخصوصًا  القرآنيّة،  دراساته 

التفسير الواضح حسب ترتيب النزول(. 

الحداثي )١٩٢٨م – ت 14 سبتمبر  أركون ومشروعه  الثالث: محمّد  المقصد   

٢٠١٠م( 

»توريرت  بقرية  سنة ١٩٢٨م  أركون  محمّد  ولد  ونشأته:  ولادته  الأوّل:  الملحظ 

الجزائر، وهو من أسرة بسيطة  بدولة  الكبرى  القبائل  ميمون«، وهي قرية في منطقة 

تسكن في أسفل القرية]]]، ويذكر أركون أنه ظلّ لا يعرف إلّاّ اللغة الفرنسيّة واللغة 

الأمازيغية، ولم يتعلم العربيّة إلّّا بعد خروجه من منطقة القبائل وإلتحاقه بالمدرسة 

سنة ١٩٥٢م على  الجزائر، حيث حصل  بجامعة  أركون  محمّد  التحق  ثم  الثانوية، 

العليا  الدراسات  دبلوم  على  حصل  كما  العربي،  والأدب  اللغة  في  ليسانس  شهادة 

الفترة  تلك  في  اشتغل  كما  حسين«]]]،  »طه  أعمال  في  الإصلاحي  الجانب  حول 

بالتدريس بثانوية »الحراش« بالجزائر]]].

»لدراسة  ميدانياً  بحثاً  سجّل  )١٩٧٥م(  سنة  وفي  فرنسا  إلى  أركون  انتقال  وبعد 

الممارسة الدينية في منطقة القبائل«، ولكن إندلاع الثورة والعمليات العسكرية بمنطقة 

في  بلاشير«  »ريجيس  الفرنسي  المستشرق  فنصحه  المشروع،  هذا  نسفت  جرجرة 

السوربون بتسجيل مشروع بحث حول »نزعة الأنسنة في الفكر العربي« وهو البحث 

الذي نال به شهادة الدكتوراه]]].

وبعد ذلك انتسب أركون إلى جامعة السوربون في باريس كأستاذ لتأريخ الفكر 

]]]- انظر: رون، هاليبر، العقل الإسلامي أمام تراث عصر الأنوار في المغرب؛ الجهود الفلسفية عند محمّد أركون، ص٧.

]]]- م.ن، ص9.

]]]- عاش أركون أيام الاستعمار ضمن مناخ من القهر والكبت والصمت، ذلك الوضع الذي عاشه في جامعة الجزائر، 

حيث لم يكن يقدر على التصريح بأي شيء، ويصف الوضع قائلًًا )كان هذا الاستعمار موجودًا بقوة داخل الجامعة، 

وكنا خمسة أو ستة طلاب فقط من أصل جزائري يدرسون اللغة العربيّة والآداب العربيّة، وأما الفرنسيون الذين يدرسون 

في بقية الكليات الأخرى، فكان عددهم بالألوف، بالطبع كانوا يأنفون من دراسة اللغة العربيّة ويحاولون منعها والتضييق 

عليها إلى أكبر حد ممكن(، انظر: الفاروني، إيلي، موسوعة أعلام الفلسفة العرب والأجانب، ص19.

]]]- م.ن، ص20. 



179 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

عمومًا والفكر الإسلامي خصوصًا منذ حصوله على درجة الدكتوراه من الجامعة ذاتها 

سنة ١٩٦٨م، ثم أستاذ زائر في العديد من الجامعات الأوربية والأمريكية المختلفة، 

ثم تقاعد وتوفي في سنة ٢٠١٠م ودفن في الدار البيضاء في »مقبرة الشهداء« وعلى 

مسافة قريبة من مثوى المفكر »محمّد عابد الجابري«]]].

وبالإنجليزية  الفرنسيّة  باللغة  كتبه  أركون  محمّد  كتب  مؤلّفاته:  الثاني:  الملحظ 

والإنجليزية  والهولندية  العربيّة  بينها  من  اللغات  من  العديد  إلى  أعماله  وترُجمت 

الإسلام:  العربي،  )الفكر  العربيّة]]]:  إلى  المترجمة  مؤلَّفاته  ومن  والإندونيسية 

أصالة وممارسة، تأريخية الفكر العربي الإسلامي أو »نقد العقل الإسلامي«، الفكر 

الإسلامي: قراءة علمية، الإسلام: الأخلاق والسياسة، الفكر الإسلامي: نقد واجتهاد، 

العلمنة والدين: الإسلام، المسيحية، الغرب، من الاجتهاد إلى نقد العقل الإسلامي، 

الإسلام  المعاصر؟،  الإسلامي  الفكر  هو  أين  المقال:  فصل  إلى  التفرقة  فيصل  من 

العربي،  الفكر  في  الأنسنة  نزعة  الهيمنة،  وإرادات  المعنى  رهانات  الغرب،  أوروبا 

قضايا في نقد العقل الديني، كيف نفهم الإسلام اليوم؟، الفكر الأصولي واستحالة 

السياقات  في  الأنسنة  أجل  من  معارك  الإسلامي،  للفكر  آخر  تأريخ  نحو  التأصيل، 

الجماعات  تأريخ  الديني؛،  الخطاب  تحليل  إلى  الموروث  التفسير  من  الإسلاميّة، 

السرية، حين يستيقظ الإسلام، التشكيل الإنساني للإسلام(]]].

تعريف  في  البدء  قبل  ومنهجه:  أهدافه،  مشروعه،  خلفيات  الثالث:  الملحظ 

المشروع الفكري لمحمّد أركون ومنهجه، ينبغي الكشف عن المحطات الأولى التي 

انطلق منها لبدء مشروعه الفكري.

أولًًا: الخلفيات المعرفية: تأثرّ أركون بمجموعة من المدارس والشخصيات وكان 

لها الأثر الواضح في بناء مشروعه ومنهجه الفكري، ومن أهمها:

]]]- مهدي رجبي وآخرون، محمّد أركون -دراسة النظريات ونقدها-، ص١٨.

]]]- م.ن، ص19. 

]]]- م.ن، ص22. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين180

المدرسة  هذه  معطيات  من  أركون  أفاد  وقد  الفرنسيّة]]]:  الحوليات  مدرسة   .1

ليوظفّها في مشروعه الفكري.

2. الاستشراق: يمثل إفادة من أدواتها وآلياتها]]].

ب منهجه: على الرغم من أن أركون قام بنقد المنهجية الاستشراقيّة في فهم الخطاب 

المنهج]]]،  هذا  عن  يستغني  لا  أنه  إلّّا  الفيلولوجيّ،  بالمنحى  تأخذ  والتي  القرآني، 

ويقول في ذلك: »فأمام مجمل عبارات الإيمان ونصوصه، فإن التحرّي الأولي الذي 

والألسنية  الفيلولوجية  الأداة  بين  يمزج  الذي  التأريخي  التحرّي  هو  نفسه  يفرض 

والأنثروبولوجية  السوسيولوجية  والانطولوجية  والسيميائية  والاجتماعيةّ  والنفسية 

لفهم النواة الصلبة للاعتقاد الإسلامي وتفكيكها من الداخل«]]].

ثانيًا: مشروع أركون الفكري

الكلاسيكية هي  بالإسلاميات  أركون  يقصد محمّد  الكلاسيكية:  أــ الإسلاميات 

كل خطاب غربي حول الإسلام يتميز بصفة العقلانية، وبذلك فإن أركون استغنى عن 

مصطلح الاستشراق؛ لأنه أصبح -بحسب تعبيره- ملوّثاً بسبب الجدل الأيديولوجي 

الذي دار حوله منذ الستينات على الأقل. 

على  متأخّرة  الكلاسيكية  المناهج  أن  أركون  صّرح  التطبيقية:  الإسلاميات  ب- 

هذه  تتجاوز  أن  تريد  التطبيقية  الإسلاميات  وأنّ  والتحليل،  البحث  طرق  مستوى 

النص  وإخضاع  الإنسانية]]]،  العلوم  لنتائج  وتوظيفها  استثمارها  بواسطة  المناهج 

]]]- مدرسة تأريخية حديثة تأسست عام ١٩٢٩م، وقامت بنقد النزعة التأريخية، وعملت على تغيير منهج الأسلوب 

التأريخي، الدكتور الزواوي بغوره، فوكو، ميشيل، في الفكر العربي المعاصر، ص٦٩. 

]]]- التراث والمنهج بين أركون والجابري، م.س، ص۱۳. 

]]]- أركون، محمّد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، ص۳۷. 

]]]- مداقين، هشام، المقاربة السيميائية في تحليل الخطاب القرآني عند محمّد أركون سورة الفاتحة أنموذجًا، ص٣١.

]]]- يصعب تحديد مفهوم إجرائي للإسلاميات التطبيقية »لتعقد هذا المصطلح من الناحية النظرية والتأويلية، وكذلك 

لتشعب المهام التي يضطلع بها والميادين التي يقتحمها«، انظر: السعدي، أحمد فاضل، القراءة الأركونية للقرآن الكريم 

-دراسة نقدية-، ص56. 



181 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

القرآني بشكل خاص للنقد التأريخي المقارن، والتحليل الألسني التفكيكي والتأمل 

الفلسفي المتعلق بإنتاج المعنى]]]. 

ج- آلياته في تفكيك للنص: من كل ما تقدم يمكن أن نقول إن أركون ارتكز على 

أساسيين  منهجين  أو  آليتين  ووظفّ  القرآني،  للنص  دراسته  في  التفكيكي  المنهج 

لتفكيك النص، هما: المنهج الألسني السيميائي والمنهج التأريخي الأنثروبولوجي]]]، 

وبيانهما الآتي:

اللغة  يدرس  بأنها علم  اللسانيات  تعُرف  والسيميائيات]]]:  اللسانيات  مناهج   .1

الإنسانية دراسة علمية تقوم على الوصف ومعاينة الواقع بعيدًا عن النزعات التعليمية 

والأحكام المعيارية]]]، ويمكن القول: إن اللسانيات هي في المحصّلة نتائج ونظريات 

تمثل بمجموعها أدوات بحث وآليات تحليل. 

ومناهج  »إشكاليات  تطبيق  في  شرعت  »لقد  الخصوص:  هذا  في  أركون  يقول 

اللسانيات والسيميائيات« لتحليل الخطاب القرآني منذ أوائل السبعينيات من القرن 

من  أركون  ويهدف  والكهف،  الفاتحة  سورتي  على  بتطبيقهما  قام  إنه  إذ  الماضي، 

]]]- والملاحظ مما تقدم أن أركون يسعى لاستثمار كل المفاهيم، والآليات والأدوات والمناهج التي تتيحها العلوم 

الإنسانية والاجتماعيّة، وتطبيقها على التراث الإسلامي، وبخاصة مركز هذا التراث وهو »النص القرآني«، ويفهم من 

كلامه كذلك »أنه إذا قبل المسلمون أن ينفتحوا على المنهجيات والعلوم الحديثة فإنهم يستطيعون زحزحة الصخرة من 

مكانها وتجديد نظرتهم للظاهرة الدينية، ويعتقد أن تحرير المجتمعات الإسلاميّة عربية كانت أم غير عربية سوف يبدأ 

من هنا«، انظر: أركون، محمّد، الإسلام أوروبا، الغرب، ص١٩٦.

أركون  محمّد  عند  التشكيكي  -المنهج  الكريم  القرآن  مع  التعامل  في  العرب  الحداثيين  منهج  سناء،  الغزاوي،   -[[[

إنموذجًا- دراسة نقدية، ص3. 

]]]- السيميائيات: علم العلامات )السميوطيقا( علم يدرس أنساق العلامات والأدلة والرموز، سواء أكانت طبيعية أم 

صناعية وتعُدّ اللسانيات جزءًا من السيميائيات التي تدرس العلامات أو الأدلة اللغوية وغير اللغوية، في حين أن اللسانيات 

سين لهذا العلم، هناك فرديناند دي سوسير )كما أن من أبرز  لا تدرس سوى الأدلة أو العلامات اللغوية. ومن الروّاد المؤُسِّ

من ساهموا في السيميائيات هناك كل من فلاديمير پروپ وتشارلز موريس السيميولوجيا هو علم العلامات أو الإشارات 

أو الدول اللغوية أو الرمزية سواء أكانت طبيعية أم اصطناعية، وإذا كانت اللسانيات تدرس كل ما هو لغوي ولفظي، فإن 

السيميولوجيا تدرس ما هو لغوي وما هو غير لغوي، أي تتعدى المنطوق إلى ماهو بصري كعلامات المرور ولغة الصم 

والبكم والشفرة السرية ودراسة الأزياء وطرائق الطبخ. وإذا كان فرديناند دو سوسير يرى أن اللسانيات( هي جزء من علم 

الإشارات أو السيميولوجيا Sémiologieٍ، فإن رولان بارت R.Barthes في كتابه »عناصر السيميولوجيا« يقلب الكفة فيرى 

/https://ar.m.wikipedia.org/wiki .بأن السيميولوجيا هي الجزء واللسانيات هي الكل

]]]- قدور، أحمد، مبادئ اللسانيات العامة، ص15. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين182

توظيف السيميائية والألسنية إلى فهم اللحظة اللغوية التي تبلور فيها القرآن الكريم]]].

للمنهج  تبنيه  عن  أركون  عبّّر  والأنثروبولوجي]]]:  التأريخي]]]  النقد  منهج   .2

فهو  التأريخي،  النقد  عن  أركون  يتحدّث  وعندما  مناسبة،  من  أكثر  في  التأريخي 

حادثة  هو  برأيه  القرآن  بالنقد؛ لأنَّ  الأولى  يعتبرها  بل  الدينية،  النصوص  يستبعد  لا 

تأريخية يجب أن تفهم بحسب تسلسلها الزمني]]]، فهو يوظفّ التأريخ لفهم القرآن، 

حتى أصبحت التأريخية أساسًا لفهم النّصّ القرآني عند أركون وغيره من الحداثيين، 

وتترتب عليها أسس أخرى.

وتكمُن أهمية هذا المنهج عند أركون في أن النقد التأريخي للنص القرآني يحاول 

إعادة قضية تشكل القرآن الكريم]]]، يؤكد أركون على أن »المنهجية الأنثروبولوجية« 

والمخفية  الغامضة  بالجوانب  تهتم  وإنما  والأحداث،  والأسماء  بالوقائع  تهتم  لا 

لنا فرصة ذهبية لكي تمارس تدريبًا منهجيًا  السيميائي( بقوله: »لأنه يقدم  ]]]- وعلل أركون سبب اختياره )للتحليل 

ممتازاً يهدف إلى فهم كل المستويات التي تشكّل المعنى أو يتولدّ من خلالها«، كماعللّ أركون سبب اختياره )للتحليل 

الألسني( بأنه يمثل نقطة انطلاق لفهم النص القرآني ومرحلة منهجيّة مهمّةً قبل القيام بأي تفسير أو تأويل للنص«، انظر: 

لقرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص7.

النص،  الذي يحقق في أصول  التحليل الأدبي  النقد الأعلى فرع من  أو  التأريخي  النقد  التأريخي:  النقد  ]]]- منهج 

وعند استعماله في الدراسات الكتابية فهو يحقق كتب الكتاب المقدس وفي الدراسات الكلاسيكية )يركز النقد العالي 

الحديث في القرن التاسع عشر على الجمع النقدي والترتيب الزمني لنصوص المصادر وسواء كان كتابيًا أو كلاسيكيًا 

كتبها وكيف وأين كتبت. وعلى سبيل  ليحدد من  الوثيقة  يركّز على مصادر  فإنه  الوسطى،  العصور  أو عن  بيزنطياً  أو 

يؤكد  الحالات  ببعضهم، وفي بعض  السينوبتية( وعلاقة متى ومرقس ولوقا  العالي مع المشكلة  النقد  يتعامل  المثال 

النقد العالي الفكرة التقليدية للكنيسة عن مؤلف رسائل بولس وفي حالات أخرى يتعارض مع التقاليد الكنسية ومع 

الأناجيل أو حتى كلمات الكتاب المقدس كما في رسالة بطرس الثانية، ومن القضايا المركزية للنقد العالي الفرضية 

الوثائقية، ويعتقد أن أول من درس الكتاب المقدس في ضوء النقد العالي هو الباحث الهولندي دسيدريوس إراسموس 

)1466؟ - 1536(، يستخدم النقد العالي مع النقد السفلي أو النصي الذي يحاول تحديد ما قاله النص الأصلي قبل 

تغييره بالخطأ أو العمد، فبعد أن يقوم النقد النصي بالعمل وتقديم فكرة جيدة عن النص الأصلي يأتي عمل باحثي النقد 

/https://ar.m.wikipedia.org/wiki .العالي ويقارنون النص مع كتابات مؤلفين آخرين

الأساليب  من  مجموعة  من  المؤلف  المنهج  بأنه  الأنثروبولوجي  المنهج  يعرف  الانثروبولوجي:  النقد  منهج   -[[[

الممنهجة والتي يقوم الباحث باستخدامها من أجل إعداد دراسته، والتوصّل أخيراً إلى النظريات المهمة أو القوانين 

العلمية، كما يعرف هذا المنهج بأنه علم الإنسان، حيث يسعى إلى تحقيق التطور والتقدم في المجال الإنساني من 

الناحية البيولوجية والثقافية، وكل القواعد والقوانين التي تتحكم وتؤثر على هذا التطور، ويدرس المنهج الأنثروبولوجي 

الزمان والمكان، ونمط كل مجتمع  وتقاليده مع جوانبه المختلفة مع تحديد  الإنسان  تربط عادات  التي  الارتباطات 

والذي يميزه عن المجتمعات الأخرى، انظر: جبيلتو، بيرني، دراسة الانثروبولوجيا المفهوم والتأريخ، ص32. 

]]]- خنوس، نور الدين، الخلفية الاستشراقيّة لمنهج النقد التأريخي للنص الديني عند محمّد أركون، ص١٥٦.

]]]- كباهم، ذهبية، قراءة النص القرآني في مشروع محمّد أركون الفكري -دراسة تحليلية نقدية-، ص33. 



183 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

الرمزية  بالوظائف  تهتم  إنهّا  والحضارات،  والثقافات  للأديان  المقارن  التأريخ  من 

وعمليات الإبداع المجازي والتقديس والتعالي]]]. 

)الكثافة  والأدوات  المناهج  سيطرة  يجد  النقدي  أركون  لمشروع  المتتبع  إنَّ  إذ 

المنهجية( على الجانب التحليلي )التطبيقي( للنص القرآني، فنجد أن هناك محدودية 

في الدراسة التطبيقية]]]. 

د. الظاهرة القرآنيّة: أطلق محمّد أركون مصطح )الظاهرة القرآنيّة( بدلًًا من »القرآن 

الكريم«، وعلل سبب التسمية بقوله: »لأن كلمة »قرآن« - مثقلة بالشحنات والمضامين 

اللاهوتية، والممارسة الطقوسية الشعائرية الإسلاميّة المستمرة منذ مئات السنين، إلى 

درجة أنه يصعب استخدامها كما هي، كما صّرح بأنه من أجل القيام بمراجعة نقدية 

جذرية لكل التراث الإسلامي، وإعادة تحديده أو فهمه بطريقة مستقبلية استكشافية، 

نحتاج إلى تفكيك مسبق من أجل الكشف عن مستويات من المعنى والدلالة؛ لأنها 

كانت قد طمست وكتبت ونسبت من قبل التراث التقوي الورع، ومن قبل المنهجية 

الفيلولوجية النصّانية، أو المغرقة في التزامها بحرفية النص«]]].

في  كثيراً  لهم  يشير  كان  حيث  ومناهجهم،  بالمستشرقين  كبيراً  تأثراً  أركون  تأثر 

كتبه، مشيدًا بما قدموه من خدمة في فهم التراث وعقلنة الموروث، فكان لدراسته في 

مدارس الاستشراق ثم دراسته وعمله في جامعة السوربون أثر كبير في تأثره بالفكر 

الاستشراقي وانعكاس ذلك على فكره ومنهجه]]]. 

دراسات وجهود في  من  قدمه  الاستشراقي لما  الفكر  لهذا  بالامتنان  يشعر  وهو 

]]]- أركون، محمّد، الفكر الأصولي واستحالة التأصيل، ص٧٠.

السور  من  لنماذج  تحليلية  بدراسة جزئيةّ  قام  أنه  إلّاّ  أركون،  عند  التطبيقي  الجانب  من محدودية  الرغم  ]]]- وعلى 

القرآنيّة، منها: دراسة سورة الفاتحة وسورة التوبة وسورة الكهف، وسورة العلق وسورة النور، وسيتناول البحث شيء 

يسير من دراسته لهذه السور في المبحث الثاني من هذا الفصل وعلى نحو الإيضاح مع الأيجاز. 

]]]- انظر: بوعود، أحمد، الظاهرة القرآنيّة عند محمّد أركون - تحليل ونقد، ص١٦٠.

م الدراسات القرآنيّة قد تم بفضل التبحر الأكاديمي الاستشراقي منذ القرن  ]]]- يقول أركون في هذا الخصوص: »تقدُّ

التاسع عشر«، الفكر الأصولي واستحالة التأصيل، م.س، ص72. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين184

العلوم الإسلاميّة، ومن مظاهر ارتباطه بالفكر الاستشراقي ما نقله في مؤلفّاته وأعماله 

عن كثير من المستشرقين وفي مقدمتهم ريجيس بلاشير المستشرق الفرنسي أستاذه 

في جامعة السوربون. 

يوليو   5 - ت  )١٩٤٣م  الحداثي  زيد ومشروعه  أبو  الرابع: نصر حامد  المقصد 

٢٠١٠م(

الملحظ الأول: سيرته ونشأته: ولد نصر حامد أبو زيد في العاشر من شهر تموز/ 

يوليو عام ١٩٤٣م بمدينة طنطا الواقعة غرب مصر، وفي سن الخامسة عشرة حفظ 

نصف القرآن الكريم، وفي العشرين من عمره أصبح إمامًا للجماعة في مسجد قرية 

قحافة إحدى ضواحي مسقط رأسه، وفي الخامسة والعشرين من عمره التحق بجامعة 

القاهرة ليحصل على شهادة الليسانس في اللغة العربيّة وآدابها من كلية الآداب عام 

١٩٧٢م وبعد أربع سنوات حصل على شهادة الماجستير من الكلية نفسها ورسالته 

كانت تحت عنوان »قضية المجاز في القرآن عند المعتزلة، ثم طبُعت بشكل كتاب 

درجة  على  حصل  ١٩٨١م  عام  وفي  التفسير«]]]  في  العقلي  »الاتجاه  عنوان  تحت 

الدكتوراه في اللغة العربيّة وآدابها، وموضوع رسالته تمحور حول مسألة تأويل القرآن 

»فلسفة  عنوان  تحت  كتاب  في  بعد  ما  في  طبعت  حيث  عربي،  ابن  برؤية  الكريم 

التأويل«: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي«]]]، ألف أبو زيد »١٢« 

كتاباً باللغة العربيّة، ودوّن أكثر من »٧٠« مقالة باللغتين العربيّة والإنجليزية]]].

وقد كان أسلوب أبو زيد التفسيري والمنبثق من آرائه الهرمنيوطيقية أسلوباً يختلف 

عما كان متعارفاً في الأوساط الدينية]]]، وفي هذا السياق أكّد »على أن المختصّين 

بالدراسات القرآنيّة لا يمكنهم تجاهل أصول التراث الإسلامي، وفي الحين ذاته ليس 

]]]- علوي، حيدر، فهم متن در افق تاريخي »فهم النص من منظور تاريخي«، )مقالة مترجمة(، ص178.

]]]- مجموعة باحثين، نصر حامد أبو زيد -دراسة النظريات ونقدها-، ص33. 

أبو زيد في دراساته  استخدمها واعتمد عليها  التي  الحديثة  التفسيرية  الجهة  أو  اللغوي الأدبي  إن الأسلوب  إذ   -[[[

التفسيرية للقرآن الكريم باعتباره » نصًا أدبيًا«، اختلف عما كان معهودًا في التراث الإسلامي العربي، إذ إن المفسرين 

السابقين اتخذوا علوم الصرف والنحو والبلاغة أساسًا لبيان معاني القرآن أدبيًا ولغوياً، انظر: م.ن، ص37. 

]]]- أبو زيد، نصر حامد، مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن، ص58.



185 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

من الجدير قبول هذا التراث كما هو عليه، وإنما نحن ملزمون بإعادة النظر في كيفية 

الاعتماد على مضامينه التي وصلتنا«]]]. 

الملحظ الثاني: مؤلفاته: تخصّص نصر حامد أبو زيد في الدراسات الإسلاميّة، 

له مجموعة مؤلفّات حول الفكر الديني، والتراث والحداثة، حاول من خلالها تقديم 

رؤية نقدية تجديدية يهدف من خلالها إلى إعادة النظر في النص الديني، ويمكن أن 

نضع مؤلفّات نصر حامد أبو زيد المتعلقة بالنَّص الديني في مجموعتين: 

المجموعة الأولى: هي المؤلفات التي احتوت على التأسيسات النظرية، والآليات 

العاملي  )الاتجاه  هي:  المؤلفات  وهذه  الديني،  النص  لتأويل  الحداثية  المنهجية 

القرآن(،  النّص: دراسة في علوم  ابن عربي(، و)مفهوم  التفسير(، و)التأويل عند  في 

وإشكالية القراءة والتأويل(]]]. 

إلى  نظرته  في  التراثي  التفكير  نقد  تأليفها  من  الهدف  كان  الثانية:  المجموعة 

النص ونقد آليات التأويل المتبعة، أهمها: )نقد الخطاب الديني(، و)النص والسلطة 

والحقيقة: إرادة المعرفة وإرادة الهيمنة(. 

أهم  من  زيد  أبو  يعد  زيد:  أبو  حامد  لنصر  التأويلي  المشروع  الثالث:  الملحظ 

المشتغلين بالدراسات القرآنيةّ بغية توضيحها، وإعادة بنائها وفق نظرة جديدة تستوعب 

القرآن  عليه  يشتمل  ما  أهم  أن  إلى  زيد  أبو  يذهب  الحداثي، حيث  الواقع  معطيات 

القرآني  النص  مع  للتعامل  الأنسب  المنهج  فإنّ  وعليه  اللغوية،  طبيعته  هو  الكريم 

ونص  ثقافي  منتج  القرآن  أن  باعتبار  الألسني  المنهج  هو  زيد-  أبي  اعتقاد  -بحسب 

لغوي قبل كل شيء]]].

ويتضّح أن »أبو زيد« في تعامله مع النص القرآني يرجع لمبدأين أساسيين هما: 

القرآن  وأنّ  فيه  أهم سمة  اللغة هي  أنّ  أي  لغوي:  القرآني هو نص  النص  إن   .1

]]]- الحسن، مصطفى، النص والتراث، قراءة تحليلة في فكر أبو زيد، ص84. 

]]]- م.س، ص85. 

]]]- مفهوم النص، م.س، ص124.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين186

والنظام  رؤيته  آفاق  زيد  أبو  بيّّن نصر حامد  لغوية]]]، حيث  تراكيب  هو  في جوهره 

الذي يعمل في أطروحاته، ويبيّّن نصر حامد أن النصوص تستمد مرجعيتها من اللغة، 

وبذلك تظهر النصوص كأنها تابعة ومقيدة بالتصورات المسبقة لدى القارئ]]]. 

لدلالة  المنتج  الحقيقي  التأويل  أن  زيد  أبو  يؤكد  ثقافيًا:  منتجًا  النص  اعتبار   .2

يقول:  إذ  السياق،  مستويات  تحليل  خلال  من  الدلالة  اكتشاف  يتطلبّ  النصوص 

من  حال  بأي  إطارها  في  الثقافية  للبيئة  مفارقة  نصوصًا  الدينية  النصوص  »ليست 

الأحوال، ويؤكد في الوقت ذاته على إلهية المصدر رغم ارتباطهما بالزمان والمكان]]]، 

الكريم،  القرآن  في  النص  مفهوم  على  زيد  أبي  حامد  نصر  تركيز  إلى  وبالالتفات 

وحضور الوحي في مرآة اللغة والذي تحقق في ظرفين زماني ومكاني خاصّين]]].

ولتحقيق غايته وهدفه من مشروعه التأويلي في القرآن الكريم قام أبو زيد بتوظيف 

النقدي هي  وركيزة مشروعه  الدينية،  فهم نصوصهم  المعاصرة في  الغربية  المناهج 

»التأويلية«، كما وضع أبو زيد »منطلق النص« لتأويل الفكر الديني إذ يؤكد على إن 

النصوص دينية كانت أم بشرية محكومة بقوانين ثابتة، والمصدر الإلهي للنصوص 

الدينية لا يخرجها عن هذه القوانين؛ لأنهّا )تأنسنت( منذ تجسدت في التأريخ واللغة 

وتوجّهت بمنطوقها ومدلولها إلى البشر في واقع تاريخي محدد، إنَّها محكومة بجدلية 

الثابت والمتغيّّر فالنصوص ثابتة في المنطوق متحركّة متغيرة في المفهوم«]]]]]].

المقصد الخامس: هشام جعيط ومشروعه الحداثي )١٩٣٥م - ت 1 يونيو ٢٠٢١م( 

الملحظ الأول: نشأته، مسيرته: ولد هشام جعيط في ٦ ديسمبر عام ١٩٣٥م في 

]]]- مفهوم النص، م.س، ص125.

]]]- م.ن، ص124. 

]]]- م.ن، ص92. 

]]]- فهو يدّعي -مثلًاً - أن تجسيد القرآن لبعض الظواهر من قبيل: الجنة والنار والملائكة والشياطين والسحر، لا يعُد 

توصيفًا مطابقًا للواقع بالضرورة، وإنما هو مجرد خيال تم نسجه بما يتناسب والفضاء الثقافي لعصر النزول«، نيلسون، 

إستر، أبو زيد، نصر حامد، صوت من المنفى تأمّلات في الإسلام، ص22.

]]]- هذا المنطلق الذي انطلق منه واستخدمه أبو زيد في قراءته التأويلية للقرآن الكريم وجد البحث بأن المستشرق 

الفرنسي ريجيس بلاشير كان قد سبقه إليه في كتابه القرآن، ويترك البحث تفصيل ذلك في المبحث المخصص في 

بحث التماثل والتشابه ومواطن تأثر المفكر المصري نصر حامد أبي زيد مع » ريجيس بلاشير«. 

]]]- مفهوم النص، م.س، ص95.



187 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

كان  الزيتونة، كما  أبوه شيخًا في  كان  دينية عريقة، حيث  العاصمة من أسرة  تونس 

أعمامه مشايخ أيضًا.

التي كانت تمزج بين  الصادقية،  الخامسة من عمره مدرسة  دخل هشام في سنّ 

تدريس اللغة العربيةّ والفرنسيّة، وفي سن ١٨ أصبح مضطلعًا باللغة العربيةّ، وعندما 

كتب  بقراءة  فبدأ  وعلمي،  فكري  هو  ما  بكل  مولعًا  أصبح  عمره  من  العشرين  بلغ 

طه حسين والعقاد وأحمد أمين، كما اهتم بكتب الفلاسفة الفرنسيين وتشبع بالأدب 

الفرنسي وثقافته]]]. 

ثم هاجر إلى فرنسا؛ لتدهور الوضع السياسي في تونس، وأكمل دراسته في جامعة 

من  رجوعه  وبعد  المعرفية،  آفاقه  هناك  وتوسّعت  الإسلامي،  التأريخ  في  السوربون 

ثقافة عامة   - الكثيرة  المطالعات  لنفسه جراء  تونس، وكوّن  بالتدريس في  بدأ  فرنسا 

والسياسة،  الاجتماع  وعلم  والأنثروبولوجيا  النفسي  كالتحليل  الإنسانية،  بالعلوم 

العلوم  هذه  جميع  أثرّت  وقد  الإسلاميّة،  والدراسات  الأديان،  وتأريخ  والاقتصاد، 

والمعارف في مساره العلمي والبحثي]]].

البحوث  ومئات  كتب  مجموعة  جعيط  هشام  ترك  مؤلفاته:  الثاني:  الملحظ 

الثقافة الإسلاميّة،  النبويةّ، أزمة  والدراسات، ومن أهم مؤلفّاته]]]: )ثلاثية في السيرة 

الإسلام  والسياسة في  الدين  الفتنة جدلية  والحداثة،  الثقافة  صِدام  والإسلام  أوروبا 

المبكر، نشأة المدينة العربيّة الإسلاميّة الكوفة، الشخصية العربيّة الإسلاميةّ والمصير 

العربي، تأسيس الغرب الإسلامي(]]]. 

الملحظ الثالث: المعالم الفكرية لـهشام جعيط: تميّز هشام جعيط بميله الشديد 

]]]- انظر: حوار مع أستاذ هشام جعيط، موقفي من الطقوس الدينية، مجلة الإذاعة، تونس، انظر: المزوغي، محمّد، 

الاستشراق والمستشرقون في فكر هشام جعيط، ص21-20. 

]]]- الهتيمي، أسامة، مقال بعنوان: سلسلة رموز الفكر العلماني المعاصر - هشام جعيط أنموذجًا، بحث منشور على 

http://www.alrased.net/main/articles.aspx :الموقع الإلكتروني للمجلة

]]]- الميلاني، هاشم، العلمانية المفتوحة – قراءة نقدية لمشروع هشام جعيط، ص22.

]]]- م.ن، ص27. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين188

إلى التجديد في كل المجالات]]]، وتتمثلّ أهم معالم فكره الحداثي في النقاط التالية:

1. فقدان الثقة في الأمة: المتتبّع لكتابات هشام جعيط يلحظ بوضوح شديد تحيّزه 

لمنهجه، ولربما اختلف عن كثير من أنداده ممن يحُسبون على العلمانية من أمثال 

محمّد شحرور وبرهان غليون وحسن حنفي]]]، إذ حرص جعيط في أغلب أعماله 

على تأكيد وجود أزمة داخلية في الثقافة العربيّة والإسلاميّة]]].

تكون  أن  بد  لا  يريدها  التي  الحداثة  »بأن  تتضح  جعيط  موقف  حقيقة  أن  كما 

منقطعة الصلة مع التراث لأي أمة بل مع هويتها الدينية ذاتها، وبالتالي فشرط الدخول 

هذه الحداثة بحسب جعيط هو »تخلّّي المرء عن ثقافته وخصوصيّته وهويتّه«]]].

2. العجز للمسلمين: لا يقتصر فقدان الثقة بالأمة الإسلاميّة -في نظر جعيط- على 

مجرد كون الأمة تعيش أزمة ثقافية فحسب، بل إنه وصف عناصر الأمة بالعجز عن 

المشاركة في الفعل الحداثي]]]. 

3. النظرة الخاصة للسيرة النبويةّ: يحدد هشام جعيط هدفه من الكتابة في السيرة 

النبويةّ في مقدمة الجزء الأوّل والثاني من كتابيه اللذين خصّصهما في هذا الشأن وهو 

بطريقة  النبويةّ  السيرة  كتابة  إعادة  في  يرغب  »إنه  فيقول:  والنبوة«،  والقرآن  »الوحي 

علمية ]]]مغايرة لكل السير التي كُتبت قديًما أو حديثاً«]]]. 

]]]- العلمانية المفتوحة – قراءة نقدية لمشروع هشام جعيط، م.س، ص29. 

]]]- السايح، خديجة، الرؤية والمناهج الاستشراقيّة في قراءة هشام جعيط للسيرة النبويةّ. 

]]]- ففي كتابه الذي عنونه بـ»أزمة الثقافة الإسلاميّة« يقرّر هشام جعيط بوضوح شديد أن الأمة العربيّة والإسلاميةّ مجرد 

عابر سبيل، وبالتالي فهو يرفض تمامًا الحديث عمّّا يمكن أن نسميه »مشروع حداثي عربي«، فمثل هذا الحديث في 

نظره وهم، كما يؤكّد جعيط في موضع آخر أن الأمة الإسلاميةّ قاحلة فكرياً فهي صحراء ثقافية في كل المجالات في 

التراث، الزين، عبد الواحد، في نقد بداهات الوحي -هشام جعيط إنموذجًا-.

]]]- السيد، محمّد علي، المآلات العقائدية للقول بتأريخية القرآن الكريم عند الحداثيين العرب، ص22. 

]]]- إذ يقول جعيط في هذا الصدد: »فنحن عاجزون عن تبنّي قيم الحداثة والديمقراطية«، ويرى جعيط السبب هو الشخصية 

الإسلاميّة ذاتها، شعبي، قاصب، أمين، مصعب محمّد، أثر الاستشراق في القراءة الحداثية للنص القرآني، ص11. 

]]]- وينتهي إلى: »حاولنا في هذا الكتاب الاعتماد على المعرفة واستنباط منهج عقلاني - تفهّمي لم أجده لا عند 

المسلمين القدامى من أهل السير والتأريخ والحديث ولا عند المسلمين المعاصرين، وأكثر من ذلك إن المستشرقين 

الفكر والتأريخ في  يأتوا ببحث يذكر في هذا الميدان، وتبقى دراساتهم هزيلة مقارنة بفحول  على سعة اطلاعهم لم 

الغرب، وعلى كل فالتعريف -بوجه المقارنة- بالحضارات والأديان الأخرى إنما أرجو منه خروج العرب والمسلمين من 

تقوقعهم وضيق أفقهم الفكري«، جعيط، هشام، الوحي والقرآن والنبوة، ص17. 

]]]- م.ن، ص11.



189 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

أنتروبولوجية  نظرة  إعطاء  هو  هنا  سنحاوله  »ما  بقوله:  منهجه  جعيط  ويلخص 

الخارجية  التأثيرات  القرآني وتتبع  للنص  أوّلًًا، واستقراء  العربيةّ قبل الإسلام  للثقافة 

والنظر النقدي في المصادر التأريخية والببليوجرافية«]]].

السيرة  هامش  وعلى  عرضي  بشكل  الكريم  القرآن  إلى  جعيط  هشام  تطرق  وقد 

النبويةّ، حيث حاول تقديم دراسة عن السيرة بالاعتماد على القرآن الكريم، محاولة 

أن  يلحظ  دراسته  تتبّع  وعند  المادي،  التأريخي  بالمنهج  النقلي  المنهج  لدمج  منه 

إلى  ترنو  علمانية  مقاربة  الكريم هي  القرآن  يقدّمها جعيط بخصوص  التي  المقاربة 

المادية  للمناهج  إخضاعه  خلال  من  وتأويله،  وتفسيره  فهمه  وعلمنة  القرآن  علمنة 

البشرية، وتفسيره على ضوئها، فلذا نرى أن النتائج التي يتوصّل إليها لا تختلف عن 

نتائج باقي العلمانيين]]]. 

ويذكر جعيط أن أغلب المستشرقين كان هدفهم: »الدراسة فيلولوجية وتأريخية 

والحضارات  والبوذية  المسيحية  طبقت على  معيّنة  قواعد  حسب  والحضارة  للدين 

مواقع  في  منها  بالاستفادة  يعترف  أنه  غير  أعم،  بصفة  الإنساني  والماضي  الأخرى 

أخرى«]]].

تأثرّه  إلى  الأولى  بالدرجة  يعود  التأريخي  المنهج  إلى  جعيط  ميل  أن  والحقيقة 

أخطاء  أي  عن  البحث  أجل  من  المنهج  هذا  أوجدت  التي  الاستشراقيّة  بالمدارس 

داخل الإسلام، خصوصًا على مستوى نصوصه المركزية، وبالأخص القرآن المشكّل 

النبي  للبنية المعرفية للإسلام، كما ركزت هذه المدارس الاستشراقيّة على شخصية 

محمّد ودرست تاريخه ظنًا منها أنها قادرة أن تكشف »أن النبي قد يكون استقى القرآن 

]]]- الوحي والقرآن والنبوة، م.س، ص15. 

]]]- م.ن، ص94. 

]]]- إذ يقول جعيط في هذا الصدد: »وقد اعتمدنا على منهجيّة هؤلاء في مواضيع أخرى، جاهدين في تجاوز بعض 

تناقضات المستشرقين طورًا، وفي الاستفادة من بعض نتائج أبحاثهم تارة«، حوار مع المفكر التونسي هشام جعيط، 

مجلة دراسات عربية، ص٢٤. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين190

من عند قسّيسين ورهبان أو من اليهود أو من السريانيين«]]]]]].

وعند تتبعّنا لكتاب جعيط الذي ألفّه في السيرة النبويةّ نجد جملة الإشكالات التي 

تعرضّ لها منذ ولادة النبي، ومرورًا ببعثته ونزول الوحي عليه، ووصولًًا إلى حين 

رحيلهِ، والتي لم تكن سوى شبهات كان قد أثارها من قبلِهِ المستشرقين الفرنسيين 

نتيجة التأثرّ بهم والدراسة على أيديهم، وفي هذا الكتاب ذكر جملة من الشبهات التي 

آراء  أغلب  مقابلة  عند  البحث  ووجد  والوحي]]]،  القرآني  بالنص  يتعلقّ  فيما  أثارها 

جعيط أن أكثر المستشرقين]]] الفرنسين تأثيًرا في أفكار وآراء جعيط فيما يتعلقّ بحياة 

نبينا الأكرم وما يرتبط بالوحي القرآني هو المستشرق الفرنسي »ريجيس بلاشير«؛ 

إذ لم تكن أغلب آراء جعيط سوى ترديد لما ذكره بلاشير في كتابيه: »القرآن نزوله، 

 ،تدوينه..، وكتابه الآخر »معضلة محمّد« الذي دوّن فيه آراءه عن حياة نبيّنا الأكرم

وما ذكره جعيط من جملة الشبهات والإشكالات سيتتبع البحث أثرها في المبحث 

يقوم عبرض  أن  الوقت  ما تمكّن وما وسع من  البحث  الدراسة ويحاول  الثاني من 

ومقابلة أقوال وآراء جعيط القرآنيّة مع المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير؛ إذ إنها لم 

تكن سوى مزاعم قالها ذاك المستشرق]]]، ثم جاء من بعده هشام جعيط وغيره من 

جديدة،  بصيغة  مُحسّنة  مُنمّقة  وبعبارات  الأقوال  لتلك  مردّدين  مكرّرين  الحداثيين 

البيت الإسلامي  الفارق أنها اطُلقت من لسان صاحبها المسلم!! ومن داخل  وكان 

فالمصيبة هنا أعظم وأكبر.

]]]- الزين، عبد الواحد، في نقد بداهات الوحي -هشام جعيط إنموذجًا-، ص4. 

]]]- ورغم انتقاداته المتكررة إلى دراسات المستشرقين وما قدموه في مجال الدراسات الإسلاميّة وبالخصوص حول 

ولاسيما  الاستشراقيّة  الدراسات  إليه  توصّلت  ما  على  الواضح  واعتماده  تأثرّه  نلاحظ  النبويةّ،  والسيرة  الكريم  القرآن 

دراسات المستشرقين الفرنسين نراه لا يكون أسيراً لهم ويقوم بمناقشتهم في بعض الأحيان، وإن لم يخرج عن الإطار 

العام لتلك المناهج الاستشراقيّة، بل يبقى وفيًا لها، خلف الله، زبير، قراءة في فكر هشام جعيط ومنهجه.

]]]- العلمانية المفتوحة – قراءة نقدية لمشروع هشام جعيط، م.س، ص٣٣.

]]]- م.ن، ص22.

]]]- بل إن الاستنتاجات التي وصل إليها جعيط هي في الحقيقة استنتاجات قديمة وصل إليها المستشرقون وعملوا 

على ترويجها وأوهموا الناس بصحة استنتاجاتهم، لذلك فنحن نرى جعيط لا يستطيع أن يجزم بشكل مطلق بما وصل 

إليه من استنتاج. 



ــر المستشــرق الفرنــي ريجيــس بلاشــر في آراء  ــي: أث المبحــث الثان

ــة -دراســة ونقــد- الحداثيــن ودراســاتهم القرآنيّ

في هذا المبحث من الفصل الثالث من الدراسة يسعى البحث إلى عرض ومقابلة 

الآراء والأفكار التي وجد البحث فيها وبحسب تتبعه أثراً استشراقيًا لآراء المستشرق 

بالنقد  المبحث  هذا  من  الثاني  المطلب  يتكفّل  كما  فيها  بلاشير  ريجيس  الفرنسي 

والردَ على تلك الشبهات التي أثارها بلاشير وتبعه بعد ذلك الحداثيون في دراساتهم 

القرآنيةّ. 

ــرق  ــر آراء المستش ــن وأث ــة للحداث ــات القرآنيّ ل: الدراس
ّ
ــب الأو المطل

ــا -عــرض ومقابلــة- الفرنــي ريجيــس بلاشــر فيه

 نتتبعّ في هذا المطلب وجه التطابق والمشابهة بين أقوال الحداثيين والمفكّرين 

العرب الذين وجد البحث في أغلب مؤلَّفاتهم ودراساتهم القرآنيّة أثراً كبيراً للمستشرق 

البحث بمقابلة بين تلك الآراء والدراسات  الفرنسي ريجيس بلاشير، ومن ثم يقوم 

يحاول  كما  تأثيره«،  ترجمته،  نزوله،  »القرآن  كتابه  في  بلاشير  أقوال  مع  للحداثيين 

البحث بقدر تمكّنه وما وسعه من الوقت »دراسة أغلب تلك الآراء والقراءات« التي 

قدمها الحداثيون العرب في دراساتهم القرآنيّة.

المقصد الأوّل: أثر آراء ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيّة عند طه حسين

لا شك في أن طه حسين كان يطلّع بشغف على آراء المستشرقين الفرنسيين وتأثرّ 

كثيراً بهم وبأفكارهم، وخصوصًا أساتذته في السوربون الذين نقل الكثير من شبهاتهم 

وآرائهم في الدراسات الإسلاميّة والقرآنيّة في كتابه »في الشعر الجاهلي«، ومن أكثر 

المستشرقين الذين وجد البحث تأثرّ طه حسين بآرائه وأفكاره هو المستشرق الفرنسي 

ريجيس بلاشير. وقد تطرق البحث إلى ذلك في المبحث الأول من هذه الدراسة، فلا 

داعي إلى تكرار ذلك منعًا من الإطناب. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين192

ونحاول في هذه الجزئية من هذا المطلب تتبع الأثر الاستشراقي لريجس بلاشير 

الشعر  »في  كتابه  في  حسين  طه  تناولها  أو  طرحها  التي  والأفكار  الآراء  أغلب  في 

الجاهلي«، محاولًًا كذلك الوصول إلى تلك الشبهات والإشكالات التي أثُيرت حول 

القرآن الكريم من قبَل بلاشير وطه حسين، وبعد ذلك نرد على تلك الآراء والشبهات 

شاء  إن  الدراسة  هذه  من  الثاني  المطلب  وذلك في  المعروفة  الموثقة  مصادرنا  من 

تعالى.

الملحظ الأوّل: موقف طه حسين من الوحي ومصدرية القرآن الكريم

ذكر طه حسين في كتابه »الشعر الجاهلي« عند حديثه عن إعجاز القرآن الكريم 

ومصدريته: »بأن القرآن ليس وحيًا من الله وبأن النبي قد كتبه شيئاً فشيئاً بحسب 

يكن  فلم  العرب،  بليغًا وجديدًا على  إلهيًا  كان كلامًا  لو  إذ  والمناسبات؛  الأحداث 

بإمكانهم فهمه واستيعابه ومناقشته«]]]. 

ويذهب طه حسين إلى القول إن »القرآن منتج ثقافي وفكري«]]] مُستمد من البيئة 

المحيطة به، وهي البيئة التي نشأ بها الرسول وانفعلت نفسه بها، وأن القرآن ليس 

جديدًا على العرب؛ فهو إذن ليس بمعجز ولا كتاب تحدٍ ولم يتحدَّ فيه الله )عز وجل( 

أي أحد، وأن الإسلام هو دين يناسب ويلائم فقط أهل ذلك الزمان وتلك البيئة وهو 

إفراز لمعطيات  إذ هو  العربي،  الفترة وذلك المناخ  غير مناسب لمن لم يعش تلك 

تلك البيئة ومعالج فقط لمشكلاتها]]]. 

وكان بلاشير من أكثر أساتذة طه حسين في فرنسا، الذي طبق المنهج التأريخي 

على القرآن الكريم، وبناءً على ذلك يبدو واضحًا أن طريقة بلاشير في تفسير القرآن 

التي  وأفكاره  آراءه  منه  حسين  طه  استمد  الذي  الرئيس  المصدر  هي  كانت  الكريم 

طرحها فيما يتعلق بالنص القرآني.

]]]- حسين، طه، في الشعر الجاهلي، ص١٦.

]]]- م.ن، ١٧.

]]]- حسين، طه، رحلة الربيع والصيف، ص۲۱۸.



193 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

فما هذا الشك من قبل طه حسين إلّّا صدى لما قاله بلاشير في هذا الصدد؛ إذ عند 

مراجعتنا لكتاب القرآن لبلاشير سنجد لهذا القول شبيهه، بل أصله الذي تأثر به ونقله 

عنه طه حسين، حيث يقول بلاشير في هذا الصدد: »حيث نمت هذه الرسالة، وبين 

محتوى التبليغات التي جمعت فيما نسميه القرآن، أن هذه النظرة قد اتخذت بتأثير 

الانتقادات الفقهية اللغوية والتأريخية، ويضيف: إن القرآن والوحي لم يكن إلّّا نتِاجًا 

من الظروف والأحداث التي ولدها وأنشأها الواقع«]]].

كما ذهب طه حسين إسوة ببلاشير إلى التفريق بين »الكتاب« و»القرآن«؛ إذ توصّل 

وبحسب رأيه إلى أن الكتاب غير القرآن]]]، إذ إن القرآن هو الصورة العربيّة للألفاظ 

التي كانت تنزل وحيًا على النبي، ويقول في ذلك الخصوص في كتابه الشعر الجاهلي 

مشككًا: »ونحن لا نستطيع أن نظفر بشيء واحد يؤيد ما أشرنا إليه هو: أن الكتاب 

القرآن، والقرآن صورة عربية منه، وقد أخذ  إنزال  القرآن كان موجودًا قبل  شيء غير 

صورًا من قبل كالتوراة والإنجيل«]]].

الملحظ الثاني: موقف طه حسين من القصص القرآني: عند حديثه عن القصص 

القرآني التي وردت في القرآن الكريم شكك طه حسين في كلّ تفاصيل تلك القصص، 

.ومن ذلك تشكيكه في قصة النبي إبراهيم وإسماعيل

حيث إنه يشكك بهجرة النبي إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام إلى مكة، ونص 

على ذلك بقوله: »للتوراة أن تحدثنا عن إبراهيم وإسماعيل، وللقرآن أن يحدّثنا عنهما 

وجودهما  لإثبات  يكفي  لا  والقرآن  التوراة  في  الاسمين  هذين  ورود  ولكن  أيضًا، 

التأريخي، فضلًًا عن إثبات هذه القصة التي تحدّثنا عن هجرة إسماعيل بن إبراهيم 

إلى مكة ونشأة العرب المستعربة«]]]. 

]]]- بلاشير، ريجيس، القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، ص٢٥.

]]]- والفكرة من كون القرآن نتِاج الثقافة والبيئة التي نشأ وتأثرّ بها وانفعل بمعطياتها، فإن أول مآلات مثل هذا القول 

هو نفي مصدرية القرآن الكريم ونفي كونه كتاباً إلهياً سماوياً، لأنه كان متأثراً بالواقع الذي نشأ فيه، وعلى هذا فهو منتج 

ثقافي متفاعل مع الأحداث التي شكلته، مما يؤدي إلى القول بتاريخيته و»انحصاره الزماني والمكاني، وعدم تجاوزه 

للبيئات التي قيل فيها«، م.ن، ص75.

]]]- الجندي، أنور، طه حسين حياته وفكره في ميزان الإسلام، ص١٤. 

]]]- ويقول أيضًا كلامًا يثير الاستغراب وفيه جرأة كبيرة على مقام القرآن الكريم يقول فيه: »للقرآن أن يحدثنا وكان كتاب 

الله خير مزعوم يروي الروايات كالقصاص بحديثها للناس«، انظر: م.ن، ص15. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين194

وهو يشكك بكلام الله في الآيات الصريحة التي تؤكد قصة النبي إبراهيم وابنه 

اسماعيل، في قوله تعالى: ﴿وإذِْ يَرفَْعُ إِبْرَاهِيمُ القواعد مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمََاعِيلَ رَبَّنَا 

تقََبَّلْ منا إنك أنت السميع العليم﴾ )البقرة: 127(، وبذلك يظهر اعتماد طه حسين على 

فكرة أن القصص القرآني هو أسطورة ومن خيال الرواة والقصّاص كتبوها ووضعوها 

والإفتراءات  الأفكار  هذه  مثل  المصدر]]]،  إلهية  وأنها  القرآن  من  جزءٌ  بأنها  ليثبتوا 

حول مصداقية القصص في القرآن الكريم كان قد أشار إليها من قبله بلاشير حيث 

ذهب بلاشير إلى أن: »هؤلاء الممثلّين لحركة التفسير الذين طمأنونا بجديتهم وعلى 

الأرجح بوعيهم، أن هؤلاء الأشخاص قد أدخلوا في تفسير متلعثم كلّ أشكال الميول 

القصص  جميع  باللواحق؛  وتزوّدت  وتلوّنت  يدهم  على  تضخّمت  وقد  الشعبية، 

التفسير،  معطيات  مجموعة  تنوّعت  وبواسطتهم  القرآن،  من  المستخرجة  التعميرية 

ونمت فيها التأثيرات المسيحية واليهوديةّ والعربيّة الجنوبية«]]]. 

كما تبنّى طه حسين قول بلاشير فيما يتعلق ببناء الكعبة وقصة نبي الله إبراهيم بكونها 

قصة قد أنُشأت لغرض وهدفٍ سياسي حيث يقول في ذلك: »إن قصة بناء الكعبة أسطورة 

تأريخية قديمة استغلها الإسلام لغرض ديني وقبلتها مكة لسبب ديني وسياسي«]]].

شخصية  اتخذته  الذي  العربي  القالب  »أما  الخصوص:  هذا  في  بلاشير  ويقول 

ابراهيم فهو جدير أيضًا بالملاحظة، هذا التطور في المفهوم الإبراهيمي قد تأكّد في 

المدينة]]]، كما أنه بالاعتماد على ذلك النص وعلى بعض النصوص الأخرى قد جهد 

لويس ماسينيون في اكتشاف صيغة للتوفيق بين اسرائيل وعالم الإسلام«]]].

إذ إن الناظر إلى مدى التشابه والتطابق بين رأي بلاشير وطه حسين مما لا يحتاج 

معه إلى عناء]]]. 

]]]- حسين، طه، في الشعر الجاهلي، ص٢٣٣-٢٣٤.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٥٥.

]]]- طه حسين، م.س، ص٢٣٥-٢٣٦.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص57.

]]]- م.ن، ص٦٥.

]]]- يضيف طه حسين: »نحن مضطرون إلى أن نرى في هذه القصة نوعًا من الحيلة في إثبات الصلة بين اليهود والعرب 



195 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

ويضيف طه حسين أيضًا: »أمر هذه القصة إذن واضح، فهي حديثة العهد ظهرت 

قبيل الإسلام، واستغلهّا الإسلام لسبب ديني، وقبلتها مكة لسبب ديني وسياسي أيضًا، 

وإذن فيستطيع التأريخ الأدبي واللغوي إلّّا يحفل بها عندما يريد أن يتعرف أصل اللغة 

العربيّة الفصحى«]]]. 

وقوله: »وإذن فليس ما يمنع قريشًا من أن تقبل هذه الأسطورة التي تفيد أن الكعبة 

من تأسيس إسماعيل وإبراهيم، كما قبلت روما قبل ذلك، ولأسباب مشابهة، أسطورة 

أخرى صنعها لها اليونان تثبت أن روما متصلة بانياس ابن بريام صاحب طروادة، أمر 

العهد ظهرت قبيل الإسلام، واستغلهّا الإسلام  القصة إذن واضح، فهي حديثة  هذه 

لسبب ديني، وقبلتها مكة لسبب ديني وسياسي أيضًا«]]].

الملحظ الثالث: موقف طه حسين من جمع القرآن: يقول طه حسين مبينًا إستياءه 

واحد  الصحابة وتوحيدها بمصحفٍ  بإحراق مصاحف  قام  عندما  عن عمل عثمان 

ما حرقّ من الصحف، إنما  القراءة، وحرقّ  بقوله: »فعثمان حين حظر ما حظر من 

عن  المسلمون  أخذه  قرآن  على  كانت  صحفًا  وحرق  الله،  أنزلها  قد  نصوصًا  حظر 

ا«]]].  رسول الله، وما ينبغي للإمام أن يلغي من القرآن حرفاً أو يحرق من نصوصه نصًّ

مضيفًا بأن تلك الصحف التي أحُرقت وأتُلفت كان قد ضاع فيها الكثير من العلم 

من جهة، وبين الإسلام واليهوديةّ والقرآن والتوراة من جهة أخرى، وأقدم عصر يمكن أن تكون قد نشأت فيه هذه الفكرة 

إنما هو هذا العصر الذي أخذ اليهود يستوطنون شمال البلاد العربيّة، ويبنون فيه المستعمرات، فنحن نعلم أن حروباً 

عنيفة شبت بين هؤلاء اليهود المستعمرين وبين العرب الذين كانوا يقيمون في هذه البلاد، وانتهت إلى شيء من الملاينة 

والمسالمة، ونوع من المخالفة والمهادنة، فليس يبعد أن يكون هذا الصلح الذي استقر بين المغيرين وأصحاب البلاد 

منشأ هذه القصة التي تجعل العرب واليهود أبناء أعمام، انظر: في الشعر الجاهلي، م.س، ص٢٣٥ -٢٣٦.

]]]- م.ن، ص236.

]]]- نلحظ من كلام طه حسين السابق أن الهدف من ذكر إبراهيم وابنه اسماعيل في القرآن الكريم هو تقوية الرابطة 

اليهوديةّ والإسلاميّة -على حد قوله- فهو بهذا القول يتغافل عن أسبقية إبراهيم على الأديان الثلاثة التي جاءت 

القرآن  كتاب  في  تمامًا  ومماثلًًا  نظيراً  له  نجد  القول  وهذا  أنبيائهم،  على  وأسبقيته   إبراهيم نبوة  أثبتت  والتي  بعده، 

لبلاشير، حيث يقول: كما يضيف بلاشير في هذا الخصوص: »إن موقف القرآن من إبراهيم قد أذن بتقارب ممكن بين 

الإسلام الفتي واليهوديةّ ولم يكن من شأن إقامة النبي في المدينة المنافسة لمكة إلّّا أن تقوّي هذا الميل، ولقد تؤكد هذه 

الجهود نصوص مهمة نزلت في تلك الأونة، فيمكننا إذن أن نتكلم على موضوع للتعايش الإسلامي اليهودي«، انظر: 

حسين، طه، في الشعر الجاهلي، ص233، انظر: القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٧٤.

]]]- حسين، طه، الفتنة الكبرى: عثمان، ج1، ص١٨١. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين196

والمعرفة باللهجات المختلفة للعرب، حيث يقول: »فقد يكون لنا أن نأسى لتحريق 

تلك الصحف؛ لأنه إن لم يكن ضاع على المسلمين شيئاً من دينهم فقد ضاع على 

العلماء والباحثين كثيراً من العلم بلغات العرب ولهجاتها على أن الأمر أعظم خطراً 

وأرفع شأناً من علم العلماء وبحث الباحثين عن اللغات واللهجات«]]]. 

ونجد أن بلاشير كان قد سبقه في هذا الخصوص: »على أن هذه الرغبة في إحلال 

نص ثابت ظهرت بتدبير كاد يكون هتكًا للقدسيات: وهو إتلاف جميع المصاحف 

التي سجل عليها الأتقياء الموحيات التي جُمعت عن لسان محمّد نفسه وفي حياته، 

ومع ذلك فإن مصحف عثمان بقي غير مكتمل في جوانب كثيرة منه«]]]. 

الملحظ الرابع: موقف طه حسين من المكي والمدني: تحدث طه حسين عن علم 

المكي والمدني من خلال محاضرة كان قد أعدها وألقاها إلى تلاميذه؛ إذ قدم أحد 

يلقيه  ما كان  فيها  أثبت  الحميد سعيد]]] كراسة  الدكتور عبد  طلاب طه حسين إلى 

الآداب  كلية  محاضرة في  حسين في  طه  يقول  إذ  فيها:  جاء  محاضرات  من  عليهم 

)۱۹۲۷-۱۹۲٨( بعد ضجة كتابه في الشعر الجاهلي]]]:

»وصلنا في المحاضرة الماضية إلى موضوع إختلاف الاساليب في القرآن، وقرّرنا 

أنه ليس على نسق واحد، واليوم توضح هذه الفكرة لا شك أن الباحث الناقد والمفكر 

الحر الذي لا يفرق في نقده بين القرآن وبين أي كتاب أدبي آخر، حيث يلاحظ أن 

في القرآن أسلوبين متعارضين لا يربط الأول بالثاني صلة ولا علاقة؛ مما يدفعنا إلى 

الاعتقاد بأن هذا الكتاب قد خضع لظروف مختلفة وتأثير بيئات متباينة، فمثلًًا نرى 

القسم المكي فيه يمتاز بكل ميزات الأوساط المنحطة، كما نشاهد أن القسم المدني 

]]]- الفتنة الكبرى: عثمان، م.س، ج1، ص١٨٣.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٣٣. 

]]]- منقول )من محضر الجلسة الرابع والعشرين لمجلس النواب المصري ٢٨/ ٣/ ۱۹۳۲( طه حسين، في الشعر 

الجاهلي، ص٣٨٦، انظر: نور عيسى كشكول، الأقطش، نشأة طه حسين وشبهاته الفكرية -دراسة نقدية-. 

الآداب في قصر  كلية  يلقيه عليهم من محاضرات طه حسين في  كان  الدكتوراه مما  أحد طلبة  أثبته  )نقلًاً عما   -[[[

الزعفران، سنة 1928م( 

انظر: البهي، محمّد، الفكر الإسلامي الحديث وصلته بالاستعمار الغربي، ص187. 



197 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

تلوح عليه أمارات الثقافة والاستنارة، فأنتم إذا دققتم النظر وجدتم القسم المكي ينفرد 

بالعنف والقسوة والحدة والغضب والسباب والوعيد والتهديد، ويمتاز كذلك بتقطع 

كما  والقوانين،  التشريع  من  التام  والخلو  الآيات،  المعاني وقصر  واقتضاب  الفكرة 

يكثر فيه القسم بالشمس والقمر والنجوم والفجر والضحى والعصر والليل والنهار 

والتين والزيتون إلى آخر ما هو جدير بالبيئات الجاهلية الساذجة التي تشبه بيئة مكة 

تأخراً وانحطاطاً«]]].

السوء  يقابل  مسالم،  وديع  لين  هادئ  فهو  المدني  القسم  »أما  أيضًا:  ويضيف 

أن هذا  الرزين، كما  الساكن  والبرهان  الهادئة،  بالحجة  الخصوم  ويناقش  بالحسنى 

والبيوع  والطلاق  والزواج  والوصايا  الإسلاميّة كالمواريث  بالتشريعات  ينفرد  القسم 

وسائر المعاملات، ولا شك أن هذا أثر من آثار التوراة والبيئة اليهوديةّ، التي ثقفت 

في  ظهر  الذي  الفجائي  التغيير  هذا  بها  يشهد  واضحة  ثقافة  يثرب  إلى  المهاجرين 

أن  فيجب  للنقد،  الخاضعة  الكتب  ككل  كتاباً  إلّاّ  القرآن  وليس  القرآن«]]]،  أسلوب 

يجري عليه ما يجري عليها، والعلم يحتم عليكم أن تصرفوا النظر نهائياً عن قدامته 

التي تتصورونها، وأن تعتبروه كتاباً عادياً فتقولوا فيه كلمتكم، ويجب أن يختص كل 

واحد منكم بنقد شيء من هذا الكتاب ويبين ما يأخذه عليه]]].

التفريق بين  آراء بلاشير وخصوصًا في  تأثر طه حسين في  وبذلك نلاحظ مدى 

القسم المكي والمدني وأسلوب الآيات والسور في كلا القسمين -على حد زعمه- إذ 

لو رجعنا إلى كتاب »القرآن« لبلاشير لنرى مدى تطابق الآراء والأفكار بينه وبين طه 

إلّّا نقلًًا  حسين حول ما طرحه من مميزات القسم المكي والمدني، فما كلامه هذا 

والتناقض واضحًا(  التعارض  فيه  القرآن المكي والمدني  )أسلوب  عبارة  إن  إذ  عنه، 

ا]]].  مأخوذة من بلاشير نصًّ

]]]- في الشعر الجاهلي، م.س، ص322. 

]]]- م.ن، ص350. 

]]]- الجندي، أنور، محاكمة فكر طه حسين في ميزان الإسلام، ص166. 

]]]- المحمّدي، وسيم، دراسة قضية الانتحال في الأدب الإسلامي، ص188. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين198

 ليدل ذلك على مدى وضوح التأثر الاستشراقي في فكر طه حسين وآرائه حول 

الكريم  بالقرآن  به  يمتاز  بما  كثيراً  حسين  طه  وتغافل  تجاهل  قد  إذ  الكريم،  القرآن 

والذي بلغ في سموه وتفوقه حدود الإعجاز والإحكام من ناحية الفصاحة والبلاغة 

وما يحمل لها من أسرار، إذ يمتاز بمسحة بلاغية خاصة وبطابع بياني فريد]]].

فهو يشير في جزيئات كلامه إلى القول بتأثر القرآن ببيئة اليهود بتشريعات القرآن 

المدني؛ لأن أهل المدينة كان معظمهم من اليهود وكانوا أهل كتاب ومعرفة؛ ولذلك 

فقد أخذ النبي بعض من تشريعاتهم واكتسب شيئاً من تعاليمهم وأضافها إلى القرآن 

الكريم]]]. 

وقد كان غرض طه حسين من عملية التقسيم هذه في المعاير والخصائص التي 

ميز فيها بين القسم المكي والمدني أسوةً بمن تأثَّر بهم من المستشرقين، إذ لا يخفى 

ثيودور  الفكر الاستشراقي، ولا سيما المستشرق الألماني  التأثر في  آرائه من  ما في 

نولدكه، ومن بعده بلاشير؛ لأنهما من أكثر المستشرقين حديثاً حول المكي والمدني، 

وكل ذلك لأجل إثبات أن القرآن الكريم خاضع لبيئته غير متجاوز عنها]]].

المقصد الثاني: أثر آراء ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيّة عند »محمّد عابد 

الجابري« 

قوله  هو  الكريم  للقرآن  دراسته  الجابري في  عابد  محمّد  أثارها  التي  الأمور  من 

يكمن  حيث  النزول،  أسباب  وفق  ترتيبه  إعادة  من  بد  ولا  القرآن  أيات  بإضطراب 

هاجس الجابري]]] في وضع نص القرآن في الأفق التأريخي للنص )تأريخ النزول( 

]]]- العفاني، حسين، أعلام وأقزام في ميزان الإسلام، ص34.

]]]- حيث ذهب إلى تأثر القرآن الكريم وسوره »المكية والمدنية« بالبيئة التي حوله والتي نزل فيها، وأن القرآن الكريم 

كان ينزل بما يتوافق ويتلائم مع المحيط الذي حوله وبما يناسب الظروف والأجواء السائدة حينذاك، ليصل بعد ذلك 

إلى تاريخية القرآن الكريم وسوره وبكونه منتج تاريخي ثقافي متأثراً بالظروف الزمانية والمكانية التي حوله وإنه خاضع 

لها، وبالتالي ينفي عالمية وشمولية النص القرآني لكل زمان ومكان وينتفي بذلك إعجاز النص القرآني، انظر: الرفاعي، 

مصطفى صادق، تحت رآية القرآن، ص147.

]]]- طه حسين حياته وفكره في ميزان الإسلام، م.س، ص184.

]]]- وقد آثار المقال الذي نشره الجابري في جريدة الاتحاد الإماراتية ضجة كبيرة، وهو مقال ضمن سلسلة مقالات 

مقتبسة من كتابه »مدخل إلى القرآن الكريم«، وأجرت معه جريدة الأيام الأسبوعية المغربية حوارًا حول هذا الكتاب 



199 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

والأفق المعاصر، كما يذهب إلى الإعتقاد بأن فهمنا المعاصر للقرآن دون أخذ الشرائط 

التأريخية لعصر النزول لن يكون ممكنا]]].

بأنه  قال  الجابري إلى ذلك عندما  قد سبق  أنه  التتبع لأقوال بلاشير نجده  وعند 

يجب عندما نريد فهم النص القرآني بشكل دقيق أن نلجأ إلى أسباب النزول ومعرفة 

الظروف والأحداث والوقائع التي كانت محيطة بكل آية وتفسيرها على وفق معطيات 

ذلك العصر]]]. 

الأيرانية  الثورة  قيام  أن  القرآن(  إلى  )المدخل  كتابه  بداية  في  الجابري  بين  كما 

والصحوة الإسلاميّة وبعدها الحركات الإسلاميّة في الثمانينيات والتسعينيات صرفه 

عن مشروع آخر كان يفكر فيه وهو نقد العقل الأوروبي إلى موضوع مدخل إلى القرآن 

التطور  متتبع  تاريخي  فكر  من  بد  لا  معه،  والتعامل  تاريخي،  كتاب  »القرآن  يقول: 

الثقافة العربيّة وخصوصا الجانب الكلامي والفقهي«]]]. 

ان  إرتأى  وبذلك  الأخير،  الطرح  هذا  إلى  تميل  الجابري  تحليلات  أن  والظاهر 

الطريق إلى معرفة القرآن هو التعامل معه على أساس ترتيب النزول لسوره]]]، إعتمادًا 

واتباعًا للمستشرق بلاشير والذي يقول عن قراءة المسلمين -والمفسرين- للقرآن إنها 

قراءة مقلوبة: »نحن نقرأ القرآن مقلوباً«]]].

سيتطرق البحث إلى الشبهات التي أثارها الجابري في دراساته القرآنيّة والتي وجد 

العزيز،  عبد  محمّد  المسند،  انظر:  القرآن«  إلى  مدخل  »حول  بعنوان  »مواقف«  سلسلة  حلقات  أحدى  ضمن  نشره 

تخرصات الجابري على التفسير والمفسرون من خلال كتابه » الحكيم« -دراسة نقدية-. 

]]]- ويقول كذلك في هذا الخصوص: »ولكي نضع القرآن في أمده الزماني والتاريخي، يجب في الدرجة الأولى اتباع 

ترتيب نزول الآيات القرآنيّة والعمل على تفسير كل آية من القرآن على أساس أحداث عصر نزول وفهم الناس لها في 

تلك المرحلة«، انظر: فهم القرآن الحكيم التفسير الواضح حسب ترتيب النزول، م.س، ج۱، ص۱۳.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص170. 

]]]- الجابري، محمّد عابد، مدخل إلى القرآن الكريم، ص١٩.

]]]- هذا الباب أشبعه عبد الرحمن بدوي قدحًا في كتابه »دفاع عن القرآن ضد منتقديه« ص)111-126(، وبين فيها 

باعتبار أكثر  نولدكه وريجيس بلاشير  أقوال المستشرقين منهم  للقرآن، ومر على كل  فشل كل محاولة لترتيب زماني 

المستشرقين الذين اعتمد آراءهم الجابري في ترتيب السور في الخاتمة ص127-129، بين بدوي وجهة نظر علماء 

التفسير وبين أن القرآن قد رتب في كتاب واحد في حياة النبي، سنذكر ذلك لاحقًا في المطلب الثاني من هذا المبحث.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٦٠.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين200

فيها أثراً استشراقيًّا لآراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير. 

الملحظ الأوّل: موقف الجابري من الوحي ومصدرية القرآن الكريم 

أوّلًًا: الوحي مشابه لأعمال الكهانة والسحر والعرافة: شبهّ الجابري الوحي بحالات 

الكلام »من وراء حجاب« كما  يقول: »ومستوى  والشعوذة، حيث  والكهانة  السحر 

كان الشأن مع موسى قال تعالى: ﴿وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسََى تكَْلِيمًًا﴾ )سورة النساء: 164(، 

وهذا النوع تعرفه اليهود وقد عرفه عرب ما قبل الإسلام عن طريقهم، ويدخل في هذا 

من معهود العرب الكهانة والسحر والعرافة وما أشبه مما يكون تنبأ بواسطة »حجاب« 

مثل قراءة الكف والفنجان... إلخ«]]].

وفي هذا الرأي كان قد سبقه بلاشير بقوله: »وإنّ هذا النوع من الأسلوب الذي 

يتميز عن غيره لهذا الحد، فيه ما يذكرنا بالصيغة التي بدت عليها قبل محمّد عرافة 

»الكهنة« في الجزيرة العربيّة قبل الإسلام، بحسب التقليد وبعض النصوص المشكوك 

في صحتها«]]].

هو   الأكرم نبينا  على  المنزل  الوحي  أن  الجابري  اعتبر  تجربة:  الوحي  ثانيًا: 

بمثابة التجربة الروحية التي تطرأ على كل من سبقه من الأنبياء، حيث يقول: »وفي 

القاموس الإسلامي يكون صاحب هذه التجربة نبيًا فقط إذا اقتصر على معاناتها في 

داخله، ويكون نبيًّا ورسولًًا عندما يجد نفسه مطلوباً منه أن يبلغّها بلسانه إلى النّاس 

كرسالة تدعوهم إلى تشخيص تلك التجربة الروحية في مضامين عقدية وسلوكية«]]].

أصل  إلى  العودة  لجاجة  تفهم  نفسه،  الآن  »وفي  بلاشير:  قال  ذاته  الصدد  وفي 

موضوعي مستوحى من تجربة نبي المسلمين نفسها«]]].

والتي  النبي  تعتري  كانت  التي  الحالات  إن  وهيستيريا:  اضطراب  الوحي  ثالثًا: 

]]]- مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص26.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٤٠.

]]]- مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص27-26.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٦٢.



201 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

أطلق عليها الجابري بـ»الاضطرابات« يفُهم منها أن الوحي شأنه شأن أي حالة عصبية 

أو مرض نفسي يفقد صاحبها السيطرة على نفسه، فالشخصية المضطربة هي شخصية 

غير متزنة وغير مسؤولة وغير واعية عن تصرفاتها، ويقول في هذا الخصوص: »وهذه 

الحالات التي كانت تعتري محمّدًا من الأحوال النفسية من جراء تجربة الوحي«]]]، 

التي تعترض محمّد من تجربة  النفسية  نفسه يقول بلاشير: و»الأحوال  الصدد  وفي 

الوحي أشبه ما يكون بالاضطراب وعدم الاتزان«]]].

من  طرحه  وما  بلاشير  طرحها  التي  بالشبهات  الجابري  تأثرّ  مدى  نلحظ  وبهذا 

عليه،  الوحي  نزول  عند   الأكرم النبي  تعتري  كانت  التي  الحالات  عن  شبهات 

وتشبيه حال النبي بالعصبية والمرض بما يسمونه )الهستيريا(. 

رابعًا: تأثر القرآن بالديانتين اليهوديّة والمسيحية: إن كلام الجابري في بداية الفصل 

الأول من كتابه »المدخل إلى القرآن« والذي أسماه بـ»محيط القرآن الكريم« وعنوان 

القسم الأول منه »قراءات في محيط القرآن الكريم«- يدل على كثرة تأثره بما ذهب 

إليه بلاشير حول تأثرّ القرآن الكريم بالديانتين اليهوديةّ والمسيحية؛ إذ يقول الجابري 

عند حديثه عن تأثر القرآن والوحي بالديانة المسيحية بقوله: »إن علاقة النبي بورقة بن 

نوفل كانت هي مصدر ما جاء به، إذ إن علاقة النبي مع هذا النصراني هو المصدر]]] 

الذي استقى وأخذ منه النبي تعاليم القرآن الكريم«]]].

الملحظ الثاني: موقفه من جمع القرآن الكريم: تعرضّ الجابري في كتابه »مدخل 

وما صاحبته من ظروف وأحداث كما  الكريم  القرآن  مبحث جمع  إلى  القرآن«  إلى 

قبل عثمان، وذلك  تحدّث عن إحراق المصاحف وجمعها في مصحف واحد من 

]]]- مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص113

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص140. 

والتوحيد  الإسلام  إلى  الأكرم  الرسول  دعوة  إلى  بلاشير  عنه  الذي عبر  نفسه  المصطلح  الجابري  استخدم  وقد   -[[[

التبشيرية« فقال الجابري: »أن المسألة لم تكن مجرد تبشير بـ»الأمي« الذي اسمه  النبي المبشر »الدعوة  بـ»التبشير« 

»أحمد« أو »محمّد«، بل إنّ المسألة كانت تتعلقّ، في الواقع، بوجود تيار ديني توحيدي اكتسى طابع المعارضة الفكرية 

الدينية، انظر: مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص77؛ القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره،  والسياسية، وبالتالي 

م.س، ص130. 

]]]- مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص76. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين202

بقوله: »إذا كان من الممكن فعلًًا أن تكون هناك آيات ضاعت، فإنه متكون من القرآن 

المكي، لأن الإسلام في المرحلة المكية عاش عشر سنين في الاضطهاد أدت إلى 

هجرة الرسول والمسلمين نحو المدينة في ظروف صعبة، ولا بد أن تكون هذه الظروف 

قد فرضت صعوبات كبيرة في »تهريب« صحائف القرآن نحو المدينة، والإسلام يعاني 

من تلك الظروف القاسية«]]].

وهذه الشبهات التي تحدث عنها الجابري حول جمع القرآن الكريم كان قد أثارها 

بلاشير في كتابه القرآن حينما تحدث عن ضياع شيء من القرآن أثناء جمعه وتم حذف 

وإضافة آيات أخرى؛ إذ يقول بلاشير: »إن في طريقة كتابة القرآن وجمعه، دليلًًا على 

أنه سقط منه شيء وأن الذي اليوم بأيدينا ليس على ما زعم محمّد أنه أنزل عليه«]]]. 

أو  الصحابي  هذا  عليه  يتوفر  كان  ما  أن  المؤكد  »ومن  إلى:  الجابري  كما ذهب 

وترتيبًا،  كمًًا  عند غيره  كان  يختلف عما  كان  محفوظاً  أو  مكتوباً  القرآن  مـــن  ذاك 

ومن الجائز أن تحدث أخطاء حين جمعه زمن عثمان أو قبل ذلك، فالذين تولوا هذه 

النقص كما ذكر في مصادرنا،  المهمة لم يكونوا معصومين، وقد وقع تدارك بعض 

كْرَ وَإنَِّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾ )الحجر:  وهذا لا يتعارض مع قوله تعالى: ﴿إنَِّا نحَْنُ نزََّلْنَا الذِّ

٩( فالقرآن نفسه ينص على إمكانية النسيان والتبديل والحذف والنسخ«]]].

وهذا الكلام من الجابري بوقوع حذف وتغير وتبديل في القرآن الكريم أثناء جمعه 

كان قد سبقه إليه بلاشير في هذا الخصوص]]].

الناسخ  موضوع  إن  والمنسوخ:  الناسخ  من  الجابري  موقف  الثالث:  الملحظ 

]]]- ويقول الجابري في هذا الخصوص أيضًا: »وهذا رأي تقول به اليوم المصادر الشيعية، وهو يتناقض مع المشهور 

المتواتر من الروايات حول جمع القرآن«، انظر: مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص214. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص145. 

]]]- المدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص232. 

ثابت  الرغبة في إحلال نص  أن هذه  الخاصة، على  الخليفة إحلاله محل جميع المصاحف  ]]]- في قوله: »وقصد 

ظهرت بتدبير كاد يكون هتكًا للقدسيات، »وأخذت فرضية التحريف والإفساد وحتى الحذف تظهر شيئاً فشيئاً وتبحث 

لنفسها عن الحجج، ولقد تأتى للميول الناتجة عن هذه المعارضات أن تتخذ وجهًا غريبًا« وقد أطلق بلاشير على عملية 

جمع القرآن الكريم »تنقيحًا««، انظر: القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص١٧٥.



203 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

القرآن  إلى  »مدخل  كتابه  في  الجابري]]]  تناولها  التي  الموضوعات  من  والمنسوخ 

الكريم« والذي قال فيه: »وهذا يجعل المجتهد أو الفقيه أو المفسّّر أو المتكلم إزاء 

آيات تقرّر في الشيء الواحد أكثر من حكم واحد، الشيء الذي لا يفصل فيه -كما 

يقولون- إلّّا المعرفة بالناسخ والمنسوخ في القرآن جملة«]]]. 

ويقول بلاشير في هذا الخصوص بعد ذكره آيات تحريم الخمر في القرآن الكريم: 

»إن هذه النصوص كما نتبيّّن]]]، قد أدّت بالفقيه إلى إدخال قاعدة الناسخ والمنسوخ، 

اذا كان المقصود بتحريم الخمر تحريمًا جزئيًا أو مطلقًا،  يبقى بعد ذلك تحديد ما 

وهذا ما اختلفت عليه مدارس الفقه«]]].

في  بلاشير  يقول  إذ  بلاشير،  شبهة  صياغة  إعادة  إلّّا  بجديد  الجابري  يأت  ولم 

النسخ: »إن العلماء المتخصصين بالعلوم الإسلاميّة قد توصلوا بتمهّل وتلمّس إلى 

أن يخرجوا في الشرق الإسلامي منذ القرن الثامن أدخل هؤلاء العلماء نظرية مستوحاة 

إذا  بأنه  القائل  أدق من المبدأ  أو بصورة  التأريخية،  لعلم تسلسل الأحداث  نقد  من 

وجد في آيتين تناقض ما، فإن التلميح الثاني ينسخ التلميح الأول إذا كانت الآية الثانية 

بصورة  تقويمه  يجب  العلماء  بنظر هؤلاء  إن المصحف  بنزولها  الأولى  متأخرة عن 

إجمالية دونما رجوع إلى المعطيات الحادثة إلّّا في بعض الحالات«]]].

ومما لا يخفى أن ثبوت النسخ في القرآن الكريم واضح ولا يحتاج من الجابري 

الثابتة واليقينية في القرآن  وغيره كل هذا التردد والتشكيك، إذ إن النسخ من الأمور 

]]]- وقال في مقال للجابري بعنوان: »تصنيفات وتفريعات هي تخريفات قال فيه: ذلك أن القائلين بوجود النسخ في 

القرآن قد ذهبوا مذهبًا قصيًا في العمل به فوضعوا تصنيفات هي عبارة عن قوالب منطقية فارغة، ثم راحوا يبحثون لها 

عما عملوه، الشيء الذي جعلهم يمعنون في التحري وينزلقون مع افتراضات لا فائدة من ورائها غير اصطناع أوضاع 

ونوازل أثقلت وتثقل كاهل الفقه الإسلامي«، ثم قام بذكر أنواع النسخ في القرآن وانتهى إلى القول: »وهذا ليس له من 

نتيجة إلّّا إثبات الفراغ في المصحف نصًا ومضموناً، إذ كيف يمكن أن يكون هناك قرآن غير معمول به، وهو يحمل 

معنى مفهوما واضحًا«، انظر: مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص136. 

]]]- م.ن، ص59. 

]]]- )سورة البقرة: ٢١٩؛ سورة المائدة: ۹۰-٩١(

]]]- يضيف هنا رضا سعادة مترجم كتاب بلاشير: تحريم الخمر على مراحل ليس تناقضًا كما رأى المؤلف، بل معالجة 

تدريجية حكيمة ناضجة، القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، هامش ص97. 

]]]- م.ن، ص99.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين204

القرآن  في  النسخ  ثبت  إذ  والتوضيح،  البيان  من  مزيدٍ  إلى  تحتاج  لا  والتي  الكريم 

الكريم والسنة النبويةّ، ولكن الجابري كان له رأي آخر في هذه المسألة، إذ إنه سار 

إذ  الفرنسي ريجيس بلاشير،  قبله المستشرق  له من  الذي رسمه  نفسه  المنهج  على 

لم يضف على ما طرحه الأخير في كتابه شيء سوى تغيير بعض العبارات والإضافة 

عليها، ونجد هذا التأثير واضحًا في قوله: »ليس في القرآن ناسخ ولا منسوخ كل ما 

هناك هو وجود أنواع من التدرج في الأحكام من العام إلى الخاص ومن المطلق إلى 

المقيد ومن المجمل إلى المبين«]]]. 

فيتبين مما سبق ضعف القول الذي ذهب إليه الجابري في النسخ وكونه مخالفًا 

للنصوص الشرعية، وأقوال العلماء وإجماعهم، إذ إن الجابري تكلفّ بما لا علم له 

به، وهذا يدل على خلل منهجي كبير في الأصول الشرعية، وأن كثيراً من أفكاره التي 

القرآن  البلاشيري حول  إلّّا إعادة صياغة لما ذكر المنهج الاستشراقي  ذكرها ما هي 

الكريم وتأريخه.

الملحظ الرابع: موقف الجابري من ترتيب السور القرآنيّة 

في  يكمن  الكريم  القرآن  معرفة  إلى  الطريق  بأن  الاعتقاد  إلى  الجابري  يذهب 

للسور  الترتيب  أن  الجابري  ويرى  السور]]]،  نزول  ترتيب  أساس  معه على  التعاطي 

الحالي قد يكون بالنسبة إلى الأقدمين من أمثال الصحابة مبررًا إلى حد ما]]].

وقد ذهب الجابري إلى ما ذهب إليه بلاشير من قبله، وذلك في قوله: »إن القرآن 

الكريم نص جارٍ وحي، وأن بعض المسائل الأخرى من قبيل: الناسخ والمنسوخ لن 

تصل فيها إلى النتيجة المنشودة إلّّا من خلال النظر في ترتيب النزول«]]].

]]]- فهم القرآن الحكيم، م.س، ج٣، ص١٠٩. 

]]]- مجموعة مؤلفين، محمّد عابد الجابري: دراسة النظريات ونقدها، ص١٤٠.

والقوانين، وكانت  التشريعات  الكثير من  تشتمل على  مدنية، وهي  -مثلًاً-  البقرة  أنّ سورة  الجابري إلى  ]]]- وذهب 

الحكومة والدولة الإسلاميّة في حينها أحوج إلى التشريع، أما اليوم فإنَّ الحاجة إلى فهم القرآن الكريم تكمن في التعرف 

عليه كما نزل، انظر: مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص٤٣٠.

]]]- م.ن، ص٢٤٣.



205 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

على  تحتوي  لا  النزول  ترتيب  بحسب  قبله  من  كتب  من  »أن  الجابري:  ويرى 

خصوصية مؤثرة، ولكنه يرى أن ما أنجزه يختلف من هذه الناحية عمن سبقه«]]]. 

مرتبة على غير  الكريم إلى ثلاث مجموعات  للقرآن  تقسيمه  الجابري في  واتبع 

اتبّع  حيث  المستشرقين،  من  سبقه  بمن  أسوة  أيدينا  بين  الذي  المصحف  ترتيب 

ترتيب نولدكه]]] وبلاشير في ذلك]]]، فالقرآن الكريم في هذا التقسيم يبتدئ بسورة 

العلق وينتهي بسورة النصر حسب الترتيب الزمني للنزول، إذ إنّ هذه المحاولة من 

تعُدُ  بل  نوعها،  من  الأولى  ليست  نزولها  السور بحسب  ترتيب  الجابري]]] في  قبل 

المحاولة الثالثة من حيث المنهج العام، إذ سبقه في هذا الأمر المستشرق الفرنسي 

ترتيب  على  معتمدًا  الفرنسيّة،  إلى  الكريم  القرآن  لمعاني  ترجمته  في  وذلك  بلاشير 

السور بحسب النزول والتي وضعها المستشرق الألماني نولدكه من قبله.

ويقول بلاشير في هذا الخصوص: »وإن إعادة ترتيب السور الذي اقترحه نولدكه 

ومدرسته، ينال هنا کامل أهمیته، إنه يلقي على المصحف أضواء مطمئنة ويرد وضع 

النصوص إلى آفاق سهلة الإدراك لكونها مقرونة إلى السياق التأريخي المعقول«]]].

وإلى هذا القول والنتيجة نفسها التي توصل إليها نولدكه وبلاشير توصّل الجابري 

وهي: »استحالة ترتيب السور بحسب نزولها«]]]، حيث يقول الجابري وقد عسرت 

عليه محاولة ذلك، يقول في ختام هذا الترتيب الافتراضي الذي اقترحه للسور: »أما 

توزيع السور في هذه المراحل مرتبة حسب تاريخ النزول فأمر صعب للغاية«، ثم إنه 

]]]- مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص٢٤٤. 

]]]- نولدکه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص57 

]]]- كما أن هذا »الفهم« الجديد في تفسير القرآن الكريم وترتيبه والذي أطلق عليه الجابري تسمية »التفسير الواضح«، 

تأخذ  بالسور المدنية ولم  السور المكية  بالغموض، لأنها خلطت  اتسمت  السابقة عليه  التفاسير  أنّ  إشارة إلى  وكأنهّ 

بتواريخ النزول في الاعتبار، فبرأي الجابري أن ترتيب النزول يساعد على توضيح التفسير وشرح المعاني وفق مسار 

كلهّا  الزمني؛ وهي  الترتيب  السور بحسب  توزيع  لجأ إلى  لذلك  الدعوة،  النبويةّ ومسيرة  السيرة  التنزيل وتساوقه مع 

تصنف ضمن ما اسماه الجابري »بالقرآن المدني«، فهم القرآن الحكيم، التفسير الواضح حسب ترتيب النزول، م.س، 

ج۳، ص٤٢.

]]]- مجموعة مؤلفين، محمّد عابد الجابري: دراسة النظريات ونقدها، م.ن، ص145.

]]]- بلاشير، القرآن، ص٣٨.

]]]- إذ يقول نولدكه مبينًا استحالة الترتيب الزمني الذي افترضه واقترحه للقرآن: »من المستحيل وضع تسلسل زمني 

دقيق للسور القديمة، لا بل للسور المكية بأسرها«، ثيودور نولدکه، تاريخ القرآن، ص٦٥.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين206

يطرح سؤالًًا ويجُيب عليه بنفسه بقوله: »ولما كان الأمر كما وصفنا فما الفائدة إذًا في 

الخوض في مسألة ترتيب النزول؟«]]]. 

وقد عنون عبد الرحمن بدوي الفصل العاشر من كتابه تحت عنوان: »فشل كل 

محاولة لترتيب زماني للقرآن«، وقال فيه بعد أن استعرض محاولات الترتيب حسب 

بها علماء المسلمين والمستشرقين لترتيب  قام  التي  النزول: »هذه هي المحاولات 

سور القرآن حسب النزول تعُتبر محاولات يشوبها الفشل، ولكن محاولات الكتاّب 

المسلمين أقل شططاً؛ لأنها تكتفي بتقسيم السور إلى عهدين المكي والمدني، ومع 

ذلك فإن ترتيب السور افتراض يفتقر في كل مرة إلى كل المصادر، بل ذهب بعض 

المستشرقين أنفسهم إلى عدم إمكانية ذلك الترتيب؛ إذ إن ريجيس بلاشير اعترف أنه 

من الممكن الشك في إمكانية ترتيب كامل للقرآن حسب النزول«]]].

السور حسب  الجابري في ترتيب  الذي سلكه  ًعلى كل ما تقدم، فالمنهج  وبناء 

النزول هو منهج استشراقي- بلاشيري- »إن صح التعبير عنه«، وهو منهج مضطرب، 

أخّر سورة  أو  قدّم  فمن  إليها]]]،  أدى  التي  النتائج  اضطربت  المنهج  اضطرب  وإذا 

واحدة، فقد أفسد بذلك نظم القرآن.

الملحظ الخامس: موقف الجابري من القصص القرآني: اتخذ الجابري في بحث 

القصص القرآني منهجًا وأسلوباً مختلفًا، وإن رؤيته في هذا المبحث تحمل خصائص 

من قبيل الرؤية التأريخية وترتيب النزول، والبحث عن تظهير الواقع، إذ يذهب كُتاب 

والتعرف على  الآيات  معاني  فهم  مؤثر في  بأنه  الاعتقاد  إلى  التفسير  من  النوع  هذا 

الغاية منها، ولو تمتّ مراعاة ترتيب النزول فإن الكثير من الآيات بسبب وقوعها في 

سياقها الزمني سوف تخرج عن حالة الغموض والإبهام]]].

تبويب  إلى  الجابري  يعمد  القرآن«  إلى  »المدخل  كتابه  من  الثالث  القسم  وفي 

]]]- مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص254

]]]- بدوي، عبد الرحمن، دفاع عن القرآن ضد منتقديه، ص127.

]]]- م.ن، ص129.

]]]- معرفة، محمّد هادي، التفسير والمفسرون، ج۲، ص٥١٩. 



207 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

الرسالة  مراحل  صياغة  إعادة  بغية  نزولها  ترتيب  أساس  على  الكريم  القرآن  قصص 

الإسلاميّة بالاستعانة بالقصص القرآنيّة]]]. 

ذهب الجابري إلى ما ذهب إليه بلاشير في بحثه »القصص القرآني«، والذي دعا 

فيه إلى ضرورة تقسيم تلك السور التي ورد فيها ذكر القصص بحسب أسباب وترتيب 

وترك  إلماحات،  سوى  يكن  لم  القصص  من  الكريم  القرآن  ذكره  ما  وأن  نزولها]]] 

تفصيل ذلك؛ لأن الغاية من وجود القصة في القرآن]]]، هو لمجرد العبرة والإتعاظ، 

ولأجل جذب الداخلين في الإسلام من وقت قريب لأجل أن يتعظوا من مصير الأمم 

السابقة]]]، ويذهب الجابري إلى أنه: »في ظلّ هذه الظروف المهم هو ترتيب نزول 

تلك الوقائع وتوظيف القرآن لبيانها، وفي هذه المرحلة من اللازم أن تعلم كيف قام 

القرآن بتوظيف هذه القصص بما يتناسب مع حاجة وظروف الدعوة«]]].

ونجد لهذا الكلام نظيراً عند بلاشير، إذ يقول: »ولكي تبلغ الدعوة غايتها، كانت 

ترجع إلى قصص أو أساطير معروفة في الجزيرة العربيّة، إن الإطار الذي اعتمد في 

ذلك كان متستراً«]]]. 

الملحظ السادس: موقف الجابري من دعوى تحريف القرآن من قبل الشيعة: من 

الزيادة  مسألة  آياته  وتفسير  الكريم  للقرآن  دراسته  الجابري في  أثارها  التي  المسائل 

الكريم:  القرآن  كتابه المدخل إلى  التاسع من  الفصل  نهاية  فقد ذكر في  والنقصان؛ 

]]]- وإن القواعد التي قام الجابري بتوظيفها في بحث قصص القرآن الكريم هي: 

1. ذهب الجابري إلى أن القرآن ليس كتاباً قصصيًا، وأن القصص ليست موضع اهتمام لذاتها، بل إن القرآن الكريم إنما 

يسرد القصص بهدف الاتعاظ والوصول إلى الغايات المنشودة من دعوة النبي الأكرم.

2. كما ذهب إلى أن القصص القرآني وإن كانت تبين سيرة الأنبياء، ولكن ليس الغرض منه حكاية أخبار الأمم الماضية، 

بل الهدف منها هو البيان والبرهان، وتقديم وسيلة الإقناع الناس ودعوتهم للاحتكام إلى العقل والخضوع له، انظر: 

مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص٤٢٠.

]]]- ويقول بلاشير أيضًا في هذا الخصوص: »وفيما يتعلقّ بمظهره التعميري، فإن القرآن يحتوي على عدة قصص عن 

الأنبياء الذين سبقوا محمّدًا: مثل نوح وموسى وهود والمسيح، مجموعات بشكل مواعظ ثلاثية التقسيم مقدمة عن 

زيغ الكافرين، ورواية عن مصير الأمم التي هلكت بالصواعق، وتنتهي المجموعة بالتحذير«، القرآن: نزوله، تدوينه، 

ترجمته وتأثيره، م.س، ص١١٥.

]]]- مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص٤٢٥. 

]]]- م.ن، ص159. 

]]]- م.ن، ص٢٦٠. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٥٥. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين208

»إن في القرآن تحريفًا وزيادة ونقصًا، وهناك سور وآيات لم تدرج في نصه«، وأضاف: 

المفسّّرين  من  والكثير  الله،  كتاب  في  »نقصان«  وقوع  تكشف  رواية   »١٣« توجد 

اعترفوا بذلك«]]]. 

ويقول الجابري في مقال نشرته جريدة »المصري اليوم« جاء فيه: »موضوع الزيادة 

السنية  المصادر  تحدثت  وقد  والقال،  القيل  فيه  كثر  موضوع  القرآن  في  والنقصان 

منها والشيعية عن التحريف في القرآن، نذكر هنا ملخصًا لما ورد في الأولى على أن 

نخصص المقال لما ورد في المصادر الشيعية«]]].

يذكر  ولم  الكريم  القرآن  بتحريف  يقولون  الشيعة  أن  إلى  الجابري  ذهب  حيث 

والإشكال  الشبهة  يطرح  وديدنه  وكعادته  ذلك،  منه  وأفاد  إليه  رجع  الذي  المصدر 

ويترك القارئ بين الحيرة والغُموض والالتباس 

الكريم  القرآن  بتحريف  يقولون  الشيعة  بعض  أن  من  الجابري  استعرضه  وما 

والزيادة فيه والنقصان منه فهو مما نقله من كتاب بلاشير في كتابه القرآن والذي ادّعى 

فيه أن الشيعة قاموا بتحريف بعض الآيات والزيادة والحذف فيها لأجل أمور الزعامة 

والمناصب السياسية]]].

الغلو في هذه  امتنعوا عن  فقد  الإمامية  »أما  الخصوص:  ويقول بلاشير في هذا 

الهجمات وكفوا بحكمة عن الإلحاح على ما كابده المصحف من تحريف، وعلى 

كل حال فإن الانتقادات الشيعية للمصحف ليست عقدية، لكنها من وحي التطلعّات 

]]]- مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص217. 

]]]- حسب مقاله الذي نشرته جريدة »المصري اليوم« في عدد 837 بتاريخ 28/ 9/ 2006 نقلًاً عن موقع )العربيّة 

نت الذي نقله بدوره عن جريدة »الاتحاد« الإماراتية( ونشرت جريدة »المصري اليوم« هذا المقال تحت عنوان: القرآن 

الكريم »محرف«.

الأمويين  بنزاهة  شككوا  كما  وعمر  بكر  أبي  الخليفتين  لدى  الجليل  النص  باحترام  »فشكّكوا  قوله:  في  وذلك   -[[[

المتهمين خاصة بأنهم حذفوا من المصحف جميع المقاطع التي تثبت حق علي وهو صهر النبي - بالخلافة، وقد فعلوا 

ذلك عمدًا ولأسباب سياسية«، انظر: القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٣٥.



209 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

السياسية الرامية إلى تقديم العلويين وحقهم الشرعي بالخلافة«]]].

بأن  الشعور  استغلوا  أن  الشيعة  لمتعصبي  بالنسبة  بديهيًّا  »وكان  يضٌيف:  كما 

المصحف قد تلقى عن دراية تنقيحات وحذوفات من شأنها أن تحط من منزلة علي 

وآل بيته في الأمة، وكانت هذه الإثباتات ترتكز على تطلعات حزبية«]]]]]].

وقد أضاف الجابري أيضًا في هذا الخصوص: »إن هناك داخل دائرة الإسلام من 

يجعل التواتر والإعجاز موضع نظر، فالقرآن نفسه ينص على إمكانية النسيان والتبديل 

والحذف والـنسخ«]]]]]].

وما قصده الجابري من قوله: »داخل دائرة الإسلام ما يجعل إعجاز القرآن موضع 

نظر وتساؤل«، فالدائرة التي قصدها هم الطائفة الشيعية، إذ زعم أن الشيعة وأنصار 

كلفّها  التي  اللجنة  على  واعترضوا  عثمان  بمعارضة  قاموا  وأتباعه    علي  الإمام 

السياسية،  ومصالحه  الخليفة  لمزاج  وفقًا  واحد  مصحف  في  القرآن  بجمع  عثمان 

القرآن من إحراق  القرآن أو بما مس  الشيعة لم تكن لأجل تحريف  وأن اعتراضات 

تطلعّاتهم  وحي  ومن  السياسية  مصالحهم  لأجل  اعتراضهم  كان  بل  المصحف، 

السياسية ولم تكن انتقاداتهم عقدية، فلم يضف الجابري شيئاً على ما جاء به بلاشير 

الذي سبقه إلى ذلك.

المقصد الثالث: أثر آراء ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيّة عند محمّد أركون: 

للمنهج  وفيًا  ظلّ  كما  العلمي،  بتكوينه  الفرنسيّة  للجامعة  مَدِينًا  أركون  محمّد  بقيٍ 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٣٦. 

]]]- يقول مترجم كتاب بلاشير رضا سعادة: »لم يحدد المؤلف هنا تمامًا هوية الطوائف الشيعية المعارضة، إذ إن كلمة 

شيعة تعني الإمامية، كما يمكن أن تعني طوائف أخرى كالغلاة، القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، هامش 

ص١٠٩. 

]]]- م.ن، ص١٠٩. 

]]]- قوله تعالى: ﴿إنَِّا نحَْنُ نزََّلنَْا الذِّكْرَ وإنَِّا لهَُم لحافظوُن﴾ )الحجر: 9(، مدخل إلى القرآن، م.س، ص230. 

]]]- م.ن، ص٢٣٣.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين210

الاستشراقي الفيلولوجي وأغلب دراساته التي تناولها للنص القرآني طبق عليها هذا 

المنهج]]]، وكان محمّد أركون من أكثر الحداثيين العرب تأثراً بالمستشرق الفرنسي 

ريجيس بلاشير]]].

وفي تعريفه للقرآن الكريم ذهب محمّد أركون لتوضيح معنى »كلمة قرآن« بقوله: 

»أنه مصدر للفعل قرأ، وجذر )قرأ( يدل على معنى )التلاوة(]]]؛ وهذه ملاحظة فارقة 

بالنسبة لأركون في تحديد تباين الاعتبارات بين المقروء والمتلو؛ ويرى: »أن التلفظ 

الأولي من قبل النبي كانت فكرته الأساسية تدور حول التلاوة المطابقة للخطاب 

اللغة من أن كلمة قرآن  يراه المستشرقون وعلماء فقه  المسموع لا المقروء، وأن ما 

ذات أصل سرياني أو عبري لا يغير من المعنى الذي يفرضه السياق القرآني، فالفكرة 

تكمن في التلاوة المطابقة للخطاب المسموع لا المقروء«]]].

إليه  سبقه  قد  كان  ومعناه  القرآن  اسم  بشأن  أركون  طرحه  الذي  الرأي  هذا  نجد 

بلاشير في قوله: »إن السور المنزلة الأولى التي افتتحت دعوة محمّد، تشتمل على 

الأصل اللغوي لاسم »القرآن«، ففي بعض المقاطع القرآنيّة وردت كلمة )قرآن بمعنى: 

التلاوة(، ويمكن أن تكون هذه الكلمة مأخوذة عن اللغة السريانية التي يرد فيها لفظ 

مشابه جدًا لهذا المعنى، فإن كلمة قرآن فضلًًا عن كونها تعبر أساسًا عن فكرة التبليغ 

ابتدأ  بالقول، والتبشير الديني، وفي وقت قريب من نهاية دعوة محمّد فقط، عندما 

العام  المعنى  تأخذ  أن  »قرآن«  لكلمة  أمكن  والتدوين،  بالكتابة  يثبت  المنزل  الكلام 

]]]- خنوس، نور الدين، الخلفية الاستشراقيّة لمنهج النقد التأريخي للنص الديني عند محمّد أركون، ص3-2. 

]]]- إذ يقول: »قلت بالحرف الواحد: لم أتعلم شيئاً من المستعربين، فلم يعلمّني أساتذتي المستعربون كيف أفكر، 

ولم يفتحوا أمامي آفاق المعرفة كما كنت أنتظر، وأستثني من هؤلاء ريجيس بلاشير أنه كان »متخصصًا محترفاً في فقه 

اللغة )علم الفيلولوجيا(، لقد علمّني الدقة والصرامة الفيلولوجية، ولكنه لم يعلمني كيف أخرج من الفيلولوجيا بعد أن 

دخلتها«، انظر: أركون، محمّد، تأريخية الفكر العربي الإسلامي، ص٢٠٤.

]]]- أركون، محمّد، قراءات في القرآن، ص١٢٥.

]]]- أركون، محمّد، تأريخية الفكر العربي الإسلامي، ص204. 



211 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

هذا  قرآن  لكلمة  أعطينا  وقد  نحن،  نعرفه  الذي  المفهوم  بحسب  المقدس  للكتاب 

المعنى، والتي تقابل لفظة » كتاب« في العربيّة]]]]]].

الملحظ الأوّل: قراءات محمّد أركون لبعض السور القرآنيّة وأثر آراء بلاشير فيها

على الرغم من محدودية الجانب التطبيقي عند محمّد أركون، إلّّا أنه قام بدراسة 

جزئية تحليلية لبعض السور القرآنيّة]]]، سيشير البحث على نحو الإيجاز إلى بعض هذه 

القراءات التي قام أركون بتحليلها، مستندًا وفقًا للمنهج الفيلولوجي الاستشراقي]]]، 

الفرنسي  المستشرق  لآراء  الكبير  الحضور  من  القراءات  هذه  في  ما  يخفى  لا  كما 

ريجيس بلاشير، إذ إن من النماذج والأمثلة التي يلحظ فيها البحث وبحسب تتبعه تأثر 

محمّد أركون بالمنهج الفيلولوجي الاستشراقي الذي اتبعه بلاشير في دراساته القرآنيةّ 

أن أكثر  تتبّعنا وجدنا  القرآنيّة، وبحسب  السور  لبعض  قراءته  ما قدمه أركون في  هو 

السور كان فيها لآراء بلاشير حضور واسع في دراسات أركون، وذلك في قراءته التي 

القراءات موضحين  تلك  الكهف«، وسنتتبع  الفاتحة وسورة  قدمها لكل من »سورة 

ملامح ومواضع التأثر لدى محمّد أركون في فِكر بلاشير الاستشراقي وبصورة موجزة. 

أولًًا: سورة الفاتحة: يقول محمّد أركون في مستهلّ قراءته لسورة الفاتحة: »جعل 

سورة الفاتحة في ترتيب »٤٦« وتبعًا لقراءتها في المصحف في أوله خُلِعَ عليه فيما 

بعد اسم الفاتحة، وفق ما تقرره الدراسات الاستشراقيّة المعاصرة«]]]، ثم يضُيف: »أن 

]]]- يضيف محمّد أركون أيضًا عند تعريفه للقرآن الكريم: »لننتقل الآن إلى ما يدعوه الناس عمومًا بالقرآن أن هذه 

السنين، ومن  مئات  منذ  الشعائرية الإسلاميّة  الطقسية  اللاهوتي، والممارسة  بالعمل  الكلمة مشحونة إلى أقصى حد 

أجل الكشف عن مستويات من المعنى والدلالة كانت قد طمست وكتبت ونسيت من قبل التراث التقوي الورع، كما 

من قبل المنهجية الفيولويجية )اللغوية( النهائية، أو المغرقة في التزامها بحرفية النص«. القرآن من التفسير الموروث 

إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص118؛ ونجد هذه العبارة نصًا قد سبقه إليها بلاشير وذلك في قوله: »كما نری 

بأن إعادة جمع النصوص القرآنيّة وفقًا لفترات عريضة يتعدّى متطلبّات فقه اللغة ويؤدي إلى تقويم هذه النصوص في 

ضوء أكثر ظرافة وعذوبة، فما عاد هذا يظهر على شكل تتابع مصطنع وغير منتظم للنصوص، بل على شكل سلسلة من 

الموضوعات عالجها محمّد خلال عشرين عامًا وفقًا لمقتضيات دعوته وبدوافع القرائن، وحينئذ يستعيد الكل وحدته 

النفسية والتأريخية، انظر:القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٢٣.

]]]- القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص١١٩.

]]]- السعدي، أحمد فاضل، القراءة الأركونية للقرآن: دراسة نقدية، ص٢٨.

]]]- كباهم، ذهبية، قراءة النص القرآني في مشروع محمّد أركون النقدي -دراسة تحليلية نقدية-، ص42. 

]]]- انظر: م.ن، ص47. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين212

قيم  والسياقية، وهي  واللغوية  واللاهوتية  الشعائرية  القيم  إلى  يحيل  الفاتحة  مفهوم 

مُدْرَكَة أو مُسْقَطةَ على المنطوقة الثانية عن طريق تراث تفسيري طويل غير منفصل 

للقراءة،  بروتوكولات  ثلاث  تاليًا  فيشير  هنا،  الصلاة  أي  مركزية؛  دينية  ممارسة  عن 

حيث يبدأ من بروتوكول القراءة الطقسية الشعائرية، فيقدم حولها وصفًا أكثر من كونه 

مجرد تعريف محدد، فيرى أنّ المسلم حينما يكرّر الكلمات المقدّسة للفاتحة يعيد 

تحُيّّن لحظة التدشين الأول لتلفظ النبي، فيلتقي بذلك بالحالة العامة للخطاب 

محمّد  طبق  الفاتحة  لسورة  الألسني  التحليل  ففي  الأولى«]]]،  بالمنطوقة  الخاص 

أركون ما سمّّاه بروتوكولًًا ألسنيًا نقدياً]]]، واتَّخذ مسار أركون مراحل ثلاث هي طبيعة 

الشيء المقروء، ومرحلة التطبيق الألسني، رحلة العلاقة النقدية«]]]. 

الفاتحة  تسمية  »أن سبب  النقدي إلى  الألسني  التطبيق  أركون في مرحلة  وأشار 

الـ)٤٦(،  المرتبة  فهي في  ترتيبها  أما  الاسم هو وجودها في رأس المصحف،  بهذا 

واعتبر هذا الترتيب متأخراً، فتعريف )إله( غير متبلور كثيراً في النصوص وظلّ مبهمًًا 

من السورة الأولى وإلى السورة الخامسة والأربعين«]]]، وفي هذه الجزئية يتضح أثر 

اتبّاعه لرأي بلاشير؛ إذ إنه يستعيد المنهج الفيلولوجي، مستندًا إلى الترتيب التأريخي 

اللسِاني الذي قطعه على نفسه  الُمنطلَق  فإنه نقض منهجية  القرآن]]]، وبذلك  لسور 

بتحليل »سورة الفاتحة« ضمن وضعها البنيوي في النّصّ القرآني]]]، فهو يصّر على 

إعادة تشكل المصحف، مشيدًا بمنجزات المستشرق ريجيس بلاشير وما قدّمه من 

يتطوّر، ولذا فهو لم  زال  يكتمل وما  أن هذا المنهج لم  أشار إلى  الألسني  بتطبيق المنهج  أركون  يبدأ  أن  ]]]- وقبل 

يعتمد على مدرسة لسانيّة محدّدة، ثم بين مسألة البنية الأسطورية للقرآن، وقسم سورة الفاتحة إلى ثلاثة بروتوكولات: 

التفسير  من  القرآن  انظر:  النقدي(،  الألسني  وبروتوكول  التفسيرية،  القراءة  وبروتوكول  الطقسيّة،  القراءة  )بروتوكول 

الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص١١٩.

إنموذجًا،  الفاتحة  سورة   - أركون  محمّد  عند  القرآني  الخطاب  تحليل  في  السيميائية  المقاربة  هشام،  مداقين،   -[[[

ص113. 

]]]- القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص۱۲۱.

]]]- م.ن، ص125.

]]]- علي، جعفر حسن، تلقي النص القرآني في دراسات المحدثين - سورة الفاتحة مثالًاً، ص17. 

]]]- المقاربة السيميائية في تحليل الخطاب القرآني عند محمّد أركون - سورة الفاتحة إنموذجًا، م.س، ص118. 



213 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

دراسات في ذلك«]]]، ويقول بلاشير في القراءة التي قدمها في سورة الفاتحة: »وقد 

شذّ عن ذلك، السورة الأولى والفاتحة، والتي تعدّ بضع آيات فقط، وهي مدانة بوضعها 

القرآن  نقرأ  بأننا  القول  فيمكننا  الصلوات،  إقامة  في مستهل المصحف لأهميتها في 

بتاريخ معكوس«]]]، ويضيف أيضًا: »فهل نحكم بأن المهتدين الأوائل قد جهزوا منذ 

ذلك الحين أدعية معينة لتتلى في هجعة اليقظة؟ لقد جوزوا هذا الافتراض؛ ولذلك 

استجابوا لضرورة جمع خمس سور، فتكون إما صلوات وإما ابتهالات، وإن سورة 

الفاتحة التي سُميت هكذا لأنها فاتحة المصحف هي جديرة بالذكر؛ لأنها تتخذ في 

العبادة دورًا مماثلًًا لفاتحة »أبانا الذي في السماوات« في التعبد المسيحي«]]].

وبذلك فإننا نجد الحضور الاستشراقي في فهم أركون السورة الفاتحة -من بحثه 

فعلى  القرآن]]]،  سور  ضمن  الفاتحة  نزول  لترتيب  مناقشته  خلال  من  الفيلولوجي- 

الرغم من وجود اختلاف بين المسلمين في نزولها بمكة أو بالمدينة أو نصفها بمكة 

ونصفها بالمدينة، فإننا نجد أركون لم يبحث في ذلك، بل ذهب بعيدًا وتبنّى الترتيب 

الذي وضعه المستشرق ريجيس بلاشير.

ثانيًا: سورة الكهف: قام أركون بتحليل سورة الكهف وذلك بالاعتماد على المنهج 

الاستشراقي الفيلولوجي، معتمدًا على النتائج التي توصل إليها المستشرق ريجيس 

بلاشير؛ إذ قام أركون بعرض قصة أصحاب الكهف، وحاول أن يتجاوز في تفكيكه 

المنهج الفيلولوجي الذي اعتمده إلى المدخل الأنثروبولوجي التأريخي]]]، إذ قسم 

أركون سورة الكهف إلى وحدات سرديةّ]]]، لا يجمع بينهما موضوع واحد -بحسب 

تعبيره- وبدأ كلامه عن سورة الكهف بالقول: »نحن نعلم أنه نادرًا ما تشكّل السور 

القرآنيّة وحدات نصّيةّ منسجمة«، وإنّّما تتشكّل في الغالب من نوع من التجاور بين 

]]]- القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص135.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص145. 

]]]- م.ن، ص146. 

]]]- رجب، عباس حامد، المقاربة الحداثية الأركونية للوحي فاتحة الكتاب أنموذجًا، ص١٤. 

]]]- الحسن، مصطفى، الدين والنص والحقيقة - دراسة تحليلية في فكر محمّد أركون، ص124. 

]]]- عباقي، الحسن، القرآن الكريم والقراءة الحداثية قراءة تحليلية نقدية لإشكالية النص عند محمّد أركون، ص22. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين214

الخطاب  أو كثيراً في تواريخها، أو من حيث ظروف  قليلًًا  التي قد تختلف  الآيات 

الذي لفُظت فيه لأول مرة، أو من حيث مضامينها، أو صياغاتها التعبيرية، لكن هذا 

ا كسورة  لا ينفي إمكانية العثور على فكرة مركزية حتى في )وحدة نصّيةّ( طويلة جدًّ

البقرة«]]].

وبذلك فإن أركون عندما جاء بـهذا »المثال التطبيقي« لسورة الكهف ليؤكد بعد 

ذلك بأن غالبية السور القرآنيّة بما فيها سورة الكهف، لا تشكّل وحدات نصية منسجمة 

ولا تشتمل على فكرة مركزية، وأنه لا يجمع آياتها سوى نوع من التجاور بين نصوص 

مختلفة زماناً ومضموناً وصياغة تعبيرية]]]. 

التي تتكوّن منها  العناصر  يتيح كشف  ثم يقرّر بأن »أول فحص لسورة الكهف« 

السورة:

أنها وحدة نصية]]] مؤلَّفة من ثماني آيات تستهلّ بها السورة، ولكن لا يمكن اعتبار 

هذه الآيات -بحسب رأيه- »بمثابة مقدمة«]]]، ثم ينتقل إلى الآيات من )9-25( يقول 

النائمين،  للسبعة  الشهيرة  الحكاية  وهي  الأولى:  السردية  الوحدة  »تشكّل  حولها: 

والمدعوة هنا باسم )أهل الكهف(«، والحكاية بحسب قوله مقتبسة أو منحولة، وكل 

ما فعله القرآن أن غيّّر اسمها فأصبحت مدعوة باسم أهل الكهف!!]]].

أم( في   - الانفصال  )أداة  أهمية  ريجيس بلاشير شكّك في  تبعًا لأستاذه  أنه  كما 

قِيمِ كَانُوا مِنْ أياتنِاَ عَجَبًا﴾ )سورة  قوله تعالى: ﴿أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَالرَّ

]]]- أركون، محمّد، الفكر الإسلامي: نقد واجتهاد، ص266. 

]]]- م.ن، ص269.

والإنجيل،  كالتوراة  النصوص  من  بالعديد  بزعمه  يتأثر  قد  مثلًاً،  كالقرآن  نصًا  أن  النصية(:  بـ)التداخلية  يقصد   -[[[

وتتداخل معه حتى تصبح جزءًا لا يتجزأّ منه.، انظر: العبد الله، محمّد محمود، دعوى التداخل النصي في قصص سورة 

الكهف عند أركون، ص41. 

القرآن في مواضع أخرى متعددة،  بواعث مختلفة لطالما تكرّرت في  تتحدث عن  ]]]- وذلك لسببين: الأوّل: لأنها 

والثاني: أن هذه الآيات تنتمي إلى الفترة المدنية في حين أنّ مجمل السورة ملحق بنهاية الفترة المكية، انظر: أمين، 

عبد الله رائد، الاستغراب عند محمّد أركون وموقفه من القرآن الكريم من خلال كتابه: الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، 

ص132. 

]]]- القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب، م.س، ص27.



215 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

الكهف: ٩(، ونقل عن أستاذه بلاشير]]] كذلك قوله: أن هناك »تحويرات« وقعت في 
نص الحكاية القرآنيّة، وعن شذوذ لغوي في كلمة )سِنِيِِن(«]]].

ويضيف: »نلاحظ أن أداة الانفصال: )أم( توحي بوجود علاقة مع الجزء السابق 

من البديل التنأوبي المعدوم في الواقع«]]]، حيث إنه يشكك في أهمية هذه الأداة هنا 

وفي إمكانية وجود دور لها في ربط ما قبلها بما بعدها]]]، كما أن عبارته )توحي( وكأن 

-بحسب  بدليل علمي عملي  يأتي  إنه  ثم  برأيه،  الخادع  الإيحاء  يخالف هذا  الواقع 

تعبيره- وهو أن »مترجمي القرآن إلى اللغات الأجنبية« قد أهملوا عمومًا أداة الانفصال 

هذه ولم يأخذوها بعين الاعتبار«، وبذلك فإنها لا أهمية لها في الآية ومقحمة فيها 

إقحامًا«]]]. 

ورغم أنّ المفسّّرين القدامى والمعاصرين قد أفاضوا في الحديث عن التناسب 

والوحدة الموضوعية في القرآن عمومًا وفي سورة الكهف على وجه الخصوص]]]، 

فإن أركون أنكر وجود التماسك بين أجزاء القرآن الكريم، كما أنهّ اتبّع أستاذه بلاشير 

في القول بأن هناك تنافراً وعدم انسجام وترابط بين الآيات القرآنيّة]]].

الفيلولوجي  المنهج  إلى  الكهف  لسورة  تحليله  في  أركون  استند  فقد  وبذلك 

التأريخي الاستشراقي للسورة؛ ولذلك يتبنّى نفس النتائج التي توصل إليها بلاشير]]].

إذ قام بلاشير بترجمة سورة الكهف؛ »لأنهّا -بحسب تعبيره- نالت أهمية كبيرة 

في الإسلام، فهي تتلى في المساجد يوم الجمعة والتفسير خصصها كسورة مكية 

بين  للربط  والنهاية  البداية  بين  الربط  إيجاد  السهل  من  وليس  مدنية  إضافات  مع 

]]]- الجيلاني، مفتاح، الحداثيون العرب في العقود الثلاثة الاخيرة والقرآن الكريم -دراسة نقدية-، ص120. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص77. 

]]]- القرآن من التفسير الموروث، م.س، ص28. 

]]]- م.ن، ص121. 

]]]- م.ن، ص126. 

]]]- القرآن الكريم والقراءة الحداثية قراءة تحليلية نقدية لإشكالية النص عند محمّد أركون، م.س، ص25.

]]]- أركون، محمّد، الفكر الإسلامي، قراءة علمية، ص٢١٦.

]]]- الحكيم، جواد كاظم، أثر الاستشراق في الفهم الحداثي لمباحث تأريخ القرآن وعلومه عند الحداثيين، ص146. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين216

الكلّّي«]]].  للهيكل  المقومة  السردية  الأجزاء 

 وهذا الرأي وافقه عليه واتبّعه فيه أركون؛ إذ زعم أن »الآيات الثماني الأولى تقوّي 

وحدة النصّ الكلي للقرآن أكثر مما تتمفصل مع النص الجزئي«]]]، ونلحظ التشابه 

بين الرأيين مما لا يحتاج معه إلى وافر الشرح والتوضيح، إذ توصّل أركون من بعد ما 

قدمه من قراءة لسورة الكهف مستندًا إلى أستاذه بلاشير إلى أن وصل أركون إلى نتيجة 

تفيد: بعدم وجود ترابط بين أجزاء السورة]]]. 

الملحظ الثاني: الدراسات القرآنيّة لمحمّد أركون وأثر آراء بلاشير فيها 

أوّلًًا: موقف محمّد أركون من الوحي ومصدرية القرآن الكريم 

خصائص  من  والحضارات:  الأساطير  كأبطال  والأنبياء  وظاهرة  إلهام  الوحي 

أنثروبولوجية،  نظرة  النبي  إلى  ينظر  فهو  معياريته،  نفي  هو  الوحي  إلى  أركون  رؤية 

ويعمل على تحليل شخصيات الأنبياء من خلال استعمال مفاهيم من قبيل الرجال 

العظام في  الوحيد بين الأنبياء وسائر  الفارق  العظام والأبطال الحضاريين، ويكمن 

التي يستخدمونها للوصول إلى  التأريخ -من وجهة نظر أركون- في الوسيلة والأداة 

غاياتهم، »حيث يعمل الأنبياءعلى توظيف ظاهرة معقدة اسمها »الوحي«، ويثيرون 

التأريخ  أبطال  سائر  إلى  قياسًا  النبي  يتمتع  والسعادة كما  النجاة  أمنية  المجتمع  في 

بمكانة معنوية ومعرفية أسمى«]]].

ويعتبر أركون ان الوحي بمثابة الإلهام؛ »لأن النبي يتمتع بشخصية ملهمة وحكيمة، 

وأنه بفضل الإلهام يستطيع حل المجاهيل واجتياز حدود المعرفة، وهذه الخصائص 

هي التي توفرّ له الشعبية والجماهيرية بين سائر أبناء البشر، حيث يتبعونه دون إكراه 

أو إجبار«]]].

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص172. 

]]]- القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص١٤٩..

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص174. 

]]]- أركون، محمّد، من فيصل التفرقة إلى فصل المقال: أين الفكر الإسلامي المعاصر؟، ص92.

]]]- م.ن، ص93.



217 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

يصف  كان  الذي  لبلاشير  القرآن  كتاب  في  نظيره  نجد  أركون  من  الكلام  وهذا 

شأنهم  وأن  تعالى  الله  قبل  من  ملهمون  قادة  أو  سياسيين  زعماء  »بكونهم  الأنبياء 

شأن القادة وأبطال الأساطير، غير أنهم قد كلفوا بمهمة أسمى وهي »الوحي«، وقد 

كان يصف النبي بالزعيم الداهية والزعيم العبقري، وإن عمله في المدينة تحوّل فيها 

إلى زعيم ثيوقراطي وسياسي يستلهب مشاعر الناس ويؤجّجها ويوقظ فيهم الشوق 

ويحذرهم  الفردوس،  ونعيم  الجنة  بوصفه  وذلك  والنجاة،  والراحة  الخلاص  إلى 

من أجل الرجوع إلى الله قبل حدوث الكارثة« ويقصد بالكارثة يوم القيامة والبعث 

والحساب]]].

التأثيرات المسيحية واليهوديةّ في القرآن الكريم: يؤكد أركون على الوجود التوراتي 

ا سوف تشمل ليس  الإنجيلي]]] في القرآن الكريم حيث يقول: »هذه المدة الطويلة جدًّ

فقط التوراة والإنجيل، وهما المجموعتان النصيتان الكبيرتان اللتان تتمتعان بحضور 

الثقافية  الدينية  الجماعية  الذاكرات  أن تشمل كذلك  ينبغي  القرآن، وإنما  كثيف في 

للشرق الأوسط القديم«]]].

ويقول أيضًا: »من الواضح تأريخيًا أن التوراة والأناجيل والقرآن كانت قد رسخت 

تحوّلت  البشري  للوجود  مثالية نموذجية  أهمية  ذات  بأحداث  شهادات حية خاصة 

هذه الأحداث إلى نصوص، وأصبحت هذه النصوص تقرأ فيما بعد«]]].

ويقول بلاشير في هذا الخصوص: »كانوا وقتئذ في الأوساط الكنسية، يتصوّرون 

تلقّى  قد  الواقع  في  كان  بينما  الله،  من  ملهم  بأنه  يدعي  منشقٍّ  عملَ  محمّد  دعوة 

اليهوديةّ  التأثيرات  العقيدة القويمة«]]]، أما بخصوص  تعاليمه من راهب خارج عن 

يقول بلاشير: »إن موقف القرآن من إبراهيم قد آذن بتقارب ممكن بين الإسلام الفتي 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص151.

]]]- انظر: العباقي، الحسن، القرآن الكريم والقراءة الحداثية: دراسة تحليلية نقدية لإشكالية النص عند محمّد أركون، 

ص3. 

]]]- أركون، محمّد، تأريخية الفكر العربي الإسلامي.

]]]- أركون، محمّد، الفكر الأصولي واستحالة التأصيل: نحو تاريخ آخر للفكر الإسلامي، ص132.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص131. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين218

واليهوديةّ، ولم يكن من شأن إقامة النبي في المدينة المنافسة لمكة إلّّا أن تقوّي هذا 

الميل، ولقد تؤكد هذه الجهود نصوص مهمة نزلت في تلك الأونة، فيمكننا إذن أن 

نتكلم على موضوع للتعايش الإسلامي اليهودي«]]].

القرآن الكريم: يعرض أركون مسألة »كيفية  ثانيًا: موقف محمّد أركون من جمع 

جمع النّص القرآني وإعادة قراءته« ويعتبرها النقطة الأساسية التي أثرّت بشكل حاسم 

على مسار الأحداث التي جاءت فيما بعد، »فالكيفية التي جمعت بها السور القرآنيّة، 

والملابسات التأريخية التي حصل فيها ذلك الجمع، والطريقة التي وضعت بها تلك 

السور في مصحف، على نحو لا يطابق ترتيب النزول، تطرح جميعها مشكلة الحاجة 

إلى إعادة المراجعة النقدية لعملية الجمع تلك«]]]. 

إذ ذهب أركون إلى نفس رأي بلاشير الذي ادّعى فيه أن هناك ظروفاً وملابسات قد 

صاحبت عملية »الجمع« تتطلبّ منّا إعادة التفكير والنظر إلى المصحف الحالي؛ إذ 

مما لا يخفى أن ترتيب هذا المصحف كان بخلاف ترتيب النزول]]]، إذ يقول بلاشير 

في هذا الخصوص: »هذا التنظيم في مصحف عثمان، كانت نتيجته أحداث خلل لا 

دواء له في الترتيب التأريخي للنصوص التي نزلت على محمّد«]]].

ويقول أركون عند حديثه عن ظروف جمع القرآن الكريم: »أنه تم جمع القرآن الكريم 

تحت إكراه من السلطة الحاكمة آنذاك]]] وبدافع منها«، وبالتالي: »يصعب تحوّل القرآن 

الذي كان شفوياً طيلة عهد النبي إلى مصحف مكتوب مجموع بين دفتين«، ويضُيف: 

»بأن الانتقال من مرحلة الخطاب الشفهي إلى مرحلة المدوّنة النصية الرسمية المغلقة 

)أي مرحلة المصحف(، لم يتم إلّّا بعد حصول الكثير من عمليات الحذف والانتخاب، 

والتلاعبات اللغوية التي تحصل دائماً في مثل هذه الحالات، هذا بأن ليس كل الخطاب 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص146. 

]]]- أمين، عبد الله رائد، الاستغراب عند محمّد أركون وموقفه من القرآن الكريم من خلال كتابه الفكر الإسلامي نقد 

واجتهاد، ص145. 

]]]- من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص38. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص120. 

]]]- العكيلي، حسن، مقولات الحداثة قراءة في الجذور ومناقشة في النتائج، ص53. 



219 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

الشفهي يدون وإنما هناك أشياء تفقد أثناء الطريق، لأن عملية الجمع تمت في ظروف 

حامية من الصراع السياسي على السلطة والمشروعية«]]].

وهذا الرأي كان قد سبقه إليه بلاشير وذلك بقوله: »ويبدو أن معارضات من هذا 

النوع قد اتخذت مظهراً أشد فاعلية في عهد علي وأوائل الحكم الأموي بسبب الغليان 

الديني في العراق، وقد استغل الشيعة والخوارج هذه المعارضة لغاياتهم الخاصة، 

وأخذت فرضية التحريف والإفساد وحتى الحذف تظهر شيئاً فشيئاً، وتبحث لنفسها 

عن الحجج، ولقد تأتّّى للميول الناتجة عن هذه المعارضات أن تتخذ وجهًا غريباً«]]].

استخدام  له مع ماري جاين ديب]]] حول  لقاء لأركون في عرض مشترك  وفي   

القرآن  جمع  عملية  إلى  أركون  تطرق  الإسلام  في  الدينية  المفاهيم  استخدام  وسوء 

اليوم مع  لدينا  التي  الدينية  التقاليد  فيها مجموعة من  التي تحوّلت  بقوله: »الطريقة 

مرور الوقت، فالشعارات الإلهية كلمة الله قد تم إحالتها إلى النبي محمّد، وجُمعت 

أي  القرآن وفق  تنسيق  يتم  فقط، ولم  وفاته  بعد  »وذلك  »بالقرآن«،  يعرف  في مجلد 

ترتيب زمني، وكان يفتقر إلى أحرف العلة الأساسية وعلامات التشكيل التي أضُيفت 

في وقت لاحق، كما أنّ الأحاديث النبويةّ، أو أقوال النبي قد تمّ جمعها واختيارها بعد 

الذين  بالأشخاص  الإسلام  الأساسية في  النصوص  تأثرّت  لقد  بالتالي،  محمّد  وفاة 

عملوا على جمعها معًا«]]].

 ونلاحظ مدى تطابق الآراء بين بلاشير وأركون حيث كان بلاشير قد سبق تلميذه 

أركون بذلك وذلك بقوله: »ومع ذلك فان مصحف عثمان بقي غير مكتمل في جوانب 

كثيرة منه، فان النمط الخطي الذي استعمله الناسخون لم يزل بدائياً، ثم إن استنساخ 

المصاحف الخمسة الأساسية الموجودة في العواصم الإسلاميّة يثير مسألة خطيرة، 

]]]- تأريخية الفكر العربي الإسلامي، م.س، ص288. 

 .وتوصّل أركون إلى ما توصّل إليه أستاذه بلاشير في القول بعدم جمع القرآن وتدوينه وترتيبه إلّاّ بعد رحيل النبي -[[[

القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص33. 

]]]- برنامج ماري جأين ديب للمناقشة ما الخطأ... ولماذا؟ )What Went Wrong... And Why(، انظر: قانصو، 

وجيه، قراءة النص القرآني في أعمال محمّد أركون، ص83. 

]]]- القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص38.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين220

فالحدث المهم أن التدوين لم يعف من حفظ النص غيبًا، وبذلك ظلتّ الاختلافات 

النطقية والصرفية قائمة تظهر في اللهجات المحلية«]]].

أما فيما يتعلقّ بإحراق عثمان للمصاحف، فذهب أركون بما يصفه بعملية التدمير 

لا  حالة  إلى  أدت  هذه  أن  وكيف  »بالقرآن«،  الخاصة  الثمينة  الوثائق  لكل  المنتظم 

يمكن الرجوع عنها والخسارة التي لا تعوض، إلّّا إذا عثرنا على مخطوطات جديدة 

توضح لنا تأريخ النص وكيفية تشكّله بشكل أفضل«]]]، ونجد نظيًرا لكلام أركون في 

الخليفة إحلاله محل جميع  قول بلاشير: »وتمّ أخيراً إخراج مصحف رسمي قصد 

كاد  بتدبير  ظهرت  ثابت  نص  إحلال  في  الرغبة  هذه  أن  على  الخاصة،  المصاحف 

الأتقياء  عليها  سجّل  التي  المصاحف  جميع  إتلاف  وهو  للقدسيات:  هتكًا  يكون 

الموحيات التي جمعت عن لسان محمّد نفسه وفي حياته«]]].

والملاحظ بحسب الحيثيات التي يقدّمها أركون في جمع القرآن وروايات الجمع 

بأنه اكتفى فيها بالنزر اليسير والانتقائية الواضحة والأحكام المسبقة]]]، وتوصّل إلى 

أن »بعض السور لم تجمع«. 

واللايقينية]]]  الشك  من  فيها  يساوره  الروايات وبما  لتلك  تحليل  من  ذكر  وفيما 

والذي يفترضه المقام البحثي -بحسب تعبيره- وطبيعة المناهج التي اعتمدها بالنسبة 

له كمؤرخ وباحث في الإسلاميات]]]، ومما صرح به حول رواية التراث في العبارة 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص65. 

]]]- القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص39. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص69. 

]]]- غولي، كاظم القرة، آراء محمّد أركون في ميدان النقد والتحليل، ص171. 

]]]- ومن يتتبع صياغة كلامه والروايات التي يستشهد فيها والفرضيات التي قدّمها لإثبات الملابسات والمزاعم التي 

أراد بكل الطرق إثباتها حول جمع القرآن وتدوينه يبدو بعد ذلك واضحًا وجليًا أنه يتعمد إثارة مثل هذا الشك في هذا 

والتي  الكتابي،  إلى  الشفهي  الوحي من  الذي طرأ على خطاب  التحول  أو  الانتقال  إشكالية  بحثاً عن فك  الجانب، 

إجماع  تاريخ  بحسبه  لأنه  التأريخ؛  هذا  أركون  اعتمد  وقد  الفكري،  إنتاجه  مجمل  ضمن  به  يستهان  لا  حيّزا  أخذت 

المسلمين على أن الآيات التي يضمّها المصحف الرسمي الذي جمع زمن الخليفة عثمان تؤلفّ كل التنزيل، حيث 

التي لازمت وواكبت فرض الإرادة  السياسية والاجتماعيّة والثقافية  انزلاق الملابسات  خفّف هذا الإجماع من خطر 

الرسمية الخلافة الأموية ثم العباسية حيال معارضة الدعوة الشيعية الصيغة المعتمدة للوحي، انظر: آراء محمّد أركون 

في ميدان النقد والتحليل، م.ن، ص172. 

]]]- القرآن الكريم والقراءة الحداثية دراسة تحليلية نقدية لإشكالية النص عند محمّد أركون، م.س، ص14.



221 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

التالية: كل كلام الله الموحى به إلى محمّد كان قد نقل ثم حفظ كتابةً في المصحف 

المشكّل زمن عثمان، أي )خمسة وعشرين عامًا بعد وفاة النبي(، وهو في هذا »يتقصّد 

هذا الضرب من الصوغ الذي يضُمر أسئلة تشير إليها كلمات أربع: )كل كلام الله نقل 

في المصحف بعد خمسة وعشرين عامًا(«]]].

الديني  العقل  أنّ  أركون  يرى  القرآني:  القصص  من  أركون  محمّد  موقف  ثالثًا: 

الكائنات  مع  التعاطي  خلال  من  بإمكانها  أن  تتصور  خيالية  عناصر  على  مشتمل 

والقوى الخفية أو القصصية وغير الطبيعية أن تحكم الوجود وأن تجترح المعجزات 

على أساس المنطق الإعجازي والأسطوري]]]، ويذهب إلى اعتبار القرآن]]] -الذي 

هو أهم نتيجة وتجل للعقل الإلهي- خطاباً أسطوريًّا، وأنّ العقل الإسلامي مزيج من 

الخطاب الأسطوري والتأريخي]]].

في المضمون ذاته كان قد سبقه بلاشير إلى القول إن القرآن الكريم لم يحتوِ على 

فيه  ذكرت  قد  وتلميحات  إشارات  هي  وإنما  القرآنيّة،  للقصص  سرده  عند  تفاصيل 

التي ذكرها المفسرون في كتبهم، فبعضها من مخيلّاتهم وبعضها الآخر  والتفاصيل 

من استمدّوها من القصص التوراتية والإنجيلية بعضها الآخر من الأساطير والقصص 

السردية من الثقافات والحضارات للشعوب التي كانت مجاورة للعرب، ومن ذلك 

قوله: »لكن ما أكثر التلويحات التي تكشف عن مواقف قد تعدّلت، إن قصص أنبياء 

العرب أو التوراة تميل أحياناً إلى الإيجاز«]]].

فيها  وردت  التي  والقصص  الكهف  سورة  نزول  سبب  عن  أركون  حديث  وعند 

تزين  التي  التأطيرية  الحكايات  اسم  »هي  قوله:  في  بلاشير  فيه  سبقه  ما  إلى  ذهب 

]]]- قراءات في القرآن، م.س، ص125. 

]]]- آراء محمّد أركون في ميدان النقد والتحليل، م.س، ص190. 

]]]- مهروباشة، عبد الحليم، النثر الاستشراقي في الخطاب الفكري لمحمّد أركون.

]]]- ويضيف: »إنّ الذي يفهمه المؤمنون من كلمة )الأسطوري( مضمون سلبي بمعنى الخرافة والأمور غير العقلانية، 

وبطبيعة الحال فإن المؤمنين لم يخطئوا من هذه الناحية؛ إذ ورد استعمال هذه المفردة في القرآن الكريم بهذا المعنى 

أيضًا، والمراد منها كل خطاب ينتمي إلى عالم الخرافات والأوهام والخيال، وبالتالي فإنه يخلو من الصحة ولا يكون 

قابلًًا للتصديق«، قراءات في القرآن، م.س، ص26. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٦١.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين222

النص القرآني وتشكّل له ما يشبه الإخراج المسرحي«]]]، ويزعم أن الطريقة الإجرائية 

المستخدمة في التفسير الكلاسيكي هي القصة أو الحكاية، والتي كانت تتناسب مع 

الأطر الاجتماعيّة في القرون الهجرية الثلاثة]]].

ويضُيف أركون في هذا الخصوص أيضًا بأن المفسرين هم من قاموا بإضافة بعض 

التفاصيل إلى هذه الحكايات التأطيرية واعتبروها نصًا مقدّسًا، وخدعوا الناس على 

حقيقية  باعتبارها  الأسطورية  للشخصيات  يلجأون  »المفسرون  يقول:  إذ  قرآن،  أنها 

ومن  المفسرين  »بأن  ويدعي  كالملائكة«]]]،  المرئية  غير  الكائنات  على  ويخلعون 

والأخبار حكم  القصص  من  المفسرون  يورده  يجعلون لما  المسلمين  بعدهم سائر 

النص القرآني من حيث إنه وحي وحق«]]]]]].

المقصد الرابع: »أثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيّة 

لدى نصر حامد أبو زيد«

يعُرفّ نصر حامد أبو زيد الوحي القرآني في كتابه مفهوم النص على أنه منتج ثقافي 

خاضع لظروف البيئة التي نزل فيها، مُتأثرٌ بتلك الظروف ومُنسجمًًا معها، إذ يقول أبو 

زيد: »إن النص القرآني في حقيقته وجوهره منتج ثقافي؛ والمقصود بذلك أنه تشكّل 

في الواقع والثقافة خلال فترة تزيد على العشرين عامًا، وإذا كانت هذه الحقيقة تبدو 

بديهية ومتفّقًا عليها، فإنَّ الأيمان بوجود ميتافيزيقي سابق للنص يعود لكي يطمس 

]]]- القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص٢٧-٢٨.

]]]- الفكر الإسلامي قراءة علمية، م.س، ص61.

]]]- م.ن، ص149.

]]]- القرآن من التفسير الموروث، م.س، ص148.

]]]- وكان قد سبقه بلاشير في المضمون نفسه وذلك بقوله: »هؤلاء الُممَثلين لحركة التفسير الذين طمأنونا بجدّيتهم 

تفسير  أدخلوا في  قد  إن هؤلاء  للقصاص،  جدًا  واسعًا  مجالًًا  جانبهم  إلى  نضيف  أن  يصحّ  بوعيهم،  الأرجح  وعلى 

متلعثم كل أشكال الميول الشعبية، وقد تضخّمت على يدهم وتلوّنت وتزوّدت باللواحق؛ جميع القصص التعميرية 

المستخرجة من القرآن وبواسطتهم تنوّعت مجموعة معطيات التفسير، القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، 

ص115.



223 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

هذه الحقيقة البديهية، ويعكر من ثمَُّ إمكانية الفهم العلمي لظاهرة النص«]]]. 

وهذا الرأي والانطباع حول كون القرآن الكريم منتجًا ثقافيًا وبكونه متأثراً بظروف 

ا لغويًّا وأدبيًّا  البيئة التي حوله وبظروف الزمان والمكان، وأنه لا يعدو عن كونه نصًّ

يقول  إذ  فيه بلاشير  قد سبقه  كان  الأخرى،  واللغوية  الأدبية]]]  النصوص  شأنه شأن 

بلاشير في هذا الخصوص: »هكذا غدا نموذج العرب اللغوي بشكل طبيعي موضوعًا 

لزيادة  استخدامها  يجب  التي  بالوسائل  التفكير  ينمو  كان  حين  في  بذاته،  للدراسة 

الدقة دائماً في تعمّقنا وفهمنا لغنى الرسالة الإلهية اللامتناهي«]]]. 

ويضيف بلاشير أيضًا في هذا الخصوص: »إن القرآن والوحي لم يكن إلّّا نتاجًا 

من الظروف والأحداث التي ولدها وأنشأها الواقع، وعلينا في المقدمة أن نكرر القول 

محمّد  رسالة  بمتابعة  مطلقًا  يسمح  لا  الحاضرة  القانونية  حالته  في  المصحف  بأن 

التأريخية، ومجموعة المناسبات  في توسعها، فإنه الجدير إذن أن نعثر على الركيزة 

المسببة وسلسلة وقائع السيرة التي قدمت الإطار لدعوة محمّد«]]].

الملحظ الأوّل: موقف نصر حامد أبو زيد من الوحي ومصدرية القرآن الكريم

أوّلًًا: الوحي تجربة: يذهب نصر حامد أبو زيد إلى »أنّ النبي شعر بخوف في أول 

أنه استشار  اكتنفه شكٍّ في هذا الأمر لدرجة  أنه قد  تجربة خاضها مع الوحي، كما 

زيد-:  أبو  -برأي  له  قالوا  الذين  هم  فالناس  وبالفعل  مساعدتهم؛  وطلب  الآخرين 

)كلّ شيءٍ على ما يرام(، والأنبياء السابقون خاضوا نفس هذه التجربة، لذا لا تجعل 

الإله وحده  ليس  إذًا  الآخرين،  أذى من  وإن واجهت  يستحوذ عليك حتىّ  الخوف 

يتكلم هنا، فرسالة السماء تفتقر إلى تأييد البشر حتىّ في مرحلتها الأولى«]]].

]]]- ومن ثم يصّرح بعبارة أخرى: إن الله سبحانه وتعالى حين أوحى للرسول بالقرآن اختار النظام اللغوي الخاص 

بالمستقبل الأول وليس اختيار اللغة اختيارًا لوعاء فارغ، ذلك أن اللغة أهم أدوات الجماعة في إدراك العالم وتنظيمه، 

مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن، م.س، ص25. 

]]]- م.ن، ص26.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٩٣.

]]]- م.ن، ص98.

]]]- مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن، ص30.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين224

و كان بلاشير قد سبق أبو زيد إلى ذلك وقد سبق وأن بيّّن البحث رأي بلاشير في 

ذلك]]].

التجربة  فإنّ  وبالتالي  روحية،  تجربة  هو  الوحي  أن  زيد  أبو  حامد  نصر  يرى  إذ 

التجربة  أن صاحب  كما  فيها]]]،  متحّدون  فهم  الناس،  بين جميع  مشتركة  الروحية 

يمكن أن يكون مسلمًًا أو بوذياً أو زرادشتيًا«]]]. 

وهذا الرأي الذي صَرح به أبو زيد بخصوص الوحي كان قد سبقه إليه بلاشير، 

إذ إن كلام أبو زيد كان قد توافق وتشابه بنصهِ مع رأي بلاشير، فيشعر القارئ وكأنه 

مُقتبسُ اقتباسًا، إذ يقول بلاشير في هذا الخصوص: »إن الوحي هو تجربة قد يكون 

صاحبها نبينًا أو بوذياً أو زرادشتيًا«]]]، إذ إن أبو زيد لم يضف شيئاً على كلام بلاشير 

وإنما قام بنقله بتمامه.

آراء  التأثر في  أوجه  ومن  والكهانة والشعر:  الوساوس  نوع من  الوحي هو  ثانيًا: 

به  يعتقد  القرآني مما كان  الكريم والوحي  القرآن  اعتبار أن  أبو زيد هو  بلاشير لدى 

الارتباط  أو  الوسواس  من  نوع  وهو  والجن  البشر  بين  الاتصال  إمكانية  من  العربي 

بالجن في  الشعر والكهانة  ارتباط ظاهرتي  »لقد كان  يقول:  بالجن والكهانة، حيث 

العقل العربي وما ارتبط بهما من اعتقاد العربي بإمكانية الاتصال بين البشر والجن هو 

الأساس الثقافي لظاهرة الوحي الديني ذاتها«]]]. 

بذلك  )ويقصد  للتحصين  تستخدم  التي  القرآنيّة  الآيات  بعض  بلاشير  ويضيف 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٦٢.

]]]- ويرى أبو زيد أن بعض هؤلاء الأشخاص )الأنبياء أو من يخوض التجارب الروحية » العرفانيون أو غيرهم«( قد بلغ 

مقامًا وحالةً بحيث وصل إلى عمق عظيم من الروحانية دون أن ينتمي إلى دين بعينه، إن هؤلاء الأشخاص قد اكتسبوا 

لبيان التجربة لغات وطرقاً متنوعة للغاية، وليس هناك من دليل يدفعنا إلى الإصرار على أنّ الذين خاضوا تجارب روحيةً 

كانوا من العاملين بتعاليم دين بعينه أو طريقة بعينها«، انظر: مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن، ص209.

]]]- م.ن، ص31.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٦٢.

]]]- ويقول بلاشير في هذا الخصوص أيضًا: »وإن أحد الموضوعات يعود للظهور وكأنه وسواس وأوهام في منزلات 

هذه الفترة«، انظر: م.ن، ص٦٢.



225 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

المعوذات( بأن فيها نوعًا من القوى السحرية وذلك بقوله: »وفي تحضير الطلاسم 

تهمس أيضًا بعض الكلمات أو العبارات القرآنيّة التي يعتقد أنها تحمل قوة سحرية 

النصوص  بقية  عن  يختلف  »لا  القرآن  أن  زيد]]]  أبو  يرى  كما  خاص«]]]،  نوع  من 

الأدبية، بدليل أن العرب لم يكونوا قادرين على استيعاب المغايرة بين القرآن وغيره، 

وكانوا يريدون جرهّ إلى نصوصهم كالشعر والكهانة والسجع وغير ذلك«]]].

ثالثًا: الوحي إلهام )الوحي النفسي(: عَرَّف أبو زيد القرآن الكريم والوحي الإلهي 

بكونه إلهامًا، وذلك بقوله: أن القرآن فيض من خاطر محمّد أو انطباع لإلهامه، أي 

الوحي  و»أن  الروحية،  وسبحاته  الفكرية  وخواطره  الشخصية  تأمّلاته  عن  ناتج  أنه 

إلهام يفيض من نفس النبي الموحى إليه لا من الخارج، ذلك أن منازع نفسه العالية، 

وسريرته الطاهرة، وقوة إيمانه بالله وبوجوب عبادته، وترك ما سواها من عبادة وثنية 

وتقاليد وراثية يكون لها في جملتها من التأثير ما يتجلّّى في ذهنه، ويحُدث في عقله 

الباطن الرؤى والأحوال الروحية، فيتصوّر ما يعتقد وجوبه إرشادًا إلهياً نازلًًا عليه من 

السماء بدون وساطة]]]. 

ويقول بلاشير في هذا الخصوص: »إن محمّدًا ما يزال تحت وطأة النداء الإلهي، 

للحساب  وتصوره  العالم،  على  ستقضي  التي  الأرضية  للكارثة  تصوره  خياله  يلازم 

الأخير«]]].

وبذلك نرى أن الآراء التي جاء بها أبو زيد فيما يتعلق بالوحي ما هي إلّّا اجترار 

لآراء بلاشير التي سبق وأن ذكرناها. 

]]]- ويقول بلاشير في هذا الخصوص أيضًا: »وإن أحد الموضوعات يعود للظهور وكأنه وسواس وأوهام في منزلات 

هذه الفترة«، انظر: القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص69.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، فلسفة التأويل دراسة في تأويل القرآن عند محي الدين بن عربي، ص205.

]]]- وقد عمد أبو زيد إلى تصنيف النصوص المرتبطة بالسحر والحسد والجن والشياطين الواردة في القرآن الكريم 

ضمن دلالات المستوى الأول واعتبرها من قبيل الشواهد التأريخية؛ لأنه -وبحسب تعبيره- الواقع الثقافي لعصر النص 

التأويل في الفكر العربي المعاصر -نصر حامد أبو زيد أنموذجًا-،  كان يؤمن بالسحر، انظر: علواش، محمّد، قضية 

ص46. 

]]]- فلسفة التأويل دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، م.س، ص49. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص73. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين226

حامد  نصر  تبنّى  القرآن:  جمع  من  زيد  أبو  حامد  نصر  موقف  الثاني:  الملحظ 

يفرقّ بين المنطوق والمدلول لهذا  أنه كان  القرآن منتج ثقافي، مع  أبو زيد فكرة أن 

بالنسبي  مفهومًا  يصبح  لكنه  منطوقه،  ناحية  من  مقدّس  نصّ  والقرآن  المنطوق]]]، 

والمتغير أي من جهة الإنسان، ويتحوّل إلى نص إنساني »يتأنسن«، مؤكّدًا في الوقت 

ذاته أن حالة النص الخام المقدّس حالة ميتافيزيقية لا ندري عنها شيئاً إلّّا ما ذكره 

النص عنها؛ وتفَهُّمِهِ بالضرورة من زاوية الإنسان المتغير والنسبي، أي أن النص منذ 

لحظة نزوله الأولى -أي مع قراءة النبي له لحظة الوحي- تحول«]]].

أن  على  وأكّد  الخطابات،  من  مجموعة  القرآن  أن  زيد  أبو  حامد  نصر  اعتبَََرَ 

التأريخي  التوالي  مسألة  فيه  تراع  لم  مصحف  هيئة  على  جمعوه  حينما  المسلمين 

لصدور خطاباته التي أدرجت ضمن مجاميع عديدة أطلق على كل واحدة منها عنوان 

سورة؛ وهذا يعني أن ترتيب آياته الحالي ليس بحسب زمان نزولها«]]]، وهذا الكلام 

كان قد استفاده أبو زيد من كلام بلاشير وقد أشرنا إلى ذلك مسبقًا]]]، إذ ذهب نصر 

حامد أبو زيد إلى التفريق بين القرآن الكريم بكونه »منطوقاً وبين كونه مجموعة من 

النصوص المنطوقة والمصبوبة في قوالب لفظية والتي تعتبر هي القرآن«]]]. 

ومن جملة ما ذكره في حواره مع أكبر كنجي: »تحدثت عن القرآن في كتابي مفهوم 

النص: دراسة في علوم القرآن بصفته نصًا، إلّّا أنّّي حاليًا أنتقد هذا المفهوم بشدّةٍ، فهو 

ليس نصًا، إنهّ خطاب، والأصح هو أنّ نصَِفه بكونه خطابات؛ وحينما جمع من قبل 

عثمان بن عفان ترسّخت لدى المسلمين فكرة كونه كتاباً، ولو أردتَ أنْ تعرف معانيه 

]]]- وذلك لأنه كان يعتقد أن القرآن نص ديني ثابت من حيث منطوقه، متغير من حيث مدلوله؛ إذ إنه يتعرض له العقل 

أما  المقدس،  المطلق  صفات  من  والثبات  دلالته،  وتتعدّد  يتحركّ  إنه  الثبات،  صفة  ويفقد  مفهومًا  ويصبح  الإنساني 

الإنساني فهو نسبي متغير، مفهوم النص دراسة في علوم القرآن، م.س، ص٢٨٨.

الدقيقة للسياق  ]]]- إذ إن معنى النص في رأي أبو زيد: »ذو طابع تاريخي، فلا يمكن فهمه إلّاّ من خلال المعرفة 

الداخلي اللغوي والخارجي الثقافي الاجتماعي، أما مغزى النص في رأيه فذهب إلى أنه »يلامس المعنى، وهو ذو طابع 

معاصر، وهو محصلة لقراءة عصر غير عصر النص، فالمعنى يتمتع بثبات نسبي، والمغزى ذو طابع متحرك مع تغير 

آفاق القراءة«، انظر: أبو زيد، نصر حامد، النص والسلطة والحقيقة، ص80-69.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، هكذا تكلم ابن عربي، ص221.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص178. 

]]]- مفهوم النص دراسة في علوم القرآن، ص217–244.



227 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

ودلالاته فأنت لست ملزمًا بقراءته من أوله إلى آخره، بل ينبغي لك أن تقرأه بشكلٍ 

معكوس، أي من آخره إلى أوله، لأن مسيرة تحوّله التاريخية تدلّ على تضمّنه بعض 

الأسئلة المطروحة في مواضع خاصة، لكن إجاباتها ذكرت في مواضع أخرى«]]].

هذا العبارة بكون القرآن الكريم قد رتُبّ وفق ترتيب معاكس لنزوله، كان قد سبق 

أبو زيد بلاشير في قوله: »هذا التنظيم في مصحف عثمان، كانت نتيجته إحداث خلل 

لا دواء له في الترتيب التأريخي للنصوص التي نزلت على محمّد، فيمكننا القول بأننا 

نقرأ القرآن بتاريخ معكوس«]]].

الملحظ الثالث: موقف نصر حامد أبو زيد من المكي والمدني: يرى أبو زيد أنَّ 

»التفرقة بين المكي والمدني في النّصّ تفرقة بين مرحلتين هامتين ساهمتا في تشكيل 

النص، سواء على مستوى المضمون أم على مستوى التركيب والبناء، وليس لذلك 

التأريخي وفي إطار معيار  الواقع الحي  النصّ ثمرة للتفاعل مع  من دلالة سوى أن 

المعايير  يسجلها على  بإشكالية  زيد كلامه  أبو  يبدأ  التصنيف بين المكي والمدني، 

التي وضعها العلماء كونها لا تعطي إعتبارًا لأثر ذلك في النص من حيث المضمون 

أو من حيث الشكل«]]]. 

وعند تقسيمه للمكي والمدني يجد البحث أن أبو زيد كان قد تأثر تأثراً كبيراً بآراء 

أبو زيد معيارًا  كلٍّ من نولدكه وبلاشير في تقسيمهما للمكي والمدني، حيث يضع 

مزدوجًا يستند للواقع من جهة، وإلى النص من جهة أخرى«]]]، ويذهب إلى نفس ما 

ذهب إليه بلاشير في تأثير البيئة والظروف والواقع على ملامح السور المدنية والمكية 

وعلى مضامينها، وبحسب كلام أبي زيد »أن الواقع يتدخّل في عملية تشكل النص، 

وعلى هذا الأساس فرق أبو زيد بين ما أسماه نص الإنذار ونص الرسالة، أي: بين ما 

]]]- نصر حامد أبو زيد - دراسة النظريات ونقدها، م.س، ص151، انظر: هكذا تكلم ابن عربي، م.س، ص217. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٣٨. 

]]]- الحسن، مصطفى، النص والتراث قراءة تحليلية في فكر أبي زيد، ص٧٧. 

]]]- إلى الواقع من حيث إن حركة النّصّ ارتبطت بحركته، وإلى النص من حيث مضمونه وبناؤه، م.ن.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين228

هو مكي وما هو مدني بلحاظ الواقع«]]].

الدعوة  تلك  كانت  فلقد  القول؛  »وقصارى  الخصوص:  هذا  في  بلاشير  ويقول 

المصاغة بشكل مواعظ، أشد ملاءمة لجمهور أصبح متنوعًا، فضلًًا عن أناّ نجد في 

فيها  يتخبّط  كان  التي  الظروف  بين  الوثيقة  للعلاقة  أثراً  المستعملة  المفردات  بعض 

محمّد، وبين صيغة الرسالة التي كان يتلقّاها من الله أن القرآن يستعمِل كثيراً في سور 

هذه الفترة الثالثة عبارة »أيها الناس«]]].

النص  بين  المتبادل  والتأثر  التأثير  من  النوع  هذا  أن  زيد  أبو  حامد  نصر  ويرى 

القرآني وبين الواقع مشهود في الآيات المكية والمدنية ويدل على التعاطي المتواصل 

والمستمر بين الوحي والتأريخ]]]. 

يقول نصر حامد أبو زيد: »إن دعوة النبي في مكة نادرًا ما كانت تنتقل من الإنذار 

إلى الرسالة، ولكن دعوته في المدينة تحوّلت إلى الرسالة بشكل كامل«]]].

وهذا النص نجد نظيره في كتاب القرآن لبلاشير عند تقسيمه للمكي والمدني؛ إذ 

يقول بلاشير في هذا الخصوص: »لقد أخذ الوحي يكتسب قيمة إلزامية متزايدة على 

بسبب شخصية  آنذاك، كما  المدينة  يظهر عليه طابع  الذي  الجو  الدوام، وذلك في 

محمّد التي بدأت مذ ذاك تهيمن بنفوذ مزدوج«، تشهد السور على ذلك بكثرة عبارة 

»أطيعوا الله ونبيه«]]]. 

الفواصل  رعاية  مع  آياتها  وقوة  الآيات  قصر  أنّ  لبلاشير]]]  تبعًا  زيد  أبو  ويرى 

]]]- الوائلي، عامر بن زيد، علاقة المفسّّر بالنص قراءة في منطلقات تأويلية نصر حامد أبو زيد، انظر: مفهوم النص، 

م.س، ص٧٨.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٦٠.

]]]- مفهوم النص، م.س، ص79.

]]]- م.ن، ص80. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص١٧٠.

]]]- م.ن، ص172.



229 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

والسور  الآيات  دراسة  زيد في  أبو  يذهب  إذ  المكية،  الآيات  معرفة  معيارًا في  يُُمثل 

وفي تقسيمها إلى »مكية ومدنية« إلى الاعتقاد بأن هذا التقسيم لم يكن مجرد تقسيم 

الدين  تكوّن  في  تاريخيتين  مرحلتين  إلى  ناظر  زماني  تقسيم  هو  وإنما  مكاني]]]، 

الإسلامي والقرآن الكريم. 

الملحظ الرابع: موقف نصر حامد أبي زيد من الناسخ والمنسوخ: يرى نصر حامد 

أبو زيد أنّ الاختلاف حول تحديد الآيات الناسخة والمنسوخة يشكّل دليلًًا آخر على 

آية  آية مكان  إبدال  أن  أبو زيد  بنظر الاعتبار]]]، ويرى  السياق وضرورة أخذه  أهمية 

دليل على  أوضح  النسخ، تمثلّ  ظاهرة  إطار  آخر، في  بحكم  وإبطال حكم  أخرى، 

وجود التعاطي بين النص والواقع]]].

كما ذهب أبو زيد إلى ضرورة الاستناد إلى مقولة الناسخ والمنسوخ عندما يقف 

الفقهاء والمفسرون للقرآن موقف الحيرة أمام حل التناقض الوهمي بين الآيات، وذلك 

بقوله: »إن هؤلاء العلماء والمفسّّرين لم يلتفتوا إلى هذه النقطة البسيطة والواضحة، 

وهي أن الترتيب الراهن لآيات القرآن الكريم إنما هو ترتيب للتلاوة فقط، ولا يبين 

السياق الرئيس للآيات، ومن هنا نشأ وهم التناقض، في حين أن العودة إلى السياق 

التأريخي لأسباب النزول يزيل هذا التناقض الوهمي«]]]. 

ونجد نظير هذا الكلام عند بلاشير عند حديثه عن النسخ حيث يقول: »لا شك 

الوحي  في  الحاصل  التطور  إلى  الاستناد  ضرورة  يتجاهلوا  لم  العلماء  هؤلاء  أن 

نظرية مستوحاة من  العلماء  ادخل هؤلاء  أثناء رسالة محمّد، ففي حالات عديدة 

إذا  بأنه  القائل  المبدأ  من  أدق  بصورة  أو  التأريخية،  الأحداث  تسلسل  لعلم  نقد 

وجد في آيتين تناقض ما، فإن التلميح الثاني ينسخ التلميح الأول إذا كانت الآية 

قد  نتبين،  كما  النصوص  بين  التناقض  هذا  إن  بنزولها.  الأولى  متأخرة عن  الثانية 

]]]- عبد الحسن، هاشم فلاح، التأريخية وآلية فهم النص القرآني )أفكار نصر حامد أبو زيد عرض ونقد ــ(، ص4، 

انظر: مفهوم النص، م.س، ص159.

]]]- م.ن، ص160.

]]]- الواعظي، أحمد، تأريخية القرآن عند نصر حامد أبو زيد: قراءة نقدية فاحصة، مجلة نصوص معاصرة، انظر: أبو 

زيد، نصر حامد، النص السلطة الحقيقة، ص104–105. 

]]]- مفهوم النص، م.س، ص115.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين230

الناسخ والمنسوخ«]]]. بالفقيه إلى إدخال قاعدة  أدت 

المقصد الخامس: »أثر آراء المستشرق ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيّة عند 

هشام جعيط«

الكريم فرقّ هشام جعيط بين الوحي والقرآن، حيث يرى »أن  في تعريفه للقرآن 

من  نسخة  إلّّا  ليس  وهو  بذاته،  الوحي  وليس  للوحي،  ومضمون  نتيجة  هو  القرآن 

الاركتيب]]] الأصلي الإلهي«]]]، كما ذهب جعيط إلى »أن أصل كلمة القرآن ترجع 

»يتُلى«،  شفوي  هو  ما  إلى  يشير  القرآن  »أن  أي  »تلا«،  أصل  من  التلاوة  معنى  إلى 

الوحي  ليس على شكل المكتوب ولا حتى على شكل  كتاب  أيضًا  أنه  بالرغم من 

المكتمل«]]]. 

وهذا الكلام نجد نصه تمامًا في نص بلاشير الذي يقول فيه: »إن السور المنزلة 

الأولى التي افتتحت دعوة محمّد، تشتمل على الأصل اللغوي لاسم »القرآن«، ففي 

هذه  تكون  أن  ويمكن  التلاوة(،  بمعنى  )قرآن،  كلمة  وردت  القرآنيّة  المقاطع  بعض 

أما  لهذا المعنى،  ا  لفظ مشابه جدًّ فيها  يرد  التي  السريانية  اللغة  الكلمة مأخوذة عن 

بالقول، وفي  التبليغ  فكرة  أساسًا عن  تعبر  الكلمة  فإن  وأبناء جيله،  بالنسبة لمحمّد 

وقت قريب عندما ابتدأ الكلام المنزل يثبت بالكتابة والتدوين، أمكن لكلمة »قرآن« 

أن تأخذ المعنى العام للكتاب المقدس«]]].

إن وضوح التشابه بين القولين مما لا يحتاج معه إلى مزيد من التوضيح، إذ إن 

هشام جعيط في كلامه السابق لم يضف أي زيادة على كلام بلاشير الآنف الذِكر. 

يشير  الكريم:  القرآن  الوحي ومصدرية  من  موقف هشام جعيط  الأوّل:  الملحظ 

وتسُتخدم  القرآن،  آيات  من  العديد  في  ذكرت  )الوحي(  كلمة  أن  إلى  جعيط  هشام 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص١٤٨ -١٤٩. 

]]]- الأركتيب: يقصد به اللوح المحفوظ.

]]]- الوحي والقرآن والنبوة، م.س، ص17.

]]]- م.ن، ص١٧.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٢٣.



231 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

لوصف ماهية الخطاب القرآني، ويرى ضرورة تمييز عبارة وحي عن عبارات أخرى 

وردت في القرآن مثل تنزيل ذكر، حكمة، غير أنه ينقد بعض الحوادث المذكورة في 

السيرة النبويةّ والمتعلقة بالوحي مثل: حادثة غار حراء، ويرى بأن الوحي هو: 

يقول جعيط: »أتت فترة في القرن العشرين  1. الوحي »ظاهرة وتجربة روحية«: 

تبلورت فيها العلوم الإنسانية، فاعتبر الوحي التكشف ظاهرة فعلية وتجربة دينية لا 

تلقّوا وحيًا، وهناك كتب موحاة في مكان وبكل شكل  فيها، هناك رجال دين  ريب 

من الأشكال، وليس علينا أن نشكك فيما قالوه، أو أن ندخل في مشاكل ميتافيزيقية 

ولاهوتية، هذا هو الوضع الحالي في التفكير، يبقى أن الوحي ظاهرة دينية فحسب 

معطاة من التأريخ«]]]. 

كما أن جعيط لديه بعض الأقوال يتضح من خلالها بأنه لا يريد أن يسلمّ بمصدرية 

القرآن الإلهية، فهو في حيرة وشك من أمره، لذا نراه يكرر دائماً ثنائية: )سواء كان من 

الله أو من النبي(]]]، وقد كرّر جعيط هذا القول وشكك في مصدرية القرآن والوحي 

بمن  أسوةً   النبي من  وحيًا  أو  الله  من  وحيًا  كان  ما  بين  بالتفريق  وذلك  الإلهي 

وتأثراً  وتشابهًا  تطابقًا  هناك  أن  نجد  إذ  بلاشير؛  وبالأخص  المستشرقين،  من  تبعهم 

كبيراً من قبل هشام جعيط بأقوال وآراء بلاشير، إذ يقول بلاشير في هذا السياق: »كان 

محمّد مضطرباً مترددًا في قواه، قريبًا إلى اليأس أمام ضخامة رسالته، ثم تلى ذلك 

مجموعة أشد إيحاء؛ إذ أنها تعد ثلاثاً وعشرين سورة فتوضح لنا التجربة الأولى للنبي 

الجديد«]]].

2. الوحي هو تصورات وخيال وأوهام: إذ يقول جعيط: »ولعل الرفض القرشي 

هو الذي حدا بالنبي أن يعمق فكره، ويدخل في ذاتهم ليستخرج أقوى صور الخيال 

الديني«]]].

]]]- في السيرة النبويةّ، م.س، ج1، ص106. 

]]]- فنراه يقول: وسواء أكان القرآن من الله أو من لدنه، سواء كان القرآن كلام الله المنزل على محمّد - كما هو المعتقد 

الإسلامي، أو كلام النبي معتقدًا أنه موحى به إليه، انظر: م.ن، ص112. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٦٢.

النداء  وطأة  تحت  يزال  ما  محمّدًا  »إن  الخصوص:  هذا  في  بلاشير  ويقول  ص22،  م.س،  النبويةّ،  السيرة  في   -[[[



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين232

3. احتواء الوحي على تناقضات: يقول جعيط في هذا الخصوص: »إن احتواء 

القرآن على قانون وأخلاق وحتى على تناقضات أكسبه تأثيراً عظيمًًا ومعنى مطلقًا، 

ذلك  إلى  بلاشير  سبقه  قد  وكان  الكبرى«]]]،  الأديان  كل  في  موجودة  فالتناقضات 

بقوله: »حتى ولو بذلنا جهدًا وافراً لبعث الجو الذي نمت فيه دعوة محمّد، نكتشف 

تنافراً، يتعذّر دفعه بين هذا الجو وبين الشكل الذي اتخذه المصحف«]]].

4. تأثرّ الوحي القرآني بالديانتين المسيحية واليهوديّة: وقد أخذ هشام جعيط اليد 

العليا، وجمع بين كل هذه الشبهات أي أنه أقر بتأثير الديانتين »المسيحية واليهوديةّ 

على القرآن الكريم« ليصل إلى نظرة شمولية عامة في التأثير:

التأثير  قوة  يقرّرون  المؤرخين  أهم  »إن  جعيط:  يقول  المسيحية:  التأثيرات  أ. 

إذ  ذلك؛  على  يشهد  حينئذ  التأريخي  والواقع  ذلك،  في  محقّون  وهم  المسيحي، 

القرآن كنص من  الجوانب«، ويضيف: »وأن  كانت المسيحية محيطة بمكة من كل 

القرن السابع الميلادي ووثيقة من هذه الفترة قد أخذ من موروثها ببراعة فائقة، لكن 

التأثيرات المسيحية لا تتوقف هنا، فالإحالات على التراث المسيحي من كل حدب 

وصوب كثيرة جدًا«]]]، كما ان جعيط قد استشهد بأقوال المستشرقين الذين استمد 

منهم هذه الفكرة، إذ يقول: »إن أهم المستشرقين يقررون قوة التأثير المسيحي، وهم 

محقون في ذلك«]]]، ومن بين المستشرقين الذين اعتمد عليهم جعيط كثيًرا في آرائه 

هو ريجيس بلاشير حيث ذكر في مواطن كثيرة جدًا في كتابه عن التأثيرات المسيحية 

واليهوديةّ على القرآن الكريم وتعاليمه«]]].

نزوله،  القرآن:  الأخير«،  للحساب  وتصوره  العالم،  على  ستقضي  التي  الأرضية  للكارثة  تصوره  خياله  يلازم  الإلهي، 

تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص69.

]]]- في السيرة النبويةّ، م.س، ج1، ص10. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٦٢.

]]]- جعيط، هشام، تأريخية الدعوة المحمّدية في مكة، ج2، ص163، 176.

]]]- م.ن، ص263. 

]]]- إذ يقول بلاشير في ذلك: لا شك أن التقاليد اليهوديةّ المسيحية تظهر في القصص القرآنيّة عن موسى وإبراهيم 

وعيسى مصدقة للموضوعات التي كان يعرفها المهتدون الجدد، انظر: القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، 

ص١٣٦.



233 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

التأثيرات  على  التأثيرات  مدار  في  جعيط  يكتفِ  لم  اليهوديةّ:  التأثيرات  ب. 

المسيحية، بل توسّع ليدخل اليهوديةّ أيضًا، وإن كان يرى كما صّرح بلاشير في أنّ 

التأثيرات المسيحية أكثر]]]، أما عن كيفية التلقّي لها فيتبع رؤية بلاشير في ذلك، حيث 

يذهب إلى أن التصور القرآني للجنّة مأخوذ من المسيحية الشعبية المتأثرة بدورها من 

التصوّرات اليهوديةّ لعهد المسيح اليهودي على هذه الأرض]]].

الملحظ الثاني: موقف هشام جعيط من جمع القرآن الكريم: يورد هشام جعيط في 

ثلاثيته في السيرة النبويةّ »شبهاتٍ حول جمع القرآن الكريم« كان قد سبقه إليها عدد 

فارقاً  نجد  لن  أقواله مع كتب المستشرقين وكلامهم  مقارنة  من المستشرقين، وعند 

الشبهات  تلك  قارنا  لو  الخصوص  وبوجه  والتعبير،  الصيغة  في  اختلاف  غير  كبيراً 

التي ذكرها حول -عملية جمع القرآن- بحسب تعبيره والظروف التي صاحبتها نجد 

التطابق والمشابهة الكبيرين حول آراء جعيط وآراء بلاشير في هذا الخصوص. حيث 

ذهب جعيط إلى القول بتعرضّ القرآن الكريم أثناء جمعه للتحريف، وذلك بإضافة أو 

إسقاط بعض الآيات، فلم تدونها اللجنة التي كُلفت من قبل عثمان بجمع المصحف 

أو الزيادة والإقحام لبعض الآيات التي لم يذكرها الرسول على أنها وحي أو انها 

ابتدأ الحديث في بحثه هذا بتساؤل وذلك بقوله: »هل  إذ ان جعيط قد  القرآن،  من 

وقعت زيادات في صلب النص القرآني بإقحام كلمات وعبارات لم يذكرها الرسول، 

قائلًًا:  يجيب  ثم  ومن  تسجّل؟«،  لم  أو  نسُيت،  العبارات  لبعض  إسقاط  حصل  أو 

»رأيي أن هذا محتمل في حالات قليلة مثل عبارة »وأمرهم شورى بينهم«، لا تنسجم 

بعملية شورى،  انتخب  نفسه  أن عثمان  فيها، ومعروف  التي وضعت  الآية  مع نص 

القرآن  آيات قرآنية أعيد ذكر بعضها مرتين، خصوصًا وأن في  ولا نستبعد كذلك أن 

القرآني  النص  يثري  كان  محمّدًا  بأن  والقول  الأولى،  الشفوية  صيغته  بسبب  تكرارًا 

]]]- في السيرة النبويةّ، م.س، ج2، ص١٧٧.

بأن القرآن إذ أخذ من هذا المعين تجاوزها ليأتي بتركيب جاد وجديده، هذا  ]]]- م.ن، ج2، ص169. وقوله: علمًاً 

النص كان قد سبقه إليه أيضًا بلاشير في قوله: »إن القرآن يتدخل في الحياة الفقهية كتدخل التوراة في المجتمع اليهودي، 

بأشكاله المادية«، انظر: القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ١٦٩ص.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين234

بتعميقه له«]]]، ويقول بلاشير في هذا الخصوص: »وهذا النص الشرعي كان عثمانياً 

وكان  مقاومة،  دون  من  نفسه  يفرض  لم  القانوني  النص  هذا  أنّ  غير  وضوح،  بكل 

في  أنفسهم  بذلوا  الذين  الصحابة  فإن  عثمان،  حياة  في  فرديًّا  طابعًا  المقاومة  لهذه 

خدمة محمّد حتى التضحية بحياتهم مثل ابن مسعود، قد شعروا بالجور؛ إذ تبينوا أن 

نصوصهم لم تعتمد أساسًا للمصحف الرسمي«]]].

 وبذلك نلاحظ أن التأثر بأقوال وآراء بلاشير وما توصل إليه أثناء بحثه ودراسته 

لمبحث جمع القرآن الكريم والمصحف العثماني بحسب تعبيره وما آلت إليه عملية 

الجمع آنذاك كل ذلك كان لهُ حضورًا كبيراً في الشبهات التي أثارها جعيط في دراساته 

القرآنيّة، إذ إن آراء بلاشير كانت حاضرة في كتاباتهِ وبقوة. 

تبعًا  هشام جعيط  إن  والمدني:  المكي  من  هشام جعيط  موقف  الرابع:  الملحظ 

لمنهجه التأريخي في دراسة السيرة والاعتماد على القرآن يهتم بمسألة ترتيب النزول، 

على  بالكامل  ويعتمد  ذلك،  في  المسلمين  علماء  جهد  يتغافل  أو  يتناسى  أنه  غير 

أعمال المستشرقين، ولا سيما أعمال نولدكه وبلاشير]]] حيث يقول: »إن أهم شيء 

أتى به العلم الحديث بخصوص القرآن هو تورخَته، وبأيدينا محاولة أساسية في هذا 

الشأن، هي محاولة نولدكه وبلاشير«]]]. 

وعند التمعّن في كلام وآراء المؤرخ التونسي »هشام جعيط« عن المكي والمدني 

في القرآن الكريم نجده يتبنى كل ما صّرح به بلاشير في تقسيمه »للمكي والمدني«]]]، 

فتبنّى رأيه وصّرح بذلك هو أيضًا؛ إذ يرى أنّ القرآن المكي يحوي بالأساس مضمون 

]]]- تأريخية الدعوة المحمّدية في مكة، م.س، ص248-247.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٣٥.

للقرآن تعين كثيًرا على  التورخة  القرآنيّة، يقول: »وإن هذه  إذ بعد أن يذكر جعيط ترتيب نولدکه وبلاشير للسور   -[[[

فهم تطور المعاني التي أتت بها الدعوة، وكذلك على فهم تطوّر فعاليات الدعوة ذاتها في مكة، وكيف حصل تلقّيها 

الجدل، حول الاحتجاج، ومحاولة  الكافرين، حول  النزاع مع  بالأساس حول  الدعوة في مكة متمحورة  إن  وقبولها، 

الإقناع والتخويف«، انظر: في السيرة النبويةّ، م.س، ج2، ص194. 

]]]- إذ كان سبب اهتمامه بترتيب المصحف حسب النزول هو إثبات تأريخية القرآن وتبعيته للظروف الزمكانية، وإفقاده 

البعد المعنوي والغيبي، إذ إن المستشرق يريد ترتيب سور القرآن بحسب فهمه الشخصي للأحداث التأريخية، وبحسب 

منهجه التأريخي المادي الصارم، لا بحسب النزول الحقيقي، وقد رأينا منطق بلاشير آنفًا. م.ن، ج3، ص135. 

]]]- م.ن، ج2، ص185. 



235 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

الدعوة ذاتها، والأفكار التي امتلأت بها في مراحلها المتعدّدة، كما أنه أقل انغماسًا 

من القرآن المدني في الأحداث التأريخية]]].

وبلاشير  نولدكه  تقسيم  على  اعتماده  سبب  عن  حديثه  عند  جعيط  برَّرَ  وقد 

المسلمون  العلماء  به  قام  ما  على  اعتماده  وعدم  والمدني  للمكي  تقسيمهم  في 

قوله:  وبحسب  والمدني  المكي  تفكيك  في  القرآنيّة  الدراسات  في  والمتخصصون 

»كثرة الخلاف الموجود في هذا التراث وتنوّع الآراء وتضاربها؛ مما يصعب الحصول 

على رأي مطمئن«]]]. 

ومن الطريف في الأمر أن جعيط نفسه كان قد اعترض على بلاشير]]] في الرأي 

الذي ذهب إليه في أن: »الفترة القرآنيّة الأولى لا تنطوي على فكرة التوحيد، ولا على 

أي شيء يعبر عن نزاع مع قريش« ويناقش جعيط رأي بلاشير عندها يذكر شواهد من 

سور القرآن المكي للفترة الأولى تدل على التوحيد وعلى نزاع قريش لينتهي إلى القول 

بعدها: »فرأي بلاشير ليس صحيحًا تمامًا«]]].

ويقول كذلك جعيط في هذا الخصوص: »توجد نزعة في الاستشراق عامة ترى أن 

أفكارًا أساسية في القرآن لم تنبلج إلّّا شيئاً فشيئاً، وكأنّ الظروف أملتها، أو أنّ النبي لم 

يتفطن إليها من قبل كالتوحيد مثلًًا، ورأيي أن القرآن لم يكشف إلّّا على مراحل عن 

المحتويات الأساسية للدعوة، فثمة إستراتيجية للكشف عن المعنى كما إستراتيجية 

للتنزيل عابه عليها الكافرون«]]]. 

]]]- شعباني، عمر، الوحي والنبوة في الفكر الحداثي - هشام جعيط أنموذجًا، ص27. 

]]]- ومما يثير الاستغراب أن هذه المشكلة موجودة أيضًا في أعمال المستشرقين أنفسهم، إذ إن نولدكه نفسه بعدما 

هذه  »لكن  يقول:  والنظر،  الحدس  على  تعتمد  طريقة  لنفسه  ويقدّم  والمدني،  المكي  تقسيم  في  الروايات  يستبعد 

وبالتالي لم  يبقى غير مؤكّد تمامًا،  فالبعض  التفكير  مزيد من  تدعو إلى  ثغرات  بالطبع  تتضمن  زالت  ما  المعلومات 

تحصد من هذه المتابعة سوى الشك وعدم الاطمئنان، وقد أشار إلى هذه الفجوة نولدكه نفسه إذ يقول: »إذا ما تأملنا 

المسلمين في الاتكال فقط أو إلى حد بعيد، على ما نقله إلينا المعلمون القدامى، فلن نصل إلّّا نادرًا إلى نتيجة راسخة، 

وسيكون حظنّا بالوصول إلى نتيجة صحيحة أقل من هذا«، انظر: نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص٥٨. 

]]]- العلمانية المفتوحة -قراءة نقدية لمشروع هشام جعيط-، م.س، ص169.

]]]- في السيرة النبويةّ، م.س، ج2، ص195-194. 

]]]- م.ن، ص182. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين236

يلتزم به، ويذهب مذاهب المستشرقين  ورغم قوله هذا، ولكنه ناقض نفسه ولم 

في تقسيمهم المكي والمدني، إذ يقول في موضع آخر من كتابه: »على أنا نجد فيها 

عناصر مكية أو آيات تستبعد أمورًا وقعت من قبل في مكة، كما نجد آيات مدنية في 

صلب السور المكية، وهذا شيء تفطنّ إليه علماء المسلمين القدامى«]]]. 

تقسيم  اتبّع جعيط  القرآن المكي،  بداياتها من خلال  الدعوة في  فهم  أجل  ومن 

-بحسب  المكي  القرآن  من  المكية  الدعوة  مضمون  ليستنبط  المكية  للسور  بلاشير 

تعبيره- إذ يفصل هشام جعيط بين الفترة المكية والفترة المدنية، لتكون الفترة المكية 

خالية من أي نشاط سياسي بخلاف الفترة المدنية. 

لم  المكية  الفترة  بأن  إشكال  لا  »كما  المكية:  بالفترة  يتعلق  فيما  بلاشير  ويقول 

تشهد حراكًا سياسيًا من قبل النبي«]]]، وذهب جعيط إلى: »أن القرآن المكي يحوي 

بالأساس مضمون الدعوة، والأفكار التي امتلأت بها في مراحلها المتعدّدة، والدعوة 

كانت على نحو التدرّج من دعوة حذرة، إلى انتشار هذه الدعوة إلى الإعلان عنها، 

وهذا ما يسميه بإستراتيجية المراحل«]]].

وتأثر جعيط كثيراً بأقوال بلاشير]]] في تقسيمه المدني، ونلاحظ هذا التأثرّ واضحًا 

في  الرسول  وعمل  المدني  للقسم  الموضوعات  ومحاور  مضامين  عن  حديثه  عند 

المدينة وذلك بقوله: »أن رسول الله مارس سلطة سياسية في المدينة المنورة، وكانت 

الأمة،  إنسانية هي  قاعدة  النبي على وجود  اعتمد  وقد  بامتياز«،  الفترة سياسية  هذه 

]]]- في السيرة النبويةّ، م.س، ج2، ص183. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٧١. 

]]]- جعيط، هشام، م.س، ج2، ص216. 

]]]- ويقول بلاشير عند حديثه عن خصائص ومميزات القسم المدني ومعايير السور المدنية أثناء تقسيمه لها، ومن 

ذلك تحدّث عن دور النبي وعمله الذي تحوّل من منذر إلى زعيم ثيوقراطي، لقد أخذ الوحي يكتسب قيمة إلزامية 

متزأيدة على الدوام، وذلك في الجو الذي يظهر عليه طابع المدينة آنذاك، كما بسبب شخصية محمّد التي بدأت مذ 

ذاك تهيمن بنفوذ مزدوج: نفوذ النبي، ونفوذ الزعيم الثيوقراطي، تشهد السور على ذلك بكثرة عبارة »أطيعوا الله ونبيه«، 

القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٧١. 



237 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

عقلاني  سياسي  رجل  إلى  تحوّل  الله  رسول  وأن  والسياسة،  الحرب  وسائل  وعلى 

بشكل خارق«]]].

وفي نهاية بحثه وحديثه عن تقسيم المكي والمدني، وبعد مدحه لأعمال نولدكه 

وبلاشير وما توصّلوا إليه من التورخة للمكي والمدني ينتهي بالقول: »إنّ هذه التورخة 

للقرآن تعين كثيراً على فهم تطور المعاني التي أتت بها الدعوة وكذلك على فهم تطوّر 

فعاليات الدعوة ذاتها في مكة، وكيف حصل تلقّيها وقبولها«]]]. 

الملحظ السادس: موقف هشام جعيط من دعوى تحريف القرآن الكريم: تطرق 

أن  يرى  إنه  حيث  وهامشي،  عرضَي  بشكل  القرآن  تحريف  لمسألة  جعيط  هشام 

بعض التحريف قد وقع في القرآن؛ إذ يقول:«رأيي أن هذا محتمل في حالات قليلة، 

ويستشهد بقوله تعالى: ﴿وَأمَْرهُُمْ شُورى بَيْنَهُمْ﴾ )الشورى: ۳۸(، حيث يرى أن آية 

الآيات  بعض  إعادة  وكذلك  فيها،  التي وضعت  الآية  مع سياق  تنسجم  لا  الشورى 

وحصول تكرار فيها]]].

فينفيه جعيط وينسبه إلى  بدواعٍ سياسية،  القرآن  أمّا بخصوص حذف شيء من   

الشيعة فقط، ويقول: »إننا نستبعد تمامًا أن حذف من النص شيء ما يخص مستقبل 

الأمة لمقاصد سياسية كما ادعاه البعض من الشيعة«]]].

 وهذا الكلام من هشام جعيط لم نلحظ فيه شيئاً من الأمانة العلمية والموضوعية؛ 

إذ إن الأمانة العلمية كانت تقتضي أن يشير جعيط إلى أن طائفة كبيرة من علماء الشيعة 

نفت وبشكل قاطع وقوع التحريف في القرآن الكريم جملة وتفصيلًًا، لا أن ينُسب 

التحريف إلى بعض الشيعة، هكذا ودون أن يعلق بعدها بشيء. 

ولكن هذا هو ديدن من يثير الشبهات والتشكيك، فما قاله جعيط كان ترديدًا لمِا 

]]]- في السيرة النبويةّ، م.س، ج2، ص172. 

]]]- م.ن، ج2، ص194. 

]]]- م.ن، ص222.

]]]- م.ن، ص232. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين238

نطق به المستشرقين من قبله، وأن دعوى وقوع التحريف في القرآن عند الشيعة كان 

قد سبقه إليها بلاشير، وذلك في قوله: »وقد استغلّ الشيعة والخوارج هذه المعارضة 

لغاياتهم الخاصة وأخذت فرضية التحريف والإفساد وحتى الحذف تظهر شيئاً فشيئاً 

وتبحث لنفسها عن الحجج، ولقد تأتّّى للميول الناتجة عن هذه المعارضات أن تتخّذ 

وجهًا غريبًا، وظهر النقد الذي صاغه الشيعة في مقابل مصحف عثمان، وعلى كل 

التطلعّات  وحي  من  لكنها  عقدية  ليست  للمصحف،  الشيعية  الانتقادات  فإن  حال 

السياسية الرامية إلى تقديم العلويين وحقهم الشرعي بالخلافة«]]].

المطلــب الثانــي: نقــد ومناقشــة آراء الحداثيــن العــرب المتأثريــن 

القرآنيّــة دراســاتهم  الفرنــي ريجيــس بلاشــر في  بالمستشــرق 

نقدّم في هذا المطلب دراسة نقدية لتلك المزاعم والشبهات التي أثارها بلاشير 

تلك  أغلب  على  يردّ  أن  البحث  ويحاول  كما  الحداثيين،  من  أثره  على  سار  ومن 

-إن شاء  والردَ«  »النقد  وبذلك سيكون  أثاروها،  التي  والأباطيل والمزاعم  الشبهات 

الله تعالى- في هذا المطلب ردًا ونقدًا مزدوجًا لكل من »بلاشير« وكل من تأثر به ونقل 

عنه من الحداثيين. 

تكمن أهمية البحث في تأريخ القرآن وعلومه - من وجهة نظر الحداثيين في أن 

هذه المباحث بمجموعها تمثلّ »إطارًا من المعطيات والخلفيات التكوينية المتصّلة 

بتشكّل النص القرآني«، ومن هذا المنطلق والأساس والأهمية، ركّز الحداثيون جهدهم 

على هذه المباحث، وركزوا في البحث فيها، ولن يخوض البحث في تفاصيل رؤيتهم 

المبحث،  هذا  من  الأول  المطلب  في  ذلك  ذكر  قد  البحث  لكون  المباحث،  لهذه 

وبذلك سيتناول البحث الآراء التي طرحها الحداثيون حول القرآن الكريم التي لحظ 

فيها أثراً كبيراً للمستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير، فضلًًا عن أننّا سبق أن أشرنا إليها 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٣٦.



239 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

في المطلب الأول من هذا المبحث، إذ سنلحق تلك الدراسة من المطلب السابق 

بعونه  المطلب  هذا  البحث في  مسائل  من  مسألة  لكل  للرد  نقدي  تقويمي  بتعقيب 

تعالى. 

في  الوحي  الأول:  الملحظ  الكريم،  القرآن  ومصدرية  الوحي  الأوّل:  المقصد 

المنظور الإسلامي 

أوّلًًا: الوحي في اللغة والإصطلاح: الوحي لغةً: الوحي لفظ عربي أصيل اختلف 

علماء اللغة العربيّة في بيان أصله، ويمكن القول: إنَّه يتردّد بين معنيين هما: الخفاء 

والسرعة، فقد ورد في لسان العرب: »أصل الوحي في اللغة كلها: إعلامٌ في خفاء«]]]. 

أما الوحي اصطلاحًا:فقد تناول القرآن الكريم مفهوم الوحي بكثرة، وتحدّث عن 

ل في المتلقّين له]]].  طبيعته، وبيّّن أنواعه وأشار لمصدره ثم فصَّ

وعُرفّ الوحي: بأنَّه »فكرة يدُركها الإنسان، مصحوبة بالشعور الواضح، بأنها ملقاة 

التي تمّ فيها  من طرف أعلى منفصل عن الذات الإنسانية، وشعور واضح بالطريقة 

الإلقاء مع وجود عنصر الغيب والخفاء في هذه العملية؛ ولذا تسمى بالوحي«]]]. 

وتميز الوحي المحمّدي بجمعه لكل صور الوحي للأنبياء، واحتلّ الصدارة »كمًًا 

لأي  الكريم  القرآن  ذِكْر  أنَّ  هذا  من  والأكثر  وأشكاله،  بخصائصه  وأفضلية«  ومرتبة 

وحي إلى الأنبياء الآخرين يرد دائماً إما مدخلًًا للوحي المحمّدي أو خاتمة للدلالة 

عليه]]].

الملحظ الثاني: شبهات بلاشير والحداثيين حول الوحي: بعد ظهور الاستشراق 

تفسيرات  وظهرت  الكريم،  القرآن  حول  المستشرقين  بعض  قِبلَ  من  التشكيك  بدأ 

المستشرقون  وذهب  المادي،  الغربي  المفهوم  على  معتمدةِ  القرآني  للوحي  جديدة 

]]]- ابن منظور، جمال الدين محمّد بن مكرم المصري، لسان العرب، ص۳۲۰.

]]]- الأعرجي، ستار، الوحي ودلالاته في القرآن الكريم والفكر الإسلامي، ص۲۱

]]]- الحكيم، محمّد باقر، علوم القرآن، ص١٥١.

]]]- الوحي ودلالته في القرآن الكريم والفكر الإسلامي، م.س، ص۱۲۳.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين240

والنبوة،  القرآني  الوحي  أنكروا  منهم  الغالبية  أن  إلّّا  الوحي  تفسير  مذاهب شتىّ في 

وأثاروا الشبهات حولها، وذكر بلاشير في كتابه القرآن جملة من الشبهات التي تلقّفها 

إلى هذه  نشير  أن  كتبهم. ويمكن  ونقلوها في  وردّدوها  العرب  الحداثيون  بعده  من 

الشبهات على الشكل الآتي: 

أوّلًًا: الوحي تجربة دينية: اعتبر بلاشير أن الوحي تجربة وذلك بقوله: »وفي الآن 

نفسه، تفهم لجاجة العودة إلى أصل موضوعي مستوحى من تجربة نبي المسلمين 

نفسها«]]].

واعتبر الجابري »أن الوحي المنزل على نبينا الأكرم هو بمثابة التجربة الروحية 

التجارب  كل  شأن  شأنها  التجربة  وهذه  الأنبياء،  من  سبقه  من  كل  على  تطرأ  التي 

المادية والبشرية الأخرى، وأن صاحبها مجبور -بحسب تعبيره- أن يبلغها بلسانه إلى 

أركون  محمّد  أما  الروحية«]]]،  التجربة  تلك  تشخيص  إلى  تدعوهم  كرسالة  الناس 

فإنه ذهب إلى نفي معياريةّ الوحي، فهو ينظر إلى النبي نظرة أنثروبولوجية، ويعمل 

على تحليل شخصيات الأنبياء من خلال استعمال مفاهيم من قبيل الرجال العظام 

والأبطال الحضاريين]]]، أمّا نصر حامد أبو زيد، فإنه فرقّ بين الكلام الإلهي والوحي 

الإلهي وذلك بقوله: »إن جميع الأشخاص يتمتعّون بقابلية النبوّة والتعرضّ ليكونوا 

مخاطبين بالكلام الإلهي؛ لأن دائرة الكلام الإلهي أوسع وأعم من الوحي الإلهي]]]، 

الوحي  »فاعتبُر  يقول:  الوحي: »ظاهرة وتجربة روحية«، حيث  ويعتبر هشام جعيط 

التكشف ظاهرة فعلية وتجربة دينية لا ريب فيها، هناك رجال دين تلقوا وحيًا، وهناك 

كتب موحاة في كل مكان وبكل شكل من الأشكال«]]]. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص٦٢. 

]]]- مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص120. 

]]]- من فيصل التفرقة إلى فصل المقال: أين الفكر الإسلامي المعاصر؟، م.س، ص93-92.

]]]- فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، م.س، ص206.

]]]- في السيرة النبويةّ، م.س، ج1، ص106. 



241 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

يرُدّ عليه: 

1. ان اعتبار الوحي تجربة روحية ليست شيئاً بديعًا جاء به بلاشير أو من تبعه من 

الحداثيين، إنما هي شبهة سَبَقَ وأن طرُحت في العصور السابقة مثل هذه الشبهات 

والمزاعم والافتراءات بشكل من الأشكال أيضًا، غاية ما هنالك أنها كانت تطُرح سابقًا 

الكريم  القرآن  من  ما سمعوه  الجاهلية  فقد نسب عرب  إطار علمي في ظاهره،  في 

والقريحة  الشعرية  التجربة  إلى  والبلاغة  الفصاحة  في   الأكرم النبي  لسان  وعلى 

البديعة للنبي وقالوا إنه شاعر، وقد ردّ الله عز وجل عليهم بأن القرآن أسمى وأرفع 

من أن يكون نتِاج قريحة شعريةٍ، أو أن يكون مقام النبي على مستوى مقام الشاعر]]]؛ 

إذ يقول سبحانه وتعالى: ﴿وَمَا هُوَ بقَِوْلِ شَاعِرٍ قَليِلًًا مَا تُؤْمِنُونَ﴾ )الحاقة: 41( وقال 

عْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ إنِْ هُوَ إلّّا ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُبيٌِن﴾ )يس: 69(  مْنَاهُ الشَّ عز من قال: ﴿وَمَا عَلَّ

2. إن القول بالتساوي بين التجربة الوحيانية للأنبياء والتجربة الروحية الإنسانية 

أو التجربة العرفانية ليس أمراً بديعًا قال به الجابري ومحمّد اركون وأبو زيد وهشام 

جعيط وغيرهم من الحداثيين، فهي واحدة من بين النظريات التي تبنّوها واختاروها 

النظرية  هي  الوحي  حول  الدينية  التجربة  نظرية  إن  كما  للوحي،  مقاربة  تقديم  في 

بآراء  وتأثرّهم  الحداثيين  ونتيجة لاتباع هؤلاء  المتكلمّين المسيحيين]]]،  الغالبة بين 

القرآن  على  تطبيقها  محاولين  النظريات  تلك  يردّدون  راحوا  فإنهم  المستشرقين، 

على  الفرضيات  هذه  مثل  إليها  تؤدي  التي  والنتائج  بالعواقب  التفكير  دون  الكريم 

عندما  العارف  الباطني  الرجل  أنّ  هو  والعارف  النبي  بين  فالفرق  الكريم]]]،  القرآن 

يتحّد بالتجربة لا يروم العودة إلى الحياة في هذا العالم، أي إنه لن يكون في عودته 

من تلك التجربة بفائدة أو النفع الكبير لمن حوله ولجميع البشر، في حين أن عودة 

]]]- الكوراني، علي، تدوين القرآن، ص۲۳۸.

]]]- مجموعة باحثين، علوم القرآن في الإبسمتية المعاصرة مقابلة تفكيكية نقدية، ص47. 

]]]- م.ن، ص48. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين242

النبي تحمل معها الكثير من الإبداع والثمر]]].

ومن هنا فعندما يتم النظر إلى الوحي بوصفه تجربة دينية أو تجربة عرفانيّة، فمن 

الواضح أنه لا يمكن نقلها إلى الغير، فالحالات الباطنية أشبه بالحالات العاطفيّة منها 

إلى الحالات الذهنيّة والفكريةّ؛ إذ إن التفسير الذي يقدّمه العارف أو النبي عن محتوى 

وعيه الذاتي الديني قد يمكن بيانه ونقله إلى الآخرين عبر الكلمات والعبارات، إلّّا أن 

نفس المحتوى لا يقبل النقل]]]. 

3. ذهب بلاشير ومن تبعه من الحداثيين وبدلًًا من تصريحهم بعدم إلهية الوحي 

القرآني، ولكنهم سعوا إلى الالتفاف حول ذلك من خلال تحديد مستويات مختلفة 

للوحي وأخذهم البعد المتعالي له بنظر الاعتبار، وفي الوقت نفسه لا يمكن اعتبار 

هذا الالتفاف منهم بمعنى اعتباره إلهية الوحي]]]؛ إذ إن المستوى المتعالي منه -من 

كان  ولو  حتى  أحد  بمتناول  ليس  الحداثيين-  من  رأيهُ  تبَِعَ  ومن  بلاشير  نظر  وجهة 

نبيًا، وبالتالي فإن الذي يقع بمتناول عامة الناس ليس هو البعد الإلهي المتعالي من 

الوحي]]].

القيمة المعرفية والمعيارية  نفي  الحداثيين إلى  تبعه من  4. ذهب بلاشير ومن 

إلى  تفتقر  تأريخية  ظاهرةً  الوحي  عد  الذي  أركون  لتحليل  طبقًا  إذ  للوحي، 

التأريخيين،  الأبطال  مستوى  إلى  النبي  منزلة  بخفض  قام  كما  المعرفية،  القيمة 

قبيل  من  الإنثروبولوجية،  المفاهيم  زاوية  من  »النبي«  شخصية  تحليل  إن  »أي 

الإلهي  النبي  خفض  إلى  يؤدي  أركون-  إليه  ذهب  ما  -بحسب  التأريخي  البطل 

مجرد  أنها  على  وتفهم  الإلهية،  للرسالة  الفاقدة  التأريخية  الشخصية  مستوى  إلى 

ظاهرة مؤثرة على الحياة البشرية، بغض النظر عما إذا كان وراء هذا التأثير حقيقة 

]]]- الميزان في تفسير القرآن، م.س، ص167. 

]]]- الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن منشورات دار الزهراء، ص٢٣٩-٢٥٩.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص165. 

الحداثية،  القراءة  القرآني وإشكالية  الخطاب  قراش، محمّد،  انظر:  أركون،  الرأي ذهب محمّد  هذا  نفس  ]]]- وإلى 

ص329. 



243 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

أم لا: إذ يمكن للأمر الوهمي أن يؤثر في المجتمع أيضًا«]]].

بأن رؤية أركون هذه لا تقتصر على عدم الانسجام  ويضُاف إلى هذا الإشكال، 

مع عقيدة المسلمين فقط، بل لا تنسجم مع عقيدة جميع المؤمنين بالأديان الإلهية 

السابقة الظهور قبل مجيء الدين الإسلامي أيضًا، فإن الأنبياء -من وجهة نظر جميع 

المؤمنين- كانت لهم رسالة إلهية، وإنهم قد بعثوا جميعًا من قبل الله لهداية البشر]]].

القول  إلى  لبلاشير  تبعًا  جعيط  وهشام  زيد  أبو  حامد  ونصر  أركون  ذهب   .5

وجميع  والكونفوشيوسية  البوذية  ويشمل  الإلهية،  بالأديان  يختص  لا  الوحي  بأن 

المصلحين الكبار والمؤثرين في البشرية أيضًا، وعلى هذا الأساس فإنهم من خلال 

والهندوسية  البوذية  قبيل:  البشرية من  الإلهية والأديان  الأديان  السوية إلى  نظريتهم 

حيث عدوا القرآن نظيراً لنصوص مثل النصوص البوذية والهندوسية، في الوقت ذاته 

أننا إذا رجعنا ودرسنا هاتين الديانتين وحقيقة ما فيهما من تعاليم وطقوس )وبغض 

النظر عن صحّتها أو بطلانها(، سنجدهما -على أفضل الأحوال- مدرستين أخلاقيتين، 

أتباعهما  قِبَل  من  إلّّا  القداسة  صفة  يكتسبا  ولم  والنبوة،  الوحي  أصحابهما  يدعِ  لم 

القائمة  الإسلاميةّ  العقيدة  مع  يتناقض  الاعتقاد  هذا  أن  كما  متأخرة]]]،  مرحلة  في 

برأيه  وتأثرّ  تبعه  ومن  بلاشير  ادعاه  بما  جدلًًا  سلمنا  لو  إننا  إذ  النبوّة،  خاتمية  على 

من الحداثيين بكون الوحي القرآني تجربة روحية شأنها شأن التجارب الروحية التي 

نتِاج ومحصلة مثل  فإن  البوذية والكونفوشيوسية،  الوضعية من  الديانات  تطرأ على 

هذا القول هو تسوية الوحي القرآني مع كل التجارب البشرية ونفي مصدرية الوحي 

يتعارض  لا  البشرية  بالتجارب  الوحي  مساواة  في  معتقدهم  فإن  هنا  ومن  الإلهية، 

مع مجرد معتقد إسلامي واحد فقط، بل يعُارض البراهين النظرية والعلمية لمِفهوم 

وضعية،  ديانة  أو  بشرية  تجربة  أي  شأن  شأنها  تكون  حينئذ  إنها  إذ  أيضًا،  الخاتمية 

حينها  النبي  يكون  ولا  أتباعها،  قبل  من  والتبديل  والتحريف  للتغير  عُرضة  وتكون 

]]]- عباس، فضل حسن، نقد مطاعن ورد شبهات، ص43. 

]]]- م.ن، ص48. 

]]]- م.ن، ص49.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين244

مكلفًّا بالتكليف ولا يكون له ذلك المقام ذي التوجيه الإلهي، وهذا كله يتنافى مع 

عالمية وشمولية الإسلام، ويتنافى مع إعجاز القرآن الكريم وتعاليمه المحفوظة من 

كل تحريف أو تغير أو منقصة بالحِفظ الإلهي]]].

6. نحن لا ننكر أن تكون لبعض الأشخاص -من أمثال: العُرفاء والشعراء- تجارب 

باطنية )وبغض النظر عن صحتها أو بطلانها(، ولا ننكر أنهم قد حصلوا على لحظات 

ناشئة من مواجهة الحقيقة )كالمتصوّفة والعُرفاء(، بيد أن الوحي ليس من قبيل هذا 

مبتورة  الشاعر تجربة  أو  العارف  فإن تجربة  الشعرية والصوفية،  التجارب  النوع من 

الشاعر  أن  ذلك  إلى  يضُاف  ودائمة،  متصلة  حالة  يعيش  النبي  أن  حين  في  وعابرة 

والصوفي حين القيام بعمل يحصل على تجربة بشكل عَرضَِِي، أما النّبي فيذهب إلى 

لقاء الله ويحمل منه رسالة ليوصلها إلى الناس وليبينّها إليهم ويهديهم إلى الحقيقة 

من خلالها]]].

إننا حين نعتبر الوحي الإلهي تجربة شأنها شأن التجارب الأخرى، فإن هذا   .7

يمثلّ حكمًًا غير مبّرر؛ لأننا بذلك نعمل على تسرية الحدود والشرائط العلمية الحاكمة 

في مدى موثوقيتنا في حقل العلوم البشرية إلى حقل معرفة الوحي التشريعي للأنبياء 

التي تحدد موثوقيتنا في  العلمية  الشرائط  له ماهية وقدسية تفوق حدود تلك  الذي 

مصداقية نتائج تلك العلوم أو مدى بقائها واستمرارها، فإن للوحي الإلهي الماهية 

والقدسية التي لا يمكن لمحدودية التجارب العلمية الإحاطة بها أبدًا، وبعبارةٍ أخرى: 

تعُبّّر عن هذا المعنى كما أن ظاهرة  آثاره، وهذه الآثار  الوحي من خلال  إننا نعرف 

الوحي لا تدخل في مدار وأفق العلوم العامة للبشر، ولا يقبل قوانينها]]]، إذ إن الوحي 

بحسب المفهوم الذي يصوّره القرآن الكريم بهذه الهيئة )لفظه ومعناه( من الله، ليس 

للنبي إلّّا دور المُتلقي والمرُشد والمُبلغ، ومن هنا لا يمكن للقوى البشرية أن تترك 

تأثيرها على الوحي، وإلا لما وصل خطاب الله الحقيقي إلى الناس، وبالتالي سيكون 

الهدف من الوحي عبثاً ولغوًا]]].

]]]- الشيرازي، ناصر مكارم، تفسير الأمثل، ج1، ص18. 

]]]- م.ن، ج1، ص19. 

]]]- مجموعة باحثين، علوم القرآن في الإبستمية المعاصرة مقاربة تفكيكية نقدية، ج1، ص124. 

]]]- م.ن، ص128. 



245 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

شأن  شأنه  والنبي  العلمية،  التجارب  شأن  شأنه  الوحي  اعتبرنا  لو  أننا  كما   .8

ا؛ إذ لا يمكن للنوابغ أن يخبروا عن المستقبل  العلماء، فإن هذا المدعى ضعيف جدًّ

بضرس قاطع أبدًا، وإن أخبروا عنه فإنهم يقرنون إخبارهم بعبارات من قبيل: ربما أو 

يبدو أو نحتمل وما إلى ذلك من عبارات الشك والتردد. في حين أنّ الأنبياء -عليهم 

السلام- يخُبرون عن مستقبل أمُتهم بشكل قاطع لا يقبل الشك والتردّد كما في قوله 

تعالى حكاية عن نبيه صالح: ﴿تََمتََّعُوا فِِي دَاركُِمْ �ثلَََاثةََ أيامٍ ذَلِكَ وَعْدٌ غَيْْرُ مَكْذُوبٍ﴾ 

)هود: 65(، إذ لا يمكن لأي نابغة أن يخُبر بهذه الصيغة القاطعة عن جماعة وعلى 

إلى  بالنسبة  وكذلك  الدقيقة،  الزمنية  والمدة  الوقت  فيه حتى  يبيّّن  الذي  النحو  هذا 

إخبار النبي الأكرم عن انتصار الروم في فترة قريبة.

لإلقاء  خاص  طريق  الكريم  القرآن  نظر  وجهة  من  الوحي  فإن  حال  كل  وعلى 

الخطاب الإلهي إلى الأنبياء، حيث يكون اللفظ والمعنى كلاهما من قبل الله سبحانه 

وتعالى]]]. 

ذهب كلٌّ من الجابري ونصر حامد أبو زيد وهشام  ثانيًا: شبهة الوحي النفسي: 

جعيط تبعًا لرأي بلاشير إلى القول بالوحي النفسي، وذلك من خلال تعريفهم للوحي، 

حيث أوّلوا الوحي على أنه فيض من خاطر النبي الأكرم، أو هو انطباعٌ لإلهامه، أي 

أنه ناتج عن تأملاته الشخصية وخواطره الفكرية وسبحاته الروحية، إذ أن الوحي إلهام 

يفيض من نفس النبي الموحى إليه لا من الخارج، فيتصوّر ما يعتقد وجوبه إرشادًا 

إلهياً نازلًًا عليه من السماء دون وساطة]]]. 

ويرد عليه: 

إن الإلهام قد يكون حصيلة الإلقاءات والوساوس الشيطانية، أما الوحي الإلهي 

فهو -بالالتفات إلى مبادئه المستدَلَّة- مَصُونٌ من تدخّل الشياطين والظنون والأوهام 

الباطلة، وإنّ الله قد تكفّل بجميع الضمانات اللازمة والضرورية لحفظه، وعليه فإنه 

]]]- الماضي، محمود، الوحي القرآني في المنظور الاستشراقي ونقده، ص167. 

]]]- مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن المركز الثقافي العربي، م.س، ص٢٧.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين246

بالالتفات إلى الاختلافات بين الوحي والإلهام والمكاشفة العرفانية وإلى كون معاني 

أمراً تجريبيًا وبلا  أن يكون  الله سبحانه وتعالى لا يمكن للوحي  القرآن من  وألفاظ 

واسطة ومفتوحًا بابه على الجميع]]].

وبعبارة أخرى: إن من بين خصائص الأنبياء -عليهم السلام- التي تميّزهم من سائر 

المصلحين والمفكّرين والمنظرّين في حقل الاجتماع، أنهم يحصلون على تعاليمهم 

أفكارهم،  وليدة  ليست  أوامرهم  وأن  الطبيعة،  وراء  وما  الغيب  عالم  من  وبرامجهم 

وأذهانهم، بل إن كل ما يقولونه صادر من جهة عُليا، حيث تنزل على قلوبهم]]].

من  غيره  أو  وبلاشير  الحداثيين  هؤلاء  بين  المشترك  الأساس  إن  القول  ويمكن 

التي  المادية  منطلقاتهم  هو  النفسي  بالوحي  القول  إلى  دعاهم  والذي  المستشرقين 

تنكر الحقائق المتعالية وما وراء الطبيعة، وعَّبَّر العلّّامة الطباطبائي لمِِثل ذلك بقوله: 

»وما ذكره هؤلاء هو في الحقيقة تطور جديد فيما كان يذكره آخرون فقد كانوا يفسرون 

جميع الحقائق المأثورة في الدين بالمادة، ففسّّروا البيانات الدينية بما أخرجوها عن 

مقاصدها البينة الواضحة، وطبقوها على حقائق مادية ينالها الحس وتصدقها التجربة 

مع أنها ليست بمقصودة، ولا البيانات اللفظية تنطبق على شيء منها«]]].

كما إن الدلائل التأريخية تناقض نظرية الوحي النفسي، لأسباب عدة، ومن أهم 

هذه الأسباب أن المقدمات التي بنى عليها بلاشير والحداثيون في نظريتهم هذه تستند 

وبعضها  متخيّلة،  آراء  فبعضها  ومُعتبر،  مُعتمد  تأريخي  مصدر  لها  ليس  قضايا  إلى 

دعاوى باطلة، وغير ذلك، وإذا بطلت المقدمات بطلت النتائج لها]]]. 

أمّا من ناحية الجانب العقلي، فإنَّ بلاشير ومن اتبّع آراءه من الحداثيين قدموا لهذه 

الشبهة ما مضمونه أن النبي يمتاز بالذكاء والفطنة وعلى أساس قولهم هذا فلا يمكن 

]]]- انظر: رضا، محمّد رشيد، الوحي المحمّدي، ص۱۱۹.

]]]- انظر: م.ن، ص١٥١.

]]]- محمّد حسين، تفسير الميزان، م.س، ص178. 

]]]- ومن تلك الأمثلة: قصة لقاء الراهب بحيرا مع النبي محمّد، أو أن النبي كان قد سمع من نصارى الشام خبر أن 

الروم سيغلبون الفرس بعد بضع سنين، وهذا مردود بدلائل التأريخ والعقل إذ أخبرنا التأريخ أن دولة الروم كانت مختلةّ، 

ولا أحد كان يتوقعّ أن تعود لها الكرةّ وتنتصر على الفرس، انظر: الصالح، صبحي، مباحث في علوم القرآن، ص٢٩. 



247 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

عقلًًا - إذا كان الوحي من نفسه أن يجزم بأن الغلب سيعود للروم على الفرس في بضع 

الحالة التي كان عليها الروم سنين قليلة. 

مرحلة  بعد  يأتي  والنتيجة  النبوة  إعلان  أن  تفرض  النفسي  الوحي  نظرية  أن  كما 

طويلة من المعاناة والتفكير، وصولًًا لمرحلة تكاملية عقلية ونفسيّة، وهذا يلزم منه أن 

ينطلق النبي منذ اللحظة الأولى لإعلان دعوته إلى طرح مفاهيمه ونظرياته عن جميع 

مفاصل الحياة، في حين أثبتت لنا كُتب التأريخ والسنة النبويةّ أن أسلوب الدعوة بدأ 

بالتخفّي والسرية]]]. 

يقول  والمسيحية(:  )اليهوديةّ  الديانتين  بكتب  القرآني  الوحي  تأثر  دعوى  ثالثًا: 

بلاشير في هذا الخصوص: »كانوا وقتئذ في الأوساط الكنسية، يتصوّرون دعوة محمّد 

عملَ منشقٍّ يدّعي بأنه ملهم من الله، بينما كان في الواقع قد تلقّى تعاليمه من راهب 

يؤكد  أركون، حيث  نفسه ذهب محمّد  الرأي  القويمة«]]]، وإلى  العقيدة  خارج عن 

المدة  يقول: »هذه  الكريم، حيث  القرآن  الإنجيلي في  التوراتي  الوجود  أركون على 

ا سوف تشمل ليس فقط التوراة والإنجيل، وهما المجموعتان النصيتان  الطويلة جدًّ

استخدم  قد  الجابري  القرآن«]]]، ونجد  كثيف في  تتمتعان بحضور  اللتان  الكبيرتان 

نفس المصطلح الذي عبر عنه بلاشير إلى دعوة الرسول الأكرم إلى الإسلام والتوحيد 

التبشيرية« بقوله: »إن المسألة لم تكن مجرد  بـ»التبشير«، »النبي المبشر«، »الدعوة 

تبشير بـ»الأمي« الذي اسمه »أحمد« أو »محمّد«، بل إنّ المسألة كانت تتعلقّ، في 

»إن  الواقع، بوجود تيار ديني توحيدي«]]]، يقول هشام جعيط في هذا الخصوص: 

أهم المؤرخّين يقرّرون قوة التأثير المسيحي، وهم محقّون في ذلك، والواقع التأريخي 

حينئذ يشهد على ذلك؛ إذ كانت المسيحية محيطة بمكة من كل الجوانب«]]].

]]]- مباحث في علوم القرآن، م.س، ص36. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص39. 

]]]- القرآن الكريم والقراءة الحداثية دراسة تحليلية نقدية لإشكالية النص عند محمّد أركون، م.س، ص38. 

]]]- مجموعة مؤلفين، محمّد عابد الجابري دراسة النظريات، ص59. 

]]]- الاستشراق والمستشرقون في فكر هشام جعيط، م.س، ص39. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين248

ويرد عليه 

لقد قام هؤلاء الحداثيون بنقل ما وجدوه من تلك الآراء التي تأثروا بها أيّّما تأثرّ 

في كتاب بلاشير من أن القرآن الكريم كان قد تأثرّ ونقل من كتب الديانات الأخرى، 

ومن ثم قاموا بإسقاطها على القرآن، في حين أن هناك بوناً شاسعًا وكبيراً بين القرآن 

الكريم والكُتب المقدسة للديانات السماوية السابقة للإسلام، وفي ما يلي نشير إلى 

بعض هذه الاختلافات:

الكلام  النبي الأكرم، وهو  الله إلى  الكريم -الذي هو وحي  للقرآن  1. خِلافاً 

الإلهي على ما مر تفصيله فيما سبق- فإنه لا شيء من مختلف أجزاء العهدين يعُد 

كلامًا إلهيًّا]]]، إن الكتاب المقدس يشتمل على العهد القديم والعهد الجديد، ويتألفّ 

العهد القديم من ثلاثة أقسام وهي التوراة )شرح وبيان كيفية الخلق والعالم والإنسان(، 

والنبويم )كتاب الأنبياء(، والكتوبيم الرسائل والكتب]]].

أو مؤلف  زمنيّة واحدة  تعود إلى حقبة  الراهنة لا  التوراة  أن  الدراسات  تثبت   .2

قد  الأم  التوراة  إن  إذ  مختلفة؛  أزمنة  وفي  التأريخ  عبر  كُتبت  قد  أسفاره  وأن  واحد، 

ضاعت في الفتن والحروب الأولى في فلسطين، والأناشيد والترانيم وكتب الأنبياء 

ليست لأولئك الذين ينسبها اليهود إليهم، إذ إن العهدين ليسا كلامًا إلهياً، بل وليسا 

حتى كلامًا نبوياً، بل هما مجرد كتابات التلاميذ أو غيرهم حول سيرة الأنبياء أو حتى 

سيرة بعض المبشرين]]]. 

الفارق؛  مع  قياسًا  العهدين  إلى  القرآن  قياس  اعتبار  إلى  حرب  علي  ذهب   .3

ويذهب إلى الاعتقاد بأن أركون عند مقارنته بين القرآن وسائر الكتب الدينية، يتجاهل 

الناحية  في  يكمن  لا  الاختلاف  هذا  وإنّ  عليها؛  القرآن  بها  يتمتعّ  التي  الامتيازات 

للقرآن  العام  الموقف  إنَّ  أي  والتأويلية،  الدلالية  الغلبة  يكمن في  وإنما  الاعتقادية، 

]]]- غولي، قرة، الشيخ كاظم، آراء محمّد أركون في ميزان النقد والتخطيط، ص١٤٩.

]]]- العكيلي، سعيد، مقولات الحداثة قراءة في الجذور ومناقشة في النتائج، ص49. 

]]]- الماضي، محمود، الوحي القرآني في المنظور الاستشراقي ونقده، ص169. 



249 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

الكريم تجاه الديانتين اليهوديةّ والمسيحية هو موقف المصدّق لهما، فقد صدّق القرآن 

الكريم المصدر الإلهي لهاتين الديانتين، ولكنه في الوقت نفسه جاء حاكمًًا على ما 

 فيهما من ضلالات، وهذه الرقابة كانت شاملة ودقيقة، وفي الحقيقة فالنبي الأكرم

لم يأخذ منهم شيئاً، بل تلقّى كل ذلك عن الوحي الإلهي الذي جاء مصداقاً لما سبقه 

من الوحي ومهيمنًا عليه]]]. 

المقصد الثاني: المكّّي والمدني: تعتبر مسألة المكي والمدني من الموضوعات 

البالغة في الأهمية في تأريخ القرآن الكريم وعلومه، إذ اهتم علماء المسلمين بمبحث 

المكي والمدني اهتمامًا شديدًا لما له من صلة كبيرة بعملية فهم القرآن الكريم وبيان 

دلالاته، وهذه الأهمية لم يغفل عنها المستشرقون والحداثيون في محاولتهم لفهم 

القرآن]]]. 

وقد بذل العلماء جهودًا كبيرة في رصد الآيات المكيّة والمدنية؛ وذلك لأنَّ التمييز 

بين المكي والمدني له أهمية كبيرة في التمييز بين دلالات النص، ولذا لم تكن هذه 

وثيق  ارتباط  لها  بل  النزول،  مواقع  بتتبّع  تتمثل  فقط  بظاهرة خارجية  متعلقّة  التفرقة 

بدلالات النّصّ، بخاصة المعايير التي وضعوها للتفريق والمستمدّة من داخل النص 

كقصِر السورة ولغتها]]].

إنَّ لتحديد مكان نزول  الملحظ الأوّل: المكي والمدني من المنظور الإسلامي: 

السورة وزمانها أثراً كبيراً في عملية فهم النص القرآني، وعدم التمييز بينهما قد يؤدّي 

لعدم فهم دلالة بعض النصوص القرآنيّة، وخاصة الآيات المتعلقة بالتشريع والفقه، 

ومن هنا تتضح الغاية التفسيرية من دراسة مباحث المكي والمدني]]]، إذ تقُسم سور 

القرآن في عُرف علماء التفسير إلى سور مكية ومدنية على النحو الآتي: 

واعتبار  للآيات  الزماني  الترتيب  أساس  تفسيره على  السائد وهو  الاتجاه  الأوّل: 

]]]- حرب، علي، نقد النص، المركز الثقافي العربي، ص75. 

]]]- الصغير، محمّد حسين، تأريخ القرآن، ص51.

]]]- م.ن، ص52.

]]]- انظر: السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ج1، ص9.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين250

وكل  مكية  تعُدّ  الهجرة  قبل  نزلت  آية  فكل  مرحلتين،  بين  فاصلًًا  زمنيًا  ا  حدًّ الهجرة 

التي  كالآيات  مكة  في  نزولها  مكان  كان  وإن  مدنية،  فهي  الهجرة  بعد  نزلت  آية 

الزمانية  الناحية  هو  فالمقياس  الفتح،  وقت  مكة  كان في  النبي حين  نزلت على 

العلّامّة  اختاره  وقد  التفسير،  علماء  بين  المشهور  هو  الاتجاه  وهذا  المكانية]]]،  لا 

الحروب  في  النازلة  الآيات  جميع  أن  يرون  الاتجاه  هذا  وأصحاب  الطباطبائي، 

والأسفار للرسول، بما أنها نزلت بعد الهجرة فكلها مدنيات]]]. 

آية  فكل  بين المكي والمدني  للتميز  مقياسًا  المكانية  بالناحية  الأخذ  الثاني: هو 

يلاحظ مكان نزولها، فإن كان النبي صلى الله عليه وآله حين نزولها في مكة سميت 

مكّية، وإن كان حينذاك في المدينة سميت مدنية]]]. 

الثالث: والاتجاه الثالث يقوم على أساس مراعاة أشخاص المخاطبين، فهو يعتبر 

أن المكي ما وقع خطاباً لأهل مكة والمدني ما وقع خطاباً لأهل المدينة. 

على  والمدني  المكي  بشمول  الأخيرين  الاتجاهين  عن  الأول  الاتجاه  ويمتاز 

أساس الاتجاه الأول لجميع آيات القرآن؛ لأننا إذا أخذنا بالناحية الزمنية كانت كل 

آية في القرآن إما مكية وإما مدنية؛ لأنها إذا كانت نازلة قبل هجرة النبي إلى المدينة 

ودخوله إليها فهي مكية، وإن نزلت على النبي في طريقه من مكة إلى المدينة وإذا 

كانت نازلة بعد دخول النبي مهاجراً إلى المدينة، فهي مدنية مهما كان مكان نزولها، 

آية ليست مكية ولا  وأما على الاتجاهين الأخيرين في تفسير المصطلح، فقد نجد 

مدنية كما إذا كان موضع نزولها مكاناً ثالثاً لا مكة ولا المدينة ولم يكن خطابها لأهل 

مكة أو أهل المدينة نظير الآيات التي نزلت على النبي في معراجه أو إسرائه]]]. 

الترجيح بين الاتجاهات الثلاثة: وإذا أردنا أن نقارن بين هذه الاتجاهات الثلاثة 

]]]- الإتقان في علوم القرآن، م.س، ص11. 

]]]- القرآن في الإسلام، م.س، ص219.

]]]- فرد، الشيخ عارف هنديجاني، علوم القرآن عند العلامة آية الله السّيّد محمّد حسين الطبّاطبائّي )قده(، ص211-

.222

]]]- الإتقان في علوم القرآن، م.س، ص16. 



251 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

لنختار واحدًا منها، فيجب أن نطرح منذ البدء الاتجاه الثالث؛ لأنه يقوم على أساس 

خاطئ]]]، وهو الاعتقاد بأن من الآيات ما يكون خطاباً لأهل مكة خاصة، ومنها ما 

يكون خطاباً لأهل المدينة، وليس هذا بصحيح، فإن الخطابات القرآنيّة عامة وانطباقها 

حين نزولها على أهل مكة أو على أهل المدينة لا يعني كونها خطاباً لهم خاصة أو 

اختصاص ما تشتمل عليه]]].

المكي  لمعرفة  الطباطبائي]]]  العلامة  ذكرها  قد  عامة  خصائص  هناك  أن  كما 

إلى  يهتدي  أن  للباحث  يمكن  الآيات  وسياق  مضمون  استلهام  مع  فهو  والمدني، 

التمييز بين المكي والمدني]]]. 

كما ذهب الشيخ هادي معرفة إلى أن »لمعرفة المكي والمدني طريقان: سماعي 

وقياسي، السماعي ما وصل إلينا نزوله، والقياسي بحسب السور: يا أيها الناس، أو: 

يا أيها الذين آمنوا، إلى غير ذلك، وهذا يدل على مدى الاضطراب، ما يؤكد صحة 

القرآن  الطريق المتعين لمعرفة ذلك هو  أن  الطباطبائي]]] في  العلامة  إليه  يذهب  ما 

والتدبر فيه«]]].

اعتقاد  يقوم على  بشدة، لأنه  الطباطبائي  العلامة  يرفضه  المخاطبين«  إلى  الناظر  الثالث  »الاتجاه  الاتجاه  ]]]- وهذا 

خاطئ بأن الآيات ما يكون منها خطاب لأهل مكة، فهو لأهل مكة، وما كان خطاباً لأهل المدينة، فهو لأهل المدينة، 

فذهب السيد الطباطبائي إلى أن تقسيم المكي والمدني على أساس المخاطبين ليس بصحيح، باعتبار أن الخطابات 

القرآنيّة عامة، وانطباقها على أهل مكة أو على أهل المدينة لا يعني كونها خطاباً خاصًا، وإنما هي بما تشتمل عليه من 

توجيه، أو نصح، أو حكم شرعي، ذات دلالة عامة ما دام اللفظ فيها عامًا من توجيه أو نصح أو حكم شرعي بهم، بل 

هي عامة ما دام اللفظ فيها عامًا، انظر: الطباطبائي، محمّد حسين، القرآن في الإسلام، ص121-120.

]]]- الحكيم، السيد محمّد باقر، علوم القرآن، ص77.

]]]- القرآن في الإسلام، م.س، ص121-120.

]]]- يرى الطباطبائي أن هناك خصائص عامة في السور والآيات المكية، فمن خصائص المكية:

)قصر الآيات والسور وإيجازها وتجانسها الصوتي، الدعوة إلى أصول الإيمان بالله واليوم الآخر، الدعوة إلى الأخلاق 

السور  يغلب وجودها في  وهذه خصائص  الناس(  أيها  يا  لخطاب:  السور  استعمال  مجادلة المشركين،  والاستقامة، 

المكية ويمكن أن تجد لذلك استثناءات، كما في سورة الحج، فهي مدنية وتستعمل خطاب: يا أيها الناس، أما خصائص 

السور المدنية، فهي تتميز )طول السورة والآية والتفصيل فيها، تفصيل البراهين والأدلة، مجادلة أهل الكتاب، التحدث 

عن المنافقين، التفصيل لأحكام الحدود والفرائض والحقوق والقوانين السياسية والاجتماعيّة والدولية كسورة النساء 

مثلًًا(، تفسير الميزان، م.س، ج1، ص67-65. 

]]]- القرآن في الإسلام، م.س، ص124.

]]]- تلخيص التمهيد، م.س، ص93. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين252

كان  لقد  والحداثيين:  بلاشير  نظر  وجهة  من  والمدني  المكي  الثاني:  الملحظ 

موضوع المكّّي والمدنّي من جملة الموضوعات القرآنيّة التي أثيرت حولها الشبهة 

بين  التي تلاحظ  والميزات  الفروق  أنّ  هو  أساس  من  هنا  الشبهة  وتنطلق  والجدل، 

القسم المكّّي من القرآن الكريم والقسم المدنّي منه تدعو في نظر بعض المستشرقين 

إلى الاعتقاد بأنّ القرآن قد خضع لظروف بشريةّ مختلفة اجتماعية وشخصيّة تركت 

آثارها على أسلوب القرآن وطريقة عرضه وعلى مادته والموضوعات التي عني بها، 

وقد اختلف المستشرقون في الأساس الذي جرى على أساسه تقسيم القرآن الكريم 

إلى مكي ومدني، وأهم محاولة في ذلك كانت وبترتيب سور القرآن بحسب نزولها 

قسم  إلى  القرآن  بتقسيم سور  يقم  فهو لم  بلاشير،  ريجيس  المستشرق  محاولة  هي 

مكي وقسم مدني فحسب، بل قام بابتكار تقسيم جديد للقرآن الكريم؛ وذلك بتقسيم 

هذا  داخل  مجموعات  إلى  وقسّمها  ومدنية،  مكيّة  إلى  للمكان  نسبة  القرآنيةّ  السور 

التقسيم، فجعل المكي ينقسم على ثلاثة أقسام، ولكل قسم منها مميّزاته وأما العهد 

المدني فهو قسم واحد قائم بذاته]]]، وتفصيل هذه المراحل كالآتي]]]: 

البعثة، وتميّز هذا  الخامسة من  السنة  القرآن وحتى  بنزول  تبدأ  الأولى:  المرحلة 

الأسلوب بطابع الحماسة وغموض المعنى، وقصر الآيات، مع تنويع شعري.

المرحلة الثانية: تبدأ في السنتين الخامسة والسادسة من البعثة، وامتازت هذه المرحلة 

بالهدوء الكبير، ويعللّ نولدكه ذلك بأنَّ الرسول أراد إبعاد أكذوبة أنه شاعر أو ساحر.

أن هذه  نولدكه  يرى  النبي،  السابعة وحتى هجرة  السنة  تبدأ من  الثالثة:  المرحلة 

وطول  القصص  وقلة  الاطناب  ككثرة  السابقتين  المرحلتين  عن  اختلفت  المرحلة 

الآيات مقارنة بالسابق]]].

]]]- النصراوي، عادل عباس، إشكالية فهم النص القرآني عند المستشرقين، ص١٥٧.

]]]- واعتمد بلاشير على تقسيم نولدكه المكي والمدني والذي بدوره اعتمد في تقسيمه على عاملين خارجي وداخلي، 

القرآني،  الأسلوب  في  النظر  فهو  الداخلي  وأما  النزول،  أسباب  وكتب  التأريخية  الروايات  يعتمد  فهو  الخارجي  أما 

والألفاظ الواردة في القرآن الكريم، انظر: بلاشير، القرآن، ص74-69. 

]]]- الهاشمي، علي حسن مطر، قراءة نقدية في تأريخ القرآن للمستشرق تيودور نولدکه، ص۳۱۱.



253 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

المرحلة الرابعة: تشمل كل السور المدنيّة بيّّن بلاشير في هذه المرحلة أن الطابع 

العام للسور المدنية كان طول السور وكثرة التشريعات وتطوّر في اللغة مع قوة في 

المفردات]]]. 

بأقوال  والمدني  المكي  الترتيب  في  تأثروا  الذين  العرب  الحداثيين  فإن  كذلك 

بإضافة شي جديد في  يقوموا  فلم  الجاهلي  الشعر  بلاشير مثل طه حسين في كتابه 

أبو حامد على  اعترض نصر  نولدكه وبلاشير، كذلك  قاله  ما  ترديد  ترتيبه ذلك غير 

وجود تمايز مطلق بين المرحلة المكيّة والمرحلة المدنية]]]، حيث ذهب إلى ما ذهب 

إليه بلاشير كما أسلفنا مسبقًا]]]، أما هشام جعيط فإنه تبعًا لمنهجه التأريخي اعتمد 

العلم  به  أتى  أهم شيء  »إن  بقوله:  وذلك  وبلاشير  نولدكه  أعمال  كبير على  بشكل 

الحديث بخصوص القرآن هو تورخته، وبأيدينا محاولة أساسية في هذا الشأن، هي 

محاولة نولدكه وبلاشير«]]]]]].

ويُرد عليه: 

القرآن عن المكي والمدني  الحديث في كتب علوم  تطرقّ علماءنا الأجلاء إلى 

فما  ساطعة،  أمامهم  والبراهين  فالأدلة  به،  يتصل  ما  وكل  وخصائصه  وضوابطه 

كلام طه حسين وأبو زيد وجعيط هذا إلّّا نقلًًا عن أساتذتهم من المستشرقين، فإن 

عبارة: »أسلوب القرآن المكي والمدني فيه التعارض والتناقض واضحًا« مأخوذة من 

بلاشير نصًا. ومبدئياً لا بدّ لنا أن نفرقّ منذ البدء بين فكرة تأثرّ القرآن الكريم وانفعاله 

بالظروف الموضوعية من البيئة وغيرها، بمعنى انطباعه بها، وبين فكرة مراعاة القرآن 

تعني  الفكرة الأولى  فإنّ  الدعوة؛  فيها وتطويرها لصالح  تأثيره  بقصد  الظروف  لهذه 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص١٧٠، انظر: نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص١٥٤.

]]]- مفهوم النص، م.س، ص79. 

]]]- بالقرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص58. 

]]]- الاستشراق والمستشرقون في فكر هشام جعيط، م.س، ص29.

]]]- كما يقول جعيط: »وإن هذه التورخة للقرآن تعين كثيًرا على فهم تطور المعاني التي أتت بها الدعوة، وكذلك على 

فهم تطوّر فعاليات الدعوة ذاتها في مكة، وكيف حصل تلقيها وقبولها، الدعوة في مكة متمحورة بالأساس حول النزاع 

مع الكافرين، حول الجدل، حول الاحتجاج، ومحاولة الإقناع والتخويف، م.ن، ص34. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين254

في الحقيقة بشريةّ القرآن، حيث يفرض القرآن في مستوى الواقع المعاش وجزء من 

شيئاً  تعني  فإنهّا لا  الثانية  الفكرة  بخلاف  فيها،  يؤثرّ  بها كما  يتأثرّ  الاجتماعيّة  البيئة 

الأهداف  وطبيعة  التغيير  يستهدف  الذي  القرآني  الموقف  طبيعة  لأن  ذلك]]]؛  من 

والغايات التي يرمي القرآن إلى تحقيقها قد تفرض هذه المراعاة، حيث‏ تحدّد الغاية 

والهدف طبيعة الأسلوب الذي يجب سلوكه للوصول إليها، فهناك فرق بين أن تفرض 

الظروف نفسها على الرسالة، وبين أن تفرض الأهداف والغايات -التي ترمي الرسالة 

إلى تحقيقها من خلال الواقع- أسلوباً ومنهجًا للرسالة؛ لأنّ الهدف والغاية ليس شيئاً 

منفصلًًا عن الرسالة ليكون تأثيرهما عليها تأثيراً مفروضًا من الخارج]]].

ويمكن ملاحظة أنّ للشبهات التي أثُيرت حول المكّّي والمدنّي من قبل بلاشير 

ومن تبعه من الحداثيين جانبين: جانب يرتبط بالأسلوب القرآنّي فيها، وجانب آخر 

القرآن لها في هذين القسمين، ويمكن أن  التي عرض  يرتبط بالمادة والموضوعات 

نوجز ما أثاروه من شبهات حول المكي والمدني بالآتي: 

والسباب‏: ذهب بلاشير  والعنف  بالشدّة  المكّّيّ يمتاز  الأسلوب  الأولى:  الشبهة 

ونصر  الجاهلي]]]،  الشعر  في  كتابه  في  حسين  طه  )مثل  الحداثيين  من  تبعه  ومن 

حامد أبو زيد وهشام جعيط( إلى تمايز أسلوب القرآن الكريم في الفترة المكية عن 

الفترة المدنية؛ حيث ذهبوا إلى أن للقرآن المكي خصائصه التي تتصف بكل مميزات 

الأوساط البدائية المنحطةّ؛ وذلك نظراً لإقامة الرسول بين قوم أميين لا يعرفون القراءة 

لاختلاط  نتيجة  والاستنارة  الثقافة  بمميزات  المدني  القرآن  يمتاز  كما  الكتابة،  ولا 

التعلم منهم والأخذ  باليهود، وهم أهل كتاب وثقافة؛ مما أدى إلى  الكريم  الرسول 

والغضب  والحدة  والقسوة  والشدة  بالعنف  يتفردّ  المكي  فالقسم  هذا  وعلى  عنهم، 

والسباب والوعيد والتهديد، مثلًًا سورة )العصر إن الإنسان لفي خسر وسورة ألهَْاكُمُ 

]]]- قراش، محمّد، الخطاب القرآني وإشكالية القراءة الحداثية، ص330. 

]]]- فنحن في الوقت الذي نرفض فيه الفكرة الأولى بالنسبة إلى القرآن نجد أنفسنا لا تأبى التمسّك بالفكرة الثانية في 

انظر:  فيه،  أو الموضوع والمادة المعروضة  القرآني  بالأسلوب  منها  يرتبط  ما  القرآنيّة المختلفة، سواء  الظواهر  تفسير 

سلامة، محمّد علي، منهج الفرقان في علوم القرآن، ص90. 

]]]- أعلام وأقزام في ميزان الإسلام، م.س، ص235.



255 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

أسلوب  أن  أي  والمودة]]]،  والرحمة  اللين  بصفات  يتسم  المدني  والقسم  التكاثر(، 

القرآن يمتاز عن القسم المدنّي بطابع الشدّة والعنف بل السباب  القسم المكّّي من 

أيضًا، وهذا يدلّ على تأثرّ النبي بالبيئة التي كان يعيش فيها؛ لأنهّا مطبوعة بالغلظة 

النبي إلى مجتمع  ينتقل  ما  عند  الكريم  القرآن  الطابع عن  هذا  يزول  ولذا  والجهل؛ 

المدينة الذي تأثرّ فيه -بشكل أو بآخر- بحضارة أهل الكتاب وأساليبهم، وتستشهد 

الوعيد  بطابع  المطبوعة  المكّية  والآيات  بالسور  الملاحظة  لهذه  ذلك  بعد  الشبهة 

وسورة  »التكاثر«  وسورة  »العصر«  وسورة  »المسد«  سورة  أمثال  والتعنيف  والتهديد 

»الفجر« وغير ذلك. 

ويرُد عليه:

أوّلًًا: عدم اختصاص القسم المكّّي من القرآن الكريم بطابع الوعيد والإنذار دون 

القسم المدنّي لا يختص  أنّ  القسم المدنّي بل يشترك المكّّي والمدنّي بذلك، كما 

أيضًا -كما قد يفُهم من الشبهة- بالأسلوب الليّّن الهادئ الذي يفيض سماحة وعفوًا، 

القسم  فمن  كثيرة،  ذلك  على  القرآنيّة  والشواهد  أيضًا،  المكّّي]]]  في  ذلك  نجد  بل 

المدنّي الذي اتسّم بالشدّة والعنف قوله تعالى‏: ﴿فَإِنْ لَمْ تفَْعَلوُا وَلَنْ تفَْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ 

القسم  )البقرة: 24( كما نجد في  لِلْكَافِرِينَ﴾  تْ  أعُِدَّ وَالْحِجَارَةُ  النَّاسُ  وَقُودُهَا  الَّتِي 

نْ دَعَا إلى اللَّهِ  المكّّي لينًا وسماحة كما جاء في قوله تعالى‏: ﴿وَمَنْ أحَْسَنُ قَوْلًًا مِمَّ

وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إنَِّنِي مِنَ الْمُسْلِمِيَن﴾ )فصلت: 33(.

نفسه عن  القرآن  نهى  وقد  كيف  الكريم سباب وشتم؛  القرآن  ليس في  إنهّ  ثانيًا: 

السبب والشتم! حيث قال تعالى‏: ﴿وَلََا تسَُبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ 

عَدْوًا بِغَيْْرِ عِلْمٍ﴾ )الأنعام: 108( وليس في سورة »المسد« أو »التكاثر« سبّ أو بذاءة 

-كما يحاول بلاشير وطه حسين وابي زيد وجعيط أن يقولوا ذلك- وإنّّما فيهما تحذير 

ووعيد بالمصير الذي ينتهي إليه الكافرون باللهّ]]]، نعم يوجد في القرآن الكريم تقريع 

]]]- عباس، فضل حسن، نقد مطاعن ورد شبهات، ص٤٣. 

]]]- مطاعن المستشرقين في ربانية القرآن، م.س، ص154.

]]]- م.ن، ص159. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين256

وجوده  يكثر  كان  وإن  المكّّي  في  هو  كما  المدنّي  في  موجود  وهو  عنيف  وتأنيب 

الدعوة،  بها  تمرّ  كانت  التي  والقسوة  الإضطهاد  ظروف  لمراعاة  بالنظر  المكّّي  في 

الأمر الذي اقتضى أن يواجه القرآن ذلك بالعنف والتقريع -أحياناً- لتقوية معنوياّت 

المسلمين من جانب وتحطيم معنوياّت المقاومة من جانب آخر]]]، وقد كان غرض 

هؤلاء الحداثيين من عملية التقسيم هذه أسوةً بمن تأثروا بهم من المستشرقين مثل 

نولدكه في تقسيمه للمكي والمدني]]]، ومن بعده بلاشير لأنهما من أكثر المستشرقين 

بحثاً وتوسعًا حول المكي والمدني وكل ذلك لأجل إثبات أن القرآن الكريم خاضع 

لبيئته غير متجاوز عنها، إذ إنهم أكدوا في غير مرةٍ أنّ تأثير البيئة سواء أكانت مكية أم 

مدنية لائحة على الأسلوب القرآني]]].

الشبهة الثانية: اختلاف السور المكية طولًًا وقصًرا دليل على تأثر القرآن ببيئته؛ مما 

يدل على تأريخيته: حيث ذهبوا إلى: أن السور المكية قد امتازت بالقصر في الآيات؛ 

تأثراً ببيئة مكة، فأهل مكة كانوا أميين لا يقدرون على إنشاء العبارات الطويلة]]]، أمّا 

لوجود  الثقافية؛  المدينة  ببيئة  تأثراً  والسور؛  الآيات  بطول  فإنها تمتاز  المدنية  السور 

أهل الكتاب )اليهود( وهم أصحاب معارف وثقافات، فجاءت الآيات والسور طويلة 

تبعا لذلك.

يرُد على ذلك]]]: 

بِآراء  إن ما غفل عنه هؤلاء الحداثيون المتأثرّون في الفكر الاستشراقي المتُمثلّ 

المستشرق ريجيس بلاشير أن طول الكلام وقصره راجع إلى مقتضى الحال، وليس 

فإنه  وسوره  الكريم  القرآن  آيات  وبالنظر في  ومعارفهم،  ثقافتهم  أو  المخاطبين  بيئة 

يتبيّّن لنا تناقض هذا القول من أساسه؛ فإننا نجد من بين السور المكية سورتي الأنعام 

]]]- الهاشمي، علي حسن مطر، قراءة نقدية في كتاب تأريخ القرآن للمستشرق ثيودور نولدكه، ص311. 

]]]- م.ن، ص314. 

]]]- النصراوي، عادل عباس، إشكالية فهم النص القرآني عند المستشرقين، ص157. 

]]]- مناهل العرفان، م.س، ج1، ص232-199.

]]]- م.ن، ص36. 



257 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

المدنية  السور  بين  من  أن  نجد  مكيتان كما  الآيات، وهما  بطول  والأعراف تمتازان 

الدراسات  فإنّ  ذلك  سالفًا]]]، فضلًاً عن  ذلك  ذكرنا  النصر وهي قصيرة كما  سورة 

يعتبر مظهراً  أنّ الإيجاز  العلماء المسلمون وغيرهم دلتّ على  بها  قام  التي  اللغويةّ 

بالتالي من مظاهر الإعجاز القرآني،  التعبير]]]، وهو  من مظاهر القدرة الخارقة على 

خصوصًا إذا أخذنا بعين الاعتبار أنّ القرآن قد تحدّى‏ العرب بأن يأتوا بسورة من مثله 

حيث يكون التحدّي بالسورة القصيرة أروع وأبلغ منه بسورة مفصّلة]]].

وسبق أن ذكرنا في طيّات البحث أنهّ يجب التفريق بين فكرة تأثر القرآن الكريم 

بالظروف الموضوعية كالبيئة وغيرها، وبين فكرة مراعاة القرآن الكريم لهذه الظروف 

بالفكرة الأولى  الدعوة الإسلاميّة والاعتقاد  فيها والإفادة منها في نشر  التأثير  بقصد 

يؤدّي إلى القول ببشرية القرآن، إذ تفرض أن القرآن يتأثر بالبيئة التي نزل بها كما يؤثر 

فيها، في حين أن الفكرة الثانية لا تعني بشرية القرآن؛ إذ إنَّ النصّ القرآني يهدف إلى 

التغيير، ولتحقيق الهدف والغاية ينبغي مراعاة الأسلوب القرآني أو المادة المعروضة 

فيه]]].

المكي  حول  أثُيرت  التي  الشبهات  من  وغيرها  الشبهة  هذه  إنَّ  الآخر:  الأمر   -2

ترتبط  فهي  ثم  ومن  بشري،  نتِاج  الكريم  القرآن  أنَّ  على  تستند  بالحقيقة  والمدني 

موضوعيًا بمبحث الوحي، وقد تقدّم الكلام في نقد شبهة الوحي النفسي، فقد ذهب 

أبو زيد إلى أنَّ المعيار الأسلوبي هو الأساس في التقسيم إلى مكي ومدني في حين 

نجد أن أسلوب الآيات المدنية في بعض الآيات المكية وبالعكس]]].

وتدوينه  القرآن  جمع  قضيّة  تعد  وتدوينه:  الكريم  القرآن  جمع  الثالث:  المقصد 

]]]- سلامة، محمّد علي، منهج الفرقان في علوم القرآن، ص96. 

]]]- نزاد، حيدر علوي، فهم النص في الأفق التأريخي، ص230. 

]]]- إذ إن كلام أبي زيد وجعيط وغيره من الحداثيين بأنّ الواقع يتدخّل في عملية تشكل النص، وأنَّ الفروق بين المكي 

والمدني تدعو إلى الاعتقاد بأنَّ القرآن خضع لظروف بشرية أثرت على أسلوب القرآن وطريقة عرضه تم وفق معطيات 

منهجية تمثلت بالمنهج الوضعيّ، وهم يسعون بذلك لإثبات تأريخية القرآن الكريم، انظر: روح الله الموسوي، القرآن 

والعقل الحداثي، ص32. 

]]]- م.ن، ص38. 

]]]- مجموعة مؤلفين، نصر حامد أبو زيد، دراسة النظريات ونقدها، ص٦٣.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين258

الاهتمام قديماً وحديثاً عند المسلمين والمستشرقين  التي كانت محط  القضايا  من 

والحداثيين.

تناولها  التي  الموضوعات  أكثر  من  وتدوينه  الكريم  القرآن  جمع  موضوع  وكان 

الحداثيون في كتبهم ومولفاتهم بحثاً وتشكيكًا وبحسب تتبع البحث كما بيَن ذلك 

في المطلب الأول من هذا المبحث إنّ قضية جمع القرآن الكريم هي من أكثر القضايا 

التي تأثرّ فيها الحداثيون بآراء بلاشير في دراساتهم ومؤلفاتهم القرآنيّة، ولا يخفى ما 

لهذه القضية من تأثير كبير في عمليّة فهم النّصّ القرآني. 

معنى  بدقة  نحدد  أن  قبل كل شيء يجب  الكريم:  القرآن  الأوّل: جمع  الملحظ 

جمع القرآن، هل المقصود به تدوينه وكتابته بشكل متسلسل الآيات والسور ووضعه 

في مكان واحد، أي بين الدفتين فإذا كان هذا المعنى هو المقصود فماذا عمل الرسول 

في حياته؟ ألم يدوّن الآيات والسور؟ ألم يضع ويرتب الآيات كًّلًّا بحسبه؟. 

الشيء  ضم  بأنه  الجمع  عن  الأصفهاني  الراغب  عبر  القرآن:  جمع  معنى  أوّلًًا: 

القرآن  بجمع  يتعلق  فيما  وأما  فاجتمع]]]،  جمعته  يقُال:  بعض  من  بعضه  بتقريب 

الكريم، فالمقصود ضم آياته إلى بعضها]]]. 

وفي الاصطلاح فإن لعبارة جمع القرآن معنيان]]]: 

الأوّل: جمعه في الأذهان، وحفظه في الصدور عن ظهر قلب، واستيعاب جميع 

آياته.

الثاني: المراد بجمع القرآن تدوينه، وكتابته وتسجيله في أوراق بشكل كامل، وعند 

ذكر الباحثين لكلمة جمع القرآن فإنّ المعنى المراد منه هو الثاني لا الأول.

]]]- الأصفهاني، الراغب، مفردات غريب القرآن، باب الجيم، ص٩٦.

]]]- الفيروزآبادي، القاموس المحيط، ص۱۱۹۷؛ مادة )دون(.

]]]- الشهرستاني، علي، جمع القرآن؛ نقد الوثائق وعرض الحقائق )قراءة تحليلية جديدة(، ج۱، ص٩. 



259 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

كما أن لجمع القرآن الكريم من المنظور الإسلامي رؤيتين: 

النبي الأكرم، بل تحققت عملية  الرؤية الأولى: إنَّ القرآن لم يجمع في عهد 

الجمع في عهد الخلفاء، وهذه الرؤية تبنّتها مدرسة الخلافة، وهي المشهورة عند أتباع 

تلك المدرسة]]]، واستندوا إلى روايات كثيرة نجدها في كتبهم الحديثيّة]]]. 

الرؤية الثانية: إنَّ القرآن جمع في عهد النبي الأكرم وهذه الرؤية تبنّتها ودافعت 

عنها مدرسة أهل البيت وأتباعهم. 

ثانيًا: جمع القرآن الكريم من وجهة نظر بلاشير والحداثيين: لقد ذهب بلاشير إلى 

استحالة الجمع الكامل للقرآن في حياة النبي، كما أن بلاشير قد شكك بمصداقية 

يقول:  إذ  القرآن،  نزل من  ما  التسجيل كاملًًا لكل  أن يكون  الوحي، واستبعد  كُتاّب 

»حدث أن قامت استحالات مادية في سبيل تسجيل الوحي الهابط فجأة في السفر، 

الحداثيين على  تبعه من  اعتماد بلاشير ومن  إن  إذ  الليل«]]]،  الصلاة، وخلال  وفي 

الحجة  القرآن في حياته هي  يجمع  النبي لم  أن  إلى  تشير  إسلامية  وأخبار  أحاديث 

في طعنهم بصحة النص القرآني، ومن ثم يتساءل بلاشير عن أسباب ترك النبي هذا 

الذي  السبب  البحث في  الكريم، ويحاول بلاشير  القرآن  المشروع المهم أي جمع 

محاولًًا  الفرضيات  بعض  يقدم  ثم  ومن  الخطيرة،  المهمة  هذه  ترك  إلى  بالنبي  أدى 

الوصول إلى سبب منطقي على أقل تقدير يسوغ ترك هذا المشروع]]]: 

القرآن وجمعه  تبارك وتعالى قد تكفل بحفظ  الله  أن  الفرضيّة الأولى:  فيرى في 

المسلمين  بعقيدة  يرتبط  التكفل  هذا  القرآنيّة؛ ولأن  النصوص  ما جاء في  على وفق 

وثقتهم التامة لم يقم النبي بهذا العمل]]]. 

أهمية  أي  تعير  لا  التي  العربيةّ  الروح  إلى  فيها  بلاشير  فيشير  الثانية:  الفرضية  أما 

]]]- الزركشي، بدر الدين محمّد، البرهان في علوم القرآن، ج۱، ص۲۳۳.

]]]- الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج۱، ص٥٨.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص143. 

[4]- Blachere, Introduction au Coran, P. 25.

[5]- Ibid, P. 27- 37.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين260

للمستقبل]]]، على أساس هاتين الفرضيتين يؤكد بلاشير على طبيعة الروح العربيّة التي 

لا تميل إلى المستقبل وإنما تكتفي بالحاضر فقط، ويتناول في بحث دقيق التناقضات 

التي وردت في رواياتنا الإسلاميةّ ولا سيما فيما يخصّ أوّل من جمع القرآن]]].

وكما أسلفنا سابقًا إن أغلب الحداثيين يميلون لرأي بلاشير في قضية جمع القرآن 

الكريم، حيث ذهبوا إلى أنَّ القرآن جُمِعَ ودُوّنَ بعد وفاة النبي، ومن ذلك قولهم 

المرحلة  بين  التمييز  الحداثيين  خطوات  أولى  والمكتوب  الشفوي  بين  التفريق  في 

إحداث  تستوجب  المرحلتين  بين  الانتقال  عملية  لأنَّ  الكتابية؛  والمرحلة  الشفوية 

تغيير في النّص؛ القرآني.

إذ يقول طه حسين في هذا الصدد: » فعثمان حين حظر ما حظر من القراءة، وحرقّ 

ما حرقّ من الصحف، إنما حظر نصوصًا قد أنزلها الله، وحرق صحفًا كانت على قرآن 

أخذه المسلمون عن رسول الله، وما ينبغي للإمام أن يلغي من القرآن حرفاً أو يحرق 

من نصوصه نصًا«]]].

ويعرض محمّد اركون في أحد فصول كتبه مسألة »كيفية جمع النّص القرآني وإعادة 

قراءته« ويعتبرها »النقطة الأساسية التي أثرت بشكل حاسم على مسار الأحداث التي 

جاءت فيما بعد]]].

وأكّد نصر حامد أبو زيد على أن المسلمين حين جمع القرآن جمعوه على هيئة 

أدرجت ضمن  التي  التأريخي لصدور خطاباته  التوالي  مسألة  فيه  تراع  مصحف لم 

أياته  مجاميع عديدة أطلق على كل واحدة منها عنوان سورة؛ وهذا يعني أن ترتيب 

]]]- ويؤكد طابع هذه الروح التي يراها قد تجلت في مشروعين في حياة المسلمين من خلال: 

أ. عدم التفكير والاهتمام بمشروع جمع القرآن في حياة النبي.

ب. عدم الاهتمام بتحديد طريقة ملائمة لاختيار خليفة للنبي، القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص33. 

]]]- نقرة، التهامي، القرآن والمستشرقون، ج1، ص104. 

]]]- حسن، طه، الفتنة الكبرى، ص١٨١.

]]]- »وأن الانتقال من مرحلة الخطاب الشفهي إلى مرحلة المدونة النصية الرسمية المغلقة )أي مرحلة المصحف(، 

التي تحصل دائماً في مثل هذه  اللغوية  إلّّا بعد حصول الكثير من عمليات الحذف والانتخاب، والتلاعبات  لم يتم 

الحالات«، انظر: القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص38.



261 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

الحالي ليس بحسب زمان نزولها«]]].

ويرد عليه: 

مبدئيًّا نجد أن من الأولى أن نعرف بدقة ما المقصود بجمع القرآن لكي نستطيع أن 

نقرر بعدها ان كان قام به النبي في حياته أو لم يقم، فجمع القرآن كما هو معلوم يعني 

حفظه شفهيًّا، وكتابته تحريريًّا، ووضع الآيات والسور كلٌ بحسب مكانها، والاحتفاظ 

بها في مكان أمين]]].

الأولى من  الكريم هو  فالنبي  القرآن،  الصحيح لجمع  المعنى  كان هذا هو  فإذا 

الحقيقة  هذه  إلى  الوصول  نستطيع  وببساطة  القرآن،  يجمع  نخصه  أن  في  أحد  كل 

المبالغة في  بل  المحمّدي،  فالحرص  القرآن،  النبي في جمع  دور  استعرضنا  ما  إذا 

الحرص كان واضحًا، وهذا الحرص الظاهر من أجل الحفظ الشفهي لأيات القرآن، 

ومن الطبيعي أن يتبع هذا الحرص الشفهي، حرص آخر يتمثل بحفظ القرآن تحريرياً 

)أي كتابة(]]]، حيث إن جمع وحفظ القرآن بكل أشكال الحفظ قد نال حيزاً مهمًاً من 

عناية وانصراف النبي وانصرافه إليه، فمن الإجحاف بحق النبي الكريم]]] أن لا نعد 

ما قام به من الحفظ الشفهي لنصوص القرآن ومن ثم تدوينها تحريريًّا وترتيب مواقع 

الآيات وتسلسل السور، والحرص والتأكيد المحمّدي الشديد على ذلك كله إلّّا نعده 

جمعًا للقرآن]]].

نلاحظ بإنَّ هذه الشبهة التي طرحها بلاشير ومن تبعه من الحداثيين مستندة على 

روايات أهل العامة]]]، ولم يأخذوا بروايات الشيعة الأمامية التي قدمت رؤيةً واضحة 

]]]- أبو زيد، نصر حامد، النص - السلطة - الواقع، ص126.

]]]- جمع القرآن نقد الوثائق وعرض الحقائق قراءة تحليلية جديدة، م.س، ص145. 

]]]- م.ن، ص146. 

]]]- وقد جاء في كتاب الفهرست أن من جمع القرآن على عهد النبي هم: )علي بن أبي طالب، وسعد بن عبيد، وأبو 

الدرداء ومعاذ بن جبل(، انظر: أبو الفرج النديم محمّد بن إسحاق ت ٩٩٥م، الفهرست، ص٤١.

]]]- م.ن، ص148. 

]]]- ومن تلك الروايات: روى هشام بن عروة عن أبيه قال: »لما قتُل اهل اليمامة أمر أبو بكر عمر بن الخطاب وزيد 

بن ثابت، فقال إجلسا على باب المسجد فلا يأتينكما أحد بشيء من القرآن تنكرانه يشهد عليه رجلان إلّّا أثبتماه، وذلك 

لأنه قتل باليمامة ناس من أصحاب رسول الله قد جمعوا القرآن«، عن ابن شهاب قال: »أخبرني خارجة بن زيد بن 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين262

عن الجمع في عهد النبي الأكرم، ولذا كان أسلوب بلاشير ومن تبعه من الحداثيين 

في فهم عملية جمع القرآن وتدوينه أحادياً من خلال الاعتماد على نصوص إسلامية 

مع  وتنسجم  بحثهم،  في  تنفعهم  التي  الروايات  توظيف  خلال  من  وانتقائيًا  معينة، 

ردودًا  الخوئي  السيد  قدم  وقد  والمدسوسة،  الكاذبة  الروايات  وبخاصة  أهدافهم، 

علميّة نقديةّ على روايات العامة، ملخصها]]]: »إنَّ تلك الروايات التي تنص على أنَّ 

بينها؛ إذ تشير بعضها إلى أنَّ الجمع تم  النبي متناقضة فيما  الجمع لم يتم في عهد 

في مرحلة معيّنة وبطريقة مختلفة، فهي ليست متفقة على معنى واحد وطريقة واحدة 

فكيف يمكن الاعتماد عليها والأخذ بدلالتها؟!، إنَّ هذه الروايات معارضة لروايات 

أخرى وردت في كتب العامة تنص على أنَّ القرآن جمع في عهد النبي الأكرم صلى 

الله عليه وآله، كما إنها معارضة بالكتاب؛ إذ إنَّ كثيراً من الآيات دلتّ على أن سور 

الكفار  تحدّى  النبي  وأنَّ  بعض،  بعضها عن  الخارج  متميّزة في  كانت  وأياته  القرآن 

متناول  كانت في  القرآن  أنَّ سور  هذا  ومعنى  القرآن،  الإتيان بمثل  والمشركين على 

القرآن  عظمة  أنَّ  ذلك  وبيان  العقل  لحكم  الأحاديث  هذه  مخالفة  كذلك  أيديهم، 

في نفسه، واهتمام النبي والمسلمين بحفظه وقراءته ينافي الجمع المذكور في تلك 

الروايات فإنَّ في القرآن جهات عديدة كل واحدة منها تكفي لأن يكون القرآن موضوع 

عناية المسلمين، منها: بلاغته وإظهار النبي رغبته بحفظ القرآن وإن حفظ القرآن كان 

سببا لارتفاع شأن الحافظ بين الناس، وكذلك الأجر والثواب الذي يستحقه الحافظ، 

وهذه العوامل وغيرها شكلت باعثاً قوياً على حفظ القرآن الكريم، ومع هذا الاهتمام 

كيف يمكن القول بأن جمع القرآن الكريم قد تأخّر إلى زمن بعد النبي الأكرم؟!«]]]. 

وبذلك فإنّ تحليلات بلاشير ومن تبعه من الحداثيين بشأن جمع القرآن الكريم 

وما طرأ عليه من الإضافات أو الحذف المحتمل بغية الخدش في سماويته وإظهاره 

ثابت سمع زيد بن ثابت قال: »فقدتُ آية من الاحزاب حين نسخنا المصحف، قد كنت اسمع رسول الله يقرأ بها 

فألتمسناها فوجدناها مع خزيمة بن ثابت الانصًاري ﴿مِنَ الْمُؤْمِنِيَن رجَِالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضََى 

لُوا تبَْدِيلًًا﴾« ]سورة الأحزاب: 23[، انظر: الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص163؛  نحَْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدَّ

البرهان، م.س، ج1، ص234. 

]]]- البيان في تفسير القرآن، م.س، ص٢٤٧. 

]]]- م.ن، ص248. 



263 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

على أنهّ عمل بشري، لا ينسجم مع الرواية التأريخية الواضحة والتي تؤكد بما لا يدع 

مجالًًا للشك أن النبي الأكرم كان يشُرف بنفسه على عملية جمع القرآن وتدوينه 

وبالتالي فإن كلامه لا يصمد أمام النقد]]].

كما أن تضارب آراء وأفكار بلاشير ومن سار على نهجه من الحداثيين مع نص 

الروايات  مع  إنسجامها  فضلًًا عن عدم  أركون  تحليلات  إن  الكريم لا سيما  القرآن 

التأريخية المعتبرة، فإنها كذلك لا تنسجم مع آيات القرآن أيضًا، لا بد من التوضيح 

بأن هؤلاء الحداثيين وخصوصًا »محمّد أركون«]]]، فإن أركون و-كما يدعي- شخص 

مسلم، ونحن بدورنا لا نعتبر رأيه رأياً أجنبيًّا أو رأي مستشرق من دين آخر، وإنما هو 

رأي صادر من إنسان عربي مسلم ومن داخل البيت الإسلامي، وفي مثل هذه الحالة 

كان عليه بوصفه شخصًا مسلمًًا أن يقوم في الحد الأدنى بمراجعة القرآن بنظرة تجردية 

لتقييم نظريته ليرى ما إذا كانت آرائه -بوصفه باحثاً مسلمًًا- تنسجم مع نص القرآن 

ومضامين الآيات أم لا؟، إذ إننا إذا رجعنا إلى القرآن سنجد الكثير من الآيات القرآنيةّ 

تخالف ما ذهب إليه ومن بينها الآيات التي تعبر عن القرآن الكريم بلفظ »الكتاب«، 

والآيات التي تشير إلى أن القرآن في أم الكتاب واللوح المحفوظ وأنه مكتوبٌ وأنه 

قد كتب بلغة عربية، وأن حقيقته ليست مجرد حقيقة شفهية، إذ ان هناك أيات تدل 

على هذه الحقيقة حيث تقول أن القرآن قد نزل بلفظه ومعناه على رسول الله وأن نزول 

القرآن كان نزولًًا باللفظ والمعنى]]]، وعلى هذه الحالة لو سلمنا وقلنا بمقالة أركون 

واعتبرنا أن القرآن كان في البدآية مجرد أمر شفهي، وأنه كان قائما بشخص النبي، وأنه 

لم يتم تدوينه في عهد النبي، فسوف يكون التعبير بـ»الكتاب« في هذه الآيات للدلالة 

على قرآن غير مكتوب أبدًا، تعبيراً فاقدًا للمعنى]]]. 

جنبة  بالضرورة وجود  يعني  النبي  به  نطق  الذي  عن  المدوّن  القرآن  إختلاف  إن 

بشرية فيه استدعت ذلك الإختلاف، ودخالة أي جانب بشري في القرآن كان سيؤدي 

]]]- قراش، محمّد، الخطاب القرآني وإشكالية القراءة الحداثية، ص۳۲۹.

]]]- كونه من أكثر الحداثيين العرب بحثاً حول موضوع القرآن الشفوي والكتابي، م.ن، ص336.

]]]- القراءة الحداثية للقرآن الكريم - دراسة تحليلية نقدية لإشكالية النص عند محمّد أركون، م.س، ص37. 

]]]- السعدي، أحمد فاضل، القراءة الأركونية للقرآن الكريم، ص464. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين264

ان نخلص إلى  القرآن]]]، ومما تقدم يمكن  لا محالة إلى إختلافات كبيرة في نسخ 

النتائج الآتية: 

إن جمع وتدوين كل القرآن قد حصل -خلافاً لتصوّر بلاشير ومن سار على آرائه 

من الحداثيين- في حياة النبي الأكرم نفسه]]]. 

إن ما حصل في عهد أبي بكر هو عملية جمع السور المكتوبة في سجل واحد]]]، 

وما حصل في عهد عثمان إنّّما هو توحيد المصاحف لا جمع أو تدوين القرآن ولأجل 

توضيح ذلك فإنه بناء على ما إن ما حدث نتيجةً لذلك بعد رحيل رسول الله هو 

أن مجموع الآيات المحددة التي تم تعيينها من قبل النبي وضمن سُورٍ خاصة، قد تم 

جمعها في دفاتر متفرقة، تمّ العمل لاحقًا على توحيدها في مصحف واحد]]]. 

أمر عثمان  أكثر(،  )لا  القراءة  إختلاف المصاحف في  وبسبب  وفي عهد عثمان 

بتوحيد المصاحف على قراءةٍ واحدةٍ، وإن ماقام به عثمان من جمع الناس على قراءة 

مصحفٍ واحد قد تم تحت إشراف الإمام علي بن أبي طالب وبذلك فإن عملية 

الجمع تلك من قبل عثمان وبإشراف أمير المؤمنين قد قدمت مصحفًا وحد فيه 

كُل القراءات أجمعت عليه كافة الفرق الإسلاميّة وعلى قراءة واحدة]]].

إن ترتيب السور الموجود في القرآن الراهن هو على نحو الإجمال ذات الترتيب 

الذي كان موجودًا على عهد رسول الله، أي ان إكمال ترتيب السور واستقلالية بعضها 

عن بعض كي لا تشتبه آيات كل سورة بآيات سورة أخرى، وهذا قد تحقق في حياة 

النبي الأكرم]]].

عدم انسجام تحليل أركون وغيره من الحداثيين مع الأحاديث المتواترة المعروفة، 

]]]- القراءة الأركونية للقرآن الكريم، م.س، ص468.

]]]- م.ن، ص147. 

]]]- آراء محمّد أركون في ميزان النقد والتخطيط، م.س، ص225.

]]]- القراءة الأركونية للقرآن الكريم، م.س، ص468.

]]]- تأريخ القرآن، م.س، ص٨٤.

]]]- آراء محمّد أركون في ميزان النقد والتخطيط، م.س، ص230. 



265 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

فعندما يحيل أركون تدوين القرآن إلى ما بعد رحيل النبي الأكرم، وبناء على ذلك 

لم يكن النبي هو المتصدّي الأوّل لعملية جمع القرآن الكريم وإنما ترك هذه المهمة 

إلى الذين يأتون بعده إلّّا أن هذا الكلام لا ينسجم مع الكثير من الروايات، ومن بينها 

حديث الثقلين وهو من الأحاديث المتواترة حيث قال النبي الأكرم: »إني قد تركت 

فيكم أمرين لن تضلوا بعدي ما إن تمسكتم بهما كتاب الله وعترتي أهل بيتي«]]].

وعليه فكيف كان يمكن للنبي أن يأمر بالتمسّك بشيءٍ لم يكن بمتناول سوى عدد 

محدود من الحفاظ والصحابة؟ فهل يمكن بإعتبار كونه محفوظاً في صدور بعض 

للنسيان  بأن الصحابة بدورهم عرضة  أننا نعلم  به والحال  يأمر الجميع  الصحابة أن 

والموت أيضًا.

الملحظ الثاني: تدوين القرآن الكريم: ممّّا لا شك فيه إن موضوع تدوين النص 

القرآني، وحجم الاهتمام به له علاقة وثيقة ومتينة بموضوع جمع القرآن والحرص على 

حفظه من الضياع، ومما يثير للإستغراب من تأكيد بلاشير ومن تبعه من الحداثيين 

أن  من  بالرغم  نزولها]]]،  حال  وكتابتها  الآيات  تدوين  على  النبي  حرص  عدم  على 

الشواهد التي تخالف هذا المنطق كثيرة ومتنوعة فالكتابة عند ظهور الإسلام كانت 

معروفة ومستعملة عند العرب عمومًا ولا سيما في مكة، والمدينة، وبظهور الإسلام، 

فإن الاهتمام بها والحرص على استعمالها، والتشجيع على تعلمها كان واضحًا من 

 .[[[خلال عدة آيات وأحاديث منقولة عن رسول الله

مرتباً  عليه،  نزلت  كلما  القرآنيّة  الآيات  بتدوين  يهتم  الكريم  النبي  كان  لقد  نعم 

أماكنها بشكل توقيفي غير اختياري فعن قول عثمان بن أبي العاص أخرج أحمد في 

مسنده ما نصه: »كنت جالسًا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ شَخَصَ ببصره ثم صوّبه ثم قال 

يَأْمُرُ  أتاني جبريل فأمرني أن أضع هذه الآية هذا الموضع من هذه السورة: ﴿إنَِّ اللَّهََّ 

]]]- الكافي، م.س، ج1، ص33. 

]]]- تدوين القرآن، م.س، ص45. 

]]]- م.ن، ص48. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين266

حْسَانِ وَأيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى﴾ )النحل: ٩٠( إلى آخرها«]]].  باِلْعَدْلِ وَالْْإِ

يرى السيوطي إن الراجح في تدوين القرآن: »أن تدوين القرآن في عهد الرسولصلى الله عليه وسلم 

كان في زمن مبكر من الدعوة، أي قبل الهجرة، فالكتابة كانت تسير مع القراءة عن 

الوحي  كتبة  الرسول  أمر  شيء  القرآن  من  نزل  فكلما  النص،  في  المشافهة  طريق 

بتدوينه]]]«. 

وقد كان الصحابة يعرضون ما يحفظون من القرآن على الرسول للتأكد من ضبط 

هذا  ومع  يستمع  حتى  بالقراءة  أحياناً  يأمرهم  الرسول  كان  كما  حفظهم،  وسلامة 

الاهتمام من النبي الكريم بحفظ الصحابة القرآن ومداومتهم على قراءته في الصلاة 

بكتابته  فائقة  النبي عناية  العبادية لآياته وسوره فقد أولى  وغيرها من المناسبات 

وتدوينه، حيث كان النبي كلما نزل من القرآن شيء أمر بكتابته]]].

كما أن كتابة القرآن وترتيبه قد وثق توثيقًا لا يبقى معه أدنى شبهة في كونه تابعًا من 

المشيئة الإلهية وغير خاضع للاجتهاد والاختيار البشري، وإن ما رافق ذلك الاهتمام 

بالكتابة والتدوين كان الحفظ الصدري الذي لم يكن بأقل أهمية من التدوين والكتابة، 

إذ الكثير من الصحابة كانوا لا يعرفون الكتابة أو القراءة من المكتوب ولذلك يلجؤون 

إلى الحفظ الصدري لآيات القرآن وسوره هذا من جهة، ومن جهةٍ أخرى فإن الحفظ 

الصدري للقرآن كان من مستلزمات أداء بعض العبادات التكليفية الواجبة كالصلاة.

أمّا ما ذهب إليه بلاشير من القول بأن الخط العربي كان ناقصًا وغير مُكتمل حينها، 

وتبَِعهُ في ذلك الحداثيين مثل الجابري ومحمّد أركون وأبو زيد في تصريحهم بأن 

الكتابة العربيّة كانت بدائية وغير مكتملة، إذ لم يكن فيها تنقيط وعلامات للحركات 

التنقيط  عند  والتغيير  اللبس  وقوع  احتمال  يعني  وهذا  ذلك،  بعد  اكتملت  لكنها 

الطارئ؟.

]]]- الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج۱، ص١٠٤.

]]]- م.ن، ج۱، ص١٠٥.

]]]- المقدسي، أبو شامه شهاب الدين عبد الرحمن بن إسماعيل، المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز، 

ص٣٣. 



267 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

فيُُرد عليه: 

لو سلمّنا جدلًًا بصحة ذلك الإدعاء فأن القرآن لم يكن محفوظاً في مدونة ليس 

للناس علاقة بها حتَّى إذ إنهم أرادوا تنقيطها وإشكالها أحُتمل وقوع الخطأ في ذلك، 

آياته وتلاوتها  الناس في حفظ  الرجال تسابق  القرآن كان محفوظاً في قلوب  إن  بل 

بشكل يومي]]]، ومن غير المعقول حصول الإختلاف بعملية التنقيط دون اعتراض 

لنقله  اعتراض  ثمة  هناك  كان  ولو  الإسلامي،  المجتمع  في  المنتشرين  الحفاظ  من 

المؤرخون ولأشار إليه الفقهاء]]].

وقد وقع إختلاف في القراءة فأحصاه العلماء والباحثون بكل تفاصيله، لكنهم لم 

يتحدثوا عن مثل هذا الإختلاف في النقاط، وهذا يكشف أن عملية التنقيط والتشكيل 

كانت خالية من الشوائب.

وبناء على مذهب أهل البيت فإن التنقيط حصل في زمن وجود أمام معصوم، 

ومن أهم واجباته الأمام المعصوم الحفاظ على معجزة الإسلام الخالدة والباقية مابقي 

الله  ينُقل عنهم شيء من ذلك على طول مدة حضورهم )صلوات  لكنه لم  الدهر، 

عليهم( إلى سنة )۳۲۹هـ(، وهذا كاشف قطعي عندنا على عدم حصول أخطاء في 

هذه العملية تستدعي وقوف المعصوم في وجهها]]].

والاهتمام  الحرص  على  القرآنيّة  وغير  القرآنيّة  الشواهد  من  القدر  هذا  وبعد 

بأول  أولًًا  القرآني  النص  تدوين  على  الإلهي  الحرص  من  أصلًًا  النابع  المحمّدي 

والتوثيق من حفظه؛ وبعد كل ذلك الاهتمام فهل يجوز لقائل أن يقول إن رسول الله 

قد أهمل تدوين القرآن وكتابته في حياته وإنه لم يبدِ حرصًا عليه، وإن الحرص تمثل 

بالحفظ الصدري من دون التحريري.

الطرح  يستند  الشيعة:  قبل  من  الكريم  القرآن  تحريف  دعوى  الخامس:  المقصد 

]]]- الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج۱، ص122. 

]]]- الطبرسي، أبي علي الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، ص339. 

]]]- م.ن، ص342.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين268

الحداثي في أكثر ما أقامه من دعوى تحريف القرآن الكريم على ما أنتجته المدرسة 

الاستشراقيّة الفرنسيّة في سياق دعوى تحريف القرآن، حتى لا يكاد يكون في أكثره 

إلّّا تكرارًا للطرح الاستشراقي]]] في هيئة قوالب محدثة، وإن ظهرت محاولات تجاوز 

من  والانفكاك  عباءته  عن  والخروج  بالمستشرقين  الخاص  الكلاسيكي  الموروث 

حمل التعبئة له؛ سواء بابتكار مصطلحات تلفيقية خاصة أو اختراع مناهج اختزالية 

جديدة كما يعمد إلى ذلك محمّد أركون في غالب طرحه]]]. 

وسبق أن بيّّن البحث مواطن التشابه بين أقوال وآراء الحداثيين وآراء المستشرق 

الفرنسي ريجيس بلاشير في دعوى تحريف القرآن الكريم، والذي أكثر ما نسبوه إلى 

الشيعة. 

ما  لكل  اسم  اللغة:  الدعوى في  القرآن:  تحربف  دعوى  مفهوم  الأوّل:  الملحظ 

يدعو  المدعي  لأن  دعوى؛  سُميت  وقيل  ودعاوي،  دعاوى  على  وتجُمع  يدُعى، 

على  اللغة  في  الدعوى  وتطلق  دعواه]]]،  من  ليخرج  الحكم  مجلس  إلى  صاحبه 

»الزعم والإضافة«؛ يقُال ادعيت الشيء: أي زعمته لي حقًا كان أو باطلًًا والمدُعي 

هو صاحب هذا الزعم]]]، ومنه قوله تعالى: ﴿فَلََّمَّا رَأوهُ زُلْفَةً سِيئَتْ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا 

عُونَ﴾ )الملك: ٢٧(. ذَا الَّذِي كُنتُم بهِِ تَدَّ وَقِيلَ هَٰ

أما الدعوى في الاصطلاح: فهي القضية التي تشتمل على الحكم المقصود إثباته 

بالدليل أو إظهاره بالتنبيه]]]، فهي قضية يسعى المدعي فيها لإظهار أو إثبات الحكم 

مستندًا في ذلك على أدلة ]]]. 

التحريف لغةً: التحريف في اللغة يأتي بمعانٍ عديدة منها: 

]]]- الزيدي، محمّد بن محمّد، تاج العروس من جواهر القاموس، ج2، ص260.

]]]- أركون، محمّد، تأريخية نقد العقل الديني، ص23. 

]]]- ابن منظور، لسان العرب، ج14، ص260. 

]]]- تأريخية الدعوة المحمّدية في مكة، م.س، ص23. 

]]]- التهاوني، محمّد بن علي، موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، ج1، ص785. 

]]]- م.ن، ص788. 



269 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

حد الشي وطرفه وجانبه، فحد السيف حرفه.

الميل والعدول: فحرف عن الشيء يحرف حرفاً، وانحرف وتحرَّف: بمعنى عدل 

ومال عنه، وتحريف القلم قطعه محرفّاً]]]، وتحريف الكلم عن مواضعه: تغيرهُ كما 

فُونَ الْكَلمَِ عَنْ مَوَاضِعِهِ  في وصف الله تعالى اليهود في قوله: ﴿مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُُحَرِّ

ينِ﴾  الدِّ فِِي  وَطَعْنًا  بأَِلْسِنَتهِِمْ  لَيًّا  وَرَاعِنَا  مُسْمَعٍ  غَيْْرَ  وَاسْمَعْ  وَعَصَيْناَ  سَمِعْناَ  وَيَقُولُونَ 
)النساء: ٤٦(.

عن  والكلمة  معناه  عن  الحرف  تغير  هو  الكريمة  الآية  تقصده  الذي  فالتحريف 

معناها، والمقصود بالتحريف في البحث ما يرد على معنى: التغير والتبديل]]].

التحريف في الإصطلاح: أما التحريف في الاصطلاح فله معانٍ عديدة منها »تغير 

اللفظ دون المعنى، وبه يتم تحريف الكلم عن مواضعه وإفساد المراد منه«]]]. 

أما معنى التحريف المتُعرض له في الدراسات القرآنيّة فيأتي على أنحاء منها]]]: 

تأويله  أي  اللفظ،  مع  المتطابق  غير  التفسير  بمعنى  الكلام:  مدلول  تحريف   .1

بشكل غير مناسب وهو ما يعبّّر عنه بالتحريف المعنوي. 

2. تحريف القراءة: من باب غلط القارئ في القراءة بسبب رسم الحروف.

3. تحريف الاستبدال: بتغيير كلمة أو كلمات واستبدالها بما يرادفها. 

بنية النص سواء بزيادة حركة أو حرف أو  بالزيادة: بإضافة ما يغيّّر  التحريف   .4

كلمة أو أكثر. 

5. التحريف بالنقيصة: بنقصان هيئة الكلم عن أصله بسقوط شيء منه عمدًا أو 

سهوًا]]]. 

]]]- ابن منظور، لسان العرب، ج9، ص43-42. 

]]]- موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، م.س، ص788. 

]]]- العسكري، الحسن بن عبد الله، شرح ما يقع فيه التصحيف والتحريف، ص7-6. 

]]]- خرمشاهي، استحالة التحريف في القرآن الكريم، ص130. 

]]]- الأشتر، صالح، ألوان من التصحيف والتحريف في كتب التراث الأدبي المحققة، ص7-6. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين270

ومن  الحداثيين  زعم  آنفًا  ذكرناه  الذي  التحريف  أنواع  أغلب  أنّ  يخفى  لا  وممّّا 

قبلهم المستشرقين وجوده في القرآن الكريم. 

كما أن بعضهم ذهب إلى أبعد من ذلك، فزعم أنّ المصحف الذي بين أيدينا أو 

بعضه ليس من الكلام المنزل على نبينا الأكرم هو رأي وإن أقر الجابري]]] رفضه 

مآلًًا]]]،  أو  تعريضًا  أو  الحداثيين تصريحًا  مؤدى دعوى  أنه  إلّّا  المسلمين،  بإجماع 

فالتحريف الذي يراه الحداثيون واقعًا في القرآن هو من ضرب التحريف اللفظي]]] لا 

المعنوي، وسيتولى البحث إيضاحه. 

عند بلاشير والحداثيين: يقول  التحريف من قبل الشيعة  الثاني: دعوى  الملحظ 

الهجمات  الغلو في هذه  امتنعوا عن  فقد  الأمامية  »أمّا  الخصوص:  بلاشير في هذا 

وكفوا بحكمة عن الإلحاح على ما كابده المصحف من تحريف، وعلى كل حال فإن 

السياسية  التطلعّات  وحي  من  لكنها  عقدية  ليست  للمصحف،  الشيعية  الانتقادات 

الرامية إلى تقديم العلويين وحقهم الشرعي بالخلافة«، ويضيف: »إن ظهور المذاهب 

الانشغال  يسيطر عليه  التهمة في وجه مصحف عثمان على صعيد  أثار  قد  الشيعية 

بشرعية الخلافة سيطرة كاملة«]]].

كذلك الحداثيين العرب ذهبوا إلى ما ذهب إليه بلاشير من أن القرآن قد حُرفِ 

الكريم  للقرآن  دراسته  في  الجابري  أثارها  التي  المسائل  فمن  الشيعة،  قبل  من 

كتابه  من  التاسع  الفصل  نهاية  في  فذكر  والنقصان؛  الزيادة  مسألة  آياته  وتفسير 

سور  وهناك  ونقص،  وزيادة  تحريف  القرآن  في  إن  الكريم«  القرآن  إلى  المدخل 

بتحريف  يقولون  الشيعة  أن  إلى  الجابري  نصه]]]، كما ذهب  تدرج في  وآيات لم 

]]]- المدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص222. 

]]]- المهندي، بدرية راشد إبراهيم، دعوى التحريف في كتابة القرآن الكريم عند الحداثيين - دراسة تحليلية نقدية، 

ص44-36. 

]]]- البهي، محمّد، الفكر الإسلامي الحديث وصلته بالاستعمار الغربي، ص67. 

]]]- إدريس، حسين، الجابري، محمّد عابد، مشروع نقد العقل العربي، ص140. 

والبحوث،  للدراسات  عين  مركز  الإسلاميّة،  المجتمعات  في  الاستشراقي  الفكر  آثار  محمّد،  خليفة  حسن،   -[[[

ص124. 



271 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

القرآن الكريم، ولم يذكر المصدر الذي رجع إليه وأفاد ذلك]]]. 

وذهب هشام جعيط إلى القول بتعرض القرآن الكريم للتحريف والزيادة، حيث عبر 

عن ذلك بقوله: »هل وقعت زيادات في صلب النص القرآني بإقحام كلمات وعبارات 

لم يذكرها الرسول، أو حصل إسقاط لبعض العبارات نسيت، أو لم تسجل؟، والقول 

بأن محمّدا كان يثري النص القرآني بتعميقه له«]]]، إذ إن أكثر ما ركز عليه بلاشير ومن 

تبعه من الحداثيين لدعم قولهم بتحريف النص القرآني، هو ما نسبوه إلى المذهب 

الشيعي من موقف سلبي تجاه هذا النص]]]. 

ومتكاملًًا  واضحًا  الموضوع  هذا  بلاشير في  الأصل لآراء  نجد  الحال  وبطبيعة 

الاعتراضات  »إن  يقول:  الذي  نولدكه]]]  المستشرق  الدراسات  هذه  رائد  عند 

متعددة  كانت  القرآني  النص  إزاء  الشيعية  الطائفة  أصدرتها  التي  والاحتجاجات 

ومتنوعة، ولم تقتصر فقط على آيات وكلمات مفردة، إلّّا أن هذا يمثلّ حلًًا مؤقتّاً؛ 

لأن القرآن الأصلي وغير المزيف كان في حيازة الأتباع الغامضين للإمام علي إلى 

الإمام الثاني عشر، قاموا بإخفائه إلى أن يظهره الإمام الأخير )المسيح الشيعي(]]]، 

بفارغ  ذلك  تنتظر  الشيعية  الطوائف  بعض  القائم، وهناك  المهدي  أسموه  مثلما  أو 

للدكتور  الكريم  القرآن  الشبه الاستشراقيّة في كتاب مدخل إلى  الصديق،  السلام، بوعلام،  البكاري، عبد  انظر:   -[[[

محمّد عابد الجابري، ص50–51.

]]]- الرؤية والمناهج الاستشراقيةّ في قراءة هشام جعيط، م.س، ص26. 

]]]- إن جُلَّ علماء المذهب الشيعي يرفضون أن تنسب لهم هذه التهم، ولو تأمّلنا قليلًاً في هذا الكلام لوجدنا التناقض 

الواضح عليه، فهل يعقل أن المؤسسة الشيعية تعتمد النص الحالي للقرآن بمعنى أنها ترجع إليه في كل صغيرة وكبيرة، 

في الوقت الذي ينسب إليها أنها تقول بتحريف هذا النص وتزويره، وهي تمتلك نصًا غير محرف غيره؟ هل يعقل هذا 

الطرح!!! إن أي شخص سليم العقل لا يقرُّ هذا التناقض، وعلى أي حال فالموقف الشيعي إذا بحثناه بالتفصيل لأدركنا 

حينئذ أنه يقوم على الاعتراف الصريح بأن النص الحالي للقرآن الكريم هو النص الذي نزل على رسول اللهصلى الله عليه وسلم من 

غير زيادة أو نقصان، انظر: الميلاني، علي الحسيني، التحقيق في نفي التحريف من القرآن الشريف، ج۲، ص۱۱۲. 

]]]- أبو عيشة، محفوظ، دراسات استشراقية معاصرة للقرآن الكريم، المدرستان الفرنسيّة والألمانية أنموذجًا -تحليل 

ونقد-، ص140. 

]]]- أما فيما يتعلق بالحذف والتبديل الذي يدعيه نولدكه قد جرى على النص القرآني، ناسبًا هذه الدعوة إلى لسان 

 الشيعة، ويعتقد أن النصوص القرآنيّة المحُرَّفة، التي جمعها الشيعة وأعلنوا عنها هي فقط التي تتعلق بالأمام علي

جعفر  الله  عبد  أبي  الأمام  قول  على  بالاعتماد  هذا  رأيه  دعم  ويحاول  البيت،  آل  من  أي  ذريته،  من  الباقين  والأئمة 

الصادق: لو أنك قرأت القرآن بشكله الأصلي، فإنك ستجد الأئمة بأسمائهم أحمد انظر: الزاوي، عمران، جولة في 

كتاب نولدكه: تاريخ القرآن، ص39. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين272

الصبر، فتحدث بعضهم عن هذا الإمام بأنه أعطيت له نسخة القرآن«]]]]]].

ويرُد عليه: 

تبعه من  إليه بلاشير ومن  السابقة من دراستنا أن ما وصل  لاحظنا في المباحث 

الحداثيين من القول بتحريف القرآن وحصول التغير في نصه والنقصان، منطلقين في 

ذلك مما حمله تراثنا من روايات الوضّاعين ومبالغات الناقلين غير ملتفتين إلى الأدلة 

الناصعة الواضحة على ما يخالف قولهم هذا وما يثبت بطلان دعواهم، فمن القرآن 

هُ لَكتَِبُ عَزِيزٌ لََا  الكريم نستشهد بقوله تعالى: ﴿إنَِّ الَّذِينَ كَفَرُوا باِلذِكْرِ لََمَّا جَاءَهُمْ وَإنَِّ

نْ حَكيِمٍ حََميِدِ﴾ )فصلت: ٤١-٤٢(.  يَأْتيِهِ الْبَطلُِ مِنْ بَيْْنِ يَدَيْهِ وَلََا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِّ

إذ إن الله تبارك وتعالى يؤكد في آيات عديدة أنه هو من تولى صيانة القرآن وحفظه 

الاهتمام  هذا  انعكس  وقد  المزورين،  المحرفين  وألاعيب  الأباطيل،  دسائس  من 

والتكفل الإلهي بحفظ القرآن وصيانته على النبي محمّد، فأصبح ذلك من أولويات 

المهام المحمّدية التي سعى لإنجازها قبل رحيله]]]؛ لذلك وجدناه شديد الاهتمام 

بكتابة القرآن وجمعه في صورة كتابية قد سبق أن بيّناها بالتفصيل في موضوع »جمع 

القرآن الكريم«، ما نريد أن نركّز فيه وفي هذه الجزئية بالذات من أحاديث النبي ذلك 

الحديث الذي ورد عن زيد بن أرقم الذي نقل فيه قوله يوم غدير خم: »إني تارك فيكم 

الثقلين كتاب الله فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به، وأهل بيتي 

أذكركم الله في أهل بيتي أذكركم لله في أهل بيتي أذكركم الله في أهل بيتي«]]].

على  ويؤكد  المسلمين  يوصي  الدنيا  هذه  يغادر  أن  قبل   الأكرم النبي  إن  إذ 

التمسك بما هو حق، وبما لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وإن تأكيد النبي 

هذا على التمسك بالنص القرآني لا يشير إلّّا إلى أنه كان مطمئنًا من إكمال كل ما من 

[1]- Noldeke, Geschichte des Qurans, V. 2, P.96- 97, Blachere, Introduction au Coran, P.184, 

]]]- التحقيق في نفي التحريف من القرآن الشريف، م.س، ج۲، ص۱۱۲. 

]]]- إذ إن استقرار فكرة أن القرآن إنما جُمعَ بعد وفاة النبي في أذهان المسلمين، يبقي الباب مفتوحًا يسيًرا أمام أعداء 

الإسلام للاعتماد على أحاديث دالة على سقوط الكثير من النصوص القرآنيّة وضياعها، ولا سيما خلال عملية الجمع، 

انظر: الغزالي، مشتاق بشير، القرآن الكريم في دراسات المستشرقين، ص142.

]]]- المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج23، ص134. 



273 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

شأنه حفظ النص وعدم ضياعه أو تزويره لذلك كان يوصي بالتمسك به ولو كان في 

خلد النبي غير ذلك من قبيل احتمالية ضياع قسم من القرآن أو تزويره، لما وقف بين 

المسلمين يؤكد ضرورة التمسك به لأنهم حينها قد يتمسكون بما هو ليس من أصل 

القرآن]]]. 

فلو صح ما زعمه بلاشير ومن تبعه من الحداثيين أن في المصحف الذي دوّنه 

فلما  عثمان،  مصحف  عن  اختلافات  فيه  أن  أو  زيادة  أو  نقص  أو  تحريف  الشيعة 

كان عهد الإمام علي بن أبي طالب  لم يرد فيه ما يشير إلى التحريف في النص 

القرآني، وحسبنا ما ذكره فضيلة الدكتور الصغير )رحمه الله تعالى( في هذا الشأن: »إن 

خرج الإمام علي للجهاد في الدين، بل وفي الجزئيات التشريعية معلومة الحال فكيف 

تجاه أصل الدين ونظام الإسلام، وهو القرآن، فلو سبق أن امتدت إليه يد التحريف لما 

وقف مترددًا في إرجاع الحق إلى نصابه، وإلغاء سمات التحريف، فكيف يصح أن 

يقع في عهده، وهو من هو في ذات الله«]]].

أنّ الإمام علي  تنفي ذلك منها:  التي  التاريخية  الشواهد  أن هناك من  فضلًًا عن 

احتج بالقرآن على أهل الجمل، ودعا إليه في التحكيم مع أهل صفين، فلو كان في 

القرآن ما ليس منه، أو أنه لم يشتمل على كل القرآن لما صح له الاحتجاج به ولا قبوله 

في التحكيم، وهذا أمر مشهور لا يحتاج معه إلى برهان]]].

ما ورد في  بالنقصان هو بسبب  القول  الشيعية من  للطائفة  ما يوجه  أهم  إن  كما 

كتاب فصل الخطاب للميرزا النوري]]]، فقد احتوى كتابه على روايات منقولة عن 

المسلمين بكل أطيافهم ولكن السؤال المهم هنا والموجه إلى بلاشير ومن تبع كلامه 

وآراءه من الحداثيين هو: هل إن الميرزا النوري يمثل الطائفة الشيعية بأكملها بأقواله 

أو آرائه؟ وهل الطائفة الشيعية ملزمة بما صدر عن الشيخ النوري حول سلامة النص 

]]]- التحقيق في نفي التحريف، م.س، ص49. 

]]]- المستشرقون والدراسات القرآنيّة، م.س، ص34. 

]]]- راميار، محمود، تاريخ القرآن، ص37. 

]]]- الطبرسي، المحقق الميرزا الشيخ حسين النوري، في تحريف كتاب رب الأرباب، ص68. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين274

ما جاء في  مع  تتعارض تمامًا  الشيعة  لعلماء  الصريحة  الأقوال  إن  إذ  القرآني]]]؟!، 

الشيعي  المذهب  تبنّي  عدم  على  أكيد  دليل  التعارض  وهذا  الخطاب  فصل  كتاب 

أن  على  يؤكدون  وأبدًا  دائماً  المذهب  علماء  لأن  أشكالها،  بكل  التحريف  لأفكار 

القرآن الموجود بين أيدينا هو القرآن الذي أنزله الله تبارك وتعالى على نبيه المصطفى، 

لا أكثر من ذلك ولا أقل]]]. 

فالشيخ محمّد بن علي بن بابويه الملقب بالصدوق )ت ٩٩١م( والقريب من عهد 

الأئمة وأصحابهم ذكر في أحد مصنّفاته قائلًًا: »اعتقادنا في القرآن أنه كلام الله ووحيه، 

وتنزيله، وقوله وكتابه، وأنه لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم 

]]]- هناكَ إجماعٌ مِن مُحقّقي الشيعةِ وعلمائهِا على صيانةِ القرآن منَ الزيادةِ أو النقصان، ومعَ أنَّ مسألةَ حفظِ القرآن 

منَ التحريفِ منَ المسُلمّاتِ عندَ جميعِ المسُلمين، إلّّا أنَّ هناكَ الكثيَر منَ الروايات التي وردَت عن طريقِ أهلِ السنّةِ 

والشيعةِ يظهرُ مِنها وقوعُ النقصِ في القرآن، وقد أشكلتَ هذهِ الروايات على حشويةِّ أهلِ السنّةِ وأخباريةِّ الشيعةِ، وما 

قامَ به المحُدّثُ النوريّ هوَ تتبّعُ هذه الروايات مِن جميعِ مصادرِ المسُلميَن ووضعِها في كتابٍ واحد وهوَ كتابهُ فصلُ 

الخطاب، الأمرُ الذي جعلهَا ظاهرةً بعدَ أن كانتَ مخفيّةً وضائعةً وسطَ الكُتبِ والمصادر، ففصلُ الخطابِ في حقيقتِه 

ليسَ فيه غيُر الروايات التي جمعَها مِن مصادرِ المسُلمين، وحينَها ينحصُر الخلافُ بيَن قبولِ هذهِ الروايات أو رفضِها، 

وقد تعرضَّ الميزرا النوريّ لهجومٍ شديدٍ لقيامِه بهذا العملِ، معَ أنَّ البعضَ نفى أن يكونَ قصدُه مِن هذا الكتابِ إثباتُ 

تحريفِ القرآن، كما نقلَ تلميذُه المحُقّقُ أغا بزركُ الطهراني في كتابِه الذريعةُ عندَ ترجمتِه لكتابِ فصلِ الخِطاب بقولهِ: 

)فصلُ‌ الخطابِ‌ في‌ تحريفِ‌ الكتابِ‌ لشيخِنا الحاجّ‌ ميرزا حُس‌ين النوري‌ّ الطبرستاني‌ّ ابنُ‌ المولي‌ محمّد تقي‌ بن‌ِ الميرزا 

علي محمّد النوري‌ّ( أثبتُّ فيه عدمَ التحريفِ بالزيادةِ والتغييرِ والتبديلِ وغيرهِا، ممّّا تحقّقَ ووقعَ في غيرِ القرآن، ولو 

بكلمةٍ واحدة، لا نعلمُ مكانهَا، واختارَ في خصوصِ ما عدا آياتِ الأحكامِ وقوعَ تنقيصٍ عن الجامعين، بحيثُ لا نعلمُ 

عيَن المنقوصِ المذخورِ عندَ أهله؛ بل يعلمُ إجلًًاما منَ الأخبارِ التي ذكرهَا في الكتابِ مُفصّلًًا، ثبوت النقصِ فقط( 

وبذلكَ لا يكونُ كتابُ فصلِ الخطابِ في موردِ إثباتِ تحريفِ القرآن الذي بيَن أيدينا، فما هوَ موجودٌ كلُّه قرآن مِن غيرِ 

الردِّ على فصلِ الخطابِ تحتَ عنوان  أن يزيدَ فيهِ حرفٌ واحد، ولذا عندَما كتبَ الشيخُ محمود الطهراني رسالةً في 

)كشفُ الارتيابِ عن تحريفِ الكتاب( علقَّ عليهِ الميرزا النوري في رسالتِه بقولهِ: )إنّ الاعتراضَ‌ مبنيٌّ علی المغُالطةِ‌ 

لبعضِ‌ المنزلِ‌ المحفوظ‌ِ  التغييُر والتبديل‌، بل‌ خصوصُ‌ الإسقاطِ‌  التحريفِ‌  مُرادي‌ منَ‌  ليسَ‌  فإنهّ‌  التحريف‌،  لفظِ‌  في‌ 

عندَ أهلِه‌. وليسَ‌ مُرادي‌ منَ‌ الكتابِ‌ القرآن‌ الموجودُ بينَ‌ الدفتّ‌ين، فإنهّ‌ باقٍ‌ علی الحالة‌ِ التي‌ وضعَ‌ ب‌ينَ الدفتّ‌ين في‌ عصِر 

عُثمان‌، لم‌ يلحقهُ‌ زيادةٌ‌ ولا نقصان‌، بل‌ المرادُ الكتاب‌ُ الإلهيّ المنُزلَ‌( وعليهِ فإنَّ الميرزا النوري لا يعتقدُ بوجودِ زيادةٍ 

في القرآن الذي بيَن أيدينا ولكنّه لا يستبعدُ حدوثَ النقيصةِ بسببِ هذه الروايات التي عملَ على جمعِها، وهذا ما لا 

يمكنُ قبولهُ والتسليمُ به، فالقرآن كما هو محفوظٌ منَ الزيادةِ كذلكَ محفوظٌ أيضًا منَ النقيصة، والروايات التي جاءت 

ألفاظِه.  القرآن ومعانيه وليسَ في  للتحّريفِ في تفسيراتِ  ناظرةٌ  للتوجيهِ وأما  قابلةٌ  أما ضعيفةٌ وأما  ذلكَ  على خلافِ 

السنّة، واثنانِ فقَط  مِنها مِن روايات أهلِ  اثني عشَر دليلًًا، عشرةٌ  وإذا رجَعنا لكتابِ فصلِ الخطاب نجدُه قائماً على 

على مروياّتِ الشيعة، ومعَ كثرةِ الروايات التي تمَّ حشدُها في هذا الكتابِ إلّّا أنهّا لا تخلو جميعُها منَ الإشكالاتِ، 

وأفضلُ مَن تتبّعَ هذا الأمرَ هوَ العلّّامةُ جعفر مُرتضى العاملي في كتابِه )حقائقُ هامّةٌ حولَ القرآن الكريم( حيثُ تتبّعَ هذهِ 

المروياّتِ وقامَ بتفنيدِ كلِّ ما يدلُّ على تحريفِ كتابِ اللهِ تعالى، وبذلكَ أثبتَ بما لا يدعُ مجالًًا للشكِّ صيانةَ القرآن مِن 

كلِّ نقصٍ وزيادة، مركز الرصد العقائدي، العتبة الحسينية المقدسة، قسم الاستفتاءات العقائدية ورد الشبهات، العقيدة، 

موقع المركز على الموقع الإلكتروني، 2يوليو 2020م. 

]]]- الرضوي، مرتضى، عصمة القرآن من الزيادة والنقصان، ص28. 



275 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

عليم، وأنه القصص الحقُّ وأنه لقول فصل وما هو بالهزل، وأن الله تبارك وتعالى محدثه 

نبيه  الله تعالى على  أنزلهُ  الذي  القرآن  به، اعتقادنا أن  ومنزله وربه وحافظه والمتكلم 

محمّد هو ما بين الدفتين، وهو ما في أيدي الناس، ليس بأكثر من ذلك«]]]. 

كما ذكر الشيخ الطوسي )ت ١٠٦٧م( صاحب تفسير التبيان في تفسير القرآن في 

مقدمته: »وأما الكلام في زيادته ونقصانه، فمما لا يليق به أيضًا، لأنه الزيادة فيه مجمع 

على بطلانها، والنقصان منه؛ فالظاهر أيضًا من مذهب المسلمين خلافه، وهو الأليق 

الصحيح في مذهبنا، هو الظاهر في الروايات غير أنه رويت روايات كثيرة، من جهة 

الخاصة والعامة بنقصان كثير من آي القرآن، ونقل شيء منه من موضع إلى موضع 

طريقها الآحاد التي لا توجب علمًًا ولا عملًًا، والأولى الإعراض عنها، وترك التشاغل 

بها، لأنه يمكن تأويلها«]]].

كما ذهب الشيخ الطبرسي، )ت ١١٥٣م( إلى أن: »ذلك الكلام في زيادة القرآن 

ونقصانه، فإنه لا يليق بالتفسير، فأما الزيادة فيه فمُجمع على بطلانها، وأما النقصان 

منه، فقد روى جماعة من أصحابنا وقوم من حشوية العامة أن في القرآن تغييراً، أو 

نقصاناً، والصحيح من مذهب أصحابنا خلافه«]]].

وفي نفس المقام يقول السيد أبو القاسم الموسوي الخوئي: »إن أي حديث، حول 

أي تحريف في القرآن لا يعدو أن يكون خرافة، فإن القرآن الكريم لم يعتره أي تغيير 

من أي نوع«]]].

أدنى  يبقى  لا  أن  يجب  وعلمائهم،  الشيعة  لأئمة  أقوال  من  تقدم  ما  ضوء  وفي 

شك في أن لغة الاتهام التي نسبت إلى الشيعة هي لغة خاطئة وفيها كثير من التجني 

والتضليل.

بحق  الحداثيين  من  تبعه  ومن  بلاشير  إدعاها  التي  الطعون  أن  سبق  مما  ويتبين 

]]]- الصدوق، علي بن الحسين، الاعتقادات، ص۹۲. 

]]]- التبيان في تفسير القرآن، م.س، ج۱، ص۳.

]]]- مجمع البيان في تفسير القرآن، م.س، ج۱، ص١٥.

]]]- البيان في تفسير القرآن، م.س، ص376. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين276

سلامة القرآن الكريم، ونسبوها إلى لسان الشيعة هي مجرد أحاديث ضعيفة لا يعتقد 

العمل  القول بها، ولا تصديقها ولا  الشيعة ولا علماؤهم، ولا يميلون إلى  بها أئمة 

بموجبها، وإنما هي كما بيّّن البحث أحاديث ضعيفة وردت في كتب الحديث ضمن 

وقد  وغربلتها،  بتمحيصها  القيام  دون  الضياع  من  وحفظها  الأحاديث  جمع  عملية 

استفاد هؤلاء المستشرقون من هذه الأحاديث الضعيفة للتصريح بوقوع التحريف في 

القرآن عن لسان الشيعة.

المقصد السادس: نسخ القرآن الكريم: يعد موضوع النسخ من المواضيع المهمة 

في مجال البحث القرآني، وخُصصت له الكثير من المباحث في كتب علوم القرآن 

اهتمامًا  الحداثيون  بعدهم  المستشرقون ومن  أولى  وقد  والفقه والأصول،  والتفسير 

كبيراً وعناية في موضوع الناسخ والمنسوخ، وقد جعلوا من موضوع النسخ باباً لفتح 

الشبهات التي زعموا قد أحدثها موضوع النسخ في القرآن وزعموا أن من بين مآلات 

بذلك  زعم  كما  بينها  فيما  القرآنيّة  الآيات  بتناقض  القول  هو  النسخ  بوجود  القول 

أركون، أو القول بعدم الفائدة من وجود الآية للتلاوة فقط دون العمل بمقتضى الآية، 

وأن ذلك لازمه هو العبث وعدم المعرفة والاطلاع الكافي، وهذا محال في حق الله 

كما زعم الجابري، وبالتالي فإن هدف الحداثيين من دراسة النسخ هو تثبيت الأساس 

الذي وضعوه، وهو القول بتأريخية النّصّ القرآني]]].

بيان  ثم  للنسخ،  الذي وضعه علماء المسلمين  ببيان المفهوم  البحث  وسيتكفّل 

الفرنسي  المستشرق  برأي  متمثلًًا  القرآني  بالنّصّ  للطعن  له  الاستشراقي  التوظيف 

بآراء بلاشير  للحداثيين المتأثرين  للنسخ  الحداثي  التوظيف  ريجيس بلاشير، وبيان 

الذين وظفوا النسخ للقول بتأريخية النّص القرآني.

الملحظ الأوّل: مفهوم النسخ من منظور إسلامي 

بأكثر من  اللغة  قواميس  )النسخ( في  لفظة  وردت  للنسخ:  اللغوي  المعنى  أوّلًًا: 

]]]- الشريف، عادل محمّد، تأريخية النص الديني على ضوء ثبات المفهوم وتغير المصداق، ص32. 



277 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

معنى، كما وردت بمعنى الإزالة]]]، قال الراغب: النسخ: إزالة شيء بشيء يتعقبه]]]. 

سة  ثانيًا: المعنى الاصطلاحي للنسخ، النسخ: هو رفع أمر ثابت في الشريعة المقدَّ

من  أم  التكليفية  الأحكام  من  المرتفع  الأمر  ذلك  أكان  سواء  وزمانه،  أمده  بارتفاع 

التي  أم من غيرها من الأمور  أكان من المناصب الإلهية  الوضعية، وسواء  الأحكام 

ترجع إلى الله تعالى بما أنه شارع]]]. 

ثالثًا: أنواع النسخ: يقع النسخ في القرآن الكريم على أقسام: 

حكم  ذات  كانت  آية  القرآن  من  تسقط  بأن  معًا:  والتلاوة  الحكم  نسخ  الأوّل: 

تشريعي وكان المسلمون يقرؤونها ويتعاطون حكمها]]]، ثم نسخت وبطل حكمها 

يَأْتيِهِ  ﴿لَاَ  مرفوض]]]:  النسخ  من  النوع  وهذا  أساسًا،  الوجود  صفحة  عن  ومُحيت 

الْبَاطلُِ مِنْ بَيْْنِ يَدَيْهِ وَلََا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكيِمٍ حََميِدٍ﴾ )فصلت: 42(.

الثاني: نسخ التلاوة دون الحكم: بأن تسقط آية من القرآن الحكيم، كانت تقرأ، 

النسخ مرفوض  النوع من  وكانت ذات حكم تشريعي]]]، ثم نسيت ومحيت، وهذا 

أيضًا؛ لأن القائل بذلك إنما يتمسك بأخبار آحاد زعمها صحيحة الإسناد، هذا فضلًًا 

التي كانت  إذ لو كانت المصلحة  عن منافاته لمصحلة نزول نفس الآية أو الآيات، 

تقتضي نزولها هي اشتمالها على حکم تشريعي ثابت فلماذا ترفع الآية وحدها، في 

]]]- ابن منظور، لسان العرب، ج۳، ص٦١، انظر: الطريحي، فخر الدين بن محمّد، مجمع البحرين، ج۲، ص۳۰۲.

]]]- الأصفهاني، الراغب، مفردات ألفاظ القرآن، ص٤٩٠.

]]]- البيان في تفسير القرآن، م.س، ۳۷۸. والذي يتضح من هذا التعريف أمران: 

1. إن النسخ يكون برفع حكم ثابت في أصل الشريعة. 2. إن النسخ لا يكون لأمر مجهول إلى الله تعالى بل مجرد رفع 

الحكم لانتهاء أمده وزمانه، الحكيم، السيد محمّد باقر، علوم القرآن، ص١٩٥-١٩٦.

]]]- الحسني، منذر، دروس في علوم القرآن، ص319- 324. 

]]]- والقائلون بهذا القول استدلوا بحديث عائشة، قالت: كان فيما أنزل من القرآن: »عشر رضعات معلومات يحرمّن، 

ثم نسخن بـ)خمس معلومات( قالت: وتوفي رسول الله وهن فيما يقرأ من القرآن، وكانت الصحيفة تحت السرير 

فاشتغلنا بدفن رسول الله فدخل داجن البيت فأكله«، وهذا حديث واحد يرجع إلى التلاعب بالقرآن الكريم مضافة 

جماعة  ينكره  الذي  الأمر   ،الله رسول  وفاة  حتى  تتلى  آية  ونسيان  بالتحريف  القول  إلى  يرجع  القول  هذا  أن  إلى 

المسلمين، ومعلوم أن بما ذكرته عائشة لا ينعدم حفظه من القلوب ولا يتعذر عليهم إثبانه في صحيفة أخرى، فعرفنا أنه 

لا أصل لهذا الحديث، انظر: المحلي جلال الدين محمّد بن أحمد، )ت ٨٦٤هـ(، السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن 

بن أبي بكر )ت ٩١١هـ(، تفسير الجلالين، ج2، ص161.

]]]- مباحث علوم القرآن، م.س، ص٢٦٣.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين278

حين اقتضاء المصلحة بقاء الآية لتكون سندًا للحكم الشرعي المذكور]]].

الثالث: نسخ الحكم دون التلاوة: وذلك بأن تبقى الآية ثابتة في الكتاب يقرؤها 

المسلمون سوی إنها من ناحية مفادها التشريعي منسوخة، لا يعُمل بها بعد مجيء 

الناسخ القاطع لحكمها، وهذا النوع من النسخ هو المعروف بين العلماء والمفسرين 

واتفق الجميع على جوازه إمكاناً وعلى تحققه أيضًا]]]. 

في  بلاشير  ذهب  والحداثيين:  بلاشير  نظر  وجهة  من  النسخ  الثاني:  الملحظ 

الشريعة(  )علماء  أو  الفقهاء  أن  إلى  الكريم  القرآن  في  النسخ  موضوع  خصوص 

-بحسب تعبيره- هم من أوجدوا النسخ في القرآن؛ وذلك لأجل رفع التناقض الذي 

بلاشير  إليه  ذهب  ما  إلى  الجابري  وذهب  القرآنيّة]]]،  الآيات  بعض  عليه  اشتملت 

عندما تناول موضوع الناسخ والمنسوخ في كتابه »مدخل إلى القرآن الكريم« وذلك 

في قوله: »وهذا يجعل المجتهد أو الفقيه أو المفسر أو المتكلم إزاء آيات تقرّر في 

إلّّا  يقولون-  -كما  فيه  يفصل  لا  الذي  الشيء  واحد،  حكم  من  أكثر  الواحد  الشيء 

إلى  أركون  محمّد  ذهب  ثم  ومن  جملة«]]]،  القرآن  في  والمنسوخ  بالناسخ  المعرفة 

نفس ما ادّعاه بلاشير من أنّ فقهاء الأمة قد أدخلوا قاعدة الناسخ والمنسوخ]]] كما 

ذهب أبو زيد إلى نفس ذلك في كتابه »مفهوم النص«]]]، فتبنوا جميعهم رأي بلاشير 

والمنسوخ في  الناسخ  أوجدوا  من  هم  الفقهاء  أن  إلى  وذهبوا  النسخ  في خصوص 

القرآن الكريم لأجل رفع التناقض بين الآيات. 

يرُد عليه: 

أوّلًًا: إن النسخ في القرآن الكريم أمر ثابت بإجماع المسلمين وبدليل قوله تعالى: 

]]]- دروس في علوم القرآن، م.س، ص322. 

]]]- م.ن، ص324.

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص74. 

]]]- مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص222. 

]]]- أركون، محمّد، قراءات في القرآن، ص242. 

]]]- مفهوم النص، م.س، ص150. 



279 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

ءٍ قَدِيرٌ﴾  ﴿مَا نَنْسَخْ مِنْ آية أو نُنْسِهَا نَأْتِ بخَِيْْرٍ مِنْهَا أو مِثْلهَِا أَلََمْ تَعْلَمْ أَنَّ اَّللَّهَ عَلََى كُلِّ شََيْ
)البقرة: 106(، فكيف يمكن القول بأن وجود النسخ في القرآن يعَدُ تناقضًا بين آيات 
الخالد خلود  الله  الرأي، وهو كلام  القرآن، ويقلل من شأنه كما زعم أصحاب هذا 

النسخ  إن  نقول:  الحداثيون  ما طرحه  بحفظه؟ وجواباً على كل  الدهر، والمحفوظ 

وعُرفت  النسخ،  فهُمت طبيعة  إذا  إلّّا  الفهم  يفُهم حق  الكريم، لا  القرآن  الواقع في 

يتجاوز  القرآن لم  الواقع في  النسخ  أن  ذلك:  وبيان  أجلها،  من  شُُرع  التي  الحكمة 

بضع آيات أحصاها العلماء وميزوها عن غيرها، وهذا يفيد في أن النسخ في القرآن 

كان على قلة وندرة وليس على كثرة وشهرة]]]، فضلًاً عن أن أحد الغايات من وجود 

النسخ في القرآن خصوصًا، وفي الشريعة الإسلاميةّ عمومًا]]]، كان إحدى السمات 

التربوية والتشريعية في القرآن الكريم، الذي ظل يربى الناس ويهذب سلوكهم مرحلة 

إثر أخرى]]]، وَفقَْ إرادة الله الحكيم الخبير، الذي يعلم ما يصلح لعباده وما لا يصلح 

لهم.

 ثانيًا: إن بعض الآيات التي يظُنَُّ فيها النسخ، لا نسخ فيها عند التحقيق والتدقيق]]]، 

﴾ )البقرة: ٢٥٦( فقد  شْدُ مِنَ الْغَيِّ َ الرُّ بََّيَّن ينِۖ  قَد تَّ وذلك كقوله تعالى: ﴿لََا إكِْرَاهَ فِِي الدِّ

باِللَّهَِّ ولا  يُؤْمِنُونَ  الَّذِينَ لا  ﴿قاتلُِوا  تعالى:  بقوله  منسوخة  الآية  أن هذه  بعضهم،  ظن 

أوتُوا  الَّذِينَ  مِنَ  الَحقِّ  دِينَ  يَدِينُونَ  ولا  ورَسُولُهُ  اللَّهَُّ  مَ  حَرَّ ما  مُونَ  يُُحَرِّ ولا  الآخِرِ  باِليَوْمِ 
الكتِابَ حَتّى يُعْطُوا الِجزْيَةَ عَنْ يَدٍ وهم صاغِرُونَ﴾ )التوبة: ٢٩(، والحق، أنه لا نسخ 
بين هاتين الآيتين، فالآية الأولى موضوعها مختلف تمامًا، إذ إنها تقرّر مبدأً إسلاميًّا 

الثانية موضوعها خاص،  الآية  أن  الدين؛ في حين  عظيمًًا]]]، وهو منع الإكراه على 

يتعلق بالصادِّين عن سبيل الله، والمانعين لغيرهم من قبول دعوة الإسلام، فلا يوجد 

تعارض حقيقي بين الآيتين لاختلاف موضوعهما، إذ ليس في هذا غرابة تسُتنكر ولا 

]]]- البرهان في علوم القرآن، م.س، ج١، ص۲۳۷.

]]]- مناهل العرفان، م.س، ج2، ص180. 

]]]- الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج3، ص77. 

]]]- مناهل العرفان، م.س، ص184. 

]]]- تلخيص التمهيد، م.س، ص400. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين280

أمر يسُتهجن، ووقف العمل بحكم سابق وإحلال حكم آخر لاحق محله أمر معهود 

التشريع الإسلامي، ولا نكران في شيء من ذلك مراعاة لأحوال  بداية  ومألوف في 

المكلفين وتحقيقًا لمصلحة المجتمع؛ وليس معنى هذا أن الله جلت حكمته حين 

يحل  آخر  أنه سيُنـزل حكمًًا  ذلك-  يعلم -حاشاه  يكن  الخمر لم  أنزل عقوبة شرب 

محله!؟]]].

ثالثًا: إن ادّعاء الحداثيين الذين زعموا تبعًا لبلاشير أن النسخ لم يكن له وجود في 

القرآن الكريم وأن الفقهاء هم من قاموا بوضع هذه الآيات وأسسوا لهذا الأمر لرفع 

رأينا  لهؤلاء كما  أن المحرك  النقد، كما  أمام  القرآنيّة لا يصمد  الآيات  التناقض بين 

عبثية  أمام  إننا  أي  النص(  الواقع على  السابق هو )حكم وسيطرة وسلطة  النص  في 

لا نهاية لها، إنهم يريدون من ذلك الوصول إلى غاياتٍ عديدة؛ منها: )اتهام علماء 

كان  ما  إلّّا  )القرآن(  عليا  مرجعية  إلى  الرجوع  دون  النسخ  »الفقهاء« بممارسة  الأمة 

من قبيل تحقيق مصالح هؤلاء العلماء أو من يعملون لصالحهم(]]]، من ذلك قول 

محمّد أركون: »فإن المشرعين من البشر )أي: الفقهاء( قد سمحوا لأنفسهم بالتلاعب 

والقيود  الإكراهات  مع  يتناسب  للتوريث  علم  تشكيل  أجل  من  القرآنيّة  بالآيات 

أو  الأوائل  الفقهاء  فيها  اشتغل  التي  بالمجتمعات  الخاصّة  الاجتماعيّة-الاقتصاديةّ 

بالأحرى الخاصة بالفئات الاجتماعيّة التي اشتغلوا داخلها]]]. 

رابعًا: لقد وضع العلماء القائلون بالنسخ شروطاً وضوابط، وليس الأمر كما يدعي 

الحداثيون بأن النسخ كان من وضع الفقهاء من أنفسهم، ومن ضمن هذه الشروط]]]:

أن يكون المنسوخ حكمًًا شرعيًّا عمليًّا، فلا نسخ في الأخبار والقصص  الأوّل: 

والعقائد والأخلاق؛ إذ مثل هذه الأمور لا يتأتّّى فيها التعارض الذي هو أساس النسخ.

الثاني: أن يكون دليل رفع الحكم دليلًًا شرعيًا، فلا نسخ دون دليل شرعي، كالقرآن 

]]]- تلخيص التمهيد، م.س، ص403. 

]]]- آملي، جوادي، ولاية الانسان في القرآن، ص232. 

]]]- م.ن، ص237. 

]]]- البرهان في علوم القرآن، م.س، ج2، ص۲۳۷.



281 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

والسنة، وعلى ذلك فلا اجتهاد في النسخ، ولا نسخ بعد انتقال رسول الله. 

الأول  الحكم  دليل  عن  متأخراً  )الناسخ(  الثاني  الحكم  دليل  يكون  أن  الثالث: 

)المنسوخ( غير متصل به كاتصال القيد بالمقيد، وعلى هذّا فلا بد من معرفة التأريخ، 

وإلا افتقد النسخ شرطاً أساسيًا من شروطه التي وضعها العلماء]]].

يمكن  ولا  حقيقي،  تعارض  والمنسوخ(  )الناسخ  الدليلين  بين  يكون  أن  الرابع: 

يعُد هذا  بينهما فلا  إذا أمكن الجمع  أما  التأويل،  بنوعٍ من  بينهما بحال ولو  الجمع 

نسخًا أبدًا]]]. 

حقيقياً  الآيات  بين  والاختلاف  التناقض  يكون  أن  أجل  من  العلماء  اشترط  وقد 

)بحيث لا يمكن الجمع بينهما( أمورًا عدة فصّلها علماء المنطق]]]: منها وحدة الزمان 

تنافي ولا اختلاف، وأن يكون  ووحدة الملاك والشرط... وإذا تخلفّ أحدهما فلا 

الناسخ ظرفه متأخراً وملاكه مصلحة أخرى تبدلت عن مصلحة سابقة كانت مستدعية 

لذلك الحكم المنسوخ، فالتنافي ظاهري وبعد التأمل والتعمق يرتفع تمامًا]]]. 

خامسًا: عدد الآيات التي نسخت في القرآن: إذ عند التحقيق نجد أن السيوطي 

في »الإتقان« قد حصر النسخ في عشرين آية]]]، وحصرها الزرقاني حوالي عشر آيات 

]]]- أن الالتزام بثبوت النسخ في موردٍ ما يتوقف على معرفة الترتيب الزمني لنزول الآيتين الناسخة والمنسوخة بنحو 

لا يقبل الشك، لأنَّ الفقيه في بحثه عن الحكم الشرعي يضع أولًًا نصب عينيه الوصول إلى القطع بالحكم الشرعي، 

فإذا لم يتيسر له طريق يورث القطع ويوصل إلى اليقين كما هو الحال في الغالبية المطلقة من الأحكام تحوّل اهتمامه 

إلى الإثبات التعبدي، أي العثور على طريق غير قطعي، ولكن الشارع المقدس يقبل الاعتماد عليه في إثبات الحكم 

الشرعي كخبر الثقة والدليل الظاهر، وببيان آخر: إن المراد من العبد هو التلبس بلباس العبودية، وهو ما لا يشُترط فيه 

دائماً موافقة الحكم الواقعي في الشريعة. نعم، مع العلم بالحكم أو مطابقة الدليل الظني المعتبر للواقع فلا بد من 

موافقته لحصول ذلك التلبس، وعلى فرض وجود آيتين تنسخ إحداهما الأخرى ولم نعرف الترتيب الزماني نلتزم أن 

النسخ يستلزم حصول علم  بإمكان  التزامنا هذا  الناسخة وإن لم نجد دليلًًا معتبراً على ذلك، فإن  آخرهما نزولًًا هي 

الحكمان  كان  إذا  فيما  الاحتياط  يستدعي  فإنه  أحكامه،  له  الإجمالي  والعلم  نسخ  بحصول  المورد  هذا  إجمالي في 

إلزاميين، انظر: آملي، جوادي، العقيدة من خلال الفطرة، ص232. 

]]]- م.ن، ص239-229. 

]]]- المظفر، محمّد رضا، المنطق، ج2، ص42. 

]]]- تلخيص التمهيد، م.س، ج1، ص407. 

]]]- انظر: الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج3، ص77. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين282

فقط]]] ناقضًا ما أورده السيوطي في »الإتقان«، وحصرها الدكتور مصطفى زيد في 

تبلغ  التي  الكريم  القرآن  آيات  باقي  عن  ماذا  ذلك:  على  وبناءً  فقط؛  وقائع  خمس 

٦٢٣٦ آية؟! فلو سلمنا جدلًًا، وقلنا: إن هذه الآيات المنسوخة مؤقتة بزمانها، فماذا 

عن باقي آيات القرآن الكريم؟ وهل يأخذ الأكثر الأعم الأغلب حكم الأقل]]]؟!.

مفتوح على  النسخ  باب  إن  أبدًا  منهم  أحد  يقل  بالنسخ لم  القائلين  إن  سادسًا: 

مصراعيه، بل الأمر كما قدمنا أنهم اشترطوا أن يكون دليل رفع الحكم دليلًًا شرعيًا، 

فلا نسخ دون دليل شرعي كالقرآن والسنة، وعلى ذلك فلا اجتهاد في النسخ]]]، ومما 

سبق بيانه يتضح جلياً لكل ذي عقل: أن استدلال الجابري واركون وأبو زيد وغيرهم 

من الحداثيين بالنسخ على أنه دليل على تأريخية القرآن دعوى يعوزها الدليل، بل هي 

مغالطة ودعوى ساقطة من أساسها. 

سابعًا: لا شك في وضوح بعض الموارد التي قيل فيها بالنسخ، كوجوب صدقة 

مُوا بَيْْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ  سُولَ فَقَدِّ النجوى]]]، قال تعالى: ﴿أيَها الَّذِينَ آمَنوُا إذَِا نَاجَيْتُمُ الرَّ

مُوا  تُقَدِّ أَنْ  أَأَشْفَقْتُمْ  رَحِيمٌ،  غَفُورٌ  اللَّهََّ  فَإنَِّ  تََجِدُوا  لََمْ  فَإنِْ   ۚ وَأَطْهَرُ  لَكُمْ  خَيْْرٌ  لكَِ  ذَٰ  ۚ صَدَقَةً 
كَاةَ  لََاةَ وَآتُوا الزَّ بَيْْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَاتٍ ۚ فَإذِْ لََمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللَّهَُّ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّ
وَأَطيِعُوا اللَّهََّ وَرَسُولَهُۚ  وَاللَّهَُّ خَبيٌِر بمََِا تَعْمَلُونَ﴾ )المجادلة: 12-13( حيث نسُخ وجوب 
دفع صدقة النجوى، والذي نحتاج إليه من ترتيب نزول الآيات في الناسخ والمنسوخ 

هو الترتيب الزماني لنزول الآية الناسخة والمنسوخة دون بقية القرآن، ويكفينا في ذلك 

الروايات التامة سندًا ودلالة والتي تحُدد ترتيب الآيتين الناسخة والمنسوخة]]]. 

فهم  عدم  من  ناشئ  القرآن  في  تناقض  لوجود  النسخ  باستلزام  القول  أن  ثامنًا: 

انتهاء  الفعلي، وإنما  الحكم الشرعي  إبطال  النسخ ليس معناه  إن  إذ  النسخ؛  حقيقة 

]]]- الزركشي، البحر المحيط في أصول الفقه، ج5، ص216.

]]]- الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج3، ص37. 

]]]- م.ن، ص39. 

]]]- م.ن، ص42. 

]]]- م.ن، ص47.



283 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

كاختصاص  محدّد  زماني  أمر  له  يكون  قد  الإلهي  فالحكم  المنسوخ،  الحكم  زمن 

حُرمة شرب الخمر أولًّاًّ بما لا يصل إلى الإتيان بالصلاة حالة السكر، فإن ذلك ليس 

دائماً أبدًا، وإنما كان الحكم مرحليًا مع أن لسان الآية لم يكن مقيدًا بعمر خاص لهذا 

الحكم، كما إن قول الرازي: »ينبغي تحاشي النسخ بقدر الإمكان لأنه لا ينبغي إبطال 

كلام الله«]]] لا يخلو من تهافت؛ لأنه لو كان يستلزم إبطال كلام الله لوجب نفيه من 

أصله لا أن نتحاشاه بقدر الإمكان، ومعنى كلامه: أننا إن لم نتمكّن من تحاشيه فإنَّه 

لا يجب علينا أن نتحاشاه بل نقول به]]]، وإذا جاز القول به في مورد واحد تبيّّن أنه 

لا إبطال لكلام الله في النسخ والأحكام العقلية غير قابلة للتخصيص، وعليه لا بد 

من الالتزام بأحد طريقين لا ثالث لهما، »أن نمنع من النسخ بالمرة إذا قلنا بأنه يستلزم 

إبطال كلام الله، أو أن نجيز إمكانه ثبوتاً في كل الموارد ويبقى البحث الإثباتي هو 

المعيّّن لحصوله في بعض الموارد«]]].

تاسعًا: إن عملية النسخ ليست إلّّا بيان تأريخ انتهاء فعلية حكم لم يبُين للناس أنه 

مؤقت بمدة محددة، وبما أن أحد الإشكالات الناشئة من الفهم الخاطئ للنسخ أنهّ 

يلزم منه محدودية علم الله تعالى أو بتعبير آخر يلزم الجهل عليه -حاشاه وتعالى عن 

ذلك علوًا كبيراً-، وهو محال، وبما أن حقيقة النسخ ما ذكرنا فلا دلالة فيه على أن 

المعنى الذي يأتي به الوحي قابل للمراجعة والنقض]]].

التي  الفرضيات  خلال  من  النسخ  لموضوع  تطرق  عندما  زيد  أبو  ذكره  ما  وهو 

طرحها حول القرآن الكريم على أنه مليء بالتناقضات التي لا سبيل إلى رفعها سوى 

بالإذعان بأنهّ خطابٌ، إذ لو أذعنا بكون كلّ آية نزلت في ظروف معينة سوف لا يبقى 

مجال لأن تتعارض مع غيرها، ولإثبات رأيه هذا ذكر أمثلةً قرآنيةً مثل الزواج من أهل 

الكتاب ومسألة الجبر والتفويض، وما يدعو للأسف أنهّ لم يفهم دلالة الآيات التي 

]]]- الرازي، أبو بكر، مفاتيح الغيب، ص160. 

]]]- عباس، فضل حسن، البرهان في علوم القرآن، ص250. 

]]]- م.ن، ص257. 

]]]- تلخيص التمهيد، م.س، ص278. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين284

تحدثت عن هذه المسائل؛ لذلك تصوّر أنهّا تتعارض مع غيرها]]].

عاشًرا: إن النسخ كان واقعًا ومعمولًًا به في الشرائع السابقة لشريعة الإسلام؛ يدل 

لِّبَنىِٓ  كَانَ حِلًّاًّ  ٱلطَّعَامِ  ﴿كُلُّ  بني إسرائيل:  الكريم مخاطبًا  القرآن  ما حكاه  على هذا 

فَأْتُواْ بِٱلتَّوْرَىٰةِ  قُلْ   ۗ ٱلتَّوْرَىٰةُ  لَ  تُنَزَّ قَبْلِ أَن  نَفْسِهِۦ مِن  ءِيلُ عَلََىٰ  إسِْْرَٰ مَ  مَا حَرَّ ءِيلَ إلّّا  إسِْْرَٰ
دِقِيَن﴾ )آل عمران: 93( فتضمّنت هذه الآية بيان كذبهم صريحًا  فَٱتْلُوهَآ إنِ كُنتُمْ صَٰ
قبل  إسرائيل،  لبني  كان حلالًًا  كله  الطعام  أن  أخبر  فإنه سبحانه  النسخ،  إبطال  في 

كانوا  إسرائيل  بني  أن  ومعلوم  منه،  نفسه  إسرائيل على  حرَّم  ما  التوراة، سوى  نزول 

الله  بإحلال  إنما هو  لهم حلالًًا،  كان  الذي  وأن  وملته،  أبيهم إسرائيل  على شريعة 

تعالى له على لسان إسرائيل والأنبياء بعده إلى حين نزول التوراة، ثم جاءت التوراة 

بتحريم كثير من المآكل عليهم]]]، التي كانت حلالًاً لبني إسرائيل وهو النسخ بعينه 

النسخ الذي ينفونه ويستغربه هؤلاء الحداثيون في شريعة الإسلام، وقد قال تعالى: 

هِمْ عَن سَبيِلِ ٱَّللَّهِ كَثيًِرا﴾  مْ وَبصَِدِّ مْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَٰتٍ أُحِلَّتْ لََهُ نَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّ ﴿بظُِلْمٍۢ مِّ
يقال  ذلك  بعد  اليهود،  شريعة  في  النسخ  وقوع  في  صريحة  والآية   )160 )النساء: 
لأصحاب هذه الشبهة: هل تقرِّون أنه كان قبل الإنجيل شريعة التوارة أم لا؟ وبالطبع، 

هم لا ينكرون أن يكون قبل الإنجيل شريعة]]]. 

التوارة أم لا؟ فإن  فيقال لهم: فهل نسخت الإنجيل شيئاً من أحكام ما جاء في 

قالوا: لم ترفع شيئاً من أحكام تلك الشريعة، فقد جاهروا بالكذب ولم ينصفوا في 

قولهم؛ وإن قالوا: قد رفعت بعض أحكام التوراة، فقد أقروا بالنسخ قطعًا، وقد جاءت 

نصوص في التوراة والإنجيل تتضمن النسخ، ورفع ما هو ثابت في نفس الشريعة]]]، 

أو في غيرها من الشرائع السابقة؛ ومن ذلك: تحريم العمل يوم السبت، مع الاعتراف 

ثابتاً في الشرائع السابقة، وإنما كان العمل في يوم السبت  بأن هذا الحكم لم يكن 

جائزاً كغيره من أيام الأسبوع، كذلك أمر الله سبحانه بني إسرائيل قتل أنفسهم بعد 

]]]- القرآن في الإسلام، م.س، ص261. 

]]]- م.ن، ص263. 

]]]- تاريخ القرآن، م.س، ص101. 

]]]- شبر، السيد عبد الله، تفسير شبر، ص76. 



285 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

عبادتهم العجل]]]، ثم رفع هذا الحكم عنهم بعد ذلك، وأصحاب هذه الشبهة هم 

هذا  ومع  الجديد،  والعهد  القديم  العهد  مسائل  النسخ في  بوقوع  من غيرهم  أدرى 

فإنهم يستنكرون ما هم فيه واقعون.

المقصد السابع: القصص القرآني: من الضروري الوقوف على الأغراض الداعية 

يهتم  ولم  تاريخياً  كتاباً  يكن  لم  الكريم  فالقرآن  القرآني،  النص  في  القصة  لوجود 

بالتفاصيل التأريخية كما هو حال غيره من الكتب، إن ما عرضه في آياته من شخوص 

تبارك وتعالى لأحداث  الله  اختيار  أن  ليقص قصصهم، ومعنى هذا  وأحداث مهمة 

للتنفيس  القصد لم يكن  الرسل وقصصهم كان مقصودًا، وأن هذا  تأريخ  بعينها من 

والإفاضة عن النبي والمسلمين، وإلى خدمة الدعوة الإسلاميّة ولم يسع أبدًا إلى بيان 

القصص وسرد تفصيلاتها كافة]]].

ومن هنا نستطيع القول إن القرآن الكريم قد اختار من الشخوص والأحداث ما 

يلائم الأغراض المرجوة من ذكر القصص، ولم يعمد إلى سرد الوقائع وتعريف الناس 

بالأحداث]]].

الملحظ الأوّل: القصص القرآني من المنظور الإسلامي 

أوّلًًا: القصص في اللغة والإصطلاح: القصص لغةً: القَص هو اتبّاع الأثر، يقال 

خرج فلان قصصًا في أثر فلان، وذلك إذا اقتص أثرهُ، وقيل لمن يقص القصص قاص 

لاتباعه خبراً بعد خبر وسوقه الكلام سوقاً]]]، ومنه قوله تعالى: ﴿فَاقْصُصِ الْقَصَصَ 

رُونَ﴾ )الأعراف: 176(.  هُمْ يَتَفَكَّ لَعَلَّ

الحديث  اقتصصت  وقد  والحديث،  الأمر  هي  القصة  الإصطلاح:  في  القصص 

الأخبار  القصص  تعني  كذلك  المقصوص]]]،  الخبر  والقصص  وجهه،  على  رويته 

]]]- تفسير شبر، م.س، ص77. 

]]]- البرهان في علوم القرآن، م.س، ج١، ص۲۳۷.

]]]- م.ن، ص238. 

]]]- الأصفهاني، الراغب، غريب القرآن، ص404. 

]]]- الرازي، فخر الدين، مفاتيح الغيب، ص320. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين286

المتتبّعة]]]، والكشف عن آثار مضت والتنقيب عن أحداث قد نسَِيها الناس أو غفلوا 

عنها. 

الماضية،  الأمم  أحوال  عن  نبيه  تعالى  الله  إخبار  تعني  القرآني:  القصص  أما 

والنبوات السابقة والحوادث الواقعة؛ إذ اشتمل القرآن الكريم على وقائع الماضي، 

وتأريخ الأمم وذكر الديار والآثار ونقل وحكي عنهم صوة ناطقة لما كانوا عليه]]]. 

ثانيًا: أنواع القصص في القرآن الكريم: للقصص في القرآن ثلاثة أنواع]]]:

النوع الأوّل: قصص الأنبياء، وقد تضمن دعوتهم إلى قومهم، والمعجزات التي 

أيدهم الله بها، وموقف المعاندين منهم، ومراحل الدعوة وتطورها وعاقبة المؤمنين 

 .والمكذبين، كقصص نوح، وإبراهيم، وموسى، وهارون، وعيسى، ونبينا الأكرم

ثبوتهم،  تثبت  لم  وأشخاص  غابرة،  بحوادث  يتعلق  قرآني  قصص  الثاني:  النوع 

كقصة الذين أخرجوا من ديارهم وهم ألوف حذر الموت، وطالوت وجالوت، وابني 

وأصحاب  ومريم،  السبت،  وأصحاب  وقارون،  القرنين،  وذي  الكهف،  وأهل  آدم، 

الأخدود، وأصحاب الفيل ونحوهم]]].

النوع الثالث: قصص يتعلق بالحوادث التي وقعت في زمن رسول الله كغزوة بدر 

وأحد في سورة آل عمران، وغزوة حنين وتبوك في التوبة، وغزوة الأحزاب في سورة 

الأحزاب، والهجرة، والإسراء، ونحو ذلك]]].

ثالثاً: غايات القصص القرآنيةّ: إن الغاية التي تهدف إليها القصص القرآنيّة تأتي في 

سياق الهدف القرآني العام الذي يتمثل في الدعوة إلى الله تعالى وإلى اتباع منهجه 

القرآنيةّ من  الذي اختطه للإنسان وسعادته، وتكريسًا لهذا الهدف، جاءت القصص 

]]]- الخطيب، عبد الكريم، القصص القرآني في منطوقه ومفهومه، ص178. 

]]]- انظر: القطان، مناع، مباحث في علوم القرآن، ص306. 

]]]- انظر: م.ن، ص307. 

]]]- م.ن، ص311. 

]]]- السبحاني، جعفر، القصص القرآني دراسة ومعطيات وأسباب، ص15. 



287 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

أجل إيقاف الإنسان وتنبيهه وتعريفه على حياة الأمم السالفة وعوامل عزتّها ومنعتها، 

والقصّاصون  البشري  الخيال  ينسجها  التي  القصص  أما  وسقوطها]]]،  هبوطها  أو 

المحترفون، فلها غايات تباين غاية القصص القرآنيّة، إما في نمط الغاية أو في سعتها 

وشمولها، وإما الغايات التي يريدها القرآن الكريم في قصصه، فهي على طرف النقيض 

من أهداف القصص الخيالية]]]، ويمكن تبيين غايات القصص القرآنيةّ كالآتي:

أ. الدروس والعِبََر: تحدث القرآن الكريم عن حياة الأمم بألوانها المختلفة، وأشار 

إليها وهي تأخذ  إليها وهي في أوج رقيهّا، وذروة قوتها وعظمتها، ثم لفت الأنظار 

بالانحدار إلى قعر الذل والهوان، وبذلك فإن القصص القرآنيّة خير ذكرى للمؤمنين، 

للِْمُؤْمِنيَِن﴾ )هود: 120(،  وَذِكْرَى  وَمَوْعِظَةٌ  الْْحَقُّ  هَذِهِ  ﴿وَجَاءَكَ فِِي  كما قال تعالى: 

رُونَ﴾  يَتَفَكَّ هُمْ  لَعَلَّ الْقَصَصَ  ﴿فَاقْصُصِ  الإنساني  التفكير  لتحريك  سبب  وهي 

)الأعراف: 176(، أي يتخذون القصص عبرة في حياتهم حتى يتحرّزوا عن المزالق 
والمهالك]]].

ب. وحدة هدف الأنبياء: تشهد الآيات القرآنيةّ على أن الهدف الوحيد من بعث 

الأنبياء هو نشر التوحيد في العبادة بين الناس، لأنه ليس في صحيفة الوجود من هو 

ةٍ رَسُولًًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهََّ  أهل للعبادة غير الله تعالى قال سبحانه: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْناَ فِِي كُلِّ أُمَّ

التوحيد في  قد ركزوا على  الأنبياء  نرى  لذلك  )النحل: 36(؛  الطَّاغُوتَ﴾  وَاجْتَنبُِوا 
العبادة، وما ذاك إلّّا لأن الانحراف عنه، كان هو الأمر الغالب دون المراتب الأخرى]]].

اقتضت  وقد  الشدائد،  والرسل لأنواع  الأنبياء  تعرض   :النبي فؤاد  تثبيت  ت. 

وحثهّ   النبي قلب  لتثبيت  قصصهم  وذكر  الرسل  هؤلاء  أنباء  إيراد  تعالى  حكمته 

على المضي في درب الدعوة والتبليغ، وتقوية عزمه على ما يلقاه من إعراض وجحود 

واستهزاء وأذى كبير من قومه، وتذكيره بسنته تعالى في أنبيائه الذين لم يظفروا بثمرة 

]]]- القصص القرآني دراسة ومعطيات وأسباب، م.س، ص16. 

]]]- التسخيري، محمّد علي، محاضرات في علوم القرآن، ص242.

]]]- م.ن، ص243.

]]]- م.ن، ص249.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين288

النصر إلّّا بصبرهم على أشواك الطريق ومصاعبه، وإلى هذه الغاية يشير قوله سبحانه: 

سُلِ مَا نُثَبِّتُ بهِِ فُؤَادَكَ﴾ )هود: 120(.  ﴿وَكُلًّاًّ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرُّ

الملحظ الثاني: القصص القرآني من وجهة نظر بلاشير والحداثيين: يذهب بلاشير 

إلى أن القصص القرآني هي عبارة عن أساطير قد استمدّها القرآن من القصص التي 

العهدين،  كتب  ومن  والمسيحية«  »اليهوديةّ  عليه  السابقة  الديانتين  كتب  وردت في 

إلماحات  منها سوى  يذكر  القصص ولم  تلك  تفاصيل  يذكر  الكريم لم  القرآن  وأن 

وإشارات تلويحية -بحسب تعبيره- وقد قام المفسّّرون فيما بعد بإضافة التفاصيل إلى 

تلك القصص وأضافوا عليها الكثير من قصص وأساطير وحكايات من مصادر أخرى 

وحضارات أخرى]]].

وقد تتبّع الحداثيون أثر بلاشير في القول في القصص القرآني، ومنهم محمّد أركون 

الذي ذهب إلى أنّ »العقل الديني مشتمل على عناصر خيالية تتصور أن بإمكانها من 

تحكم  أن  الطبيعية  القصصية وغير  أو  الخفية  والقوى  الكائنات  مع  التعاطي  خلال 

الوجود وأن تجترح المعجزات على أساس المنطق الإعجازي والأسطوري«]]]، أما 

إن رؤيته  إذ  منهجًا وأسلوباً مختلفًا،  القرآني  القصص  اتخذ في بحث  فقد  الجابري 

تحمل خصائص من قبيل الرؤية التأريخية وترتيب النزول]]]. 

ويرد عليه: 

أوّلًًا: زيف )دعوى الأسطورة( في القصص القرآني: بملاحظة أن الشريعة المحمّدية 

هي الشريعة الخاتمة يمنع من كون ما جاء به ذا بنية أسطورية مجازيَّة، فالقرآن يشُكّل 

المعجزة الخالدة الوحيدة التي لم ينحصر الاطلاع عليها بمراجعة الكتب التأريخية، 

فهو المعجزة الوحيدة على مر تاريخ البشر -رغم كثرة الأنبياء وإتيانهم أعدادًا هائلة 

]]]- ومن قوله: »لكن ما أكثر التلويحات التي تكشف عن مواقف قد تعدلت«، القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، 

م.س، ص39. 

]]]- قراءات في القرآن، م.س، ص125.

]]]- مدخل إلى القرآن الكريم، م.س، ص18. 



289 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

من المعجزات- التي لم يكن الزمان والمكان محددًا لها]]].

دعوة  من طلب شهادة على صدق  يخذل  الذي لا  الحق  الكريم شاهد  فالقرآن 

النبي وفعلية نبوته، فإذا كانت الأسطورة تتحول بمرور الزمن إلى شيء تكراري فاقد 

لطابعه الابتكاري، فكيف يملأ به القرآن الذي لا تنحصر وظيفته بالجيل الأول من 

المسلمين؟ وهل خفي على الله تعالى أن الأسطورة بعد مدة لا تعود ابتكارًا، وحينها 

البشارة  إلى  قد حددت وظيفته مضافاً  النبي  إن  ثم  الجماعة هويتها؟،  فيها  تجد  لا 

إياه، فهل بيّّن لهم سمة المجازية  القرآن وتوضيحه للناس وتعليمهم  ببيان  والإنذار 

القرآني  للقصص  المتتبعّ  إن  الأمر؟]]]، كما  واقع  عليهم  دلسّ  أنه  أم  فيه،  والأسطرة 

بتمعّن لا يكاد يجد شيئاً من بيانات النبي له فيه إشارة فضلًًا عن التوضيح تدلل على 

السمة الأسطورية فيما حواه القرآن]]]. 

ثانيًا: أن إهمال التفاصيل في القرآن لا يعني أسطورية القصص كما يرى بعض من 

الحداثيين أمثال الجابري وغيره، حيث ذهبوا إلى أن في ترك القرآن التعرض للتفاصيل 

أسطورية  فيه  الواردة  القصص  أن  ومؤثراً على  شاهدًا  الصريحة  والتسميات  المادية 

القرآن  بأنَّ  ننكر  لا  بدورنا  ونحن  وواقعية،  وليست عقلانية  وخيالية  وليست حقيقية 

ما جاء في  لبعض  الصريحة  والتسميات  المادية  التفاصيل  للخوض في  يتعرضّ  لا 

السور القرآنيّة، فحين يمر على قصة مؤمن آل ياسين لم يدخل في تفاصيل المدينة، 

ولا أسماء الأنبياء، ولم يتدخل في تفاصيل المدينة ولا اسم مؤمن آل يس ولا المدة 

بين بعثة النبيين مع الثالث، ولا تاريخ تلك الحوادث كما لم تتعرض الآيات إلى كيفية 

موته، )يس: ١٣-٢٦(. 

ة عُزير لم يتعرض لذكر اسمه، ولا اسم القرية الميتة التي مر  وحين يمر على قصَّ

بها، لكن عدم التعرض للتفاصيل لم يأتِ من أسطورية الحادثة ورمزية القصة، وإنما 

نشأ من عدم الحاجة إلى ذلك، إذ الغرض هو الاعتبار والمساهمة في الهداية، وهي 

]]]- شبهات وردود حول القرآن الكريم، م.س، ص458.

]]]- م.ن، ص487. 

]]]- م.ن، ص489.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين290

غير مرتبطة بالتفاصيل المتروك ذكرها]]].

بل الغرض في عدم التعرُّض لها هو أن يسقط احتمال دخالة تلك الخصوصيات 

-في الأثر الذي ترتبّ على أصحاب تلك القصص- فيُستفاد عمومية السنة التي جرت 

ة؛  على أطراف القصة، ولا يعُد ترك التعرُّض للتفاصيل مخًّلًّا في الواقع القرآني للقصَّ

الحاجة  أو  الحاجة  باعتبار عدم  التفاصيل في سرده  أن يستوعب  يرد  القرآن لم  لأن 

للعدم، إذ هو ليس كتاباً تاريخيًا كتب أو أنزل لأجل استيعاب التفاصيل وكيف كانت، 

فترك ذكر التفاصيل أدعى لعمومية الاعتبار]]].

ثالثًا: أن ما ترك القرآن ذكره وتفصيله قد بينه النبي وأهل بيته، والنبي: ترُجماناً 

لوحي الله ومعلمًًا للناس فيه، وحين تأتي الأحاديث لتبين تفاصيل تلك القصص منه 

يتجلّّى، كما أن عدم ذكر القرآن لتلك التفاصيل لم ينشأ من عدم واقعية القصة، فإن 

قيل: لمَِ لمَ يسلك النبي مسلك القرآن في ترك التعرضّ للتفاصيل؟ فجواب ذلك:أن 

إلَِيْهِمْ﴾ )النحل:  لَ  نُزِّ مَا  للِنَّاسِ   َ ﴿لتُِبَيِّنِّ تعالى:  قال  القرآن  آيات  بيان   النبي مهمة 

٤٤(، والبيان مستلزم للخوض في التفاصيل، وهذا يعني أن رجوع القرآن أيضًا إلى 
القصة في موارد جديدة من القرآن ليذكر تفاصيل لم تذكر في المرةّ أو المراّت السابقة 

ة موسى وبني إسرائيل  ة كما في تكرار التعرضّ لقصَّ دليل على عدم رمزية تلك القصَّ

وقصص إبراهيم إلّّا في العراق وفي الشام وفي الجزيرة العربيّة وبناء البيت وما جرى 

هناك من أحداث]]]. 

الغابِرة،  حياته  الإنسان في  عاشَها  واقعيّة  تجربة  القرآن هي  القصّة في  أنّ  رابعًا: 

ولتكون عِبرةً في مُستمرّ حياته، وليست مجرد فرض خيال إثبات الوحي والرسالة من 

أهداف القصة القرآنيةّ.

هي  مشهورات  أو  خياليّة  مَفروضات  إلى  اللجوء  عن  غنىً  في  القرآن  أن  كما 

]]]- شبهات وردود حول القرآن الكريم، م.س، ص491. 

]]]- البيان في تفسير القرآن، م.س، ص۳۸۱.

]]]- السبحاني، الشيخ جعفر، القصص القرآنيةّ دراسة ومعطيات وأهداف، ص19. 



291 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

مقبولات عامّيّة، بعد وِفرة التجارب ذوات العِبََر في سالف حياة الإنسان، ولأنّ البِناء 

على أساس الفرض والخيال سُُرعان ما ينهار إذا ما كَسَحَته واقعيّات الحياة، ولا سيّما 

بعد فضح الحال]]].

هي  جُلهّا-  أو  -كلهّا  القرآن  قصََص  ان  إلى  ذهبوا  حين  الحداثيين  هؤلاء  وأن 

مشهورات عامّيّة استند إليها القرآن، لا اعترافاً بها، بل مَعْبََراً للوصول إلى غايته في 

تمثيلاتٍ  كونها  أجَاز  وبعضهم  البيان،  في  الخطابة  طريقة  على  والإرشاد،  الهداية 

مُجرَّدةً؛ تقريبًا للمطالب إلى الأذهان، ولعلّ هذا إفراط بشأن القرآن! ويتَلخّص قول 

أصحاب هذا المذَهب )الذي وَسَموه بإسم الفكر الإسلامي الحديث( في أنّ: )القرآن 

قد استخدم القصَص الشعبيّة وكذا القصَص الدينيّة الشائعة مَعبََراً للبُلوغ إلى أهدافه 

في تبليغ رسالة اللهّ، ومن غير أنْ يكون ذلك اعترافاً بصحّتها أو إذعاناً بصِدقها، على 

طريقة فنّ الخطابة وعلى أساس الأخذ بالمشَهورات أو المقَبولات )لدى العامّة( ولو 

تمثيلًًا -كما زعم الجابري-؛ ولتكون ذريعةً لتحقيق الغرض في الهداية والإرشاد، وكان 

ذلك يكفي تبريراً للاستناد إلى قضايا يعترف بها المعُاصِِرون أو المخُاطبَون استنادًا 

تمثيليًا، وبذلك يََمكن التأثير عليهم في التبشير والإنذار! إذن فالقرآن لا يتَحمّل عِبء 

مسؤوليّة القضايا المستند إليها، بعد أنْ كانت وسائط لإنجاز الهدف من دون أنْ تكون 

هي مقصودة بالإثبات، والغاية تبُرِّر الوسيلة(. 

وبهذا التعليل حاولوا التخلصّ من تبَِعات القول بتأريخية تلك الأحداث، وحجّتهم 

في ذلك، والتي دَعَتهم إلى سلوك هذا المسَلك الوَعِر )حيث ارتكاب خلاف ظاهر 

التعبير!(؛ أنهّم وجدوا أنفسهم في مأزق عن الإجابة الوافية لو تسالموا على واقعيةّ 

تلك القَصَص والتي عليها صِبغة التمثيل في حُسبانهم]]]!

خامسًا: وبخصوص ما ذهب إليه طه حسين واركون وغيرهم من الحداثيين في 

المفسرون  ابتدعها  قد  أسطورية  شخصية  هي  ابراهيم  الله  نبي  شخصية  بأن  القول 

لتقوية العلاقات والرابطة بين المسلمين واليهود تبعًا لأستاذهم بلاشير الذي كان قد 

]]]- شبهات وردود حول القرآن الكريم، م.س، ص439.

]]]- م.ن، ص453. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين292

سبقهم في مثل هذه المزاعم من قبل، ومثلًًا ما ذهب إليه أركون حول النبي إبراهيم 

عبقريته؟  تكمن  أين  هنا؟  القرآن  فعل  »ماذا  قوله:  من   اسماعيل ولده  مع  وقصته 

لقد نسج وحاك حول شخصية إبراهيم الأسطورية حكاية تدشينية أو تأسيسية تجمع 

بين عدة أشياء متبعثرة كالقصص التوراتية والقصص العربيّة القديمة«]]]، فإن مجرد 

إبراهيم  الحكاية عن  بأن  إلهيته]]]، وتصريحه  لهو طعن في  بالعبقرية  القرآن  وصف 

تجمع بين عدة أشياء متبعثرة في التوراة وفي مرويات العرب عن مكة والمدينة، كذلك 

القرآني مستمدة من  تأثرّوا فيما زعمه بلاشير من أن القصص  الذين  قول الحداثيين 

الكتب المقدسة ومن الديانات التي سبقت الإسلام، أو أنهّا من تأليف النبي نتيجة 

لاطلاعه الواسع على أساطير الديانات السابقة، فمما لا يخفى أن هذه الدعوى قد 

بنُيت على مقدّمة خاطئة مفادها: )ما دامت التوراة والإنجيل سابقة على الإسلام، فقد 

أفاد واقتبس القرآن الكريم منهما، وخاصة بوجود مواضع تشابه بينهما(، والحق أنّ 

لهو  فإنَّ هذا الأساس  الوحي الإلهي، لذلك  السماوية أصلها واحد« وهو  »الأديان 

من أهم الأسس التي أراد الأنبياء أن ترسّخه ليكون قيمًًا ثابتة في عقيدة البشر، فعندما 

يتفّق القرآن الكريم مع الديانات الأخرى والكتب السماوية الأخرى في هذا الاساس 

أو غيره من الأسس لا يعني أنه مقتبس منها، بل يكشف عن أنَّ المنشأ واحد والمصدر 

واحد]]]. 

كما أن القرآن الكريم يتميّز عن الكتب السماوية الأخرى بأمور عدة ذكرنا أغلبها، 

ومنها أيضًا ما أشار إليها المستشرق والطبيب الفرنسي المعروف موريس بوكاي هو: 

الاعتقاد  يعُزّز  العلمي  المكتشف  زال  لا  إذ  العلمية،  المعطيات  مع  التامة  موافقته 

الكريم،  القرآن  بدراسة  أوّلًاً  يقول )بوكاي(: »لقد قمت  إذ  الكتاب]]]،  بسماوية هذا 

وذلك دون أي فكر مسبق وموضوعية تامّة باحثاً عن درجة اتفاق نص القرآن ومعطيات 

]]]- آراء محمّد أركون في ميزان النقد والتخطيط، م.س، ص196. 

]]]- فعبقر أرض بالبادية ينُسب إليها كل شيء جيد دقيق الصنعة، والذي يوُصف بالعبقري فعل البشر، ولو كان قد عبر 

بالعظمة لكان للكلام دلالة أخرى، انظر: عبد الرزاق، نوفل، الاعجاز العددي في القرآن، ص95. 

]]]- مقولات الحداثة قراءة في الجذور ومناقشة في النتائج، م.س، ص٤٨. 

]]]- بوكاي، موريس، القرآن والتوراة والانجيل - دراسة في ضوء العلم الحديث، ص165. 



293 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

العلم الحديث، وكنت أعرف قبل هذه الدراسة وعن طريق الترجمات أن القرآن يذكر 

الدراسة  وبفضل  وجيزة،  كانت  معرفتي  ولكن  الطبيعية،  الظاهرات  من  كثيرة  أنواعًا 

الواعية للنص العربي استطعت أن أحقق قائمة أدركت بعد الانتهاء منها أن القرآن لا 

يحتوي على أي مقولة قابلة للنقد من وجهة نظر العلم في العصر الحديث، وبنفس 

الموضوعية قمت بنفس الفحص على العهد القديم والأناجيل، وأما بالنسبة للعهد 

القديم فلم تكن هناك حاجة للذهاب إلى أبعد من الكتاب الأول، أي سفر التكوين، 

في  رسوخًا  العلم  معطيات  أكثر  وبين  بينها  التوفيق  يمكن  لا  مقولات  وجدت  فقد 

عصرنا، وأما بالنسبة للأناجيل فإننا نجد نص إنجيل )متى( يناقض بشكل جلي إنجيل 

)لوقا(«]]]. 

زعم  كما  ملل،  دون  من  الكريم  القرآن  في  القصص  تكرار  دعوى  أما  سادسًا: 

بلاشير ومن تبعه من الحداثيين: فيُُرد على ذلك: بأن القرآن الكريم يشتمل على كثير 

من القصص التي تكررت في غير موضع، فالقصة الواحدة يتعدّد ذكرها في القرآن، 

وتعُرض في صور مختلفة في التقديم والتأخير، والإيجاز والإطناب، وما شابه ذلك، 

ولا يخفى ما في ذلك من الحِكم البليغة، فإن حكمة تكرار القصص القرآن يمكن أن 

نجملها في الآتي: 

بيان بلاغة القرآن في أعلى مراتبها: فمن خصائص البلاغة إظهار المعنى الواحد 

يتمايز عن الآخر،  بأسلوب  ترد في كل موضع  في صور مختلفة، والقصة المتكررة 

فيه الصورة الأولى، ولا  فيه أو عُرضت  الذي صيغت  القالب  وتصُاغ في قالب غير 

يملّ الإنسان من تكرارها، بل تتجدد في نفسه معان لا تحصل له بقراءتها في المواضع 

الأخرى]]].

قوة الإعجاز: فإيراد المعنى الواحد في صور متعددة مع عجز العرب عن الإتيان 

بصورة منها أبلغ في التحدي]]].

]]]- القرآن والتوراة والانجيل - دراسة في ضوء العلم الحديث، م.س، ص197. 

]]]- انظر: القطان، مناع، مباحث في علوم القرآن، ص306. 

]]]- الشيخ السبحاني، جعفر، القصص القرآنيةّ دراسة ومعطيات وأهداف، ج1، ص12.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين294

اختلاف الغاية: التي تساق من أجلها القصة، فتذكر بعض معانيها الوافية بالغرض 

مقتضيات  اختلاف  حسب  المقامات  سائر  في  أخرى  معان  وتوضح  مقام،  في 

الأحوال]]].

لخص الفصل
ُ
م

الدينية  الكتب  بين  من  »قلمّا وجدنا  بلاشير:  ريجيس  الفرنسي  المستشرق  يقول 

الشرقية كتاباً بلبل بقراءته دأبنا الفكري أكثر مما فعله القرآن«]]]. 

قدمه  ما  بين  فكرية  مقاربة  تقديم  في  رغبتنا  مع  وتماشيًا  القول  هذا  من  انطلاقاً 

المستشرق ريجيس بلاشير في مجال الدراسات القرآنيّة وبين أثر تلك الدراسات في 

نتِاج الحداثيين ودراساتهم القرآنيّة، وبحسب ما قدمه البحث وما تم عرضه ودراسته 

ريجيس  الفرنسي  للمستشرق  كبيراً  حضورًا  وجدنا  والآراء  الأفكار  تلك  من  ونقده 

البحث في آرائهم، وجاءت  بلاشير لدى مجموعة معينة من الحداثيين ممن اخترنا 

دراساتهم على وفق معيار محدد، وهو )الأثر الاستشراقي -وعلى نحو الخصوص- 

للمستشرق ريجيس بلاشير( في دراساتهم القرآنيّة. 

وقد وجدنا خلال هذه الرحلة العلمية وبحسب التتبع أن من أكثر الحداثيين تأثراً 

في دراسات بلاشير القرآنيّة وممن نقل واعتمد على ما طرحه من فكره الاستشراقي 

هو كل من »المفكر المغربي محمّد عابد الجابري والمفكر الجزائري محمّد أركون«، 

ومن ثم يأتي من بعدهم » المفكّر المصري »نصر حامد أبو زيد« و»المفكّر التونسي 

هشام جعيط« والأديب والشاعر الدكتور طه حسين.

ومن خلال ما تم عرضه من آراء توصّل البحث إلى أن: من أكثر المباحث التي 

القرآنيّة هو  دراساتهم  الحداثيين في  عند  بلاشير  الاستشراقي لآراء  الأثر  فيها  تجلى 

مبحث »جمع القرآن الكريم وتدوينه«، كذلك مبحث »ترتيب السور والآيات بحسب 

نزولها«، كذلك مبحث »المكي والمدني« ومن ثم مبحث »النسخ والقصص القرآني 

]]]- القصص القرآنيّة دراسة ومعطيات وأهداف، م.س، ص14. 

]]]- القرآن: نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص31. 



295 الفصل الثالث: الدراسات القرآنيّة للحداثيين وأثر آراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير فيها |

وأفردوها  خصّصوها  التي  مؤلفّاتهم  في  واضحًا  التأثرّ  هذا  تمثلّ  وقد  والوحي«، 

الفصل أن بعض  تتبعه في هذا  البحث من خلال  القرآني، كذلك وجد  في المجال 

هؤلاء الحداثيين كان قد صّرح بالاستفادة من المنهج والآليات الاستشراقيّة والتأثر 

بها -وإن لم يصّرح بالأخذ منها- كما هو الحال مع »محمّد عابد الجابري ومحمّد 

الاستشراقيةّ  للآليات  أي جانب  يذكر  منهم لم  آخر  وبعض  أركون وهشام جعيط«، 

ولم يصّرح أو يذكر بأن للدراسات القرآنيّة كانت ذات فائدة في دراساته وبحوثه كما 

هو الحال مع »نصر حامد أبو زيد«، مع أن البحث سبق وأن ذكر غير مرة بأن هذين 

الصنفين »من الحداثيين« مشتركين في النقل والانتحال من أفكار المستشرقين إلى 

كتبهم ومؤلفّاتهم مع عدم الإشارة إلى ذلك وعدم التلميح أو التلويح أو التصريح أو 

ذكر تلك الاستفادة أو الاقتباس من قريب أو بعيد، بل إن بعضهم قام بنسبة تلك الآراء 

والأفكار إلى نفسه كما فعل »الجابري وهشام جعيط«.

في ختام هذه الجزئية في الفصل الثالث من الدراسة نسأله تعالى أن نكون قد وُفِقنا 

وبقدر -ما وسعنا من الوقت وتمكّنا من الجهد- أن نستقصي كل تلك الآراء والأفكار 

ريجيس  الفرنسي  بالمستشرق  القرآنيّة  دراساتهم  في  المتأثرّين  العرب  للحداثيين 

بلاشير، إذ لا يخفى ما للأخير وآرائه التي كانت لها صداها وأثرها الواضح والكبير 

لديهم  تولدّ  أن  شأنها  من  كان  والتي  القرآنيّة،  الحداثيين  دراسات  في  الحضور  في 

الشبهات نفسها التي أثارها بلاشير وذكرها في كتابه، وبالتالي فإن مثل هذه الشبهات 

قد أوقعت هؤلاء الحداثيين في المطبّات نفسها التي وقع فيها بلاشير، وتوصلوا إلى 

النتائج نفسها التي توصل إليها، وتطاولوا لمراتٍ عديدة وتكلفّوا بما لا علم لهم فيه؛ 

لأنهم بنوا دراساتهم واعتمدوا فيها على أساس خاطئ فالنتيجة كانت خاطئة كذلك.



الخاتمة 

وفي ختام هذا البحث نحمد الله تعالى بأن هدانا إلى إتمام هذا العمل والتوصّل 

إلى خاتمة بحثنا والذي عسى أن يفتح الطريق أمام الباحثين من أجل التعمّق بشكل 

أكبر في هذا الموضوع أو في إحدى جزئيّاته التي لم يسعنا الحال إلى التعمق فيها.

خلال هذه الرحلة العلمية الشيّقة والتي توزعّت منابعها المعرفيّة على المعارف 

في  الدراسة  سعت  والحداثية،  الاستشراقيّة  والآليات  والمناهج  القرآنيّة  والدراسات 

كل محطاتها الفكرية إلى تتبع مدى أثر آراء المستشرق ريجيس بلاشير في الدراسات 

القرآنيّة عند الحداثيين.

الدراسات  الفرنسي نحو  ومن خلال مسيرة بحثنا هذه رأينا أن توجه الاستشراق 

القرآنيّة له حمولة دينية وعرقية، وله أبعاد سياسية وأيديولوجية، وأهداف علمية كما 

أنه لم يكن المستشرقون الفرنسيون على درجة واحدة من التعصب والإنصاف إزاء 

المنتمية  التيارات  بتعدد  الفرنسي  الاستشراق  مواقف  تعدد  فقد  القرآنيّة،  الدراسات 

أو  الدينية  أما  خلفياتهم  من  تنبع  التي  المتعصبون لأرائهم  المتحاملون  فهناك  إليه: 

الإسلامي،  والتراث  الكريم  القرآن  مع  والمتعاطفون  المنصفون  وهناك  العنصرية، 

وهناك المتوازنون الأكثر موضوعية وحيادية في مواقفهم، لأن ما يحركهم هو الهدف 

العلمي البحث. 

وقد وجدنا أن أول تأثر للحداثيين بآراء المستشرقين تولد من خلال اطلاع العرب 

الكريم، وأن  للقرآن  رافدًا مهمًًا في فهمهم  فأصبح الاستشراق  الغربي،  التطور  على 

يد  على  المباشرة  التلمذة  خلال  من  مباشرة  بصورة  يكون  تارة  الاستشراقي  التأثير 

المستشرقين كطه حسين ومحمّد أركون، وتارة يكون بصورة غير مباشرة من خلال 

خلال  من  وذلك  الحداثيون؛  بها  يشتغل  أن  يمكن  التي  المادة  المستشرقين  توفير 

الرجوع إلى كتبهم ومؤلفاتهم، كما وجدنا أيضًا بأن الاستشراق الفرنسي نال حظوة 

كبيرة بين المدارس الأخرى وأصبح قِبلة كل المستشرقين بما قدّمه في ميدان البحث 



297 الخاتمة |

ولجامعة  الفرنسيين  للمستشرقين  ما  هذه  بحثنا  مسيرة  خلال  ووجدنا  الاستشراقي، 

السوربون من أثر كبير في دراسات الحداثيين العرب؛ ووجدنا أن هناك حضورًا كبيراً 

لآراء المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ عند الحداثيين، كما 

أن هناك أثراً غير قليل لأغلب أفكاره وآرائه في ميدان البحث القرآني.

وإن توجه بلاشير في دراسة القرآن الكريم وفق المنهجيين التأريخي والفيلولوجي 

أبو زيد،  أركون( ونصر حامد  الحداثيين منهم )محمّد  الكثير من  منه  كان قد أخذه 

فقالا بضرورة دراسة القرآن وفق النتائج التي توصل إليها النقد الفيلولوجي التأريخي، 

كما تبنّى بلاشير دعوى دراسة القرآن وفق المنهج التأريخي )أي تورخة القرآن الكريم( 

الأمر الذي يهدف إلى ربط النصوص الدينية بسياقها التأريخي، وقد جعل هذا النص 

الحداثيين كمنطلق  الكثير من  أخذه عنه  الأمر  قرآني، وهذا  نصّ  أي  لدراسة  أساسًا 

وأساس لفهم النص القرآني، وخصوصًا )نصر حامد أبو زيد وهشام جعيط( فقد ألحا 

على ضرورة تطبيق المنهج التأريخي على القرآن الكريم، بل واعتباره نصًا تاريخيًا، 

ثم دعوا إلى تجاوزه من خلال إخضاع النّصّ القرآني للمناهج الحديثة، وعلى الرغم 

قراءتهم  الحداثيين للآليات والمناهج الاستشراقيّة، ولكنهم عند  الكثير من  نقد  من 

للنص القرآني وفي آرائهم لم نجدهم قد ابتعدوا عن تلك الآراء والمناهج، بل نجد 

أن بعضهم قام بترديد كلام وآراء المستشرقين نفسها، سيما وأن بعضهم ممن تتلمذ 

إذ  أركون،  محمّد  الباحثين  ومن هولاء  السوربون،  المستشرقين في جامعة  يد  على 

على الرّغم من نقده للمستشرقين بقوله: »إنهم يصّرون على عملهم الوصفي«، إلّّا أنهّ 

ينُاقض قولهُ فيما بعد ليقول: »بأننا لا يمكننا أن نتجاوز جهود المكتسبات الاستشراقيةّ 

في مجال نقد النص القرآني«، فهو يدعو إلى الاستفادة من الاستشراق في هذا المجال 

ثم تجاوزه إلى مرحلة المناهج المعاصرة.

وقد تبيّّن لنا خلال مسيرتنا في هذه الدراسة أن لم يأتِ الحداثييون العرب الذين 

تتبعنا تأثرهم بآراء بلاشير الاستشراقيّة في الدراسات التي قدموها في المجال القرآني 

بلاشير  قبلهم  من  ذكرها  التي  الشبهات  تلك  صياغة  إعادة  سوى  يذُكر  جديد  بأي 

القرآن  نفسها على  الآليات  تلك  بتطبيق  وقاموا  تعبيره،  كلٌ بحسب  بترديدها  وقاموا 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين298

كانوا  إذا  ما  بخصوص  واضحة  غير  الحداثيين  أغلب  أهداف  كانت  وقد  الكريم، 

ظاهر  ولكن  المنهجية،  الدراسات  على  أم  القرآنيّة  الدراسات  على  التركيز  يريدون 

الأمر أنهم درسوا القرآن الكريم من أجل المنهجية، وتطبيق المناهج التي كانوا يرونها 

هي السبيل لعصرنة النص القرآني، وخصوصًا »محمّد أركون« فذهب إلى الاعتراف 

بصحة ومصداقية القرآن الشفوي فقط الذي ضاع إلى الأبد ولا يمكن استرداده، هذا 

من جهة.

غير  أعمالهم  معظم  كانت  اتبّعوها  التي  المناهج  تلك  فبسبب  أخرى  جهةٍ  من 

والتعبير  الصعبة  للغة  المفرط  الاستخدام  بسبب  البسيط  للقارئ  بالنسبة  مفهومة 

من  أخرى  ومجموعة  الأجنبية  والمصطلحات  الكلمات  من  العديد  في  الغامض 

للقُراء غير  بالتناقضات والغموض، وخصوصًا  المألوفة والمليئة  المصطلحات غير 

الحداثيين ولا  أغلب  كتابات  يعتبرون  فهم  والتفكيكية،  السيميائية  بالعلوم  الملمّين 

سيّما »محمّد أركون« وأبي زيد في »قراءته التأويلية للقرآن الكريم« مؤلَّفًا رياضيًّا لا 

تحليلًًا نصيًّا، وفي حين أنهم كانوا يدركون جيدًا أن هذه العلوم وعلى وجه الخصوص 

العلوم السيميائية، لا تزال قيد التطوير وبأنه ليس هناك من صياغة محددة حتى الآن 

قد أثبتت قطعيتها، فإنهم مع ذلك استندوا في قراءاتهم للقرآن عليها. 

وفي ختام هذه الدراسة رأينا كيف أن المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير تكلم 

عن القرآن، عن نزوله، عن تدوينه، عن علومه وبنى في كل ما تكلم به على مرويات 

إلّّا في بعض المواقف في كتابه، فكانت  الشخصية المجُردة-  آرائه  يتكلم من  -ولم 

التراث  له أصل في  يكن  إن بعضها لم  أو  بها أحد  تكلم  أن  يسبق  اجتهادات لم  له 

الإسلامي وعند نقله من التراث، حيث اعتبر ما نقله هي المادة العلمية له، ونحن في 

نقدنا وردّنا على الشبهات التي طرحها والتي استند فيها بحسب تعبيره على التراث 

كنا قد اعتمدنا في ردنا على التراث أيضًا، ولكن الفرق بين نقلنا ونقله: إن الخلل وقع 

لديه ليس لكونه اعتمد على مرويات التراث، إذ إن نقطة الخلاف والاختلاف ليس في 

المادة العلمية ذاتها، وإنما في المنهج المنظور إلى هذه المرويات، فكانت نظرته ومن 

تبعه من الحداثيين إلى التراث نظرة فيلولوجية، ونظرتنا إلى التراث هي نظرة توثيقية 



299 الخاتمة |

الممُنهج  المحُقق  التراث  تراث؟  أي  ولكن  نعم  التراث؛  من  ننقل  فنحن  منهجية، 

انتهجه  الذي  الفيلولوجي  المنهج  أما  التوثيقي،  المنهج  عنه  ينتج  ما  وهذا  المقُّوم، 

بلاشير ومن ثم اتبعه في ذلك الحداثيون أمثال »محمّد أركون والجابري وجعيط«، إذ 

إنهم شحنوا كتبهم بتلك الأفكار والآراء لبلاشير ولم يعطوا أهمية واهتمامًا للتقصي 

تليق  لا  معطيات  كلها هي  المعطيات  وهذه  الكتب  تلك  بها  فيما شحنوا  والتدقيق 

بالمنهج العلمي الموضوعي.

كتاب  وخصوصًا  الاستشراقيّة،  الكتب  بعض  أن  إليه  الإشارة  يجب  ممّّا  أنه  كما 

»تاريخ القرآن« لثيودور نولدكه« و»كتاب القرآن« لبلاشير قد تعاقب من بعدهم عِدة 

مستشرقين لنشرها وترجمتها وتوزيعها، وكان كل ذلك بدعم ضخم من مؤسساتٍ 

كبيرة، وفي قِبالَ كل ذلك لا بد أن تكون أعمالنا التي نواجه وننقد بها أعمالهم وراءها 

مؤسسات تدعمها لكي نستطيع أن نواجه تلك الأعمال الضخمة، لان عصرنا اليوم هو 

عصر مؤسساتي؛ إذ لا يمكن أن نواجه تلك الموجة من الشبهات بالعمل الفردي؛ لان 

العمل الفردي يذوب في قِبال تلك الشبهات التي خلفّها الاستشراق للحداثيين الذين 

إدورد  تكرارها في مؤلفّاتهم، وكما عبر عن ذلك  ترديدها وإعادة  بدًا من  لم يجدوا 

سعيد: )كانت مؤسسات السلف الاستشراقيّة تدعم مؤسسات الخلف الاستشراقيّة(، 

فالاستشراق اليوم يعتمد على جهود ماضيه بوفاءٍ كبير، والشهبة التي قيلت اليوم هي 

الكريم.  القرآن  اليوم حول  إلى  يتُوارث  الماضي  قيل في  فما  بعيدة،  لقرون  تتوارث 

ولاحظنا كيف أن الحداثيين العرب لم يتورّعوا ولم يترددوا في نقل تلك الشبهات في 

كتبهم ومؤلفّاتهم ولم يشيروا إلى قائلها من قريب أو بعيد، بل إن بعضهم كانوا قد 

نسبوا تلك الآراء إليهم من بعد إعادة صياغتها وقولبتها بقالب الحداثة العربيةّ ووفق 

المنهجيات الغربية بداعي نقد التراث وتطويره.

في ختام هذه الدراسة فإننّا لا ندعي أننا قد تقصينا وذكرنا كل ما في الموضوع، 

ولكن حاولنا أن تكون لنا نظرة مباشرة للإحاطة بكل ما يخص البحث وذكر أغلب ما 

يخص الموضوع، حيث أوردنا فيه بعض الآراء والأفكار التي طرحها الحداثيون نقلًًا 

تلك  أغلب  والرد على  بنقدها  الفرنسي ريجيس بلاشير وقمنا  وتأثراً من المستشرق 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين300

الآراء، وأشرنا إلى متعلقاتها وما يدور حولها على سبيل الاستئناس، كما نودّ التنويه 

إلى أن هناك أفكار وآراء من المعقول مناقشتها ودراستها ونقدها والرد عليها، وفضلًًا 

عن ذلك فإن هناك بعض الآراء التي طرحها بلاشير ومن تبعه من الحداثيين يرفضها 

المناقشة، فلا يمكن  القبول ويرفضها من  يرفضها عن  »اللامعقول«  فهي من  العقل 

تعقُلها ومن ثم مناقشتها، ولولا أنها لم تكن مُؤتية لم نكن نطرحها أو نذكرها أو نعيُر 

لها أهمية ونخصص لها وقتاً، ولكنها شبهات أثرت وساهمت في إثارة الفتن والظنون 

لا لدى الأمُييِِن فقط، بل لدى العلماء وأصحاب الألقاب العلمية وحملة الشهادت 

والإشكالات  الشبهات  هذه  مثل  إن  حيث  والمسلمين،  العرب  الباحثين  من  العليا 

والطعون أطُرت وأثرّت في الكثير ممن كانوا يتلقّفون مثل هذه الشبهات ويبنون عليها 

الباحثين المسلمين  الكثير من  الطلاب، حيث وجدنا في مؤلفّات  جيلًًا جديدًا من 

مثل هذه السموم والأفكار، ونحن لنأسف كثيراً لتسلل مثل هذه الشبهات إلى داخل 

الضمير الإسلامي.

التي  الشبهات والمزاعم  من  ما تمكّنا  للرد على  وُفقّنا  قد  نكون  أن  تعالى  نسأله 

وبهدف  ونقده  التراث  تجديد  بدواعي  الكريم  القرآن  إلى  الحداثيون  هؤلاء  وجهها 

إخضاع النص القرآني للمناهج الغربية والاستشراقيّة التي لم تصمد طويلًًا أمام النقد. 



نتائج البحث

بعد أن منّ الله تعالى علينا بفضله لإنجاز هذه الدراسة، لا بدّ من ذكر أنّ البحث 

استطاع التوصل إلى جملة ثمار يمكن عدها نتائج للبحث على الشكل الآتي: 

توصل البحث بعد التطرقّ لمختلف التعريفات للاستشراق بين القديم والجديد، 

والذي يخلص إلى:  له  الحضاري والمعرفي  البعد  أخذ  الذي  بالتعريف  الأخذ  إلى 

ومفكرون  باحثون  بها  يقوم  التي  الأكاديمية  الدراسات  تلك  هو  الاستشراق  أنّ 

والمتخصّصون في  الشرقية  اللغات  من  التمكّن  فيهم شروط  توفرت  ممن  غربيون، 

مختلف العلوم والمجالات الفكرية والسياسية والاقتصادية المرتبطة بالعالم الشرقي 

والإسلامي خاصة، ولأغراض متنوّعة. 

اهتمام  أثارت  التي  أهم الموضوعات  الكريم كان أحد  القرآن  أن  البحث  لاحظ 

المستشرقين الفرنسيين، هذا الاهتمام الذي بدأ منذ وقت مبكر حين تمتّ أول ترجمة 

للنص القرآني، واستمرتّ بعدها الدراسات والترجمات.

الدراسات  الفرنسيّة في  الاستشراقيّة  للمدرسة  التفصيلي  الاهتمام  البحث  لاحظ 

التأريخي  بالجانب  يهتم  ما  ومنها  للقرآن،  اللغوي  بالجانب  يهتم  ما  فمنها  القرآنية؛ 

الدراسات  في  عندهم  التخصّصات  تنوّعت  حتى  وغيرها...،  القرآنيّة،  للنصوص 

القرآنية.

بالتحديد  القيام  الممكن  غير  من  بل  ا  جدًّ الصعوبة  من  أنه  إلى  البحث  توصل 

الزمني لنزول جميع الآيات والسور بشكل مضبوط ودقيق، إذ إن عملية إعادة ترتيب 

الآيات والسور وفق المعيار الزمني يضعنا أمام مشكلة كبيرة وهي تفتيت النص القرآني 

وتشتيت وحدته وانسجامه، وبذلك يظهر النص القرآني نصًا خاليًا من الإعجاز غير 

مترابط الأفكار. 

بلاشير  ريجيس  الفرنسي  للمستشرق  كبيراً  أثراً  هناك  أن  البحث  خلال  من  تبيّّن 

في دراسات الحداثيين القرآنيّة، وهذا الأثر كان موزعًا على المناهج النظرية لتحليل 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين302

النص القرآني وعلى مباحث تكوّن النص وتشكّله أي مباحث تأريخ القرآن وعلومه، 

وإن هذا الأثر الذي تركه بلاشير في آراء الحداثيين في دراساتهم القرآنيّة تتغير نسبته 

تبعًا للشخصية الحداثية، فـ)محمّد أركون( و)محمّد عابد الجابري( ومن ثم )هشام 

جعيط(، كانوا الأكثر تأثراً بآراء بلاشير القرآنيّة، وخصوصًا فيما يتعلقّ بـ»قضية جمع 

القرآن الكريم وتدوينه«، وكذلك ترتيب السور والآيات القرآنيّة بحسب ترتيب النزول، 

بينما نصر حامد أبو زيد وطه حسين هم الأقل تأثراً ممن ذكرناهم آنفا من الحداثيين.

لاحظ البحث أنّ الأثر الاستشراقي لآراء بلاشير لدى الحداثيين تركّز في المنهج 

الفيلولوجي التأريخي، وخصوصًا في الجانب التطبيقي التحليلي لسورة الفاتحة عند 

)محمّد أركون(، وكذلك في المقاربة التي قدّمها أركون عند قراءته لسورة الكهف؛ إذ 

استعان أركون بالمنهج الفيلولوجي في دراسة الترتيب التأريخي لسور القرآن، وأصّر 

على إعادة تشكيل المصحف وفق رؤية بلاشير. 

بشعور  لتعلقّه  نقدية  تحليلات  يستدعي  الحداثيون  يقدّمه  ما  أنّ  البحث  لاحظ 

لحركة  أساسًا  يشكّل  القرآن  فجمعُ  وصحّته،  الكتاب  صدقية  في  وعقيدته  المسلم 

المنحى  أن طبيعة هذا  والحقيقة  المثال،  أركون على سبيل  بها  يقوم  التي  الزحزحة 

ليس  القرآني،  النص  حول  تحليلاتهم  في  الحداثيين  من  وغيره  أركون  يخطهّ  الذي 

ببعيد عن طبيعة التوجهات التي رسموها لمسارهم الفكري.

وجد البحث أن واحدة من بين النظريات التي اختارها وتبناها بلاشير ومن تبعه من 

الحداثيين مثل أبي زيد والجابري وهشام جعيط في تقديم مقاربة للوحي، هي التي 

تقول ان الوحي تجربة روحية وظاهرة كسائر الظواهر طرأت على النبي الأكرم كما 

طرأت على كل من سبقه من الأنبياء. 

ممّّا نتج عنه البحث أن تصنيف نصر حامد أبو زيد للآيات المكية والمدنية كان 

مستندًا على المعايير التي وضعها المستشرق ريجيس بلاشير في التفريق بين المكي 

والمدني، فضلًًا عن ذلك ردّد أبو زيد مقولة بلاشير القائلة بوجود تعارض بين آيات 

المرحلة الواحدة، كما إن هشام جعيط عندما قام بتقسيم المكي والمدني وفق ما أسماه 

بـ»تورخة القرآن« اعتمد بشكل كبير على آراء بلاشير في تقسيمه للمكي والمدني.



303 نتائج البحث |

بها  قام  التي  والمدني«  »المكي  إلى  القرآن  تقسيم  عملية  أثناء  أن  البحث  وجد 

الحداثيون حاولوا فيها إثبات أن القرآن الكريم خاضع لبيئته غير متجاوز عنها؛ إذ إن 

تأثير البيئة سواء كانت المكية أو المدنية لائحة على الأسلوب القرآني فهو -بحسب 

تعبيرهم- خاضع للبيئات المختلفة.

توصل البحث إلى أن هناك فرقاً بين فكرة تأثر القرآن الكريم بالظروف الموضوعية 

القرآني  النصّ  إنَّ  إذ  الظروف،  لهذه  الكريم  القرآن  مراعاة  وفكرة  وغيرها،  كالبيئة 

يهدف إلى التغيير، ولتحقيق الهدف والغاية ينبغي مراعاة الأسلوب القرآني أو المادة 

المعروضة فيه لأجل إحداث ذلك التغيير. 

من  كل  لدى  بلاشير  لآراء  كبيراً  أثراً  هناك  النسْخ  مبحث  في  أن  البحث  وجد 

العلماء  بأن  قوله:  رددوا  حيث  جعيط«،  وهشام  زيد  وأبو  أركون  ومحمّد  »الجابري 

والفقهاء قد اخترعوا النسخ لرفع التناقض بين الآيات. 

لاحظ البحث أن ما ذهب إليه أركون من وجوب إخضاع النص القرآني للمناهج 

الحديثة في تحليله )وخصوصًا عند دراسته لسورة الفاتحة والكهف( بغية فهمه بما 

يحقّق تواصله مع عصر الحداثة يواجه إشكالية: أن هذه المناهج ذاتها أيضًا مُسيجّة 

بمجموعة من الدوغمائيات قد لا تكون صائبة وواقعية، فإن صحّتها تكون بمقدار 

صمودها أمام النقد، وبذلك فهي تحظى بمكانة مؤقتة.

وجد البحث أن هدف بلاشير ومن تبعه من الحداثيين بالقول بالتأريخية وأرخنة 

النص القرآني وخصوصًا »نصر حامد أبو زيد«، هو تحرير العقل من سلطة النصوص 

بما يقضي إلى تخليصه من الخرافة والأسطورة والتفسيرات التعسفية، وهذا يبقى مجرد 

طموح شخصي، فإن المنهجية في التأريخية ربما تقتضي أيضًا مزيدًا من الخرافات 

والأساطير ما لم تكن هناك ضوابط منهجية تمنع الإسراف في تعدد القراءات والرؤى 

في النص الواحد.

توصل البحث إلى أنّ تناقض الروايات الإسلاميّة التي وردت في خصوص قضية 

الحداثيين  تبعه من  لبلاشير ومن  الكريم وتدوينه وإختلافها قد فتحت  القرآن  جمع 

هذه  من  واتخذوا  الشبهات،  من  العديد  تسجيل  من  خلالها  من  تمكنوا  كبيرة  ثغرة 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين304

تشكك  فرضيات  إلى  الوصول  ثم  ومن  تبِعاتها  في  للبحث  كبيرة  فرصة  التناقضات 

القرآني قد تعرض للنقص أو  النص  القرآني، ولا تستبعد أن يكون  النص  بمصداقية 

التغيير في ظل أجواء الجمع التي رسمتها رواياتنا الإسلاميّة المتناقضة كما إدعى ذلك 

محمّد أركون ونصر حامد أبو زيد حول ظروف جمع القرآن الكريم وتدوينه. 

نتج عن البحث أن موضوع »تحريف القرآن الكريم« وبالسياق الذي تحدث عنه 

بلاشير ومن تبعه من الحداثيين يحتاج إلى عناية كبيرة في البحث والتزام موضوعي 

بعيد عن الميل الطائفي، فالطعن الاستشراقي ومن بعده الحداثي في القرآن الكريم 

لا يطَال طائفة دون أخرى، فهو يمس بالقرآن الكريم كتاب المسلمين جميعًا، وبناءً 

على ذلك لا بد للمسلمين من توجيه أفكارهم ضمن منظومة واحدة لأن ما يواجهونه 

من خطر هو واحد.

صريح  بحسب  الحداثيون  إليه  ويصبو  يدعو  ما  غاية  أن  إلى  البحث  توصل 

نصوصهم هو تمثلّ العلمية والنقد والحفر والتفكيك في الروايات والتراث الإسلامي، 

بينما نراهم قد تعذّر عليهم الرجوع إلى نصوص التراث المطردة كثيراً، خاصة فيما 

يتعلق بمسألة جمع القرآن وتدوينه على عهد النبي، بل كان جُل اعتمادهم نقل 

الآراء الاستشراقيّة والاعتماد على النتائج التي توصل إليها بلاشير في هذا الخصوص 

من دون الرجوع وتطبيق كل ما ذكروه وادعوه من النقد والحفر والتفكيك.

توصل البحث إلى أن تعامل الحداثيين مع النص القرآني كما يتُعامَل مع النص 

البشري، فلا وجود لعبارات التعظيم، ولا اعتبار لقضية الإيمان عندهم والكلام في 

هذه النقطة يطول. 

وجد البحث أن خطورة آراء بلاشير في دراسته للقرآن الكريم وموقفه من قدسية 

كتاب الله ومصدريته الإلهية وإن كان واضحًا وجليًا، فإن خطورة من سار على نهجه 

أركون  كمحمّد  للإسلام  ينتسبون  ممن  العرب  الحداثيين  من  وأتباعه  تلامذته  من 

والجابري وأبو زيد وهشام جعيط هو أشد خطراً وأكثر أثراً؛ ذلك أنهم كانوا من البيت 

الإسلامي نفسه، والشبهات عندما تخرج من البيت الواحد سيكُون خطرهُا أكثر فتكًا 

وأسرع انتشارًا وأكثر جرأةً وجحودًا.



305 التوصيات    |

التوصيات

التوصيات عسى أن يكون في  العلمية بعض  الرحلة  نسجّل ونحن في ذيل هذه 

ذلك شيء من الفائدة المرجوة: 

تخصيص بحوث فردية لكل مستشرق فرنسي اهتم بالكتابة عن الدراسات القرآنيةّ 

أو أحد مباحث القرآن الكريم، وذلك بالاعتماد على المصادر الأصلية، ومن ثم تتبع 

آراء الحداثيين في تلك الموضوعات نفسها ومقارنتها معها، فبعض الحداثيين العرب 

»وعلى وجه الخصوص ممن كان ينتمي إلى المغرب العربي ممن دعوا إلى »ضرورة 

المستشرقين  آراء  نقل  يقدموا شيئاً سوى  التجديد« لم  إلى  والدعوة  التراث  مقاطعة 

جهل  واستغلوا  المستشرقين  أعمال  بترجمة  قاموا  عندما  الفرنسيين-  -وخصوصًا 

عامة الناس بتلك المؤلفّات التي كانت أغلبها بلغتها الأصلية »اللغة الفرنسيّة« وغير 

مُترجمة، ونسبوا تلك الآراء والأفكار والنظريات لأنفسهم كما فعل الجابري وهشام 

جعيط، وادعوا أنهم أوّل من صرح بتلك النظريات وأوّل من توصل إلى تلك الآراء.

تخصيص باحثين متخصصين في الدراسات الإسلاميّة عمومًا والدراسات القرآنيةّ 

خصوصًا للبحث في الموضوعات من زوايا مختلفة، وللوصول إلى نتائج علمية أكثر 

دقة وعُمقًا، إذ إنّ موقف الحداثيين من الدراسات الاستشراقيّة سواء تثمينًا أو نقدًا أو 

استثمارًا، يحتاج في حد ذاته إلى وقفة علمية متخصصة؛ ذلك أنه لا يخلو مؤلَّف من 

مؤلفّاتهم لم يلُمح فيه بصورة من الصور من هذه الدراسات.

أن خطورة ما يقدمه النِتاج الحداثي في الدراسات الإسلاميّة ولا سيما القرآنيّة منها 

أنهّا تمس أقدس مقدسات المسلمين بل كافة الشرائع؛ لكونهم أنكروا أغلب الكتب 

السماوية ودعوا إلى مقاطعة كل مقد؛ فنِتائج هذا الكلام أخطر وأشدّ فتكًا بالمجتمع 

الإسلامي من خطر المستشرقين ومؤلفّاتهم وآرائهم بأضعاف المرات، إذ إن الردّ على 

مثل هذه الشبهات والإشكالات والطعون الموجّهة إلى كتاب الله الكريم لهو واجب 

شرعي، بل هو من أقدس وأعظم الواجبات؛ لأن القرآن الكريم هو دستور الإسلام 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين306

الخالد، وإن ضُُرب دستور الإسلام في قدسيته وطعُن أو شُكّك فيه، فلن يبقَى للدين 

ولتقديسه باقية. 

يجب أن ندرك تمامًا أن الموروث الإسلامي قد ساهم بشكل كبير بترسيخ الاعتقاد 

الاستشراقي، وخصوصًا الروايات المتعلقة بموضوع جمع القرآن الكريم وتدوينه، إذ 

لا بد أن نعترف أيضًا بأننّا يجب أن نتعامل مع هذا الموروث بجدية، إذ إن الواجب 

تبُنى  مُوحّد  إسلامي  موقف  وتحديد  الروايات  هذه  بجرأة في مضامين  للنظر  يدعو 

عليه كل الأفكار المتعلقّة بهذا الموضوع وغيره من الموضوعات الأخرى. 

تحديدها  جهة  من  المعاصرة،  القرآنيّة  بالدراسات  تهتم  بحث  مراكز  تأسيس 

وحصرها وتأسيس أطروحات نقدية حولها… إلخ، فالمحكّ القادم الذي سيتجه في 

هذا المنحى لهُ مكانة لا يستهان بها. 



لائحة المصادر 

	1 القرآن الكريم..

	2 أبو زيد، نصر حامد، مفهوم النّص دراسة في علوم القرآن مؤمنون بلا حدود، ط١، .

)بيروت - ٢٠١٤م(.

	3 ـــــــــــــــ، إشكاليات القراءة وآليات التأويل، مؤمنون بلا حدود، ط١، )بیروت .

- ٢٠١٤م(.

	4 ـــــــــــــــ، النص السلطة الحقيقة، مؤمنون بلا حدود، ط١، )بيروت-٢٠١٤م(..

	5 ابن فارس، أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي )ت ٣٩٥هـ(، معجم مقاييس .

اللغة تحقيق: عبد السلام محمّد هارون، منشورات دار إحياء التراث العربي - عيسى 

البابي وشركائه، ط١، القاهرة، ١٣٦٦هـ. 

	6 أبو شهبة، محمّد بن محمّد، المدخل إلى دراسة القرآن الكريم، مكتبة السنة، القاهرة، .

ط٢، ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٣م.

	7 أبو عيشة، محفوظ، دراسات استشراقية معاصرة للقرآن الكريم »المدرستان الفرنسيةّ .

والألمانية أنموذجًا -تحليل ونقد-، ط١، النجف الأشرف، العتبة العباسية المقدسة، 

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، 2020م.

	8 للأبحاث . العربيةّ  الشبكة  والجابري،  أركون  بين  والمنهج  التراث  نايلة،  نادر،  أبي 

والنشر، ط1، بيروت - ۲۰۰۸م.

	9 إدريس، حسن، محمّد عابد الجابري ومشروع نقد العقل العربي، ط١، بيروت، مركز .

الحضارة للتنمية والفكر الإسلامي، ٢٠١٠م. 

.	10 أركون، محمّد، الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، ترجمة: هاشم صالح المؤسسة الوطنية 

للكتاب، الجزائر - بدون تاريخ(.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين308

.	11 الثقافي  الفكر الإسلامي قراءة علميّة، ترجمة: هاشم صالح المركز  ـــــــــــــــ، 

العربي، ط٢، )بيروت - ١٩٩٦م(. 

.	12 دار  صالح،  هاشم  ترجمة:  التأصيل  واستحالة  الأصولي  الفكر  ـــــــــــــــ، 

الساقي، ط٢، )بيروت - ۲۰۰۲م(.

.	13 ـــــــــــــــ، القرآن من التفسير الموروث إلى نقد الخطاب الديني، ترجمة: هاشم 

صالح دار الطليعة، )بيروت - ٢٠٠١م(. 

.	14 ـــــــــــــــ، تأريخية الفكر العربي الإسلامي، ترجمة: هاشم صالح، مركز الإنماء، 

ط٢، )بيروت - ١٩٩٦م(.

.	15 دار  صالح،  هاشم  ترجمة:  الديني،  العقل  نقد  إلى  الاجتهاد  من  ـــــــــــــــ، 

الساقي )بيروت - ۱۹۹۷م(.

.	16 منشورات  القرآني،  النص  فهم  في  المتكلمين  مناهج  حمود،  جبر  ستار  الأعرجي، 

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، ط١، )العراق - ۲۰۱۷م(.

.	17 المعاصر،  الإسلامي  والفكر  الكريم  القرآن  في  ودلالاته  الوحي  ـــــــــــــــ، 

منشورات محمّد علي بيضون، دار الكتب العلمية، ط١، )بيروت - ۲۰۰۱م(.

.	18 البخاري، محمد بن اسماعيل، صحيح البخاري، دار الفكر، )بيروت - 1986م(.

.	19 بدوي، عبد الرحمن، موسوعة الفلسفة، المؤسسة العربيّة للدراسات والنشر، ط١، 

)بيروت - ١٩٨٤م(.

.	20 ـــــــــــــــ، موسوعة المستشرقين، دار العلم للملايين، ط٣، )بيروت- ١٩٩٣م(.

.	21 وهبة،  مكتبة  الغربي،  بالاستعمار  وصلته  الحديث  الإسلامي  الفكر  محمّد،  البهي، 

ط٣، )بدون مكان - بدون تاريخ(.

.	22 بلقزيز، عبد الإله، نقد الاستشراق والمركزية الأوروبية، مركز دراسات الوحدة العربيةّ، 

)بيروت- ٢٠١٦م(.



309لائحة المصادر    |

.	23 ـــــــــــــــ، العرب والحداثة، دار المعرفة، دمشق- سوريا، ٢٠٠٨م. 

.	24 ـــــــــــــــ، نقد التراث، مركز دراسات الوحدة العربيّة، )بيروت - ٢٠١٦م(.

.	25 بوعود، أحمد، الظاهرة القرآنيةّ عند محمّد أركون -تحليل ونقد-، منشورات الزمن، 

ط١، الدار البيضاء، الرباط، ٢٠١٠م. 

.	26 التسخيري، محمّد علي، محاضرات في علوم القرآن، دار الفكر للنشر والتوزيع، قم 

إيران، 2008م. 

.	27  - العربيّة، بيروت  الوحدة  دراسات  مركز  العربي  العقل  بنية  عابد،  الجابري، محمّد 

۱۹۹۳م.

.	28 ـــــــــــــــ، نحن والتراث، مركز دراسات الوحدة العربيّة، بيروت - ۱۹۹۳م.

.	29 مركز  النزول،  أسباب  حسب  الواضح  التفسير  الكريم  القرآن  فهم  ـــــــــــــــ، 

دراسات الوحدة العربيّة، ط1، بيروت - ۲۰۰۸م.

.	30 ـــــــــــــــ، مدخل إلى القرآن الكريم، مركز دراسات الوحدة العربيّة )بيروت - 

٢٠٠٦م(.

.	31 ـــــــــــــــ، التراث والحداثة، مركز دراسات الوحدة العربيةّ، )بيروت - ۱۹۹۱م(.

.	32 ـــــــــــــــ، حفريات في الذاكرة من بعيد، مركز دراسات الوحدة العربيةّ )بيروت 

- ۱۹۹۷م(.

.	33 ط٢،  العلمية،  الكتب  دار  التعريفات  ٨١٦هـ(،  )ت  محمّد  بن  علي  الجرجاني، 

)بيروت - ٢٠٠٣م(.

.	34  - )بيروت  الحقيقة،  دار  عتريسي،  طلال  ترجمة:  والإسلام،  أوروبا  هشام،  جعيط، 

۱۹۸۰م(. 

.	35 ـــــــــــــــ، الوحي، والقرآن والنبوة، دار الطليعة، ط1، بيروت - بدون تاريخ.

.	36 بدون   - بيروت  الطليعة،  دار  مكة،  في  المحمّدية  الدعوة  تأريخية  ـــــــــــــــ، 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين310

تاريخ.

.	37 الجندي، أنور، محاكمة فكر طه حسين، دار النصر للطباعة الإسلاميّة، مصر، د.ت. 

.	38 الجهني، مانع، الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة، دار 

الندوة العالمية للطباعة والنشر، ط2، الرياض، 1418هـ. 

.	39 الجوهري، إسماعيل بن حماد، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربيّة، تحقيق: أحمد 

عبد الغفور، دار العلم للملايين، ط٤، بيروت، )۱۹۸۷م(.

.	40 الجيلاني، مفتاح الحداثيون العرب في العقود الثلاثة الأخيرة والقرآن الكريم -دراسة 

سوريا،  دمشق،  ط١،  النهضة،  دار  ماليزيا،  الإسلاميّة،  العالمية  الجامعة  نقدية-، 

٢٠٠٦م.

.	41 سالم، الحاج ساسي، نقد الخطاب الاستشراقي، دار المدار الإسلامي، ط١، بيروت 

.٢٠٠٢-

.	42 أركون،  محمّد  فكر  تحليلية في  دراسة  والحقيقة  والنص  الدين  الحسن، مصطفى، 

الشبكة العربيّة للأبحاث والنشر، ط١، بيروت - ۲۰۱۲م.

.	43 العربيةّ  الشبكة  زيد،  أبي  فكر  في  تحليلية  قراءة  والتراث:  النص  ـــــــــــــــ، 

للأبحاث والنشر، بيروت، لبنان، 2013م. 

.	44 حرب، علي، نقد النص، المركز الثقافي العربي، ط١، بيروت - ۲۰۰۲م.

.	45 عين  الإسلاميّة  المجتمعات  في  الاستشراقي  الفكر  آثار  محمّد،  خليفة  حسن، 

للدراسات والبحوث، ط١، القاهرة - ۱۹۹۷م.

.	46 حسن، عباس فضل، إتقان البرهان في علوم القرآن، ط١، دار الفرقان، عمان، الأردن، 

١٩٩٧م. 

.	47 حسين، طه، الأيام، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، مصر، ٢٠١٢م. 

.	48 ـــــــــــــــ، في الشعر الجاهلي، الهيئة العامة المصرية للكتاب، ٢٠١٥. 



311لائحة المصادر    |

.	49 ـــــــــــــــ، مستقبل الثقافة في مصر، دار الكتاب اللبناني، لبنان، ١٩٧٣م.

.	50 القرآن  تأريخ  لمباحث  الحداثي  الفهم  في  الاستشراق  أثر  جواد،  كاظم  الحكيم، 

وعلومه، ط١، النجف الاشرف، العتبة العباسية المقدسة، المركز الإسلامي للدراسات 

الاستراتيجية، ٢٠٢١. 

.	51 قم  ط٤،  البيت،  لأهل  العالمي  المجمع  القرآن  علوم  باقر،  محمّد  السيد  الحكيم، 

-١٤٢٥هـ.

.	52 ـــــــــــــــ، القصص القرآني، المركز العالمي للعلوم الإسلاميةّ، قم - ١٩٩٥م.

.	53 العربيةّ  الشبكة  الحداثي،  العلم  نقد  في  منهج  الاستشراق  قصور  وائل،  الحلاق 

للأبحاث، ط١، بيروت - ٢٠١٩م.

.	54 مكان  بدون  ط١،  الساقي،  دار  الغرب،  عيون  في  الشرق  صورة  إبراهيم،  الحيدري 

-١٩٩٦م. 

.	55 الخوئي، أبو القاسم )ت ١٤١٣هـ(، البيان في تفسير القرآن منشورات دار الزهراء، 

ط٤، بيروت - ١٣٩٥هـ.

.	56 الخربوطلي، علي الحسيني، المستشرقون والتأريخ الإسلامي، الهيئة المصرية العامة 

للكتاب، ١٩٨٨م. 

.	57 أبو خليل، شوقي، الإسقاط في مناهج المستشرقين والمبشرون، دار الفكر المعاصر، 

ط١، لبنان، ١٩٩٨م. 

.	58 خليل، عماد، قالوا عن الإسلام، ط ١، د. مكان، ١٩٩٢م.

.	59 التربوية، مطابع الصفا، دار الهلال،  خوج، فخرية، دراسة تحليلية لآراء طه حسين 

١٩٨٢م. 

.	60 الدين، سيد تقي، طه حسين آثاره وأفكاره، مطبعة النهضة، مصر، د.ت.

.	61 دراز، محمّد عبد الله، النبأ العظيم، ط٤، دار القلم، الكويت، ١٩٧٧م.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين312

.	62 ـــــــــــــــ، مدخل إلى القرآن الكريم، مطبعة السعادة، ط١، دار القلم الكويت، 

١٩٨٤م. 

.	63 درويش، أحمد، الاستشراق الفرنسي والأدب العربي، الهيئة المصرية للكتاب، د.ط، 

.١٩٩٧

.	64 التوبة، ط1،  مكتبة  الإسلاميّة  والدراسات  الاستشراق  إبراهيم،  بن  النملة، علي  دير 

)الرياض -۱۹۹۸م(.

.	65 الذهبي، محمّد حسين، التفسير والمفسرون دار الكتب الحديثة، )القاهرة - ١٩٦١م(.

.	66 في  المفردات  ٥٠٢هـ(،  )ت  محمّد  بن  الحسين  القاسم  أبو  الأصفهاني،  الراغب 

غريب القرآن، تحقيق: صفوان عدنان الداودي، الناشر: دار القلم الدار الشامية، ط١، 

)بيروت - ١٤١٢هـ(.

.	67  - )قم  الهجرة  دار  مؤسسة  والنقصان  الزيادة  من  القرآن  عصمة  مرتضى،  الرضوي، 

.)۲۰۰۱(

.	68 لبنان،  بيروت،  العربي،  الكتاب  دار  القرآن،  رآية  تحت  صادق،  مصطفى  الرفاعي، 

١٩٧٤م. 

.	69 راميار، محمود، تاريخ القرآن، منشورات انتشارات، امير كبير طهران، ١٣٦٩ش. 

.	70 بلاشير، روجيه، في حضرة القرآن، مكتب نشر الثقافة الإسلاميّة، طهران، ١٣٥٦ش. 

.	71 رضا، محمّد رشيد، تفسير المنار، دار المنار، ط٢، القاهرة - ١٩٤٧م.

.	72 ـــــــــــــــ، الوحي المحمّدي، مؤسسة العز الدين، ۲۰۰۸م.

.	73 )دراسة  وتفسيره  الكريم  القرآن  حول  المستشرقين  آراء  إبراهيم،  بن  عمر  رضوان، 

ونقد(، دار طيبة، ط٢، الرياض - بدون تاريخ. 

.	74 لبنان،   - بيروت  ط2،  الأعلمي،  منشورات  العرفان،  مناهل  العظيم،  عبد  الزرقاني 

1998م. 



313لائحة المصادر    |

.	75 مصطفى  تقديم:  القرآن«،  »تأريخ  نولدكه  كتاب  في  جولة  عمران،  أحمد  الزاوي، 

طلاس، الناشر: مكتبة دار طلاس، ط١، دمشق، ٢٠٠٨م.

.	76 الزركشي، محمّد بن عبد الله )ت ٧٩٤هـ(، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمّد 

أبو الفضل إبراهيم منشورات: دار إحياء الكتب العربيّة عيسى البابي الحلبي، ط٢، 

القاهرة - ١٣٧٦هـ.

.	77 زاهد، عبد الأمير كاظم، قراءات في الفكر الإسلامي المعاصر، دار الضياء )النجف 

.)۲۰۰۸ -

.	78 زقزوق، محمود حمدي، الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع الحضاري، دار المنار، 

ط٢، )القاهرة - ۱۹۸۹م(.

.	79 ـــــــــــــــــ، الإسلام في الفكر الغربي، دار القلم، ط٣، الكويت، ١٩٨٦م.

.	80 التراث  موسسة  وأهداف،  ومعطيات  قراءة  القرآنيّة:  القصص  جعفر،  السبحاني، 

للمطبوعات، ط1، طهران - أيران، 2018م. 

.	81 السباعي، مصطفى، الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم، الكويت - ١٩٦٨م.

.	82 السجستاني، سليمان بن الأشعث، سنن أبي داود، تحقيق: محمّد بن محي الدين عبد 

الحميد، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، د.ت. 

.	83 سلسلة  ومدارسها،  المعرفية  مبانيها  مفهومها،  الألسنية  محمّد،  وليد  السراقبي، 

مصطلحات معاصرة، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، ط١، العراق، العتبة 

العباسية المقدسة، ٢٠١٩م. 

.	84 السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، تحقيق: محمّد أبي الفضل إبراهيم، 

الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة - ١٩٧٥م.

.	85 الفكر  لتنمية  الحضارة  مركز  للقرآن،  الأركونية  القراءة  فاضل،  أحمد  السعدي، 

الإسلامي، ط١، بيروت - ۲۰۱۲م.

.	86 دار  والاستمدادات،  التقنيات  للتراث  الحداثي  التأويل  عمر،  بن  إبراهيم  السكران 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين314

الحضارة للنشر والتوزيع، ط١، الرياض - ٢٠١٤م.

.	87 الشهرستاني، علي، جمع القرآن؛ نقد الوثائق وعرض الحقائق )قراءة تحليلية جديدة(، 

دار الكفيل، كربلاء - بدون تأريخ.

.	88 الشريف، عادل محمّد، تأريخية النص الديني، مؤسسة الدليل الدراسات والبحوث 

العقدية، ط١، كربلاء-العراق، ۲٠۱۹م.

.	89 العامة  المصرية  الهيئة  التقليدي،  المجتمع  وزوال  حسين  طه  العزيز،  عبد  شرف، 

للكتاب، ١٩٧٧م. 

.	90 دمشق،  الفكر،  دار  ط٢،  العربيّة،  للحداثة  البنيوية  الأسس  عادل،  محمّد  شريح، 

٢٠١٩م.

.	91 شدي، عادل علي، الترجمات الاستشراقيّة لمعاني القرآن الكريم - عرض ونقد، دار 

الوطن للنشر، ط2، الرياض، 2010م. 

.	92 بيروت،  ط10،  للملايين،  العلم  دار  القرآن،  علوم  في  مباحث  صبحي،  الصالح، 

۱۹۷۷م.

.	93 قم،  ط١،  الهدى،  مؤسسة  منشورات  القرآنيّة  المدرسة  باقر،  محمّد  السيد  الصدر، 

١٤٢١هـ.

.	94 المكتبة  الأمالي،  ۹۹۱م(،  )۳۸۱هـ/  بابويه  بن  الحسين  بن  علي  ابن  الصدوق، 

الإسلاميّة، قم - إيران، ١٩٨٤م.

.	95 الاعتقادات، تحقيق وتعليق: مؤسسة الإمام الهادي، دار العالم للنشر، طهران 

– إيران، ١٩٨٦م.

.	96 الصغير، محمّد حسين، تأريخ القرآن، دار المؤرخ العربي، ط١، لبنان - ۱۹۹۹م.

.	97 دار  والتطبيق،  النظرية  بين  الكريم  القرآن  لتفسير  العامة  المبادئ  ـــــــــــــــ، 

المؤرخ العربي، ط1، بيروت - ۲۰۰۰م.

.	98  - )بيروت  العربي  المؤرخ  دار  القرآنيةّ،  والدراسات  المستشرقون  ـــــــــــــــ، 



315لائحة المصادر    |

۱۹۹۹م(.

.	99 صليبا، جميل، المعجم الفلسفي منشورات ذوي القربى مطبعة سليمان زاده، ط١، 

بدون مكان - ١٣٨٥هـ. 

منشورات 10	.0 القرآن،  تفسير  في  الميزان  ١٤٠٢هـ(،  )ت  حسين  محمّد  الطباطبائي، 

مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المقدسة، د.ت.

دار 10	.1 الخاقاني،  محمّد  تعريب:  الواقعي،  والمذهب  الفلسفة  أسس  ـــــــــــــــ، 

التعارف، ط1، بيروت - لبنان، 1988م. 

الطبرسي، أمين الإسلام أبي علي الفضل بن الحسن )ت ٥٤٨هـ(، مجمع البيان في 10	.2

تفسير القرآن، منشورات مؤسسة الأعلمي، بيروت - ١٩٩٥.

الطبري، محمّد بن جرير )ت ٣١٠هـ(، جامع البيان عن تأويل أي القرآن، تحقيق: 10	.3

 - بيروت  والتوزيع،  والنشر  للطباعة  الفكر  دار  منشورات  العطار،  جميل  صدقي 

1995م.

البحرين، 10	.4 أحمد )ت ١٠٨٥هـ(، مجمع  بن  بن محمّد علي  الدين  فخر  الطريحي، 

تحقيق أحمد الحسيني منشورات مكتب نشر الثقافة الإسلاميّة، ط2، بدون مكان - 

١٤٠٨هـ.

الطعان، أحمد إدريس، العلمانيون والقرآن الكريم تأريخية، منشورات ابن حزم، ط١، 10	.5

الرياض - ۲۰۰۷م.

الطوسي، محمّد بن الحسن )ت ٤٦٠هـ(، التبيان في تفسير القرآن، دار إحياء التراث 10	.6

العربي، بيروت - ١٩٩٥م.

العاملي، على الكوراني، تدوين القرآن، دار القرآن الكريم، طهران - ۱۹۹۷م.10	.7

مطبعة 10	.8 النتائج،  في  ومناقشة  الجذور  في  قراءة  الحداثة،  مقولات  حسن،  العكيلي، 

الكوثر، ط١، إيران، ٢٠١٤م. 

العفاني، سعيد بن حسين بن عبد الله، أعلام وأقزام في ميزان الإسلام، الناشر: دار 10	.9



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين316

ماجد العسيري للنشر والتوزيع، ط١، جدة، السعودية، ٢٠٠٤م. 

العقيقي، نجيب، المستشرقون، دار المعارف، ط3، مصر - ١٩٦٤م.11	.0

لإشكالية 11	.1 نقدية  تحليلية  دراسة  الحداثية  والقراءة  الكريم  القرآن  الحسن،  العباقي، 

النص عند محمّد أركون دار صفحات، ط١، )بدون مكان - ۲۰۰۹م(.

المملكة 11	.2 ط1،  البصائر،  دار  التأريخانية،  إلى  والعبور  الاستشراق  جعفر،  العلوي، 

العربيةّ السعودية، ١٤٢٩هـ. 

العربي 11	.3 الحداثي  الخطاب  في  القرآني  النص  تأريخية  إشكالية  مرزوق،  العمري، 

المعاصر منشورات ضفاف، ط١، الجزائر - ۲۰۱۲م.

العلي، صالح أحمد، دراسات في تطور الحركة الفكرية في صدر الإسلام، مؤسسة 11	.4

سلطان بن علي العويس الثقافية، ط٢، دبي، ٢٠٠٩م. 

الكتب 11	.5 دار  الكريم،  القرآن  لألفاظ  المفهرس  المعجم  فؤاد،  محمّد  الباقي،  عبد 

المصرية، القاهرة - بدون تاريخ.

عبد الرحمن طه، روح الحداثة - المدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلاميّة، منشورات 11	.6

المركز الثقافي العربي، ط١، المغرب - ٢٠٠٦م.

عبد الرزاق، نوفل، الإعجاز العددي في القرآن، دار الكتاب العربي، ط٥، ١٩٨٧م. 11	.7

عبد السلام البكاري، الصديق بوعلام، الشبه الاستشراقيّة في كتاب مدخل إلى القرآن 11	.8

الكريم د. محمّد عابد الجابري، ط١، الرباط، ٢٠٠٩. 

عبد السلام، بوزيرة، طه عبد الرحمن ونقد الحداثة، ط١، جداول للنشر والتوزيع، 11	.9

لبنان، ٢٠١١م. 

من 12	.0 الكريم  القرآن  من  وموقفه  أركون  محمّد  عند  الاستغراب  أمين،  رائد  الله،  عبد 

منشورات  خليل،  الدين  عماد  تقديم:  واجتهاد،  نقد  الإسلامي  الفكر  كتابه  خلال 

مكتبة الميثاق، ط١، مطبعة الإخوة، الموصل، العراق، ٢٠١٢م. 



317لائحة المصادر    |

عثمان، صلاح بن سالم بن سعيد بن عثمان، منهج المستشرقين في دراسة القضايا 12	.1

القرآنيّة، دار المعارف، ط٨، القاهرة مصر، 2000م. 

عزوزي، حسن، ادريس، آليات المنهج الاستشراقي في الدراسات الإسلاميّة، مطبعة 12	.2

آنفو، )المغرب - ٢٠٠٧م(.

علوش محمّد، قضية التأويل في الفكر العربي المعاصر نصر حامد أبو زيد أنموذجا 12	.3

صفحات للدراسات والنشر، ط١، )دمشق - ۲۰۱۷م(.

ـــــــــــــ، مناهج تحليل الخطاب القرآني في الفكر العربي المعاصر، صفحات 12	.4

للدراسات والنشر، ط١، )دمشق - ۲۰۱۷م(.

الاستشراق 12	.5 وأثر  العربي،  المغرب  في  المعاصرة  الحداثية  القراءة  زهير،  عمر  علي، 

فيها، دار العصماء للنشر، دمشق، ٢٠١٩م. 

عوض الدكتور إبراهيم، المستشرقون والقرآن دراسة لترجمات نفر من المستشرقين 12	.6

الفرنسيين للقرآن وآرائهم فيها، دار زهراء الشرق، ط١، )القاهرة -٢٠٠٣م(.

القاهرة، 12	.7 السلام،  دار  ط١،  السنة،  من  وموقفها  الحداثة  فخري،  الحارث  عيسى، 

٢٠١٢م.

النفائس، ط١، 12	.8 دار  المستشرقين  دراسات  الكريم في  القرآن  بشير،  مشتاق  الغزالي، 

دمشق - ۲۰۰۸م.

الغزاوي، إيمان أحمد خليل، التوظيف الحداثي لتفسير القرآن الكريم وإشكالياته، 12	.9

دار غيداء، ط1، بيروت - ٢٠١٦م.

مشو، 13	.0 شارل  تقديم:  والأجانب،  العرب  وفلاسفة  أعلام  موسوعة  أيلي،  الفاروني، 

مراجعة: د.جورج نخل، دار الكتب العلمية، ط١، بيروت - لبنان، 1999م.

الفاضل، أحمد محمّد، الاتجاه العلماني المعاصر في علوم القرآن دراسة ونقد، مركز 13	.1

الناقد الثقافي، ط1، دمشق -۲۰۰۸م.

الفراهيدي، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد )ت ١٧٥هـ(، العين، تحقيق: مهدي 13	.2



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين318

الهجرة،  دار  مؤسسة  الناشر:  الصدر،  مطبعة  ط٢،  السامرائي،  إبراهيم  المخزومي 

١٤٣٨هـ.

الفضلي الشيخ عبد الهادي، خلاصة علم الكلام مؤسسة دار الكتاب الإسلامي، ط٢، 13	.3

)بدون مكان - ۲۰۰۷م(.

القاموس 13	.4 ٨١٧هـ(،  )ت  إبراهيم  بن  محمّد  بن  يعقوب  بن  محمّد  الفيروزآبادي، 

المحيط، بحواشي نصر بن نصر يونس الهوريني )ت ١٢٩١هـ(، دار العلم للجميع 

– بيروت، د.ت.

القبانجي، صدر الدين، الأسس الفلسفية للحداثة، ط١، مركز الحضارة لتنمية الفكر 13	.5

الإسلامي، بيروت، ٢٠١٢م. 

والتخطيط، إصدارات مركز 13	.6 النقد  ميدان  أركون في  آراء محمّد  القرة غولي، كاظم، 

البيدر للدراسات والتخطيط، بغداد، ٢٠٢٢م. 

القرني، محمّد عوض، الفكر الحداثي في ميزان الإسلام، دار هجر للطباعة، ط١، 13	.7

 ١٤٠٨-١٩٨٨م.13	.8

لبنان، 13	.9  - بيروت   - الرسالة  مؤسسة  ط١٤،  القرآن،  علوم  في  مباحث  مناع،  القطان، 

١٩٨٣م. 

والتوزيع، 14	.0 للنشر  رؤية  الحداثية  القراءة  وإشكالية  القرآني  الخطاب  محمّد،  قراش، 

)القاهرة - ٢٠١٧(.

قانصو، وجيه، النص الديني في الإسلام من التفسير إلى التلقي، دار الفارابي، ط١، 14	.1

)بیروت - ۲۰۱۱م(.

ابن كثير، عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي )ت ٧٧٤هـ(، 14	.2

تفسير القرآن العظيم )تفسير بن كثير(، المطبعة دار المعرفة، ط١، بيروت، ١٤١٢هـ. 

الكليني، محمّد بن يعقوب، الكافي، تحقيق: علي أكبر الغفاري، مطبعة حيدري، دار 14	.3

الكتب الإسلاميّة، ط5، طهران، ١٣٦٣ش. 



319لائحة المصادر    |

القرآن 14	.4 دار  منشورات  الكريم،  القرآن  دار  منشورات  القرآن،  تدوين  الكوراني، علي، 

الكريم، ط١، إيران. 

كريم، سامح، إسلاميات طه حسين، دار الاعتصام، ط1، القاهرة، ١٩٧٧م. 14	.5

کيشانه، محمود، القصص القرآني في مرآة الاستشراق - دراسة نقدية، العتبة العباسية 14	.6

المقدسة المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، ط٢، )النجف العراق - ۲۰۲۰م(.

ابو ليلة، محمّد محمّد، القرآن الكريم من المنظور الاستشراقي دراسة نقدية تحليلية، 14	.7

ط١، دار النشر للجامعات، القاهرة، مصر، ٢٠٠٢م.

المعرفة، ط1، 14	.8 عالم  فرنسا، سلسلة  العربيّة في  الدراسات  تأريخ  مقداد،  المحمود، 

الجزائر، 1990م. 

الرضي، 14	.9 الشريف  انتشارات  التحريف،  نفي  التحقيق في  الحسيني،  الميلاني، علي 

)قم - ١٩٩٦م(.

الوجيز إلى 15	.0 بن إسماعيل، المرشد  الرحمن  الدين عبد  أبو شامة شهاب  المقدسي، 

علوم تتعلق بالكتاب العزيز، تحقيق: طيار فولاج، دار الصادر بيروت، ١٩٧٥م. 

المظفر، محمّد رضا، المنطق، مؤسسة النشر الإسلامي، )قم إيران - بلا تاريخ(.15	.1

المطعني، عبد العظيم، الإسلام في مواجهة الاستشراق العالمي، دار الوفاء مصر - 15	.2

۱۹۸۷م(.

المقدادي، الشيخ فؤاد كاظم، الإسلام وشبهات المستشرقين المجمع العالمي لأهل 15	.3

البيت، )طهران -۱۹۹۷م(.

4.	15 ،البيت لأهل  العالمي  المجمع  الثقلين،  دار  الفرنسيّة،  الاستشراقيّة  المدرسة 

الجمهورية الإسلاميّة الإيرانية، ١٩٩٣م.

الدعوة 15	.5 دار  ونقده،  الاستشراقي  المنظور  في  القرآني  الوحي  محمود،  الماضي،   

للطباعة والنشر والتوزيع، ط١، مصر، ١٩٩٦م. 

للدراسات والبحوث 15	.6 الدليل  الحداثي مؤسسة  القرآن والعقل  الله،  الموسوي، روح 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين320

العقدية، ط2، كربلاء العراق - ٢٠١٩م(.

المركز 15	.7 جعيط،  هشام  لمشروع  نقدية  قراءة  المفتوحة  العلمانية  هاشم،  الميلاني، 

الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، ط١، العتبة العباسية المقدسة، ٢٠٢٠م. 

ـــــــــــــــــ، معالم المدينة الفاضلة عند محمّد عابد الجابري، العتبة العباسية 15	.8

المقدسة، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، ط١، ٢٠١٨م. 

مؤمن 15	.9 مكتبة  جعيط،  هشام  فكر  في  والمستشرقون  الاستشراق  محمّد،  المزوغي، 

قريش، منشورات الجمل، ط١، بيروت، ٢٠١٦م.

ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمّد بن مكرم الإفريقي المصري )ت ١١هـ(، 16	.0

لسان العرب، دار الكتب العلمية )بيروت - ٢٠٠٥م(.

مجموعة باحثين، علوم القرآن في الإبستميّة المعاصرة مقاربة تفكيكية نقدية، مؤمنون 16	.1

بلا حدود، ط١، )بيروت - ۲۰۱۸م(.

الإسلامي 16	.2 المركز  ونقدها  النظريات  دراسة  زيد  أبو  حامد  نصر  باحثين،  مجموعة 

للدراسات الاستراتيجية، ط١، )العراق - )۲۰۱۹م(.

مجموعة مؤلفين، محمّد أركون دراسة النظريات ونقدها المركز الإسلامي للدراسات 16	.3

الاستراتيجية، ط، )العراق - ۲۰۱۹م(.

مجموعة مؤلفين، الاستشراق إدوارد سعيد صورة قلمية منحازة، ترجمة: كامل عويد 16	.4

العامري دار نينوى للدراسات والنشر والتوزيع، ط١، )دمشق - ۲۰۱۷م(.

المركز 16	.5 )الهرمنيوطيقا(،  نقدية  دراسة  المعاصر  اللاهوت  سلسلة  مؤلفين،  مجموعة 

الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، ط١، )العراق - ۲۰۲۰م(.

مجموعة مؤلفين، محمّد عابد الجابري دراسة النظريات ونقدها، المركز الإسلامي 16	.6

للدراسات الاستراتيجية، ط١، العراق، العتبة العباسية المقدسة، 2020م. 

محمّد، محمّد حسين، الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر، دار النهضة العربيةّ 16	.7

للطباعة والنشر، )بيروت - ١٩٧٢م(.



321لائحة المصادر    |

مراد، يحيى، معجم أسماء المستشرقين، دار كتب عربية، )بدون مكان - بدون تاريخ(.16	.8

الكتب 16	.9 دار  عليها،  والرد  الإسلام  على  المستشرقين  افتراءات  ــــــــــــــــــــ، 

العلمية )بيروت- ٢٠٠٤م(.

مركز 17	.0 وتفسيره،  القرآن  درس  في  والخطاب  المنهج  أساسيات  محمّد،  مصطفوي، 

الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، )بيروت - ۲۰۰۹م(

عند 17	.1 القرآنيّة  الدراسات  في  الإسقاط  منهج  الحميد،  عبد  عامر  محمّد  مظاهري، 

الشاملة،  المكتبة  المشروع  كتب  ضمن  من  منهجية-  تحليلية  المستشرقين-دراسة 

د.ط، ٢٠١٩. 

معرفة، محمّد هادي، تلخيص التمهيد، مؤسسة التمهيد، ط2، قم - إيران، ٢٠١٢م.17	.2

ــــــــــــــــــــ، تأريخ القرآن، منشورات سمات، ط1، طهران - إيران، ١٣٨٦هـ. 17	.3

ــــــــــــــــــــ، شبهات وردود حول القرآن الكريم، مؤسسة التمهيد، ط1، قم 17	.4

- إيران، 2013م. 

الرياض، 17	.5 النحوي،  دار  ثاني، ط٣،  منظور  الحداثة من  النحوي، علي عدنان رضا، 

١٩٨٩م. 

الدراسات 17	.6 في  المستشرقين  مناهج  كتاب  من  والمستشرقون  القرآن  التهامي،  نقرة، 

العربيّة والإسلاميّة، مطبعة مكتب التربية العربي لدول الخليج - الرياض - المملكة 

العربيّة السعودية، د.ت.

7.	17 - )مصر  المعارف،  دار  الإسلام،  في  الفلسفي  الفكر  نشأة  سامي،  علي  النشار، 

١٩٦٥م(.

النصراوي، عادل عباس، إشكالية فهم النص القرآني عند المستشرقين دار الرافدين 17	.8

)بيروت-٢٠١٦م(.

النظرة، عبد المحسن عبد الراضي محمّد، الغارة التنصيرية على أصالة القرآن، الناشر: 17	.9

وقفية الأمير غازي للفكر الإسلامي، د.ت. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين322

نصري، أحمد، آراء المستشرقين الفرنسيين في القرآن الكريم -دراسة نقدية-، ط١، دار 18	.0

القلم للطباعة والنشر والتوزيع، ٢٠٠٨.

القرآنيةّ، 18	.1 الدراسات  منشورات  التأريخي،  الأفق  في  النص  فهم  علوي،  حيدر  نزاد، 

مكتبة الإعلام الإسلامي، أيران، مشهد، د.ت. 

ونقدية 18	.2 تحليلية  دراسة  الأصولي  الفكر  التأويل في  مناهج  إسماعيل،  الدكتور  نقاز، 

التأويلية المعاصرة، مركز نماء للبحوث والدراسات، ط١، )بيروت  مقارنة المناهج 

.)٢٠١٧ -

المستشرقين، 18	.3 مناهج  كتاب  في  منشور  بحث  والمستشرقون  القرآن  التهامي،  نقرة، 

المنظمة العربيّة للتربية والثقافة والفنون )الرياض - ۱۹۸٥م(. 

الهاشمي، علي حسن مطر، قراءة نقدية في تاريخ القرآن للمستشرق تيودور نولدکه، 18	.4

دار الكفيل )كربلاء - العراق - ٢٠١٤م(.

هدارة، محمّد مصطفى، الحداثة في الأدب المعاصر هل انفض سامرها، دار الحرس، 18	.5

١٩٩٠م.

الهنداوي، خليل، رحلة الكتاب العربي في الاستشراق الفرنسي، دار المعرفة، د. ط، 18	.6

١٩٧٢م. 

الواد حسين، ريجيس بلاشير، المركز الثقافي للكتاب، ط١، القاهرة، مصر، د.ت.18	.7

الوائلي، كريم، تناقضات الحداثة العربيّة، منشورات إتحاد الأدباء والكتاب العراقيين، 18	.8

٢٠٢٢م. 

المصادر الأجنبيّة المترجمة 

دار 18	.9 ط4،  الحديثة،  المعارف  ضوء  في  المقدسة  الكتب  دراسة  موريس،  بوكاي، 

المعارف، القاهرة - مصر، 1977م. 

ــــــــــــــــــــ، القرآن والتوراة الانجيل والعلم - دراسة في ضوء العلم الحديث، 19	.0



323لائحة المصادر    |

ترجمة: عادل يوسف، مكتبة مدبولي، القاهرة - مصر، 1989م. 

الدار 19	.1 الله،  ترجمة: كمال جاد  منتقديه،  القرآن ضد  دفاع عن  الرحمن،  عبد  بدوي، 

العالمية للنشر والتوزيع، ط1، د.ت. 

سعادة، 19	.2 رضا  ترجمة:  وتأثيره،  ترجمته  تدوينه،  نزوله،  القرآن:  ريجيس،  بلاشير، 

)بيروت- ١٩٧٤م(.

الفكر، 19	.3 إبراهيم الكيلاني، دار  العربي، ترجمة: د.  تأريخ الأدب  ــــــــــــــــــــ، 

ط١، بيروت - لبنان، ١٩٨٨. 

بيرك جاك، إعادة قراءة القرآن، ترجمة: وائل غالي شكري، دار النديم، ط١، )مصر 19	.4

- ١٩٩٤م(.

للدراسات 19	.5 العربيّة  المؤسسة  زعتر،  خالد  ترجمة:  محمّد،  حياة  إميل،  درمنغهام، 

والنشر، ط٢، )بيروت - ۱۹۸۸م( 

رينان، أرنست، ابن رشد والرشدية، ترجمة: عادل زغيتر، دار إحياء الكتب العربيةّ، 19	.6

القاهرة - مصر، 1957م. 

لبنان، 19	.7 بيروت  الطليعة، ط1،  دار  أسعد صقر،  ترجمة:  رودنسون، مكسيم، محمّد، 

1998م. 

ديب، 19	.8 أبو  كمال  ترجمة:  الانشاء(،  السلطة،  )المعرفة،  الاستشراق  إدوارد،  سعيد، 

مؤسسة الابحاث العربيّة، ط2، بيروت - لبنان، 1995م.

عناني، 19	.9 محمّد  ترجمة:  للشرق،  الغربية  المفاهيم  الاستشراق  ــــــــــــــــــــ، 

رؤية للنشر والتوزيع، )القاهرة - ٢٠٠٦م(.

الناشر 20	.0 الرازق،  عبد  أحمد  محمّد  ترجمة:  العرب،  تاريخ  خلاصة  لويس،  سيديو، 

هنداوي، ط١: ٢٠١٧م.

ــــــــــــــــــــ، تاريخ العرب العام، ترجمة: عادل زعيتر الناشر: المركز القومي 20	.1

للترجمة - القاهرة، ٢٠٢٠م. 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين324

للكتاب، 20	.2 المصرية  الهيئة  زعيتر،  عادل  ترجمة:  العرب،  حضارة  لوبون،غوستاف، 

القاهرة -۲۰۱۲م(.

فوك، يوهان، تأريخ حركة الاستشراق الدراسات العربيّة والإسلاميّة في أوروبا حتى 20	.3

بداية القرن العشرين ترجمة: العالم، عمر لطفي، دار المدار الإسلامي، ط٢، )ليبيا 

- ٢٠٠١م(.

كوربان، هنري، تاريخ الفلسفة الإسلاميةّ منذ الينابيع وحتى وفاة ابن خلدون، ترجمة: 20	.4

مروة وحسن قيسي، منشورات عويدات، ط3، بيروت - لبنان، 1983م. 

ماسيه، هنري، الإسلام، ترجمة: بهيج شعبان، منشورات عويدات، بيروت - لبنان، 20	.5

1992م. 

مونتيه، إدورد، تفصيل آيات القرآن، ترجمة: دار التراث العربي، دار الكتاب العربي، 20	.6

ط1، بيروت - لبنان، 1968م. 

لامنس، هنري، الإسلام، ترجمة: عادل شيقر، دار الطليعة، ط1، بيروت لبنان، د.ت. 20	.7

لالاند، أندريه، موسوعة لالاند الفلسفية، منشورات عويدات ترجمة: خليل أحمد 20	.8

خليل، ط٢، بيروت - ٢٠٠١م.

نولدکه، تيودور، تاريخ القرآن، نقله إلى العربيّة: جورج تامر، دار نشر جورج المز، 20	.9

ط1، بدون مكان - ٢٠٠٤م.

المجلات والدوريات 

إبراهيم، سمية محمّد، أثر الفكر الغربي على محمّد أركون وموقفه من القرآن الكريم، 21	.0

للبنات  والعربيّة  الإسلاميّة  الدراسات  مجلة  الفيصل،  الرحمن  عبد  الأمام  جامعة 

برمنهور، العدد ٤، ٢٠١٩م.

مجلة 21	.1 الاستشراقي،  الفن  في  وأثرها  الاستشراق  دوافع  سيد،  أحمد  ربيع  د.  أحمد، 

للدراسات  الإسلامي  المركز  المقدسة،  العباسية  العتبة  استشراقية،  دراسات 

الاستراتيجية، عدد ٢٧، صيف ١٤٤٢هـ - ٢٠٢١م.



325لائحة المصادر    |

الأطرش، سالم، النص القرآني )تأريخه( عند بلاشير »تحليلًًا ونقدًا« مجلة المنظومة، 21	.2

جامعة الزيتونة، المعهد الأعلى للحضارة الإسلاميةّ، تونس.

الفكرية 21	.3 وشبهاته  حسين  طه  نشأة  موسى،  بشرى  عيسى،  نور  كشكول:  الأقطش، 

الأردنية،  الجامعة  الإسلاميّة،  للدراسات  الإسلاميّة  الجامعة  مجلة  نقدية-،  -دراسة 

الأردن، ٣٠ نوفمبر ٢٠٢٢. 

بلعباس، مصطفى، قراءة النص القرآني على ضوء المنهج اللساني -المقاربة الألسنية 21	.4

السيميائية لمحمّد أركون أنموذجًا- مجلة الخطاب، والتواصل العدد الـ)۳(، )الجزائر 

.)٢٠١٧ -

نقد 21	.5 علم  ضوء  في  المستشرقين  عند  الكريم  القرآن  دراسة  خليفة،  محمّد  حسن، 

الكتاب المقدس بحث على الانترنت ۲۰۱۲م.

مجلة 21	.6 الكريم،  القرآن  معاني  ترجمة  ومنهجه في  بلاشير  ريجيس  عبداوي، حفيظة، 

واللغات  الآداب  كلية  العربيّة،  اللغة  قسم  الأول،  العدد   ٧ المجلد  التعليمية،  درمد 

والفنون، جامعة جيلاني، الجزائر، 2/ 5/ 2020. 

الديني عند 21	.7 التأريخي للنص  النقد  الخلفية الاستشراقيّة لمنهج  الدين،  خنوس، نور 

محمّد أركون، الناشر: دار العلوم الإنسانية والاجتماعيّة، العدد ١، الجزائر، ٢٠١٥ 

خلادي، محمّد الأمين، قراءة النص القرآني بين الضوابط ومناهج الدراسة المعاصرة، 21	.8

مجلة علوم اللغة العربيّة المجلد ۷، العدد ۷، الجزائر - ٢٠١٥م.

دهوم، نجاري عبد المجيد، فضيلة، النص القرآني والوحي في مشروع نصر حامد أبو 21	.9

زيد، مجلة المعيار، المجلد ١٢، العدد »٢« ديسمبر، ٢٠٢١. 

رجب، عبد الرزاق أحمد، الظاهرة الفيلولوجية في الدراسات القرآنيّة عند المستشرقين 22	.0

قسم  الإسلاميّة،  والدراسات  الشريعة  كلية  اليرموك،  جامعة  وتحليل،  ونقد  -عرض 

أصول الدين، أربد، الأردن.

رستم، محمّد بن زين العابدين، نظرات في القراءة المعاصرة للقرآن الكريم في دول 22	.1



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين326

جامعة  الكريم،  للقرآن  المعاصرة  القراءة  موتمر  إلى  مقدم  بحث  العربي،  المغرب 

المغرب،  الجديدة،  الإسلاميةّ  الدراسات  شعبة  الآداب،  كلية  الدكالي،  شعيب 

٢٠١١م. 

مجلة 22	.2 أنموذجًا،  جعيط  هشام  الوحي:  بداهات  نقد  في  أيت،  الواحد  عبد  الزين، 

التبين، قسم الفلسفة، العدد ١٦، المغرب، ربيع ٢٠١٦. 

كتاب 22	.3 الحضاري،  للصراع  الفكرية  والخلفية  الاستشراق  حمدي،  محمود  زقزوق، 

مجلة الأمة القطرية، العدد الخامس، ط ٢، صفر ١٤٠٤هـ. 

السيد، محمّد علي، المآلات العقائدية للقول بتأريخية القرآن الكريم عند الحداثيين 22	.4

العرب، كلية الشريعة وأصول الدين، جامعة نجران، مجلة الدراسات العربيّة، د.ت، 

المملكة العربيّة السعودية. 

سكندرلو، د. محمّد جواد، جمع القرآن الكريم من وجهة نظر بلاشير، مجلة دراسات 22	.5

الاستراتيجية،  للدراسات  الإسلامي  المركز  المقدسة،  العباسية  العتبة  استشراقية، 

العدد ١٨، ربيع الأول، ٢٠١٩. 

سايح، خديجة، الرؤية والمناهج الاستشراقيّة في قراءة هشام جعيط للسيرة النبويةّ، 22	.6

العتبة  الاستشراقيّة،  الدراسات  مجلة  الاستيراتيجية،  للدراسات  الإسلامي  المركز 

العباسية المقدسة، العدد 26، 2021م. 

للنص 22	.7 الحداثية  القراءة  في  الاستشراق  أثر  مصعب،  أمين،  محمّد  قاصب:  شعبي، 

القرآني، جامعة الجزائر، مجلة النص، المجلد ٦، العدد ١، السنة ٢٠٢٠م. 

الحداثية 22	.8 »القراءات  التفسير  في  المعاصرة  الانحرافات  مهدي،  شاكر  العزاوي، 

أنموذجًا«، جامعة ديالى كلية العلوم الإسلاميّة، مجلة كلية التربية، المؤتمر العلمي 

كلية  الدين  صلاح  جامعة  الأكاديمي،  الاستراتيجي  التطوير  مركز  الثاني،  الدولي 

التربية الأساسية، ٢٠٢١. 

عبد الله، د. أحمد لو، الفعل الترجمي الاستشراقي للقرآن الكريم، مقاربة نقدية في 22	.9

المقدسة،  العباسية  العتبة  الاستشراقيّة،  الدراسات  مجلة  بيرك،  جاك  ترجمة  ضوء 



327لائحة المصادر    |

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، العدد ٣٢، خريف٢٠٢٢. 

المنهج 23	.0 الكريم:  القرآن  مع  التعامل  في  العرب  الحداثيين  منهج  سناء،  الغزاوي، 

التشكيكي عند محمّد أركون أنموذجًا -دراسة نقدية-، المجلة الأردنية في الدراسات 

الإسلاميّة، المجلد ١٧، العدد ٤، ٢٠٢١م. 

الغزاوي، إيمان أحمد، الحداثيون العرب وموقفهم من القرآن ظاهرة الوحي أنموذجًا 23	.1

علوم  دراسات  مجلة  الأردنية،  الجامعة  العلمي،  البحث  عمادة  نقدية-،  -دراسة 

الشريعة والقانون، المجلد ٤٣، العدد ١، ٢٠١٦م.

الاستدلال في 23	.2 أصول  من  العربي  الحداثي  الفكر  موقف  بن حجر،  محمّد  القرني، 

الإسلام، مجلة البيان، ط١، )الرياض - ١٤٣٤هـ(.

المسند، محمّد عبد العزيز، تخرصات الجابري على التفسير والمفسرون من خلال 23	.3

كتابه »فهم القرآن الحكيم« دراسة نقدية«، كلية التربية، جامعة الملك سعود بالرياض، 

مجلة تبيان للدراسات القرآنيّة، العدد«٢٥«، ١٤٣٨هـ. 

مهروباشة، عبد الحليم، النثر الاستشراقي في الخطاب الفكري لمحمّد أركون، مركز 23	.4

دراسات الوحدة العربيّة، اغسطس١٥-٢٠١٧. 

الديني عند 23	.5 التأريخي للنص  النقد  الخلفية الاستشراقيّة لمنهج  الدين، خنوس،  نور 

محمّد اركون، جامعة ابي بكر، تلمسان الجزائر، مجلة العلوم الإنسانية والاجتماعيةّ، 

العدد ٢١، ديسمبر ٢٠١٥م.

هاشم، د. فلاح عبد الحسن، التأريخية وآلية فهم النص القرآني »أفكار نصر حامد أبو 23	.6

زيد/ عرض ونقد«، جامعة البصرة، كلية التربية للعلوم الانسانية، قسم علوم القرآن، 

مجلة أبحاث البصرة للعلوم الإنسانية، العدد٤، المجلد ٤٤، السنة ٢٠١٩م.

الغربية، 23	.7 الإنسانية  العلوم  مناهج  القرآن في ضوء  فهم  الرزاق، دعوى  عبد  هرماس، 

مركز تفسير للدراسات القرآنيّة، ٢٠١٣م. 

الإنسانية 23	.8 العلوم  مناهج  ضوء  في  الكريم  القرآن  فهم  دعوى  الرزاق،  عبد  هرماس، 

 ،- القرآنيّة  الدراسات  لتطوير  الأول  الدولي  المؤتمر  وآفاقها،  وحقيقتها  منطلقاتها 



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين328

جامعة الملك سعود، )السعودية - ٢٠١٣م(.

هينة، د. سامية خضرة، الاستشراق الفرنسي ودراسته للقرآن الكريم -الاتجاه والمنهج-، 23	.9

جامعة الجزائر، مجلة الحوار المتوسطي، العدد )١١-١٢(، مارس ٢٠١٦.

منطلقات 24	.0 في  قراءة  بالنص  المفسّّر  علاقة  المفقود  الضلع  زيد،  عبد  عامر  الوائلي 

تأويلية نصر أبو زيد، مجلة فتوحات، )الجزائر - ٢٠١٥م(.

واعظي أحمد، تأريخية القرآن عند نصر حامد أبو زيد -قراءة نقديةّ فاحصة-، مجلة 24	.1

نصوص معاصرة، العدد الـ)۳۸(، )بيروت - ۲۰۱۲م(.

الرسائل الجامعية والأطاريح 

بوكاري، مصطفى الحاج، الاستشراق الفرنسي وموقفه من تاريخ عهد النبوة، رسالة 24	.2

ماجستير، إشراف: ا.د أكرم ضياء العمري، الجامعة الإسلاميّة، كلية الدعوة وأصول 

المنورة،  المدينة  السعودية،  العربيّة  المملكة  والتأريخ،  النبويةّ  السيرة  قسم  الدين، 

١٩٩٢م.

تحليلية 24	.3 -دراسة  الفرنسي  الاستشراق  في  الإسلاميّة  الفلسفة  أصالة  سامية،  جبارة، 

العلوم  كلية  الجزائر،  جامعة  صديق،  شافية  أ.د  إشراف:  دكتوراه،  أطروحة  نقدية-، 

الإسلاميّة، قسم العقائد والأديان، ٢٠٢١-٢٠٢٢م. 

الحسني، فاطمة بنت حميد بن جود الله، فكر طه حسين في ضوء العقيدة الإسلاميةّ، 24	.4

الدعوة  كلية  القرى،  أم  جامعة  الحافظ،  عبد  محمّد  د  أ.  إشراف:  ماجستير،  رسالة 

وأصول الدين، قسم العقيدة، المملكة العربيةّ السعودية، ٢٠٠٩م.

حياة رواحنة، تأويل النص القرآني عند نصر حامد أبو زيد، رسالة ماجستير، إشراف: 24	.5

د. بوعلام معطر، جامعة محمّد خيضر بسكرة، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعيةّ، 

قسم الفلسفة، الجزائر، ٢٠٢١-٢٠٢٢م.

الثقافية 24	.6 الحياة  على  وتأثيراته  الجزائر  في  الفرنسي  الاستشراق  اسماعيل،  دندوقه، 

برينيه أنموذجًا-، رسالة ماجستير، إشراف: د. الأمير بوغدارة،  والاجتماعيةّ -لويس 



329لائحة المصادر    |

العلوم  قسم  والاجتماعيّة،  الإنسانية  العلوم  كلية  بسكرة،  خيضر  محمّد  جامعة 

الإنسانية، الجزائر، ٢٠١٨-٢٠١٩م.

الكريم 24	.7 القرآن  جمع  في  بلاشير  ريجيس  المستشرق  آراء  الهادي،  عبد  زويكري، 

كلية  الجزائر،  جامعة  عدار،  يوسف  أ.د  إشراف:  ماجستير،  رسالة  سوره،  وترتيب 

العلوم الإسلاميّة، قسم العقائد والأديان، ٢٠١٥-٢٠١٦م. 

رسالة 24	.8 الجزائر،  في  الشعبي  والتراث  الفرنسي  الاستشراق  محمّد،  الدور  شايب 

ماجستير، إشراف: د. محمّد سعيد، جامعة وهران، كلية الآداب واللغات والفنون، 

قسم اللغة العربيّة وآدابها، الجزائر، ٢٠٠٩-٢٠١٠م.

النبوة في الفكر الحداثي -هشام جعيط أنموذجًا-، رسالة ماجستير، 24	.9 شعباني، عمر، 

العلوم  معهد  الوادي،  لخضر  حمه  الشهيد  جامعة  ساحة،  بو  بشير  د.  إشراف: 

الإسلاميةّ، قسم أصول الدين، ٢٠١٩-٢٠٢٠. 

الألماني 25	.0 الاستشراق  في  القرآنيّة  الدراسات  المنعم،  عبد  جاسم  سحر  الطريحي، 

كلية   - الكوفة  )جامعة  الصغير،  علي  حسين  محمّد  أ.د.  إشراف  دكتوراه،  أطروحة 

الفقه(، العراق ٢٠١٢م.

عبد الحميد، محمّد جمال مصطفى، المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير وآرائه في 25	.1

القرآن والتفسير من خلال كتابه »القرآن: نزوله، ترجمته، تفسيره، تأثيره« دراسة نقدية، 

رسالة ماجستير، إشراف: أ.د. عبد الفتاح عبد الغني العواري، أ.د. علي شاهين، أ.د. 

القرآن،  التفسير وعلوم  الدين، قسم  كلية أصول  الأزهر،  الخالق، جامعة  سالم عبد 

القاهرة، مصر، ٢٠١٦م. 

المكي 25	.2 الوحي  في  بلاشير  ريجيس  المستشرق  آراء  الكريم،  عبد  ابراهيم  الله،  عبد 

والمدني من خلال كتابه القرآن-دراسة تقويمية-، رسالة ماجستير، إشراف: د. محمّد 

زين العابدين الطشو، جامعة الأمام محمّد بن سعود الإسلاميّة، كلية الدعوة بالمدينة 

السعودية،  العربيّة  المملكة  الإسلاميّة،  الدراسات  شعبة  الاستشراق،  قسم  المنورة، 

١٤١٤هـ.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين330

إثارة 25	.3 إلى  التجديد  دعاوي  من  الكريم  للقرآن  الحداثية  الدراسات  سعيد،  عبيدي، 

خريف   )٤-٥( العدد  الإنسانية،  والدراسات  الوحي  لعلوم  نماء  دورية  الشبهات، 

۲۰۱۷م، شتاء ۲۰۱۸م.

علي، جعفر حسن علي، تلقي النص القرآني في دراسات المحدثين -سورة الفاتحة 25	.4

كلية  كربلاء،  جامعة  حسين،  محمّد  علي  أ.م.د  إشراف:  ماجستير،  رسالة  مثالًًا-، 

العلوم الإسلاميّة، قسم اللغة العربيةّ، العراق، ٢٠٢٠م. 

القيسي، جاسم جميل محمّد صالح، الاستشراق الفرنسي والتراث العربي، ماسينيون 25	.5

الآداب  كلية  الجنان،  جامعة  عواد،  شوقي  د.  إشراف:  ماجستير،  رسالة  أنموذجًا، 

والعلوم الإنسانية، طرابلس، لبنان، ٢٠٢١م. 

كباهم، ذهبية، قراءة النص القرآني في مشروع محمّد أركون الفكري -دراسة تحليلية 25	.6

نقدية-، أطروحة دكتوراه، إشراف: د.جمعي بوقفة، جامعة الحاج لخضر باتنة، كلية 

العلوم الإسلاميةّ، قسم أصول الدين، الجزائر، ٢٠٢٢-٢٠٢٣. 

المهندي، بدرية راشد ابراهيم، دعوى التحريف في كتابة القرآن الكريم عند الحداثيين 25	.7

-دراسة تحليلية نقدية، رسالة ماجستير، إشراف: أ.د محمّد أيدين، جامعة قطر، كلية 

الشريعة والدراسات الإسلاميّة، قطر، ٢٠٢٠م

المحمود، محمّد محمود العبد الله، دعوى التداخل النصي في قصص سورة الكهف 25	.8

كلية  قطر،  جامعة  اللطيف،  عبد  محمّد  أ.د  إشراف:  ماجستير،  رسالة  أركون،  عند 

الشريعة والدراسات الإسلاميّة، ٢٠١٧ م. 

محمّد، فتح الله، الترجمات الاستشراقيّة للقرآن الكريم: دراسة لترجمتي »ريجيس 25	.9

بلاشير وجاك بيرك« لمعاني القرآن الكريم إلى الفرنسيةّ، أطروحة دكتوراه، إشراف: أ. 

د باقي محمّد، جامعة جيلاني بلياس سيدي بالعباس، كلية الآداب واللغات والفنون، 

قسم اللغة والأدب العربي، الجزائر، ٢٠١٤-٢٠١٥.

أركون 26	.0 محمّد  عند  القرآني  الخطاب  تحليل  السيميائية في  المقاربة  مداقين، هشام، 

جامعة  يحيى،  بن  عباس  أ.د  إشراف:  ماجستير،  رسالة  أنموذجًا-،  الفاتحة  -سورة 



331لائحة المصادر    |

الجزائر،  وآدابها،  العربيّة  اللغة  قسم  الاجتماعيّة،  والعلوم  الآداب  كلية  المسيلة، 

٢٠٠٩-٢٠١٠م. 

مهدي، حميد، فهم النص القرآني بين القدامى والحداثيين رسالة ماجستير، إشراف 26	.1

أ.د. كريم شاتي السراج )جامعة الكوفة - كلية الفقه(، العراق، )٢٠١٥م(.

باب العياط، نور الدين، النص القرآني دراسة بنيوية، رسالة ماجستير، إشراف الجيلالي 26	.2

سلطاني الطعان )جامعة وهران - كلية العلوم الإنسانية والإسلاميةّ(، )٢٠١٥(.

المصادر الأجنبية 

1.	 Blachère, Régis: Le Coran «Que sais-je» Ed. 2ème, Presses 

universitaires de France, Paris 1969.

2.	 Le problème de Mahomet, 1” éd., Presses universitaires de France 

1952. 

combare, langessemitianes; 3em, ed. paris 1863.

3.	 Encyclopédique Larousse, grand dictionnaire, 3me Tome, 

Librairie Larousse, Paris 1982. 

4.	 Gaudefroy-Demombynes, Maurice: - Mahomet, Ed. Albin 

Michel, Paris 1957.

5.	 Lammens, Henri: - L’Islam croyances et institutions, 3me éd Imp. 

catholique, Beyrouth 1943.

6.	 Le Coran (traduit de l’Arabie), G.P., Maisonneuve & Larose, 

Editeurs, Paris, 1980.

7.	 Massé, H.: L’Islam, 3me éd. Librairie Armand Colin, Paris 1940.

8.	 Nöldeke, Theodor Geschichte des Korans Germany 1961.



 | أثر المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير في الدراسات القرآنيةّ المعاصرة عند الحداثيين332

9.	 Rodinson, Maxime: Mahomet, Ed. du Seuil, 1974.

المواقع الإلكترونية

	1 موقع مجلة هسبريس الإلكترونية – المغرب.

 https://www.hespress.com/orbites/256584.html.

	2 موقع المركز الإسلامي للدراسات الإستراتيجية - قسم الاستشراق مستشرقون.

 https://www.iicss.iq/?id=2.

	3 موقع ملتقى أهل التفسير - الباحث عبد الرزاق هرماس.

 https://vb.tafsir.net/.

	4 شبكة الأبحاث العقائدية:.

 https://www.aqaed.com 

	5 شبكة الرصد العقائدي.

https://alrasd.net.

	6 مجلة شبكة الفكر الإلكترونية:.

http://www.alfeker.net


