


  مؤلف.، الحكيم، كاظم جواد 
 -.الحكيمتاليف كاظم جواد /  وعلومهريخ القرآن أحث تااثر الاستشراق في الفهم الحداثي لمب    

، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية العتبة العباسية المقدسة،-.النجف، العراق-الأولى. الطبعة
 .2021هـ. =  1443
 (12؛  راسات الغربيةدالقرآن في السلسلة )-.سم 24 ؛صفحة  228    
 .228-198يتضمن إرجاعات ببليوجرافية : صفحة     
 9789922625515ردمك :     

  . العنوان.أ .الاستشراق والمستشرقون. 2 .دفع مطاعه -- القرآن. 1
 

                             2021 .H35 BP130.1 LCC : 
 مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة     

 فهرسة اثناء النشر
   
                                  

                                                                                                                                                                                         
                                                       

   






نْ 

َ
ُ إلَِّ أ بَ اللَّ

ْ
فوَْاههِِمْ وَيَأ

َ
ِ بأِ نْ يُطْفِئُوا نوُرَ اللَّ

َ
يرُيِدُونَ أ

َيتُمَِّ نوُرَهُ وَلوَْ كَرهَِ الكَْفرُِون
صدق الله العليّ العظيم
سورة التوبة، الآية32



مة المركز ..................................................................................................................................7 مقدِّ

ف ................................................................................................................................11  مة المؤلِّ مقدِّ

21.............. * المبحث الأوّل: توطئة تأريخيّة في الاستشراق ومراحل دراسته للقرآن الكريم
22.................................................................. المطلب الأوّل: مفهوم الاستشراق
المطلب الثاني: دوافع الاستشراق.....................................................................26
30......................................... المطلب الثالث: مراحل دراسة المستشرقين للقرآن الكريم
35.............. * المبحث الثاني: نقد أساليب المستشرقين ومنطلقاتهم في فهم القرآن الكريم 
* المبحث الثالث:  المنهج الفيلولوجّي عند المستشرقين...........................................41
42................................................................... المطلب الأوّل: مفهوم الفيلولوجيا
المطلب الثاني: المنهج الفيلولوجيّ في الدراسات الاستشراقيّة للنصّ القرآنّي......................43

* المبحث الأوّل: الفهم الحداثّي للقرآن الكريم ....................................................49
50............................................................................... تمهيد: مفهوم الحداثة
المطلب الأوّل: فهم القرآن الكريم عند محمد أركون...............................................56
80......................................... المطلب الثاني: فهم القرآن الكريم عند نصر حامد أبو زيد
88..................................... المطلب الثالث: فهم القرآن الكريم عند محمد عابد الجابريّ
المطلب الرابع: فهم القرآن الكريم عند طيّب تيزينيّ................................................91
95................ * المبحث الثاني: نقد الأسس المعتمدة لدى الحداثيّين في فهم القرآن الكريم

المطلب الأوّل: أرخنة القرآن الكريم.................................................................96
المطلب الثاني: أنسنة القرآن الكريم..................................................................107
111............................................................... المطلب الثالث: عقلنة القرآن الكريم
* المبحث الثالث: العلاقة بين الاستشراق والحداثة.............................................117
118.......................................................... المطلب الأوّل: النقد الحداثّي للاستشراق
المطلب الثاني: جهات الالتقاء والاختلاف بين الاستشراق والحداثة...............................122

الفصل الأول: القرآن الكريم من منظور الاستشراق )عرض ونقد(

الفصل الثاني: الفهم الحداثيّ للقرآن الكريم وعلاقته بالاستشراق )عرض ونقد(



* المبحث الأوّل: أثر الاستشراق في الفهم الحداثّي لـمباحث )الوحي(...............................129

130...................................................... المطلب الأوّل: الوحي في اللغة والفكر الإسلاميّ

المطلب الثاني: الوحي في المفهوم الغربّي والاستشراقيّ................................................132

المطلب الثالث: الرؤية الحداثيّة لفهم ماهيّة )الوحي( والأثر الاستشراقيّ فيها.........................136

147...................... * المبحث الثاني: أثر الاستشراق في الفهم الحداثّي لـمباحث )المكّيّ والمدنّي(

المطلب الأوّل: الرؤية الإسلاميّة للمكّّ والمدنّي........................................................149

المطلب الثاني: الرؤية الاستشراقيّة للمكّّ والمدنّي......................................................151

153................. المطلب الثالث: الرؤية الحداثيّة لفهم ماهيّة المكّّ والمدنّي والأثر الاستشراقيّ فيها

159........... * المبحث الثالث: أثر الاستشراق في الفهم الحداثّي لـمباحث )جمع القرآن وتدوين�ه(

161.......................... المطلب الأوّل: الآراء الإسلاميّة والاستشراقيّة في مسألة جمع القرآن وتدوينه

163.................................................... المطلب الثاني: الرؤية الحداثيّة لجمع القرآن وتدوينه

166........................... المطلب الثالث: الأثر الاستشراقي في الفهم الحداثّي لجمع القرآن وتدوينه

171............................ * المبحث الرابع: أثر الاستشراق في الفهم الحداثّي لـمباحث )النسخ(

173............................................................ المطلب الأوّل: مفهوم النسخ عند المسلمين

177............................................................ المطلب الثاني: النسخ في الفهم الاستشراقيّ

المطلب الثالث: النسخ في الفهم الحداثّي وأثر الاستشراق فيه.........................................178

181................................................................................................ * الخاتمة 

* ملحق ترجمة الأعلام.................................................................................187

197............................................................................... * قائمة المصادر والمراجع

ر الفهم الحداثيّ بالاستشراق 
ّ
الفصل الثالث: )نماذج تطبيقيّة لتأث

في مباحث تأريخ القرآن وعلومه( عرض ونقد





آله  وعلى   محمّد سيدنا  على  الله  وصلّ  العالمين،  رب  لله  الحمد 

الطاهرين، وبعد...

يكتسب البحث في أثر الاستشراق في الفهم الحداثّي لمباحث تأريخ القرآن 

الحداثيّون  عليه  اشتغل  الذي  المعرفّي  المجال  مركزيةّ  من  أهميّته  وعلومه 

والمستشرقون، وهو النّصّ القرآنّي.

وتبرز أهميّة البحث في الأثر الاستشراقيّ في الفهم الحداثّي للنّصّ القرآنّي، 

أنَّ تأثرّ الحداثيّين بمناهج المستشرقين يلزم منه وقوع الحداثيّين في الأخطاء 

التي وقع بها المستشرقون، الذين ابتعدوا عن المسلمّات والعقائد الدينيّة، 

وطبّقوا المناهج الغربيّة؛ ليصلوا إلى العديد من النتائج، أهمّها؛ القول بأنَّ 

لشبهات  الإلهيّة، وطرحهم  نفي مصدريتّه  القرآن بشريٌّ من خلال  مصدر 

وأسباب  القرآن،  جمع  لمسائل:  كطرحهم  وعلومه،  القرآن  بتأريخ  تتعلقّ 

النزول، والمكّّ والمدنّي، والنصّ القصصّي، وغيرها من المسائل.

النظريةّ  الآلياّت  وتأسيس  تحديد  على  مبكّراً  المستشرقون  عمل  فقد 

القرآنّي  النّصّ  وعلى  عام،  بشكل  الإسلاميّ  التراث  على  وطبّقوها  الحديثة، 

بشكل خاص، منطلقين من المناهج الغربيّة في قراءاة وفهم الدين والمقدّسات، 

ونتج عن ذلك طعن أغلب المستشرقين في القرآن الكريم، وفي قدسيّته، وفي 

مصدريتّه الإلهيّة.



8

المناهج  تطبيق  إلى  سعت  حداثيّة  عربيّة  شخصيّات  الآخر  المقلب  في  وظهر 

القرآنّي،  الخطاب  مجمل  على  الدينيّة  النّصوص  فهم  في  الغرب  إليها  توصّل  التي 

وقامت بنقد الآليّات التي وضعها المسلمون لفهم النّصّ القرآنّي، ودعت إلى ضرورة 

استبدالها بمناهج غربيّة بحجّة أنَّ تلك الآليّات هي السبب في التخلفّ الذي تعيشه 

الأمّة الإسلاميّة.

وقد عالج الباحث في هذا الكتاب قضيّةً في غاية الدّقةّ والحسّاسيّة؛ حيثُ عَبََ بين 

دفتي الاستشراق والحداثة بمعالجاتٍ ومقارباتٍ بحثيّة، وتحليليّة ونقديةّ؛ للوصول 

إلى مبتغاه وهدفه البحثي. ولهذا، فقد اقتحم المحاولة الحداثيّة التي تهدف إلى 

تطبيق المناهح الغربيّة على القرآن الكريم، ما ولدّ إشكاليّة في فهم دلالاته؛ لابتعاد 

الآلياّت الغربيّة ومناهجها عن الأصول والضوابط والمبادئ الإسلاميّة للفهم، وأيضاً 

إخضاع  من  المستشرقون  أراده  الذي  الهدف  مع  تتفّق  التطبيق  هذا  مآلات  فإنَّ 

القرآن الكريم لمناهجهم وآليّاتهم، وهذا الاتفّاق في الهدف دعا الكثير من الباحثين 

إلى القول بأنَّ الحداثيّين لم يأتوا بشيءٍ جديدٍ في مجال فهم نصوص القرآن الكريم، 

بل هم تأثرّوا بآراء المستشرقين السابقين لهم في هذا المجال، وقاموا بتطبيق الآليّات 

الاستشراقيّة نفسها على القرآن الكريم.  

هذا الكتاب هو الكتاب الثالث عشر من سلسلة القرآن في الدّراسات الغربيّة 

التي يصدرها المركز، وقد عالج الباحث فيه هذه القضيّة عبر تمهيد وثلاثة فصول 

مترابطة تؤدي بعضها إلى بعض تدريجيّاً، وكلّ فصل يحتوي على مباحث ومطالب. 

ثم  الباحث،  إليها  توصّل  التي  النتائج  بأهمّ  الثلاثة خاتمة  الفصول  ثم تلت هذه 

إدراج  وأخيراً  البحث،  من  انبثقت  التي  التوصيات  من  الخاتمة بمجموعةٍ  أرُدفت 

قائمة لمصادر البحث ومراجعه التي اعتمد عليها الباحث.



9

مة المركز مقدِّ

إنَّ أوُلى خطوات البحث هي التعريف برؤية المستشرقين للقرآن الكريم، فكان 

الفصل الأوّل بعنوان )القرآن الكريم من منظور الاستشراق عرض ونقد(.  فكانت 

مفهوم  عن  إجماليّة  صورة  تكوين  الأوّل  الفصل  من  الأوّل  المبحث  من  الغاية 

وتكفّل  الكريم.  للقرآن  المستشرقين  دراسة  مراحل  بيان  ثم  ودوافعه،  الاستشراق 

المبحث الثاني بذكر أساليب المستشرقين في فهم القرآن الكريم وبإطار نقديّ، وكان 

ختام الفصل في المبحث الثالث، وتمّ فيه التعريف بالمنهج الفيلولوجيّ التأريخيّ 

عند المستشرقين. 

وعلاقته  الكريم  للقرآن  الحداثّي  )الفهم  استعراض  فيه  فتمّ  الثاني  الفصل  أمّا 

بالاستشراق عرض ونقد(، وكان التركيز فيه على بيان منهج الحداثيّين في التعامل مع 

النّصّ القرآنّي، وعرض نظرياّتهم وآلياتهم التحليليّة وأدواتها، ثم بيان تحليلّي نقديّ 

لنماذج تطبيقيّة لنصوص قرآنيّة وأثر الاستشراق فيها. فتكفّل المبحث الأوّل ببيان 

الثاني تمّ البحث عن أسس الحداثيّين  الفهم الحداثّي للقرآن الكريم، وفي المبحث 

في فهم النصّ القرآنّي ونقدها، وفي المبحث الثالث كان الكلام في طبيعة العلاقة بين 

الاستشراق والحداثة مع بيان جهات الالتقاء والافتراق بينهما وبطابع نقديّ، وفي 

كلّ مبحث من هذه المباحث تمتّ دراسة الخلفياّت المعرفيّة والمنطلقات الفكريةّ 

التي  المناهج  على  التركيز  ثم  القرآنّي،  النّصّ  دراسة  على  الحداثيّين  ساعدت  التي 

وظفّوها في عمليّة الفهم، ثم إبراز الجانب التطبيقيّ التحليلّي لتلك المناهج، وتمّ 

ذلك كلهّ بصورةٍ منظمّة عبر مطالب تلك المباحث.      

وبحسب رأي أغلب الحداثيّين، فإنّ كون النّصّ القرآنّي مركزاً للحضارة يتطلبّ 

تحقيق وعيٍ علميٍّ بالتراث، وهذا الأمر لا يمكن أن يتمّ بمعزلٍ عن قراءة مباحث 

تشكّل النصّ، وهي مباحث تأريخ القرآن وعلومه وفق التطوّر الحضاريّ والحداثة 

جهد  كان  ولذا  حداثيّةٍ،  رؤيةٍ  لتقديم  المعاصرة  المناهج  من  وبالإفادة  الغربيّة 



10

الحداثيّين منصبّاً على هذا الجانب، فجاء الفصل الثالث بعنوان: )نماذج تطبيقيّة 

»تحليل  وعلومه  القرآن  تأريخ  مباحث  في  بالاسستشراق  الحداثّي  الفهم  لتأثرّ 

وهي:  جليّاً،  فيها  الاستشراقيّ  الأثر  كان  نماذج  أربعة  الفصل  واستعرض  ونقد«(، 

الوحي، المكّّ والمدنّي، جمع القرآن وتدوينه، النسخ، مع تقييمها ونقدها.

ولا يسعنا إلّ تقديم الشّكر للباحث كاظم جواد الحكيم، على جهده العلميّ 

والبحثيّ أوّلاً في هذه الرسالة التي تقدّم بها إلى مجلس كليّة الفقه / جامعة الكوفة، 

وهي جزء من متطلبّات شهادة الماجستير في الشريعة والعلوم الإسلاميّة.

والحمد لله رب العالمين

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّة



بسم الله الرحمن الرحيم

ٰ عَبدِْهِ الكِْتَابَ وَلمَْ يَعَْلْ لَُ عِوجًَا، والصلاة  نزَْلَ عََ
َ
ِي أ ِ الَّ الَْمْدُ لَِّ

الطيّبين  بيته  أهل  وعلى   ،للِعَْالمَِيَن رحََْةً  المرسل  نبيّه  على  والسلام 

الطاهرين، وأصحابه المنتجبين الميامين، وبعد...

ءٍ وَهُدًى وَرحََْةً  ِ شَْ
نزلّ الله سبحانه وتعالى القرآن الكريم تبِيَْاناً لكُِّ

شرح  مهمّة  أوكل  ثم   ،وَمِنهَْاجًا شِعَْةً  وجعله   ،للِمُْسْلمِِيَن ىٰ  وَبشَُْ
إلَِكَْ  نزَْلْاَ 

َ
وَأ تعالى:  قوله  بدلالة   ،ّالنبي إلى  معانيه،  وبيان  ألفاظه، 

النبيّ الأكرم هو  أنَّ  إلَِهِْمْ، وهذا يعني  نزُِّلَ  مَا  للِنَّاسِ   َ لُِبيَِّ الّذِكْرَ 
المرجع الأوّل للأمّة في فهم القرآن الكريم. ثـمّ دعا سبحانه وتعالـى إلـى 

القُْرْآنَ، وهذه  يَتَدَبَّرُونَ  فَلَ 
َ
أ بقـوله:  الكريم  القـرآن  آيات  التدبرّ في 

النبيّ  مرجعيّة  مع  للفهم،  ومرجعيّته  العقل  مركزيةّ  على  تدلّ  الدعوة 

الأكرم. وقد بيّ القرآن الكريم الـمرجعيّات الـمركزيةّ لفـهـم دلالات 

نصوصه، وأشار إلى جـمـلة أصـول وقواعد للفهم. وهكذا انتظمت عمليّة 

المسلمون  وبدأ  والأصول،  المرجعيّات  بتحديد  أركانها  واكتملت  الفهم، 

بالرجوع إلى النبيّ ليُبيّ لهم المضامين العظيمة للقرآن الكريم، وليُفسِّ 

لهم ما أشُكل عليهم فهمه. وقبل وفاته جاءه الأمر الإلهيّ بأنْ يوصي 

بأهل بيته وعترته من بعده؛ ليشكّلوا مع القرآن الكريم ضماناً للأمّة من 

الوقوع في الضلال والعمى، وليرجع الناس إليهم في فهم ما أشُكل عليهم 

.فهمه من نصوص القرآن الكريم بعد رحيله



12

وبسبب المستجدّات والتغيّات التي حصلت بعد وفاة النبيّ على مستوى 

العلوم  فهم  عمليّة  تضبط  أسُس  لوضع  الملحّة  الحاجة  ظهرت  والمعرفة،  الواقع 

الإسلاميّة، وقام أئمةّ أهل البيت بدورهم التأسيسّي من خلال وضع أسس منهجيّة 

تضبط عمليّة فهم النّصّ القرآنّي. وبمرور الزمن ونتيجة للتطوّرات والتغيّات التي 

حصلت بعد الابتعاد عن عصر المعصومين، قام العلماء ببذل جهود عظيمة في 

الحفاظ على ذلك التراث التأسيسّي، ونتج عن ذلك ظهور مصنّفات في علوم القرآن 

والتفسير؛ من أجل الحفاظ على هذا التراث من الضياع.

وإذا ما تمّ البحث عن شروط التعامل مع النّصّ القرآنّي عند المسلمين، أمكن 

وضع جملة من المسلمّات الاعتقاديةّ، أهمّها حقيقة أنَّ القرآن الكريم وحي إلهيّ، 

وهذا الأساس تتفرّع عنه الأساسات الأخرى كإعجازه، وقد بيّ القرآن الكريم هذه 

الحقائق عن نفسه. 

وفي زمن لاحق، وفي مرحلة القرون الوسطى تحديدًا، أثرّت التحوّلات والاختلافات 

والصراعات السياسيّة بين الشرق والغرب، على الجانب الدينيّ بشكل عام، وعلى 

جهة،  من  للإسلام  الأوّل  التأسيسّي  النصّ  يمثلّ  لأنَّه  خاص؛  بشكل  الكريم  القرآن 

ويمثلّ المحور الذي تدور حوله كلّ العلوم الإسلاميّة من جهة أخرى. بدأ الاهتمام 

الكريم من خلال محاولة ترجمته والتعرفّ على مضامينه، وتمثلّ  بالقرآن  الغربّي 

هذا الاهتمام بالمستشرقين من أتباع الكنيسة الذين أسٌندت إليهم هذه المهمّة.

بالثورة  الغرب، تمثلّت  تالية، حصلت تحوّلات سياسيّة وفكريةّ في  وفي مرحلة 

الاتجّاه  وبرز  الكنيسة،  على  الثائر  المادّيّ  اللادينيّ  النسق  تشكَّل  ثم  الفرنسيّة، 

الإنسانيّة  للعلوم  مناهج  ظهرت  ثم  الغربيّة،  الحداثة  فلسفة  وظهرت  التنويريّ، 

والاجتماعيّة، ونظرياّت وآليّات معاصرة لفهم النصوص الدينيّة.   

هذه التحوّلات في الغرب انعكست على دراسة الشرق، وبدأت ملامحها بالظهور 

عندما استبدل كثيٌر من المستشرقين آلياّتهم القديمة في فهم النّصّ القرآني بآليّات 

حديثة غربيّة ومناهج معاصرة. 



13

ف
ِّ
مة المؤل مقدِّ

أهدافهم  لتحقيق  وسيلةً  الحديثة  النظريةّ  الآلياّت  في  المستشرقون  لقد وجد 

القرآنّي  النّصّ  عام، وعلى  بشكل  الإسلاميّ  التراث  بتطبيقها على  فقاموا  بتعدّدها، 

بشكلٍ خاص، منطلقين من الماديةّ الغربيّة التي تنبذ الدين والمقدّسات، ونتج عن 

ذلك طعن أغلب المستشرقين في القرآن الكريم، وفي قدسيّته، وفي مصدريتّه الإلهيّة.

بعض  في  الأوضاع  تردّي  وبسبب  والغرب،  الشرق  بين  الاحتكاك  وبزيادة 

أخرى، ظهرت  من جهة  الغربّي  العلميّ  والتطوّر  من جهة،  الإسلاميّة  المجتمعات 

فئات من داخل البيئة الإسلاميّة انبهرت من التطوّر الغربّي وما وصل إليه، ودعت 

إلى الإفادة من منجزاته، وكان مركز الاهتمام هو القرآن الكريم؛ لأنهّ يمثلّ النّصّ 

الرئيس للأمّة الإسلاميّة.

القطيعة مع  إلى  الفئات ظهرت شخصيّات عربيّة حداثيّة دعت  تلك  من بين 

التراث، وسعت إلى تطبيق المناهج التي توصّل إليها الغرب في فهم النّصوص الدينيّة 

لفهم  المسلمون  التي وضعها  الآليّات  بنقد  القرآنّي، وقامت  الخطاب  على مجمل 

النّصّ القرآنّي، ودعت إلى ضرورة استبدالها بمناهج غربيّة بحجة أنَّ تلك الآليّات هي 

السبب في التخلفّ الذي تعيشه الأمّة الإسلامية.

إنَّ الشخصيات الحداثيّة لم تكتفِ بالقطيعة مع التراث الإسلاميّ المفَُسِّ للنصّ 

الأوّل، بل دعت إلى العمل على النّصّ القرآنّي نفسه، وعللّت سبب تلك الدعوى بأنَّ 

النصّ القرآنّي هو محور الحضارة الإسلاميّة، فلا بدَّ أنْ تتعدّد تفسيراته وتأويلاته، 

وأيضًا لا بدَّ من تنوّع الآليّات المنهجيّة المتبّعة في فهم نصوصه.

إنَّ القول بإمكانيّة تعدّد التفسير والتأويل لآيات القرآن الكريم ساعد الحداثيّين 

الآليّات  تطبيق  محاولة  خلال  من  والتأويل  التفسير  آليّات  تجديد  محاولة  على 

الغربيّة المطُبّقة على النصوص الدينيّة في الغرب، والتي -بحسب قول الحداثيّين- 

شجّعت على الوصول لفهم متقدّم ومتطوّر لتلك النصوص.   

وقد تناولت في هذا الكتاب المحاولة الحداثيّة التي تهدف إلى تطبيق المناهح 

الغربيّة على القرآن الكريم، ما ولدّ إشكاليّة في فهم دلالاته؛ لابتعاد الآليّات الغربيّة 



14

مآلات  فإنَّ  وأيضًا،  للفهم.  الإسلاميّة  والمبادئ  والضوابط  الأصول  عن  ومناهجها 

هذا التطبيق تتفّق مع الهدف الذي أراده المستشرقون من إخضاع القرآن الكريم 

لمناهجهم وآلياّتهم، وهذا الاتفّاق في الهدف دعا الكثير من الباحثين إلى القول بأنَّ 

الحداثيّين لم يأتوا بشيءٍ جديدٍ في مجال فهم نصوص القرآن الكريم، بل هم تأثرّوا 

بآراء المستشرقين السابقين لهم في هذا المجال، وقاموا بتطبيق الآليّات الاستشراقيّة 

نفسها على القرآن الكريم.  

من المعطيات المتقدّمة تولدّت فكرة البحث؛ إذ يمكن صياغة إشكاليّة البحث 

على شكل أسئلةٍ علميّةٍ. 

إنَّ منهج الدّراسة قائمٌ ليجيب على السؤال الرئيس عن مدى الأثر الذي تركه 

المستشرقون في الحداثييّن في فهمهم للقرآن الكريم؟ وتتفرع عن الإشكال الرئيس 

التساؤلات الآتية:

هل  القرآنّي؟  النّصّ  فهم  في  الاستشراقيّة  المناهج  إلى  الحداثيّين  نظرة  هي  ما 

عدّوها مناهج نافعة أم قاموا بنقدها وتجاوزها؟

هل يمكن أن نعدّ الاستشراق رافدًا من روافد الحداثيين العرب في فهمهم النّصّ 

القرآنّي؟ وإذا كان كذلك، فماهي طبيعة الحضور الاستشراقيّ عند الحداثييّن، هل 

كان بمثابة مرجعيّة لهم، أم اكتفى بالتأثير؟ وإذا وُجد التأثير، فما هي نسبته؟

 وفي مقام التحقّق من مواطن التأثير نسأل:

11 ما هي الموارد التي تأثرّوا بها؟ هل كان التأثير في الجانب التحليلّي التفسيريّ .

جانب  في  أو  النّصّ،  تحليل  كمناهج  أخرى  جوانب  في  أم  القرآنّي؟  للنصّ 

تشكّل النّصّ وتكوينه والمتعلقّ بمباحث تأريخ القرآن وعلومه؟ أم في كلّ 

ذلك معًا؟ 



15

ف
ِّ
مة المؤل مقدِّ

22 أتأثرّوا بالاستشراق القديم أم بالاستشراق المعاصر أم بكليهما؟.

33 النّصّ . كيف طبقّ الحداثيوّن والمستشرقون المناهج والآلياّت الغربيّة على 

وما هي  والحداثة؟  الاستشراق  بين  والافتراق  الالتقاء  وما جهات  القرآني؟ 

النتائج التي توصّلوا إليها في فهمهم للنصّ القرآنّي؟ 

كلّ هذه الأسئلة المتقدّمة صوّرت فكرة البحث، وكانت باعثاً لمعالجة إشكاليّته، 

ومن دافِعْ البحث عن أجوبتها وتحليلها، وعلى ضوء المعطيات التي توفرّت، تمتّ 

صياغة عنوان البحث، وكانت أجوبة هذه الأسئلة بمثابة الإطار العام لفصول البحث.

إنَّ إشكاليّة البحث قادتنا إلى تتبّع هذا الموضوع، ونظراً لتنوّع اتجّاهات دراسة 

الحداثيّين للقرآن الكريم لزم تخصيص إشكاليّة البحث بـ )مباحث تأريخ القرآن 

وعلومه( كنموذج تطبيقيّ للدراسة؛ إذ لا يمكن توسيع مجال الدراسة لتشمل كلّ 

ما يتعلقّ بدراسة المستشرقين والحداثييّن للقرآن الكريم؛ لأنَّ ذلك متعذّر كما لا 

يخفى.

»أثر  بـ  البحث  تقدّمت يمكن صياغة عنوان  التي  المعطيات  كلّ  أساس  وعلى 

الاستشراق في الفهم الحداثّي لمباحث تأريخ القرآن وعلومه«؛ إذ إنَّ فصول البحث 

الإشكالات  من  وغيرها  المتقدّمة  للأسئلة  أجوبةٍ  على  الحصول  بمحاولة  ستتكفّل 

المطروحة والمرتبطة ببيان العلاقة بين المستشرقين والحداثيين، ويتمّ ذلك اعتمادًا 

على طرح نماذج حداثيّة تأثرّت بالفهم الاستشراقيّ للقرآن الكريم.

أهميّة البحث

وعلى هذا الأساس فإنَّ إشكاليّة البحث المتقدّمة إذا تمتّ معالجتها، فإنهّ يمكنها 

أن تقدّم لنا الفائدة المعرفيّة التي يمكن الحصول عليها إذا أثبتنا الأثر الاستشراقيّ في 

الفهم الحداثّي للنصّ القرآنّي، وبخاصّة قلةّ الدراسات التحليليّة لهذا الموضوع المهم.



16

المنهج والخطة

إنَّ المقدّمات والمعطيات التي وردت في إشكاليّة البحث تحُتمّ السير في منحى 

الدراسة الوصفيّة التحليليّة ذات البعد النقديّ.

فإنهّ  نقديًّا،  تحليليًّا  يكون  أن  الدراسة  تفرضه  الذي  المنهج  نوع  كان  وإذا 

اتجّاهات  مختلف  عند  القرآنّي  النّصّ  فهم  ومناهج  آليّات  على  الانفتاح  يلُزمنا 

النّصّ  بحث حول  التي  الحداثيّة  الشخصيّات  ملاحظة  ثم  والحداثة،  الاستشراق 

وركائز  منطلقات  في  البحث  من خلال  ذلك  ويتمّ  بالمستشرقين،  وتأثرّت  القرآنّي 

ومرجعياّت الحداثيّين في فهمهم للنصّ القرآنّي، ثم ترتيبها في نسق منهجيّ يجُيب 

كل  الاستشراقيّ في  التأثير  مقدار  ببيان  والمتمثلّة  المتقدّمة  البحث  إشكاليّة  على 

مسألة من مسائل البحث، على أنَّ رصد كلّ تلك المناهج والآليّات تمّ من خلال 

تمثلّ  بأنَّها  ويقرّون  كتبهم،  في  والمستشرقون  الحداثيّون  يقوله  ما  على  الاعتماد 

أفكارهم وتوجّهاتهم، واعتمد البحث في إجراءاته على عيّنات منهم يمكن لها أن 

تساهم في حلّ إشكاليّة البحث.      

واستجابةً للمسعى المنهجيّ القائم على الوصف العلميّ والتحليل الموضوعيّ 

النقديّ، فقد سلكت في فصول هذه الرسالة ومباحثها مسلكًا؛ إذ كنت أبدأ بتحليل 

التصوّر الاستشراقيّ، يتبعه الرأي الحداثّي لكلّ مسألة من مسائل البحث، ثمَّ محاولة 

لتلك المسألة، مع خلاصة وتقييم علميّ  الحداثّي  الفهم  بيان الأثر الاستشراقيّ في 

يتبعه نقد موضوعيّ.

وختامًا...

فإنَّه وإن كانت رحلة الإلمام بأسس ومناهج الاستشراق والحداثة شاقةًّ، إلّ أنهّا 

مع  السطور  ما حاولته في هذه  وممتعةً، هذا  شيّقةً  فكريةًّ،  علميّةً  رحلةً  كانت 

بالموضوع، فربما  يتعلقّ  ما  بكلّ  أنَّ أحطت  أدّعي  إذ لا  بالقصور؛  المسبق  اعترافي 

فاتني شيء بسبب ضيق الوقت، أو عدم الرجوع إلى مصدر مهم لجهل أو عجلة، 



17

ف
ِّ
مة المؤل مقدِّ

وحسبي أنّ ما زلت في بداية الطريق أصيب حينًا وأخطأ أحياناً أخرى. 

ولذا ألتمس من إخواني المؤمنين لا سيّما أهل العلم والبحث والفكر أن ينبهّوني 

على ما قد يجدونه من الخطأ غير المقصود والكمال لله تعالى والعصمة لأهلها، كما 

أرجو من أخواني من ذوي الاختصاص في الاستشراق والحداثة أن ينقدوا هذه الدراسة 

ويصحّحوا أخطاءها فهو الأساس في نجاحها، عسى أن نوُفقّ لتحقيق الغاية منها. 

للعتبة  الامتنان  ووافر  الشكر  بخالص  أتوجّه  أنْ  إلّ  المقام  هذا  في  يسعني  لا 

العباسيّة المقدّسة ممثلّة بـ )المركز الإسلاميّ للدّراسات الاستراتيجيّة - فرع بيروت( 

الملاحظات  وإبداء  مراجعتها  في  الكريمة  وجهودهم  الرسالة،  هذه  رعايتهم  على 

العلميّة القيّمة عليها.

كما لا يفوتني أنْ أقدّم عظيم التقدير وبالغ الشكر إلى كُلّ من مدّ لي يد العون 

والمساعدة، ولو بدعاءٍ أو تشجيعٍ أو نصيحةٍ أو معلومةٍ بسيطةٍ ساعَدَتْ في إخراج 

البحث بصورته النهائيّة، كما أشكر كلّ من ساهم في تذليل ما اعترضتني من صعاب 

وأنا أخوض غمار هذا البحث، إلى كلّ هؤلاء الأفاضل أقدّم شكري المتواصل، سائلً 

الله )عزّ وجل( أن يجزيهم عنّي خير الجزاء، ويوفقّهم لخدمة المسيرة العلميّة.

آمل من الله العلّي القدير أن أكون قد وفقّت في هذا البحث ولو بشيء يسير 

منه، راجياً منه تعالى أن يتقبّل هذا الجهد المتواضع بقبولٍ حسن، وأن يجعله عِلمًْ 

ينُتفع به، وأسأله تعالى أن يشملني بتوفيقه ورعايته وفضله، ويوفقّني للمضّي في 

خدمة العلم، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين.

الباحث





الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور


القرآن الكريم من منظور الاستشراق

ويتضمّن هذا الفصل ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: توطئة تأريخيّة في الاستشراق ومراحل دراسته للقرآن الكريم

المبحث الثاني: نقد أساليب المستشرقين ومنطلقاتهم في فهم القرآن الكريم

المبحث الثالث: المنهج الفيلولوجّي عند المستشرقين





المبحث الأول
توطئة تأريخيّة في الاستشراق
ومراحل دراسته للقرآن الكريم

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: مفهوم الاستشراق

المطلب الثاني: دوافع الاستشراق

المطلب الثالث: مراحل دراسة المستشرقين للقرآن الكريم



22

المطلب الأوّل: مفهوم الاستشراق

كانت العلاقة قديمًا بين الشرق والغرب لا تتعدّى الرحلات السياحيّة والتجاريةّ، 

وشكّلت تلك الرحلات المصادر الأوليّة لرؤية الغرب للشرق، وكانت أغلب المعلومات 

التي دُوّنت في ذلك الوقت تعكس حال الكتاّب ودوافعهم واتجّاهاتهم أكثر ممّ 

تعكس الواقع المكتوب عنه. 

ومع ظهور الإسلام وبناء الدولة الإسلاميّة، ازدادت تلك الرحلات، وتوسّع نشاطها 

التجاريّ والثقافّي، وحصلت علاقات مباشرة بين المسلمين والغربيّين، وتأثرّ الغرب 

بالحضارة العربيّة الإسلاميّة، ما أدّى إلى ترجمة الكثير من الأعمال الفكريةّ والثقافيّة 

لعلماء المسلمين إلى اللغة اللاتينيّة، ورافق حركة الترجمة تشكيل مجموعة تضمّ 

بعض العلماء الغربيّين وبعض أهل الاختصاص في مجال العلوم الإسلاميّة وظيفتهم 

الاطلّاع على التراث الإسلاميّ.

وفي هذه المدّة أيضًا، بدأ الاهتمام بترجمة القرآن الكريم، إلّ أنَّ الترجمات ظلتّ 

قليلةً ولم تنجح]]]، وكان الهدف العام منها الاطلّاع على مبادئ الإسلام، ليتضّح أنَّ 

تمهيدًا  الحركة  هذه  عدّ  ويمكن   ، دينيٌّ باعثٌ  هو  الحركة  تلك  من  الأوّل  الباعث 

لظهور الاستشراق.

الإسلام  عن  الرحّالة  لبعض  السيّئة  للكتابات  ونتيجة  الزمن،  من  مدّة  وبعد 

الصليبيّة،  الحروب  المسيحيّة، برزت  التي صوّرت خطورة الإسلام على  والمسلمين، 

وانعكست على كلّ المستويات، وعلى طول مدّة الحرب كان المسيحيّون يستولون 

على الآلاف من المخطوطات العربيّة والإسلاميّة والتي شكّلت مصدرًا علميًّا مهمًّ 

للمستشرقين.  

الكثير  أذهان  في  المسلمين  عن  السيّئة  النّظرة  ازدياد  الحروب  تلك  من  ولزم 

بعض  بترجمة  بعضهم  قام  علميّ  وبدافع  إذ  منهم؛  القليل  عدا  الغربيّين  من 

]]]- ظ: الحيدري، إبراهيم، صورة الشرق في عيون الغرب، دار الساقي، طبعة 1، 1996م، ص24-11.



23

اق ومراحل دراسته للقرآن الكريم ي الاست�ش
توطئة تأريخيّة �ف

المؤلفّات العربيّة وبخاصّة في ميدان الفلسفة والعلوم، ليبقى هدف تلك المرحلة 

عقائده  الإسلام في  ديانتهم، وهدم  المسلمين عن  ردّ  وغايته  الديني  التبشير  هو 

الإسلاميّة  الأمّة  صورة  تشويه  في  التبشير  أهداف  تتجلّ  كما  ونظمه...  وعباداته 

   .[[[ماضياً وحاضًرا

تنظيمً،  أكثر  وأصبح  بالشرق،  الغرب  اهتمام  ازداد  النهضة،  مرحلة عصر  وفي 

وظهرت بعض المحاولات الأكاديميّة الساعية لتغيير الصورة السيّئة في ذهن الغربييّن 

أنَّها ظلتّ محاولات محدودة،  إلّ  المدّة،  عن الإسلام والتي سادت أوروبا في تلك 

أحدثته  الذي  العلميّ  التطوّر  الرغم من  قائمة على  السلبيّة  الصورة  تلك  وبقيت 

النهضة الأوروبيّة.

إنَّ هذه المرحلة التأريخيّة المتقدّمة الشاملة لبدايات العلاقة بين الشرق والغرب 

منذ استناد الغرب على معلومات الرحّالة عدّها بعض الباحثين بداية لظهور مفهوم 

يحُيلنا  الاستشراق  لحركة  التأريخيّة  المنطلقات  عن  البحث  إنَّ  إذ  الاستشراق]]]؛ 

إلى البدايات التي سبقت ظهور الاستشراق التقليدي... ذلك أنَّ الاستشراق كعلمٍ 

.[[[متخصّصٍ لا ينفصل عمّ سبقه من رؤًى كانت قد حصلتها مشاهدات الرحّالة

وفي مقابل هذا الرأي، تبرز آراء أخرى لا تعدّ نشاط تلك المرحلة استشراقاً بالمعنى 

ا عدّتها مساهمات أثرّت في ظهور الحركة الاستشراقيّة،  العلميّ المتعارف عليه، وإنَّ

الميلاديّ، وذهب  السادس عشر  القرن  برز في  الاستشراق  أنَّ  إلى  بعضهم  فذهب 

آخرون إلى أنَّ الاستشراق ظهر كمفهومٍ علميٍّ في القرن السابع عشر الميلاديّ، وقال 

على  اختيارهم  في  واستندوا  الهجريّ،  الثامن عشر  القرن  في  بدأ  إنَّه  ثالث:  قسم 

دخول لفظة الاستشراق إلى المعاجم الأوربيّة في النصف الثاني من هذا القرن.  

]]]- الحاج، ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقيّ، دار المدار الإسلاميّ، الطبعة الأولى، بيروت – 2002م، ج1، ص55.

]]]- عبد الحميد، عرفان، المستشرقون في الإسلام، مطبعة الإرشاد، بغداد – 1969م، ص6-4.

]]]- نجدي، د. نديم، أثر الاستشراق في الفكر العربّي المعاصر، دار الفارابي، )بيروت – 2005م(، ص73.



24

وهي   ،)Orientalism( الغربّي  المصطلح  من  مترجمة  )الاستشراق(  لفظة  إنَّ 

تعني معرفة الشرق]]].

عند  استعماله  وشاع  1766م،  عام  في  الأولى  للمرةّ  المصطلح  هذا  واستعُمل 

الغربيّين، إلى أنْ أدُرج في معجم أكسفورد عام 1812م]]].

إنَّ المتتبّع لظاهرة الاستشراق منذ ولادتها إلى نشأتها، وحتى عصرنا الحاضر، يجد 

أنَّ من الصعوبة إعطاء تعريفٍ محدّد شامل لها، لاتسّاع هذا المفهوم وغموضه، 

وتعدّد اتجّاهاته ومدارسه، فكُلّ قد عرفّ الاستشراق بحسب فهمه له]]].

ويرى البحث أنَّ من الأسباب التي يمكن عدّها عاملً مؤثرّاً في حصول اضطراب 

في بيان تأريخ لفظة الاستشراق هو وجود ثلاث جهات متداخلة يمكن النظر إليها 

عند التعرفّ على تأريخ الاستشراق:

أوّلها: البحث عن تأريخ الأبحاث الاستشراقيّة، أي قبل ظهور لفظة الاستشراق.

وثانيها: تأريخ استعمال هذا اللفظ، مع ملاحظة الأبعاد اللغويةّ لاستعماله.

وثالثها: البحث عن أهمّ الاتجّاهات الاستشراقيّة والبحث عن الأرضيّات التي 

ساعدت على نشأة الاستشراق. 

وعلى الرّغم من صعوبة تعريف الاستشراق تعريفًا جامعًا مانعًا كما يقول علماء 

المنطق، إلا أنهّ يمكن أنْ نصفه بتعبير موجز بأنهّ: »دراسة يقوم بها الغربيوّن لتراث الشرق 
 وبخاصّة كلّ ما يتعلقّ بتأريخه، ولغاته، وآدابه، وفنونه، وعلومه، وتقاليده، وعاداته«]]]

يتعلقّ  ما  وكلّ  الشرق،  تراث  يدرس  الذي  الغربّي  الاعتبار هو  بهذا   »والمستشرق 

]]]- ظ: سعيد، إدوارد، الاستشراق المعرفة السلطة الإنشاء، مؤسسة الأبحاث العربية، ص20.

]]]- ظ: فوزي، فاروق عمر، الاستشراق والتاريخ الاسلامي، دار الأهلية للنشر، الأردن – 1998م، ص16.

]]]- ظ: الحاج، الدكتور ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقيّ الظاهرة الاستشراقيّة وأثرها في الدراسات الإسلاميّة، دار المدار 

الإسلاميّ، الطبعة الأولى، ليبيا – 2002م، ج1، ص18-15.

]]]- عبد النور، جبور، المعجم الأدبي، دار العلم للملايين، بيروت – 1979م، ص17.



25

اق ومراحل دراسته للقرآن الكريم ي الاست�ش
توطئة تأريخيّة �ف

بتأريخه، ولغاته، وآدابه، وفنونه، وعلومه وتقاليده، وعاداته«]]].

المسلمين  بعلوم  المسلمين  غير  اشتغال  الاستشراق  »إنَّ  الباحثين:  بعض  وقال 

بغضّ النّظر عن وجهة المشتغل الجغرافيّة وانتماءاته الدينيّة والثقافيّة والفكريةّ 

ولو لم يكونوا غربيّين«]]].

ويفُهم منه أنَّ الاستشراق يشمل بعض الباحثين الشرقيّين كدول اليابان والهند 

وغيرها، لأنَّهم وإنْ كانوا لا ينتمون للرقعة الجغرافيّة الغربيّة إلّ أنَّهم يلتقون في 

أهدافهم لدراسة القرآن الكريم مع الأهداف الاستشراقيّة الغربيّة.

لقد بيّ )إدوارد سعيد( أنَّ هناك ثلاث دلالات لمفهوم الاستشراق: 

»أوّلها: دلالة أكاديميّة تشمل كل من يقوم بدراسة الشرق أو الكتابة عنه يمكن أنْ 

نسمّيه مستشرقاً، وثانيها: دلالة أكثر عموميّة من الأولى تدلّ على تمييز معرفيّ بين الشرق 

والغرب، وثالثها: إنَّ الاستشراق أسلوب غربّي يهدف إلى السيطرة على الشرق«]]]. 

والباحث عن موضوع الاستشراق يجد أنهّ يتعدّد بتعدّد اتجّاهات المستشرقين 

والتأريـخيّة  الـجغرافيّة  الـمعلومات  عن  بحث  فبعضهم  ومدارسهم،  وانتماءاتهم 

للاستشراق]]]،  موضوعًا  والفن  اللغة  من  اتخّذ  وبعضهم  الرحّالة،  ككتب  للشرق، 

وقسم ثالث وسّع الدائرة ليشمل البحث عن كلّ العلوم والفنون والحضارة الشرقيّة، 

حتى عرفّه البعض في كتب اللغة بأنهّ العلم باللغات والآداب والعلوم الشرقيّة]]]، 

ركّزوا في  المستشرقين  من  رابع  قسم  ويوجد  والأشمل،  الأوسع  المفهوم هو  وهذا 

أبحاثهم على دراسة الإسلام بشكل خاص.

]]]- الصغير، الدكتور محمد حسين علي، المستشرقون والدراسات القرآنية، ط1، دار المؤرخ العربي، بيروت - 1999م، ص11.

]]]- النملة، حمد بن إبراهيم، الاستشراق والدراسات الإسلاميّة، مكتبة التوبة، الطبعة الأولى، الرياض - 1998م، ص24.

]]]- سعيد، إدوارد، الاستشراق المعرفة السلطة الإنشاء، م.س، ص39-37.

]]]- ظ: زماني، محمد حسن، الاستشراق تأريخه ومراحله، مجلة دراسات استشراقيّة فصلية محكمة تعنى بالتراث الاستشراقي 

عرضًا ونقدًا تصدر عن المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، العدد الأول - 2014م، ص180-178.

]]]- ظ: البستاني، كرم، المنجد في اللغة والأعلام، المطبعة الكاثوليكية، 1974م، ص384؛ ظ: البعلبكي، منير، المورد قاموس إنكليزي 

- عربي، دار العلم للملايين، لبنان - 1994م، ص638.



26

ولعلّ التعريف الدقيق الذي يرجّحه البحث هو ما قاله المستشرق الألمانّي رودي 

غربّي  عالم  كلّ  على  تطلق  العام  بالمعنى  »والمستشرق  1983م(:   –  1901( بارت 

وحضارته،  وآدابه،  لغاته،  في  وأدناه،  ووسطه  أقصاه  كلهّ،  الشرق  بدراسة  يشتغل 

وأديانه، والمستشرق بالمعنى الخاص هو الذي يعُنى بالدراسات الغربيّة المتعلقّة 

بالشرق الإسلاميّ، في لغاته، وآدابه، وتأريخه، وعقائده، وتشريعاته، وحضارته«]]].

وفيما يتعلقّ بهذه الدراسة، فالقسم الرابع هو الذي يدور مدار البحث عليه، 

أي: الشخصيّات الاستشراقيّة التي بحثت حول القرآن الكريم.

المطلب الثاني: دوافع الاستشراق

من خلال تتبّع ظهور مصطلح الاستشراق في المطلب السابق، تبيّ أنَّ الدافع 

الأوّل لظهور الاستشراق هو معرفة الآخر، والاطلّاع على الثقافة الشرقيّة، ثم بمرور 

الزمن زادت الدوافع والأهداف، والمتتبّع لتلك الحركة الاستشراقيّة يجد من الصّعب 

حصر أهدافها لتعدّدها وتداخلها مع بعضها، وهي أيضًا تتعلقّ أحياناً بـ أسباب 

الاستشراق  واتخّذوا  والمال  الفراغ  لهم  تهيّأ  الذين  بعض  عند  مزاجيّة  شخصيّة 

ثقافات  على  الاطلّاع  في  أو  والترحال،  السفر  في  الخاصّة  رغباتهم  لإشباع  وسيلةً 

طلباً  الاستشراق  ميدان  دخلوا  الناس  من  فريقًا  أنَّ  كذلك  ويبدو  القديم،  العالم 

للرزق عندما ضاقت بهم سبل العيش العادية، أو دخلوه تخلصًّا من مسؤوليّاتهم 

الدينيّة المباشرة في مجتمعاتهم المسيحيّة]]]، وعلى هذا الأساس ستتمّ الإشارة في 

كتبهم،  في  الباحثون  إدراجها  على  اتفّق  التي  العامّة  الدّوافع  إلى  المطلب  هذا 

والتي لها علاقة بدوافع دراسة المستشرقين للقرآن الكريم، وهي: الدافع الدينيّ 

هذه  في  التفصيل  وقبل  العلميّ،  الدافع  الاستعماري،  السياسّي  الدافع  التبشيريّ، 

الدوافع ينبغي التنبيه على أمرين:

]]]- الدراسات العربيّة الإسلاميّة في الجامعات الألمانيّة، ترجمة: مصطفى ماهر، بدون ناشر، بدون مكان – 1967م، ص11. 

]]]- البهي، محمد، الفكر الإسلامي الحديث وصلته بالاستعمار الغربي، مكتبة وهبة، الطبعة الثالثة، بدون مكان – بدون تاريخ، 

ص534-533.



27

اق ومراحل دراسته للقرآن الكريم ي الاست�ش
توطئة تأريخيّة �ف

الأوّل: إنَّ دوافع الاستشراق تلتقي مع أهدافه، فـ إذا كان الدافع دينيًّا كان 

الهدف هو إخراج المسلمين عن دينهم، فإنْ أمكن تنصيرهم فذاك المقصود وإلّ 

أهدافاً  الدوافع  هذه  نعدَّ  أنْ  لنا  يمكن  هذا  وعلى   ،[[[مطلقًا دين  بلا  فإبقاءهم 

استشراقيّة لدراستهم للشرق.

الثاني: إنَّ دوافع الاستشراق تختلف تبعًا لاختلاف المراحل الزمنيّة التي مرّ بها، 

ففي كلّ مرحلة تتنوّع الدّوافع والأهداف بلحاظ طبيعة الظروف التي تحكمها، 

وكذلك هي متعلقّة بطبيعة كل مستشرق وأهدافه وغاياته، فليس كلّ المستشرقين 

على نمطٍ واحدٍ، ويمكن القول إنَّ الغايات والدوافع متداخلة وأحدهما يكمّل الآخر 

في أغلب أدوار الاستشراق.

أمّا تفصيل دوافع الاستشراق وأهدافه فبيانها الآتي:   

أوّلً: الدافع الدينيّ: عدّ الكثير من الباحثين هذا الدافع أساسًا ومنطلقًا لظهور 

الكنيسة  لسيطرة  نظراً  الوسطى  القرون  في  التبشيريّ  الدافع  برز  إذ  الاستشراق؛ 

على الغرب، وشعور بعضهم بخطر الإسلام على المسيحيّة، يقول المستشرق الألمانّي 

يوهان فوك )1894-1974م(: ولقد كانت فكرة التبشير هي الدافع الحقيقيّ خلف 

انشغال الكنيسة بترجمة القرآن واللغة العربيّة. فكلمّا تلاشى الأمل في تحقيق نصر 

نهائّي بقوّة السلاح بدا واضحًا أنَّ احتلال البقاع المقدّسة لم يؤدِّ إلى ثني المسلمين 

بحضارة  الصليبييّن  المقاتلين  تأثرّ  ذلك، وهو  إلى عكس  أدّى  ما  بقدر  دينهم،  عن 

.[[[المسلمين وتقاليدهم ومعيشتهم في حلبات الفكر

ويراد بالتبشير الديني: إقناع المسلمين بلغتهم ببطلان الإسلام، واجتذابهم إلى 

الدين المسيحي]]]، ويهدف المستشرقون من خلاله إلى تشويه سمعة الإسلام، وبثّ 

]]]- بو زيد، لخضر، الدراسات الاستشراقيّة وخطرها على العقيدة والفكر الإسلاميّ، مجلة دراسات استشراقية، المركز الإسلامي 

للدراسات الاستراتيجية، العدد الخامس عشر- 2018م، ص22.

]]]- فوك، يوهان، تاريخ حركة الاستشراق الدراسات العربية والإسلامية في أوروبا حتى بداية القرن العشرين، نقله: عمر لطفي 

العالم، دار المدار الإسلاميّ، الطبعة الثانية، ليبيا – 2001م، ص17-16.

]]]- بارت، رودي، الدراسات العربية والإسلامية في الجامعات الألمانية، ترجمة: مصطفى ماهر، بدون دار نشر، بدون مكان 

-1967م، ص11.



28

معلومات غير صحيحة عن التراث الإسلاميّ، وقام مجموعة من المستشرقين بطرح 

إلى  بالإضافة  الكريم،  القرآن  ومصدريةّ  الإلهيّ  الوحي  حقيقة  عن  خاطئةٍ  أفكارٍ 

الطعن بمباحث تأريخ القرآن وعلومه، كلّ ذلك من أجل خدمة هدفهم.  

كان الدافع الدينيّ التبشيريّ يسير في اتجّاهات ثلاثة متوازية جنبًا إلى جنب، 

وهي: محاربة الإسلام، وحماية النصارى، وتنصير المسلمين]]]، ولغرض تحقيق هذا 

الهدف قاموا بعقد المؤتمرات وإنشاء المجلات، وأكثروا من التأليف عن الإسلام بكتب 

فقدت روح البحث العلميّ]]] على أنَّ ذلك لا يشمل كلّ المستشرقين قطعًا، بل يوجد 

فيهم من لهم دوافع دينيّة علميّة، إلّ أنَّ السمة الغالبة للكتابات الاستشراقيّة ذات 

اتصّفت بتلك الصفات، وبخاصّة في بدايات نشوء الاستشراق قبل  الدينيّ  الدافع 

الحروب الصليبيّة وبعدها، وفي العصر الحديث  ظهرت دوافع أخرى للاستشراق، 

وتلاشت الدوافع الدينيّة.   

ثانيًا: الدافع السياسّي الاستعماريّ

بعد انتهاء الحروب الصليبيّة استولى المستشرقون على بعض التراث الإسلاميّ، 

إلى  وقدّموها  الشرق  واسعة عن  فكوّنوا معارف  بتحليله وفهم مضامينه،  وقاموا 

الحكومات الغربيّة، والتي بدورها طمعت في ثروات الشرق وسعت إلى الاستيلاء 

بإرسال  قاموا  ثم  الكافيّة،  المعلومات  لها  ليقدّموا  بالمستشرقين  فاستعانت  عليها، 

تلك  في  الاستشراق  سُخّر  وهكذا  المستشرقين،  من  ومعظمهم  والرحّالة  الكشّافة 

المرحلة لخدمة الأغراض السياسيّة]]].

اتخّذوا  الذين  الدين  برجال  الحكومات  تلك  استعانت  نفسه،  الوقت  وفي 

التبشير وسيلة ظاهريةّ لتحقيق أهداف سياسيّة واستعماريةّ بعيدة عن الأغراض 

الدينيّة]]]، فأصبح الدافع الدينيّ والدافع السياسّي أحدهما مكمّلً للآخر.

]]]- ظ: زقزوق، محمود حميد، الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع الحضاري، دار المنار، الطبّعة الثانية، القاهرة - 1989م، ص86.

]]]- ظ: رضوان، عمر إبراهيم، آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، دراسة ونقد، دار طيبة، الطبعة الثانية، الرياض 

- بدون تاريخ، ج1، ص31.

]]]- ظ: الحاج، ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقيّ، م.س، ص57-56.

]]]- م.ن، ص77.



29

اق ومراحل دراسته للقرآن الكريم ي الاست�ش
توطئة تأريخيّة �ف

ثالثًا: الدافع العلميّ

يوجد عددٌ من المستشرقين وعلى طول خط الحركة الاستشراقيّة درسوا الشرق 

بدافعٍ علميٍّ يتمثلّ بحبّ الاطلّاع على الحضارات والأديان والثقافات الأخرى، ولم 

يكن غرض جميع المستشرقين هو التبشير والاستعمار، بل يوجد منهم من اتصّف 

بالحياديةّ لغرض طلب العلم، وكان هذا الدافع العلميّ مقصد من ظهروا في عصر 

التنوير في أوروبا، فمنهم من قرأ الكتب الدينيّة وفحصها وأدرك أنَّ رسالة الإسلام 

قريبة من الرسالات السماويةّ ومؤيدّة لما جاء في كتبها من إيمان بالله وكتبه ورسله 

.[[[ودعوة إلى الحقّ والخير والصلاح

وكذلك فإنَّ كثيراً من هؤلاء المستشرقين لمسوا في اللغة العربيّة لغة ثقافة وأدب 

وحضارة، ووجدوا القرآن في الذروة من هذه اللغة، فحدبوا على دراسته بدافعٍ علميٍّ 

.[[[محض تحدو به المعرفة، وتصاحبه اللذّة، فأبقوا لنا جهودًا عظيمة مشكورة

على أنَّ هذا العدد القليل من المستشرقين مع إخلاصهم في البحث والدراسة لم 

يسلموا من الأخطاء والاستنتاجات البعيدة عن الحق: إمّا لجهلهم بأساليب اللغة 

التأريخيّة الإسلاميّة على حقيقتها... ومن استطاع  العربيّة، وإما لجهلهم بالأجواء 

من هؤلاء أن يعيش بقلبه وفكره ويتجردّ من جوّ البيئة التي كان يعيش فيها أتى 

.[[[بنتائج توافق الحق والصدق

وقد حدّد المستشرق )رودي بارت( منتصف القرن التاسع عشر موعدًا أصبح 

القديمة،  الآراء  من  المستشرقين  من  الكثير  تخلصّ  أن  بعد  علمً  الاستشراق  فيه 

وصولً  للشرق  لدراستهم  العلميّ  الدافع  لتثبيت  المستشرقين  جهود  واستمرتّ 

لتاريخنا المعاصر]]]. 

]]]- زقزوق، محمود حميد، الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع الحضاري، م.س، ص89-88.

]]]- الصغير، الدكتور محمد حسين علي، المستشرقون والدراسات القرآنيّة، م.س، ص18.

]]]- رضوان، عمر إبراهيم، آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، دراسة ونقد، م.س، ج1، ص37-36.

]]]- ظ: بارت، رودي، الدراسات العربية والإسلامية في الجامعات الألمانيّة، م.س، ص17؛ ظ: الخربوطلي، علي حسن، المستشرقون 

والتاريخ الإسلاميّ، الهيئة المصريةّ العامّة للكتاب، القاهرة – 1988م، ص82.



30

المطلب الثالث: مراحل دراسة المستشرقين للقرآن الكريم

يمكن أن نضع عمل المستشرقين على فهم القرآن الكريم في أربع مراحل:

المرحلة الأولى:

أوّل خطوة في طريق التعرفّ على القرآن الكريم هو ترجمته؛ إذ بدأ اهتمام 

وتشير  اللاتينيّة،  اللغة  إلى  له  ترجمة  أوّل  خلال  من  الكريم  بالقرآن  المستشرقين 

أغلب المصادر الأجنبيّة إلى أنَّ الترجمة تمتّ برعاية بطرس المبجّل رئيس دير كلوّني 

)1092- 1156م(، واستغرقت الترجمة ثلاث سنوات من )1141م - 1143م(، وكانت 

الترجمة عبارة عن تعليقات شابها تحريف ونقد]]].

الكريم  بالقرآن  بالاهتمام  للبدء  الأساسيّة  الركيزة  الترجمة  اعتبار هذه  ويمكن 

من الغرب، وكان الهدف منها نقض القرآن الكريم ومنع المسيحيين من الاعتقاد 

العلميّ  الجانب  تراعِ  لم  أنهّا  إلّ  أخرى  ترجمات  ذلك  بعد  وتوالت  بمبادئه]]]، 

الموضوعيّ في الترجمة]]].  

المرحلة الثانية:

القرنين السابع عشر والثامن عشر، ومن أبرز تلك  ثم توالت الترجمات خلال 

الترجمات ترجمة المستش﻿رق جورج سيل )1697-1736م( الإنكليزيةّ للقرآن الكريم 

الواضح واحتوائها على  أسلوبها  الترجمات بسبب  عام )1734م(، وهي من أشهر 

ملاحظات تفسيريةّ ممّ جعل منها مادة أساسيّة عند القراّء الغربيّين]]].

]]]- ظ: الشدّي، الدكتور عادل بن علي، الترجمات الاستشراقيّة لمعاني القرآن الكريم عرض ونقد وتحليل، مدار الوطن للنشر، 

الطبعة الأولى، الرياض – 2010م، ص18.

]]]- ظ: الحاج، سالم ساسي، نقد الخطاب الاستشراقي، م.س، ج1، ص259؛ ظ: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، دار 

العلم للملايين، الطبعة الثالثة، بيروت – 1993م، ص110؛ ظ: البنداق، محمد صالح، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، دار 

الآفاق الجديدة، الطبعة الأولى، بيروت – 1980م، ص95.

]]]- ظ: الشدّي، الدكتور عادل بن علي، الترجمات الاستشراقيّة لمعاني القرآن الكريم عرض ونقد وتحليل، م. س، ص18-22؛ ظ: 

عوض، الدكتور إبراهيم، المستشرقون والقرآن دراسة لترجمات نفر من المستشرقين الفرنسيين للقرآن وآراؤهم فيه، دار زهراء 

للشرق، الطبعة الأولى، القاهرة -2003م، ص263-147.

]]]- ظ: الغزالي، مشتاق بشير، القرآن الكريم في دراسات المستشرقين، دار النفائس، الطبعة الأولى، دمشق – 2008م، ص29.



31

اق ومراحل دراسته للقرآن الكريم ي الاست�ش
توطئة تأريخيّة �ف

النّصّ  معاني  ترجمة  على  اقتصروا  المدّة  تلك  طوال  المستشرقين  أنَّ  والملاحظ 

وقواعد  أصول  من  يتضمّنه  وما  التفسيريّ  بالتراث  الاهتمام  دون  من  القرآنّي، 

لفهم النصّ، ولعلّ السبب في ذلك »هو حجم التراث المتراكم واستحالة استقصاء 

المستشرقين له، وأيضًا صعوبة إلمام المستشرقين بضوابط علميّة تعينهم على فهم 

النّصّ القرآنّي]]]«.

الألفاظ،  معاني  في  والخطأ  والتقطيع  الدسّ  يشوبها  كان  الترجمات  أغلب  إنَّ 

واتهّمت بعض الترجمات القرآن الكريم بأنهّ يفتقر إلى البنية والانسجام والترابط 

الداخلّي، ويمكن القول: إنّ رافد الترجمة لفهم النّصّ القرآنّي تعوزه الدقة في إيصال 

المعاني الدقيقة]]].

بالأمانة  والإخلال  الذاتيّة،  والميول  التعصّب،  الترجمة  في  الخطأ  أسباب  ومن 

العلميّة، والتأثرّ بعقائد أهل الكتاب، وغيرها من الأسباب]]].

ونلحظ ممّ تقدّم أنَّ في تلك المدّة كانت أوروبا تحت سيطرة الكنيسة، وكانت 

دمويةّ،  الأكثر  الفرنسيّة  الكنيسة  وكانت  التخلفّ،  تعانـي  الأوروبيّة  المجتمعات 

وهذا الأمر أدّى إلـى ظهور الثورة الفرنسيّة.

المرحلة الثالثة:

بدأ الاتجّاه العقلّي يسود أوروبا وتشََكَّل النسق اللادينيّ نتيجة للحركة التنويريةّ 

الأوروبيّة، فكان القسم الأكبر من المستشرقين هو نتاج لتلك الحركة، »فهم ينطلقون 

في فهمهم للنصّ القرآنّي من مرجعيّة غربيّة ماديةّ تنبذ الدين، ولذا عندما درسوا 

الشرق وتراثه الإسلاميّ اصطدموا بالتراث الإسلاميّ المليء بالمقدّسات الدينيّة]]]«.

]]]- هرماس، عبد الرزاق، دعوى فهم القرآن الكريم في ضوء مناهج العلوم الإنسانيّة الغربيّة منطلقاتها حقيقتها آفاقها، بحث 

مقدّم للمؤتمر الدولي لتطوير الدراسات القرآنيّة - جامعة الملك سعود، السعودية – 2013م، ص14.

]]]- ظ: النصراوي، الدكتور عادل عباس، إشكاليّة فهم النّص القرآنّي عند المستشرقين، دار الرافدين، بيروت – 2016م، ص88.

]]]- ظ: الشدّي، الدكتور عادل بن علي، الترجمات الاستشراقيّة لمعاني القرآن الكريم عرض ونقد وتحليل، م.س، ص54-24.

]]]- النصراوي، الدكتور عادل عباس، إشكاليّة فهم النصّ القرآنّي عند المستشرقين، م.س، ص36-35.



32

إنَّ المواجهة بين الثقافة العربيّة والغربيّة في بداية عصر النهضة أتاحت منظورًا 

مغايراً في استقبال الخطاب القرآنّي؛ إذ وقع التعارض تامًا بين الرؤية التراثيّة لطبيعة 

النّصّ ووظيفته، وبين المنظور الفيللوجي التأريخيّ الذي اقترن بإعمال الاستشراق 

وشكّل مقدّمة التدّخل الثقافّي الغربّي لإعادة النظر في مناهج قراءة التراث العربّي 

الإسلاميّ]]].

إنَّ المرحلتين السابقتين المتمثلّتان بترجمة معاني القرآن الكريم عرفّت الغربيّين 

بمضمون النّصّ القرآنّي وما يحمله من دلالات ومفاهيم، وبدأت تساؤلات الغربيّين 

عن مصدر القرآن الكريم، وعن ظاهرة الوحي، وعن كيفيّة جمع القرآن وتدوينه، 

وغيرها من الأسئلة المتعلقّة بتأريخ القرآن وعلومه.

واستجابة لكلّ تلك التساؤلات برزت في القرن التاّسع عشر دراسات استشراقيّة 

وتركّزت حول مباحث تأريخ القرآن الكريم وعلومه. 

بدأت تلك الدّراسات من أوائل القرن التاسع عشر الميلاديّ إلى المنتصف الثاني 

من القرن العشرين.

 أوّل تلك الدراسات للمستشرق الفرنسّ﻿ي بوتيه )1800-1883(]]] ، إذ بحث فيها 

تأثرّ القرآن بما تقدّمه من ديانات وظروف أحاطت بنزوله وغايته]]]، ثم تلتها دراسة 

للمستشرق الألمانّي جوستاف فايل )1808-1889( وتميّزت بشموليتّها وسعتها]]].

 كان المستشرق )فايل( أوّل من طبّق فكرة تقسيم السور الـمكّيّة إلـى ثلاث 

الدراسات  في  عميقًا  فتحًا  ليقدّم  )1836-1931م(  نولدكه  جاء  ثم  مجموعات، 

محاولة  بفضل  شهرته  وتكمن  القرآن(،  )تأريخ  كتابه  وقدّم  للقرآن،  التأريخيّة 

)نولدكه( معالجة مشكلة تأريخ السور والآيات القرآنيّة]]].

]]]- ظ: قراش، محمد، الخطاب القرآنّي وإشكاليّة القراءة الحداثيّة، رؤية للنشر والتوزيع، القاهرة –2017م، ص8.

]]]- ظ: العقيقي، نجيب، المستشرقون، م.س، ص194.

]]]- ظ: بوتيه، تأريخ القرآن، بلا مطبعة، بيروت - 1980م.

]]]- ظ: فايل، جوستاف، مقدّمة تأريخيّة نقديةّ إلى القرآن، بلا مطبعة، بيروت - 1980م.

]]]- ظ: الصغير، الدكتور محمد حسين، المستشرقون والدراسات القرآنية، م.س، ص22-21.



33

اق ومراحل دراسته للقرآن الكريم ي الاست�ش
توطئة تأريخيّة �ف

الفرنسّ﻿ي ريجيس بلاشير )1900-1973م(،  القرن العشرين، برز المستشرق  وفي 

القرآنيّة]]]، »وعلى ما يبدو فإنّ بلاشير لم  وأصدر دراسات عدّة تتعلقّ بالدراسات 

يخرج في كتاباته خارج نطاق التأثرّ بنولدكه، فقد سايره واتفّق معه في الكثير من 

آرائهِِ وتحليلاته]]]«.  

المرحلة الرابعة:

في القرن التاسع عشر، برزت في ألمانيا حملةٌ لسلب حق تفسير النّصوص الدينيّة 

الفلسفة والتأريخ والآداب، ووضع الأسس  الكنيسة وجعلها بيد علماء  من رجال 

النظريةّ لذلك الفيلسوف الغربّ﻿ي )شلايرماخر( الذي اقتصرت دعواه على النّصوص 

المسيحيّة]]]، ثم نقلها المستش﻿رق فيلهاوزن )1844-1918م( إلى القرآن الكريم]]].

وفي منتصف القرن العشرين، برز اتجّاه آخر تأثرّ باللّهوت البروتستانتيّ الذي 

دعا لإخضاع النّصوص الدينيّة للمناهج الانسانيّة المتعدّدة للتخلصّ من الكنيسة، 

وتبنّى هذا الرأي عدد من المستشرقين وحاولوا التخلصّ من أصول التفسير وقواعده 

التي تضبط الفهم، واستبدالها بآلياّت جديدة لفهم النّصوص الدينيّة.

]]]- ظ: بلاشير، ريجيس، تأريخ القرآن.

]]]- الغزالي، مشتاق بشير، القرآن الكريم في دراسات المستشرقين، م.س، ص36.

]]]- ظ: الرومي، فهد، منهج المدرسة العقليّة الحديثة في التفسير، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية، الرياض-1983م، ص981.

]]]- ظ: السيد، رضوان، المستشرقون الألمان النشوء والتأثير والمصائر، ص50.



34

خلاصة:

ممّ تقدّم من مراحل، نلحظ بروز اتجّاهين حول الاهتمام الاستشراقيّ بالقرآن الكريم:

الاتجّاه الأوّل: يهتم بالدّراسات التأّريخيّة النقديةّ؛ لأنَّه تأثرّ بالدّراسات التقليديةّ 

وانتهى إلى نتيجة تأثرّ القرآن الكريم بنتاج البيئات اليهوديةّ والمسيحيّة.

القرآنّي لمناهج العلوم الإنسانيّة، بعد أن  النّصّ  الثاني: دعا إلى إخضاع  الاتجاه 

شعر بتخلفّ المناهج السابقة التي طبُِّقت على النّصّ القرآنّي.    

 ويتضّح من كلّ ما تقدّم أنَّ حركة الاستشراق وُلدت من رحم تناقضات الغرب، 

وهذه الأجواء انعكست على المستشرقين، فبرزت لديهم اتجّاهات متعدّدة متناقضة 

في قراءة التراث الإسلاميّ؛ ولذلك كانت النتائج التي حصدوها متناقضة أيضًا، وقدّم 

المستشرقون من خلالها إسلامًا مشوّها إلى الغرب. 



المبحث الثاني
نقد أساليب المستشرقين ومنطلقاتهم

في فهم القرآن الكريم



36

أهدافهم  بتنوّع  القرآنّي،  النصّ  المستشرقين وأساليبهم في دراسة  تنوّعت طرق 

وتوجّهاتهم ومنطلقاتهم الفكريةّ والثقافيّة، وكان لكلّ مدرسة استشراقيّة أسلوبها 

في  عدّة  أساليب  ملاحظة  يمكن  وأحياناً  الأخرى،  المدارس  عن  به  تتميّز  الخاص 

الطرق  تلك  الصّعب حصر  من  فإنَّه  الأساس  هذا  وعلى  الواحدة،  المدرسة  داخل 

والأساليب، إلّ أنَّ المتتبّع لكتابات المستشرقين يلحظ وجود أساليب مشتركة اتبّعها 

أغلب المستشرقين عند دراستهم للنصّ القرآنّي، وتميّزت أغلب تلك الأساليب بطابع 

الانحياز والابتعاد عن الجانب العلميّ الموضوعيّ، وتستند على مضامين مسيحيّة 

تارة أو متأثرّة بالتطوّر الذي حصل في أوروبا بعد فترة العصور الوسطى تارة أخرى. 

فـهـم  في  والأساليب  المنطلقات  من  مـجموعةٍ  الـمستشرقون على  استند  لقد 

النّصّ القـرآنـيّ، وبيانها الآتي:

أوّلً: محاولة التقليل من قيمة التراث الإسلاميّ وتشويهه؛ إذ اتخّذ بعضهم من 

تشويه التراث وسيلةً لتشويه الفهم عند المتلقّي الغربّي من خلال التشكيك بتراث 

الإنسانيّة  العلوم  باستعمال مناهج متعدّدة وبخاصّة مناهج  المسلمين، وتمّ ذلك 

التي نشأت في الغرب]]]، إذ قاموا بالتشكيك بالوقائع التأريخيّة وإثارة الشكوك بكلّ 

ما يتعلقّ بتأريخ القرآن وعلومه]]]، وكان هدف المستشرقين من التشكيك بالتراث 

هو جعل المسلمين يفقدون الثقة بأنفسهم وبحضارتهم وعلومهم.

وكان أسلوبهم في التشكيك من خلال إحلال مفاهيم جاهليّة ماتت منذ انتشار 

وإشعال  السكّان  بين  الطائفيّة  الفتن  بإحلال  قاموا  وكذلك  كالقومياّت،  الإسلام 

جهود  ينكروا  لم  إذ  الحداثييّن؛  على  كبيٍر  بشكلٍ  أثرّ  الأساس  وهذا  الحروب]]]. 

المستشرقين في فتح باب التشكيك.

]]]- ظ: النصراوي، الدكتور عادل عباس، أساسيّات فهم النصّ القرآنّي عند المستشرقين، م.س، ص62.

المنعم،  عبد  جاسم  سحر  الطريحي،  ظ:  ص15؛  م.س،  الإسلاميّة،  والدراسات  الاستشراق  إبراهيم،  بن  علي  النملة،  ظ:   -[[[

الدراسات القرآنيّة في الاستشراق الألمانّي، اطروحة دكتوراه، إشراف: أ.د. محمد حسين علي الصغير، جامعة الكوفة – كلية الفقه، 

العراق 2012م، ص32-30.

]]]- ظ: رضوان، عمر إبراهيم، آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره دراسة ونقد، م.س، ص34.



37

ي فهم القرآن الكريم
ن ومنطلقاتهم �ف ق�ي نقد أساليب المست�ش

ثانيًا: الأسلوب الإسقاطيّ: إنَّ تفسير الحوادث وفهم الأمور التأريخيّة بالإسقاط 

»إسقاط  الأسلوب  بهذا  ويقصد  الكريم،  للقرآن  المستشرقين  دراسة  في  جليٌّ  أمرٌ 

الواقع المعيش على الحوادث والوقائع التأريخيّة، إنَّه تصوّر الذات في الحدث أو 

الواقعة التأريخيّة ... فالمستشرق الباحث عندما يضع في ذهنه صورةً معيّنةً يحاول 

إسقاطها على صور ووقائع معيّنة يخضعها إلى ما ارتضته مخيّلته وانطباعاته]]]«.

الدينيّة  النّصوص  المستشرق جولدتسيهر  إخضاع  الإسقاطيّ  المنهج  أمثلة  من   

والتشريعيّة الإسلاميّة للدراسة داخل إطار ما سمّه بمنهج النقد التأريخيّ، ويهدف 

فيه إلى إسقاط صفات الديانتين اليهوديةّ والمسيحيّة على الإسلام]]]. 

ثالثًا: الأسلوب الانتقائّي: ويتمثلّ بتوظيف المستشرقين للروايات التي تنفعهم في 

بحثهم في التراث الإسلاميّ، وبخاصّة ما يتعلقّ بفهم الآيات القرآنيّة]]]، أو اقتصارهم 

على مصادر أحُادية في فهم القرآن الكريم، وإهمالهم لمصادر الشيعة وفرق إسلاميّة 

أخرى]]].

حول  وجولدتسيهر  بلاشير  وتبعه  نولدكه  بحثه  ما  الأسلوب  هذا  أمثلة  من 

إشكاليّة )جمع القرآن(؛ إذ استند إلى »الرأي المشهور عند الجمهور، والتي رُويت 

الشيعة  الروايات الموجودة في كتب  الحشويةّ لا إلى  الحديثيّة من قبل  في كتبهم 

النّصوص  تلك  بعض  في  يشكّكون  أو  يتساءلون  حين  فالمستشرقون  الإماميّة... 

الآخرين والمخالفة  الموجودة في كتب  الروايات  تلك  ا مستندهم هو  إنَّ والأقوال، 

للعقل والفطرة والتي يدركها كلّ باحث]]]«، وهذا ليس دفاعًا عن المستشرقين، بل 

هو بيان لأسلوبهم الخاطئ المتمثلّ بانتقاء بعض الروايات التي تنفعهم في جمع 

ثم  المجال  الإسلاميّة في هذا  الروايات  كلّ  العلميّ يشترط جمع  والبحث  القرآن، 

]]]- عزوزي، حسن، مناهج المستشرقين البحثية في دراسة القرآن الكريم، ص34.

]]]- ظ: عزوزي، حسن، دراسة القرآن الكريم عند المستشرقين في ضوء علم نقد )الكتاب المقدس(، ص32.

]]]- ظ: مراد، يحيى، افتراءات المستشرقين على الإسلام، دار الكتب العلمية، بيروت – 2004م، ص258.

]]]- ظ: النصراوي، الدكتور عادل عباس، أساسيّات فهم النصّ القرآنّي عند المستشرقين، م.س، ص54.

]]]- الشهرستانّي، علي، جمع القرآن نقد الوثائق وعرض الحقائق، دار الكفيل، كربلاء – بدون تأريخ، ص9-8.



38

الإحاطة العلميّة التامّة بها، وترجيح ما هو موافق للعقل والفطرة السليمة. 

رابعًا: عدم اعتمادهم على المصادر الإسلاميّة القديمة، وإنماّ كانوا يعتمدون على 

لمعلوماتهم،  مصدرًا  وعدّوه  نولدكه،  خاصّة  المستشرقين  من  سبقهم  من  كتابات 

ممّ جعل أغلب دراساته متسّمة بالتقليد، والنقص، والتشويه، والبعد عن المنهج 

نولدكه: جولدتسيهر]]]،  آراء  استندوا على  الذين  المستشرقين  أبرز  العلميّ]]]، ومن 

وكانون سيل]]]، وكارل بروكلمان]]].

الكريم  القرآن  دراسة  عند  المستشرقين  بعض  أساليب  جملة  ومن  خامسًا: 

أسلوب التأثير والتأثرّ، والمقصود به نسبة بعض نصوص القرآن الكريم إلى الكتب 

المقدّسة )التوراة والإنجيل(، أو نسبتها إلى أصول يونانيّة أو رومانيّة وغيرها، ولعلّ 

الباعث على هذه النسبة هو التأثرّ بالتسلسل الزمنيّ لمجيء الإسلام بعد اليهوديةّ 

والمسيحيّة، وهذا ما لاحظه البحث من خلال تتبع كلمات أغلب المستشرقين؛ إذ 

حاولوا إبراز أوجه التشّابه بين تعاليم الأديان الثلاثة ثم إثبات أنَّ القرآن الكريم 

أخذ منها بهذا اللحاظ الزمنيّ. 

ومرجع هذا القول، هو ثقافة بعض المستشرقين المسيحيّة، ومحاولتهم فرض تبعيّة 

الإسلام للمسيحيّة، خاصّة قبل عصر التنوير، وأمّا بعده فحاولوا إفراغ القرآن الكريم من 

محتواه المعرفيّ والفكريّ وإلغاء قدسيّته، كما حصل مع الكتب المقدسة في الغرب]]].

من أمثلة ذلك قول نولدكه: »إنَّ الإسلام في جوهره دين يقتفي آثار المسيحيّة، أو 

بعبارة أخرى: إنَّ الإسلام هو الصيغة التي دخلت بها المسيحيّة إلى بلاد العرب كلهّا]]]«.

]]]- ظ: النصراوي، الدكتور عادل عباس، أساسيّات فهم النصّ القرآنّي عند المستشرقين، م.س، ص56؛ ظ: الهاشمي، علي حسن 

مطر، قراءة نقديةّ في تأريخ القرآن للمستشرق ثيودور نولدكه، دار الكفيل، كربلاء-العراق- 2014م، ص82.

]]]- جولدتسيهر، مذاهب التفسير الإسلاميّ، ص7.

]]]- سيل، كانون، تطوّر القرآن التأريخيّ، الطبعة الرابعة، لندن – 1923م، ص4.

ج1،  2005م،   – مكان  بدون  النجار،  الحليم  عبد  ترجمة:  الإسلاميّ،  الكتاب  دار  العربّي،  الأدب  تأريخ  كارل،  بروكلمان،   -[[[

ص140-137.

]]]- ظ: النصراوي، الدكتور عادل عباس، أساسيات فهم النّص القرآنّي عند المستشرقين، م.س، ص62.

]]]- نولدكه، تيودور، تاريخ القرآن، نقله إلى العربية: جورج تامر، دار نشر جورج إلمز، الطبعة الأولى، بدون مكان- 2004م، ص8.



39

ي فهم القرآن الكريم
ن ومنطلقاتهم �ف ق�ي نقد أساليب المست�ش

سادسًا: من منطلقات المستشرقين في فهم القرآن الكريم القول ببشريتّه وإزالة 

يرجع  وهذا  عقلّي،  منظور  من  القرآنّي  النّصّ  مع  والتعامل  عنه،  القدسيّة  جانب 

إلى طبيعة المناهج الغربيّة التي ولدت بعد عصر التنوير]]]، وأبرز من قال ببشريةّ 

القرآن المستشرق )نولدكه]]]( والمستشرق )كانون سيل]]](.

ومن الأساسيّات التي اعتمدها بعض المستشرقين لفهم القرآن الكريم تعاملهم 

، وهذا التغليب المادّي يرجع إلى بيئتهم  مع النّصّ القرآنّي على أنَّه نصٌّ لغويٌّ بشريٌّ

الغربيّة التي تنبذ الدين بعد الثورة الفرنسيّة]]].

دراستهم  عند  المستشرقون  عليها  ارتكز  التي  والأساليب  المنطلقات  أبرز  هذه 

والأحكام  الواضحة،  المنهجيّة  الأخطاء  أغلبها  على  ويلاحظ  القرآنيّة،  للنصوص 

المسبقة غير المستندة إلى دليل وبرهان.

]]]- ظ: النصراوي، الدكتور عادل عباس، أساسيّات فهم النصّ القرآنّي عند المستشرقين، م.س، ص58.

]]]- ظ: نولدكه، تأريخ القرآن، م.س، ص343.

]]]- ظ: سيل، كانون، تطوّر القرآن التاريخي، م.س، ص7.

]]]- ظ: النصراوي، الدكتور عادل عباس، أساسيات فهم النّص القرآنّي عند المستشرقين، م.س، ص76.





المبحث الثالث
المنهج الفيلولوجّي عند المستشرقين

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: مفهوم الفيلولوجيا

المطلب الثاني: المنهج الفيلولوجّي في الدراسات الاستشراقيّة للنصّ القرآنّي



42

المطلب الأوّل: مفهوم الفيلولوجيا

مصطلح غربّي، يقوم بدراسة التغيّات اللغويةّ عبر التأريخ]]]، أو بمعنى آخر هو 

علم التحليل الثقّافي للنصوص اللغويةّ المبكّرة، إذ يقوم على أساس دراسة النصوص 

المكتوبة، وتحليل محتواها، واستكشاف علاقتها بما سبقها من نصوص]]]. 

وعُرفّ هذا المفهوم بأنَّه »دراسة لغة من اللغات من حيث قواعدها، وتأريخ 

أدبها، ونقد نصوصها]]]«.

النّصوص  على  يشتغل  فنٌّ  هي  الغرب  عند  الفيلولوجيا  أنّ  تقدّم  ممّ  يتبيّ 

المكتوبة، وتسعى للوصول إلى النّصّ الأصلّي، وموضوعها تحقيق النّصوص القديمة 

ودراستها حسب سياقها التأريخيّ والثقافّي.

إنَّ مصطلح الفيلولوجيا فيه »مشكلة على مستوى التعريف، فاختلاف تعاريفه 

هذا  إلى  نظرتهم  واختلاف  العلميّة  اختصاصاتهم  من حيث  معرفته  اختلاف  من 

العلم، فالمهتم بتأريخ الحضارة سيعطيه تعريفًا قريبًا من تخصّصه، وكذلك اللغويّ 

واللسانّي وغيرهم]]]«.   

وقام بعض المختصّين بتعريب مصطلح الفيلولوجيا إلى )فقه اللغة(، لكن يظهر 

»أنّ هناك ثمة تباين بين مدلول فقه اللغة عند علماء اللغة العربيّة، وبين مدلوله 

المباحث  جميع  يتناول  تطبيقيّ  علم  العربيّة  علماء  عند  فإنهّ  المستشرقين،  عند 

التي تمت إلى اللغة بسبب سواء أكان ذلك في أصولها أم في فروعها أم في تأريخها، 

أمّا المستشرقون فإن فقه اللغة الذي يسمونه )philology( مقتصر عندهم على 

المباحث التأريخيّة التي تبيّ أصل اللغة ونشأتها وتطورها والعوامل التي أدت إلى 

]]]- ظ: الصالح، صبحي، دراسات في فقه اللغة، دار العلم للملايين، الطبعة الأولى، بدون مكان-1960م، ص20.

الطبعة  للنشر والتوزيع،  الحضارة  التقنيات والاستمدادات، دار  للتراث  الحداثّي  التأويل  إبراهيم بن عمر،  السكران،  ]]]- ظ: 

الأولى، الرياض – 2014م، ص23.  

]]]- وافي، علي، علم اللغة، نهضة مصر للطباعة والتوزيع، الطبعة التاسعة، القاهرة – 2004م، ص14.

]]]- الكلام، يوسف، تاريخ وعقائد الكتاب المقدّس، دار صفحات للدراسات والنشر، دمشق -2009م، ص39.  



43

ن ق�ي ّ عند المست�ش ي المنهج الفيلولو�ج

ارتقائها ونهوضها، فهم بذلك جعلوا منه علمً نظريًّا بعيدًا عن التطبيق]]]«.

المطلب الثاني: المنهج الفيلولوجيّ في الدّراسات الاستشراقيّة للنصّ القرآنّي

بسبب تطوّر هذا العلم في الغرب قام المستشرقون بتوظيف أدوات هذا المنهج 

من هدفهم هو  القرآنّي، وجزء  النّصّ  وبخاصّة  الإسلام  لتراث  دراستهم  وآليّاته في 

إعادة الموروث الإسلاميّ إلى ثقافات وديانات سابقة، فقاموا بدراسة القرآن الكريم 

على وفق ما تمّ في الغرب من تطبيق هذا المنهج على النّصوص الدينيّة الغربيّة، 

وهو ما يسمّى بعلم نقد الكتاب المقدّس.

 والمتتبّع للدّراسات الاستشراقيّة يلُاحظ »أنهّ ليس كل الـمستشرقين الـمهتمّين 

بالدّراسات القرآنيّة قد طبقوا اتجّاهات نقد الكتاب المقدّس على القرآن الكريم، 

إلى  فيها  المتخصّص  وحاجة  المتخصّصة،  النقديةّ  الاتجّاهات  هذه  لصعوبة  وذلك 

التأهّل في عددٍ من العلوم مثل: معرفة اللغات والآداب السامية، ومعرفة العلوم 

الإنسانيّة والاجتماعيّة ومناهجها، ومعرفة اتجّاهات نقد الكتاب المقدّس]]]«.

وسنشير بإيجاز إلى أبرز الشخصيّات التي طبّقت الفيلولوجيا على النّصّ القرآنّي]]].

أ. المستشرق الألمانّي نولدكه )1836 – 1930م(

طبقّ نولدكه هذا المنهج في كتابه )تأريخ القرآن(؛ إذ قام بتقسيم السور القرآنيّة 

إلى أربع فترات ثلاث منها في مكة، وواحدة في المدينة.

إنَّ الأساس الذي اعتمد عليه نولدكه في هذا التقسيم عاملان]]]: 

الأوّل: الاعتماد على الروايات التأريخيّة وكتب أسباب النزول.

]]]- الثعالبي، عبد الملك بن محمد، فقه اللغة وسر العربيّة، المكتبة العصريةّ، الطبعة الثانية، )بيروت – 2000م(، ص11-10.

]]]- حسن، محمد خليفة، دراسة القرآن الكريم عند المستشرقين في ضوء علم نقد الكتاب المقدّس، عين للدراسات والبحوث، 

الطبعة الأولى، )القاهرة – 1997م(، ص6.

]]]- ظ: رجب، الدكتور عبد الرزاق أحمد، الظاهرة الفيلولوجيّةّ في الدراسات القرآنيّة عند المستشرقين عرض وتحليل ونقد، 

مجلة الجامعة الإسلاميّة للدراسات الإسلاميّة، 2015م، ص14-9.

]]]- ظ: الهاشمي، علي حسن مطر، قراءة نقديةّ في تأريخ القرآن لنولدكه، م.س، ص312.



44

الثاني: عن طريق العقل وذلك بالنظر في الأسلوب القرآنّي، وخصوصيّات الألفاظ، 

وموقف النبيّ من اليهوديةّ والمسيحيّة. 

إنَّ كتاب )تأريخ القرآن( لنولدكه يعُدّ مصدرًا أساسيًّا لكلّ الدراسات الاستشراقيّة 

للقرآن  دراستهم  في  المستشرقين  لمنهج  العامّة  الخطوط  ويتضمّن  له،  اللاحقة 

الكريم]]]، وكلّ ذلك يهدف إلى إثبات نظريةّ أنّ النّصّ القرآنّي له تأريخ، وأنه يتطوّر 

بمرور الزمن.

ب. المستشرق الإنجليزيّ وليام موير )1819 – 1905م(

)القرآن: نظمه وتعاليمه،  المنهج في كتابيه )حياة محمّد( و  قام بتطبيق هذا 

وشهادته للكتب المقدسة(؛ إذ قام بتقسيم الفترات الزمنية إلى ست فترات، خمسة 

في مكّة وواحدة في المدينة]]].

ج. المستشرق المجريّ إجناس جولدتسيهر )1850 - 1921م(

طبّق هذا المنهج التأريخيّ في كتابه )العقيدة والشريعة في الإسلام]]](. 

د. المستشرق الفرنسّي ريجيس بلاشير )1900 - 1973م(

و  وتأثيره(  ترجمته  تدوينه  نزوله  )القرآن  كتابيه  في  الفيلولوجي  المنهج  طبقّ 

القرآن  الفيلولوجيا تعين على اكتشاف معالم  بأنّ  العربّي(؛ إذ صّرح  )تأريخ الأدب 

الذي يمثلّ انعكاسًا لسيرة النبيّ الأكرم]]].

]]]- ظ: العقيقي، نجيب، المستشرقون، م.س، ج2، ص380؛ ظ: حسين، محمد توفيق، الإسلام في الكتابات الغربيّة، مجلة عالم 

الفكر، العدد الخاص دراسات إسلامية، الكويت ص40-41؛ ظ: الهاشمي، علي حسن مطر، قراءة نقديةّ في تأريخ القرآن لنولدكه، 

م.س، ص314 -320.

]]]- ظ: رجب، الدكتور عبد الرزاق أحمد، الظاهرة الفيلولوجيّةّ في الدراسات القرآنيّة عند المستشرقين عرض وتحليل ونقد، 

م.س، ص14.

]]]- ظ: حسن، محمد خليفة، دراسة القرآن الكريم عند المستشرقين في ضوء علم نقد الكتاب المقدّس، م.س، ص26.

]]]- ظ: بلاشير، المستشرق ريجيس، القرآن نزوله تدوينه ترجمته وتأثيره، ترجمة: رضا سعادة، بيروت - 1974م، ص25.



45

ن ق�ي ّ عند المست�ش ي المنهج الفيلولو�ج

هـ. المستشرق البريطانّي ريتشارد بيل )1876 - 1952م(

استعرض )بيل( محاولة نولدكه، وطبقّ المنهج الفيلولوجيّ في كتابه )المدخل إلى 

القرآن]]](.

و. المستشرق الألمانّي برجشتراسر)1886 - 1933م(

القرآن  على  برجشتراسر  للمستشرق  الفيلولوجيّ  المنهج  تطبيقات  أهم  من 

الكريم رسالته للدكتوراة بعنوان )حروف النفي في القرآن]]](.

ز. المستشرقون المعاصرون

الفيلولوجيا وعلى  العودة إلى   وفي العصر الحديث، يقول المعاصرون بضرورة 

رأسهم المستشرق الفرنسّي جاك بيرك في كتابه )إعادة قراءة القرآن(؛ لأنَّ هذا المنهج 

هو الذي ساعد على التمييز بين الفترة المكية والمدنية]]].

وقسم آخر من المعاصرين دعا إلى ضرورة الإفادة من مناهج العلوم الإنسانيّة 

الحديثة. ففي عام 2007م، تمّ إطلاق مشروع يهدف إلى اكتشاف النّصوص القرآنيّة 

الذي  التأريخيّ والثقافي  بالسياق  النّصوص  القديمة وجمعها لربط تلك  التأريخيّة 

نزلت فيه، وهذا الهدف صّرحت به مديرة المشروع المستشرقة الألمانيّة )أنجليكا 

يرتبط  المشروع  وهذا  برلين]]]،  بجامعة  القرآنيّة  بالدراسات  المتخصّصة  نيوفيرث( 

بالرؤية الاستشراقيّة للقرآن الكريم ويختلف عنها من حيث المنهج، إذ يعتمد على 

النتاجات الحديثة للعلوم الإنسانيّة في مجال التأويل والتحليل]]]. 

]]]- ظ: الهاشمي، علي حسن مطر، قراءة نقديةّ في تأريخ القرآن لنولدكه، م.س، ص316.

]]]- ظ: م.ن، ص318؛ ظ: الهاشميّ، علي حسن مطر، قراءة نقديةّ في تأريخ القرآن لنولدكه، م.س، ص316.

]]]- ظ: بيرك، جاك، إعادة قراءة القرآن، ترجمة: وائل غالي شكري، دار النديم، الطبعة الأولى، مصر - 1994م، ص36.

]]]- ظ: م.ن، ص2.

]]]- ظ: م.ن، ص4.



46

وينبغي إلفات النّظر إلى أنّ الكثير من المستشرقين لم يأخذوا بدعوى الإفادة من 

المناهج المعاصرة في فهم القرآن، منهم: أغلب المستشرقين الألمان والإنكليز وتبعهم 

مستشرقو أمريكا الشماليّة.

أمّا المستشرقون الفرنسيّون، فقد تبنّوا هذه الدعوة وتأثرّ بهم مستشرقو بلجيكا 

وهولندا، ومن أبرز المؤسّسات التي احتضنت هذه الدعوة )معهد الدراسات العربيّة 

والإسلاميّة( في باريس، وكان لهذا المعهد الأثر الكبير في استقطاب الحداثيّين العرب 

وتدريسهم لتلك النظرياّت الحديثة وحثهّم على تطبيقها على النّصّ القرآنّي]]].

ونلحظ ممّ تقدّم أنَّ الاستشراق المعاصر ينفرد عن القديم بتبنّي بعض أفراده 

دعوى إخضاع النّصّ القرآنّي لمناهج العلوم الإنسانيّة الحديثة، ويشترك معه بدراسة 

بسياقها  الدينيّة  النّصوص  ربط  إلى  يهدف  الذي  التأريخيّ  المنهج  وفق  القرآن 

التأريخيّ ويعدّانه أساسًا لأي دارس للنصّ القرآنّي، وهذا الأمر أخذه الحداثيوّن من 

المستشرقين كمنطلق وأساس لفهم النّصّ القرآنّي كما سيتضّح لاحقًا. 

]]]- ظ: هرماس، عبد الرزاق، دعوى فهم القرآن في ضوء مناهج العلوم الإنسانيّة الغربيّة، م.س، ص42-37.



47

ن ق�ي ّ عند المست�ش ي المنهج الفيلولو�ج

الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور


الفهم الحداثّي للقرآن الكريم 

وعلاقته بالاستشراق

عرض ونقد

ويتضمّن هذا الفصل ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: : الفهم الحداثّي للقرآن الكريم

المبحث  الثاني: نقد الأسس المعتمدة لدى الحداثيّين في فهم القرآن الكريم 

المبحث الثالث: العلاقة بين الاستشراق والحداثة





المبحث الأول
الفهم الحداثّي للقرآن الكريم

وفيه تمهيد وأربعة مطالب:

تمهيد: مفهوم الحداثة

المطلب الأول: فهم القرآن الكريم عند محمد أركون

المطلب الثاني: فهم القرآن الكريم عند نصر حامد أبو زيد

المطلب الثالث: فهم القرآن الكريم عند محمد عابد الجابريّ

المطلب الرابع: فهم القرآن الكريم عند طيّب تيزينّي



50

تمهيد: مفهوم الحداثة

تقدّم الكلام في الفصل السابق عن الفهم الاستشراقيّ للقرآن الكريم، وفي مرحلة 

لاحقة في بداية الفكر المعاصر استمرّ الاهتمام بالنصّ القرآنّي، وتطوّرت أدوات فهمه 

وآليّات قراءته بحسب المستجدّات التي طرأت على واقع الأمّة الإسلاميّة، وما رافق 

الدينيّة بعد عصر  النّصوص  التي طبُّقت على  الغربيّة  المناهج  ذلك من تطوّر في 

التنوير وظهور الحداثية الغربيّة.

فإلى جانب ظهور الدّراسات الاستشراقيّة ذات المرجعيّة الغربيّة ظهرت دراسات 

حداثيّة من داخل البيئة العربيّة الإسلاميّة تهدف إلى تطوير الواقع، وكانت نقطة 

انطلاقها تطوير فهم النصّ القرآنّي، وتأثرّت بعض تلك الدراسات بالنظرياّت الغربيّة 

والمنجزات الاستشراقيّة في مجال فهم النصّ.

فـ »بعد أن أدّت الدّراسات الاستشراقيّة دورها إلى حدّ ما، توصّل المعنيّون إلى أنَّها 

ليست الأداة المنتجة للأهداف المخططّ لها لسبب بسيط، وهو أنَّ هذه الدّراسات 

لا تحظى بالثقّة من المسلمين، فتحوّل الهدف إلى أن تنُشر أفكار الاستشراق بأقلام 

تحمل صفة المواطنة لتعميق الشكوك بالعقيدة والفكر والنظم الإسلاميّة]]]«.

شهد مفهوم الحداثة حضورًا واسعًا في الساحة المعرفيّة بعد التحوّلات الفكريةّ 

والحضاريةّ التي شهدها الغرب، وأصبح هذا المفهوم يمثلّ أغلب المشاريع الجديدة 

التي دعت إلى إعادة قراءة التراث القديم وبثّ روح التجديد فيه، وسيتكفّل هذا 

التمهيد ببيان هذا المفهوم عند الغربيّين ومن تبعهم من الحداثيّين العرب.   

أوّلً: المدلول اللغويّ للحداثة

بحسب قواميس اللغة العربية، فإنَّ )الحداثة( في اللغة مصدر الفعل )حَدَثَ(، 

وهي تعني أنَّ الشيء وقع بعد أن لم يكن، فـ »الحاء والدال والثاء أصل واحد، وهو 

كون الشيء لم يكن. يقال: حدث أمر بعد أن لم يكن]]]«.

]]]- زاهد، عبد الأمير كاظم، قراءات في الفكر الإسلاميّ المعاصر، دار الضياء، النجف – 2008، ص32.

]]]- ابن فارس، أبو الحسين، أحمد بن فارس بن زكريا القزويني، ت395 هـ، معجم مقاييس اللغة، ت: عبد السلام هارون، دار 

العلم للملايين، الطبعة الخامسة، بيروت – 2002، ج1، ص193.



51

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

وفي لسان العرب: »الحديث: نقيض القديم، حدث الشيء يحدث حدوثاً وحداثة 

وأحدثه...  والحدوث كون شيء لم يكن]]]«.

وممّ تقدّم، يتضّح أنَّ مفهوم الحداثة متغيّ نسبيّ؛ ومن ثمَّ يبقى مفهومًا مرناً 

غير منضبط.

ثانيًا: المعنى الاصطلاحي للحداثة

إنَّ النسبيّة في المعنى اللغويّ للحداثة نتجت عنها أفهام متعدّدة لهذا الفهم، 

ولم يتمّ الحصول على تعريف جامع مانع لها، فـ »الحداثة الأوروبيّة ليست فكرةً 

أو أيدلوجيا أو حدثاً تأريخيًّا أو عصًرا معيّنًا حتى نستطيع تعريفها بسهولة، بل هي 

وصف زمني للقرون الخمسة الأخيرة، أي إنَّها نتيجة تأريخ طويل وبطيء، وهو في 

الوقت نفسه تأريخ مليء بالأحداث الفكريةّ والسياسيّة والاقتصاديةّ]]]«.

فبعض الغربيّين وصف الحداثة بأنَّها: »تحلّ فكرة )العلم( بدل فكرة )الله( في 

قلب الـمجتمع، وتقصر الاعتقادات الدينيّة على الـحياة الخاصّة بـكـلّ فرد، هذا 

من جهة، ومن جهة ثانية، فإنَّه لا يكفي أن تكون هناك تطبيقات تكنولوجيّة للعلم 

الدعايات  العقلّي من  النشاط  أيضًا حماية  ينبغي  نتكلمّ عن مجتمع حديث،  كي 

السياسيّة أو من الاعتقادات الدينيّة]]]«. 

بالنسق  الحداثة نسقٌ معرفيٌّ لا دينيّ، ويقُصد  أنَّ  التعريف  ويتضّح من هذا 

اللادينيّ تغييب المركزيةّ الإلهيّة. 

السياسيّة،  الحياة  مناحي  لكلّ  شاملٌ  الحداثة  مفهوم  أنَّ  منه  يتبيّ  كما 

والاجتماعيّة، والدّينيّة، والاقتصاديةّ، وهذا الأمر يشكلّ عاملً آخر في غموض مفهوم 

المصطلح الكلّي للحداثة الشامل لكلّ تلك الحداثات السياسيّة والدينيّة.. إلخ.

]]]- ابن منظور، لسان العرب، ، دار الكتب العلميّة، بيروت – 2005م، ج1، ص582 )مادة حدث(.

]]]- الحسن، مصطفى، الدين والنصّ والحقيقة: قراءة تحليليّة في فكر محمد أركون، الشبكة العربيّة للأبحاث والنشر، الطبعة 

الأولى، بيروت – 2012م، ص14.

]]]- تورين، آلان، نقد الحداثة، ترجمة: أنور مغيث، المجلس الأعلى للثقافة، مصر – 1997م، ص31-30.



52

ويمكن القول: إنَّ الحداثة بما هي ظاهرة في تأريخ الفكر الإنسانّي حملت معنى 

محدّدًا في وعي من استقرّ رأيهم نعتها بالحداثة، وأنَّه حصل تمييز في ذلك الوعي 

بين منظومتها الفكريةّ وما سبقها من لحظات فكرية، مثل الإصلاح والنهضة... وأنَّ 

أوروبا، وفي زمن معيّ:  المنظومة نشأت واكتملت ملامحها في مكان معيّ:  هذه 

.[[[العهد الحديث، لتأخذ هيئتها النهائيّة في القرن التاسع عشر

وإذا ما أردنا تقريب مفهوم الحداثة الغربيّة للمتلقّين، فيمكن أن نصفها بأنهّا 

مفهوم ذو دلالتين:]]] 

الأولى: دلالة تأريخيّة: وهي تلك المرحلة الممتدّة من )القرن الخامس عشر إلى 

القرن التاسع عشر(، وما صاحب تلك المدّة من أحداث مهمّة شكّلت انعطافة كبرى 

في التأريخ، منها: اكتشاف العالم الجديد، وعصر النهضة وعصر التنوير.

فكريةٍّ في  فلسفيّةٍ  بنيةٍ  إلى  الحداثة  يشير مصطلح  إذ  فلسفيّة:  الثانية: دلالة 

الغرب، تعُطي للإنسان قيمةً مركزيةًّ في الكون، وأيضًا بروز نزعة عقلانيّة نشأت 

على أساسها العلوم الإنسانيّة الحديثة.   

العربيّة، بسبب  العربّي والإسلاميّ، لا نجد تعريفًا منضبطاً للحداثة  وفي عالمنا 

الأصول الغربيّة للمصطلح، وما تقدّم من غموضه من جهة، وشموليّته لكلّ مناحي 

الحياة من جهة آخرى، وسبب آخر هو وجود تداخلٍ بين مفهوم الحداثة ومفاهيم 

أخرى، كالمعاصرة، والتجديد، والتنوير، وغيرها من المصطلحات التي تتداخل فيما 

بينها، ما زاد الأمر تعقيدًا.

بأنَّها  الحداثة  عن  يعبّون  نجدهم  العرب  الحداثيّين  مؤلفّات  نطالع  وعندما 

»ليست مفهومًا إجرائيًّا اجتماعيًّا أو سياسيًّا أو تأريخيًّا. إنهّا بإيجاز نمط حضاريّ 

يختلف جذريًّا عن الأنماط الماضية أو التقليديةّ]]]«. 

]]]- بلقزيز، عبد الإله، من النهضة إلى الحداثة، مركز دراسات الوحدة العربيّة، بيروت - 2016م، ص9.

]]]- ظ: سبيلا، محمد، دفاعًا عن العقل والحداثة، مركز دراسات فلسفة الدين، بغداد - 2004، ص27.

]]]- الشرفّي، عبد المجيد، الإسلام والحداثة، الدار التونسية للنشر، الطبعة الثانية، تونس – 1991م، ص28.



53

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

ويقول آخر: إنَّ »الحداثة كما نسمّيها الآن، وقد تجلتّ وأينعت منذ عام 1600م، 

ليست فقط مسألة بروز ونمو وازدهار حضارة جديدة أخرى بزتّ غيرها من الحضارات 

وسيطرت عليها، بل هي تحوّل عميق في تطوّر الإنسانيّة«]]]، والحداثة بهذا المعنى 

تعنى القطيعة مع الماضي، وإنشاء نظام معرفيّ جديد، يكون الإنسان فيه سلطاناً في 

مقابل سلطة الدين، ويكون العلم سلطاناً على سلطان التأويل الديني]]].

ويتبيّ ممّ تقدّم أنّ الحداثيّين العرب التزموا بالسياق الثقافّي والحضاريّ للحداثة 

الغربيّة، ودعوا إلى »تبنّي المقوّمات الفلسفيّة التي شيّد عليها هذا النمط الحضاري 

الذي سُمّي حداثة«]]].

إنَّ المطالعة الدقيقة في كتب الحداثييّن العرب تفيد أنَّهم حاولوا تطبيق الأصول 

والقواعد والمناهج التي طبّقت على النّصوص الدينيّة في الغرب على النصّ القرآنّي، 

المعرفي  المجال  مركزيةّ  بسبب  الحداثيّة  المشاريع  دراسة  أهميّة  تكمن  هنا  ومن 

الذي اشتغلت عليه وهو القرآن الكريم، وما يمتلكه من تأسيس وفاعليّة وأثر في 

الثقافة العربيّة.

وكذلك ممّ يشجّع على أهميّة دراسة هذه المشاريع هو انتشارها بشكلٍ لافتٍ 

بين الأوساط الثقافيّة والعلميّة والبحثيّة. 

إنَّ الأسباب التي دعت إلى ظهور هذه المشاريع لها علاقة بالتحوّلات السياسيّة 

والاجتماعيّة المرتبطة بعصر النهضة؛ إذ المواجهة الأولى مع المجتمع الغربّي شكّلت 

صدمة للمجتمع الإسلاميّ، ويمكن أن نضع عوامل عدّة كان لها الأثر الكبير في ظهور 
هذه المشاريع الحداثيّة:]]]

]]]- جعيط، هشام، أزمة الثقافة الإسلاميّة، دار الطليعة، بيروت – 2000م، ص27.

]]]- ظ: بلقزيز، عبد الإله، من النهضة إلى الحداثة، م.س، ص239-238.

]]]- الشرفّي، عبد المجيد، الإسلام والحداثة، م.س، ص11.

]]]- ظ: مصطفوي، محمّد، أساسيّات المنهج والخطاب في درس القرآن وتفسيره، مركز الحضارة لتنميّة الفكر الإسلاميّ، بيروت – 

2009م، ص251-252؛ ظ: نور الدين، باب العياط، النصّ القرآنّي دراسة بنيوية، رسالة ماجستير، إشراف: الجيلالي سلطاني، الطعان 

جامعة وهران - كلية العلوم الإنسانية والإسلامية، 2015، ص147.



54

أوّلها: إنَّ ظهور هذه المشاريع هو استجابة للتحدّي الحضاري المتولدّ من خلال 

الحداثيّون  أصُيب  إذ  الغربيّة بمقولاتها ونظرياّتها ومناهجها؛  بالحضارة  الاحتكاك 

بصدمةٍ سببها الانبهار من التطوّر الغربّي في ميادين العلوم الاجتماعيّة والإنسانيّة، 

عند  الدينيّة  الكتب  تقييم  إعادة  إلى  تدعو  التي  الدراسات  ظهور  رافقه  والذي 

الغرب، ونجحت تلك الدراسات في كشف التناقضات الموجودة في كتب العهدين، 

ممّ شجّع الحداثيّين على تطبيقها على القرآن الكريم.

وثانيها: الدّراسات الاستشراقيّة، فنتاجات المستشرقين حول القرآن الكريم كانت 

بمثابة دراسات تطبيقيّة لمعطيات العلوم والمعارف البشريةّ في الغرب، وساهمت 

في نشوء الحداثة.

من  كبير  عدد  تأثرّ  في  ساهمت  والتي  الغرب  إلى  الدراسيّة  البعثات  وثالثها: 

المبتعثين بالمناهج الغربيّة. 

الدّاعين  الباحثين  من  الكثير  عدّ  بسببهما  حيث  والمكان  الزمان  عاملا  رابعها: 

للتجديد النتاجات الفكريةّ التي أصّلها القدماء من مخلفّات الماضي، وهذا يتطلبّ 

-بحسب قولهم- النظرة التأريخيّة للدين.  

بلحظتين  مرّ  قد  يجده  المعاصر  العربّي  الفكر  في  الحداثة  لخطاب  المتتبعّ  إنَّ 

فكريتّين]]]: 

حتى  وتمتدّ  عشر  التاسع  القرن  ثلاثينيات  منذ  وتبدأ  النهضة:  مرحلة  الأولى: 

منتصف القرن العشرين، ويعبّ عنها بعض الباحثين بالمرحلة الموصولة.

الثانية: مرحلة الحداثة: أو كما يعُبَّ عنها بالمرحلة المقطوعة، وتبدأ منذ عقد 

ونصر  أركون،  محمد  قراءة:  هي  القراءات  تلك  وأبرز  والستينيات،  الخمسينيات 

حامد أبو زيد، وطيّب تيزيني، ومحمد عابد الجابريّ، وعبد المجيد الشرفي، وغيرهم، 

وهذه القراءات هي موضوع البحث.  

]]]- ظ: بلقزيز، عبد الإله، من النهضة إلى الحداثة، م.س، ص12.



55

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

قام الحداثيوّن بمحاولة تطبيق أسُس الحداثة الغربيّة وآلياّتها في فهم النصوص 

على النّصّ القرآنّي؛ »بحجة المماثلة بين النّصّ القرآنّي والنصوص الأخرى ليكون القرآن 

مجرد نتاج لسياق ثقافي معين«]]]، ولذا يمكن أن نسمّي قراءة بعض الشخصيّات 

للنصّ القرآنّي بأنهّا قراءة حداثيّة؛ لأنها التزمت بالحداثة الغربيّة وأسسها، ويمكن 

أن نعرفّ القراءة الحداثيّة للنصّ القرآنّي بأنَّها تلك القراءة التي تتخّذ من المناهج 

الغربيّة والفلسفيّة منهجًا وطريقًا لفهم النصّ القرآنّي وتفسيره.

إنَّ المتتبع للقراءات الحداثيّة للقرآن الكريم يجدها -كأيّ نسق معرفّي- تحتوي 

على تضميناتٍ أيدلوجيّةٍ وأهدافٍ تصبو إليها، وتستند على جملةٍ من المرجعيّات 

تستمدّ منها المقولات الأساسيّة والمنطلقات المعرفيّة، وتحوز أدوات وآلياّت توظفّها 

في التفسير والتحليل، وكلّ ذلك يتم ضمن استراتيجيّة معرفيّة ترتكز على مناهج 

ونظرياّت.

والمتأمّل في القراءة الحداثيّة يجد أصحابها ينطلقون من منهجيّة واحدة، وهذه 

المنهجيّة ترتكز على أسس الحداثة الغربيّة، »وينحصر الاختلاف بينهم في المنهجيّة 

الإجرائيةّ التي يختارها كل واحد منهم في توظيف الأفكار الحداثيّة التي يمكن من 

خلالها تبيئتها في الفكر العربّي الإسلاميّ وهو في الحقيقة اختلاف في الاستراتيجيّة 

بمعنى النظرة التي ينظر من خلالها كل واحد منهم في الإجراء الناجع الذي يراه في 

تقديره يجمع بين التلاؤم مع المرحلة والتلاؤم مع تحقيق هدف المشروع الحداثّي«]]].

الخلفيّات  تتبّع  خلال  من  القراءات،  تلك  على  الضوء  المبحث  هذا  سيُسلِّط 

والمنطلقات الفكريةّ التي أثرّت في نموّ مشروعها الفكريّ، وبيان مبانيها ونظرياّتها 

التي اعتمدت عليها، مع بيان الأثر الاستشراقيّ فيها.

نزعةٍ  وجود  ملاحظة  هو  غيرها  دون  المشاريع  هذه  اختيار  في  المعيار  وكان 

]]]- عبد الرحمن، طه، روح الحداثة، منشورات المركز الثقافي العربي، الطبعة الأولى، المغرب - 2006م، ص180.

]]]- القرنّي، محمد بن حجر، موقف الفكر الحداثّي العربّي من أصول الاستدلال في الإسلام، دراسة تحليليّة نقديةّ، مجلة البيان، 

الطبعة الأولى، الرياض - 1434هـ، ص25.



56

استشراقيّة في فهمها لمباحث تأريخ القرآن وعلومه، ويخرج عن البحث المشاريع 

التي تأثرّت بالاستشراق ولكن لم تتعرضّ لفهم القرآن الكريم، أو التي درست النصّ 

القرآنّي ولكن لم يلحظ البحث أثراً استشراقيًّا فيها. 

* المطلب الأوّل: فهم القرآن الكريم عند محمد أركون
وسيتمّ بيان ذلك، بعد التعريف به.  

ولادته ونشأته

 وُلدِ محمد أركون عام 1928م في أسرة فقيرة، بدأ بالدراسة الابتدائيّة وصولً 

اللغة  في  الآداب  كليّة  من  البكالوريوس  شهادة  ونال  الجزائر،  بلده  في  للجامعة 

العربيّة، وفي عام 1952م شدّ أركون الرحال للسوربون في باريس لمواصلة دراسته 

العليا، فدَرسَ ودرسّ فيها وأصبح أستاذًا في جامعات ومعاهد أوروبيّة عدّة إلى أن 

توفّ عام 2010م]]].

وأثناء تواجده في فرنسا حضر دروسًا في الفلسفة، وعلم الاجتماع، وقدّم أطروحته 

بعنوان )نزعة الأنسنة في الفكر العربّي جيل مسكويه والتوحيديّ]]](.

مؤلفّاته

التفسير  من  القرآن  واجتهاد،  نقد  الإسلاميّ  الفكر  أبرزها:  عدّة  مؤّلفات  له 

التأصيل، قضايا في  الموروث إلى تحليل الخطاب الدينيّ، الفكر الأصولّي واستحالة 

نقد العقل الدينيّ]]].  

وقبل الدخول في بيان مشروع فهم محمد أركون لإعادة قراءة القرآن الكريم، 

يجدر بنا بيان الأهداف والخلفيات التي دعت إلى ظهوره، ومن ثمَّ بيان الأهداف 

]]]- ظ: أبي نادر، نايلة، التراث والمنهج بين أركون والجابري،، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، الطبعة الأولى، بيروت – 2008م، 

451-456؛ ظ: هاليبر، رون، العقل الإسلامي أمام تراث عصر الأنوار في الغرب، ص63. )مقابلة مع محمد أركون(.

]]]- ظ: أبي نادر، نايلة، التراث والمنهج بين أركون والجابريّ، م.س، ص456.

]]]- ظ: السعديّ، أحمد فاضل، القراءة الأركونيّة للقرآن دراسة نقديةّ، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلاميّ، الطبعة الأولى، 

بيروت - 2012م، ص47-46.



57

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

التي يطمح إليها أركون وصولً لبيان فهمه للنصّ القرآنّي، وسيتمّ ذلك عبر النقاط 

الآتية: 

أوّلً: )خلفيّات مشروعه - أهدافه ومنهجه - مشروعه النقديّ(

1. الخلفيّات المعرفيّة وغير المعرفيّة للمشروع الفكريّ لمحمد أركون 

قبل البدء في تعريف مشروع محمد أركون ومنهجه الفكريّ، ينبغي الكشف عن 

المحطاّت الأولى التي انطلق منها أركون لبدء مشروعه الفكريّ، وما هي الأسباب 

التي دعته إلى إطلاق هذا المشروع، وهذا الأمر يتطلبّ مراجعةً سريعةً للخلفيّات 

التي أثرّت في نموّ مشروعه الفكريّ.

غربيّة،  وشخصيّات  ومدارس  بمذاهب  كتأثرّه  معرفيّة،  منها:  الخلفيّات  وهذه 

ومنها: غير معرفيّة، كتأثرّه بالعوامل السياسيّة والاقتصاديةّ والاجتماعيّة، وتفصيلها 

الآتي:

من  أركون بمجموعة  تأثرّ  فقد  المعرفيّة،  الخلفيّات  أمّا  المعرفيّة:  الخلفيّات  أ. 

المذاهب والمدارس والشخصيّات، وكان لها الأثر الواضح في بناء مشروعه ومنهجه 

الفكريّ، ومن أهمّها:

عام 1929م،  تأسّست  تأريخيّة حديثة  الفرنسيّة: مدرسة  الحوليّات  مدرسة  ـ 

وقامت بنقد النزعة التأريخيّة، وعملت على تغيير منهج الأسلوب التأريخيّ، وأفاد 
أركون من معطيات هذه المدرسة ليوظفّها في مشروعه الفكريّ.]]]

ـ الاستشراق: يمثلّ الاستشراق خلفيّةً معرفيّةً مهمّةً لأركون؛ لأنَّه درس في معهد 

على  أركون  وتعرفّ  المستشرقين،  من  أساتذته  وجلُّ  السوربون،]]]  في  الاستشراق 

المناهج الغربيّة خلال دراسته في الغرب وبالتحديد في السوربون، ومن مؤسّساتها: 

]]]- ظ: بغوره، الدكتور الزواوي، ميشيل فوكو في الفكر العربّي المعاصر، دار الطليعة للطباعة والنشر، الطبعة الثانية، بيروت 

- 2007م، ص69.

]]]- ظ: جامعة فرنسيّة، تقع في باريس، تأسّست عام 1253م، عني معهد الآداب فيها بتأريخ الفن الإسلاميّ المغربّي والحضارة 

العربيّة، والمجتمع الإسلاميّ. ظ: العقيقي، نجيب، موسوعة المستشرقين، م.س، ج1، ص140.  



58

معهد الدراسات الإسلاميّة الذي كان يضم كبار المستشرقين كـ )شارل بيلا( و )كلود 

كاهين( و )جاك بيرك( وكلهّم كانوا يدعون لإخضاع القرآن للمناهج الغربيّة.

وانقسمت السوربون إلى خمس جامعات مستقلةّ، وأحد أقسامها المعهد الذي 

أحدثوه بباريس الثالثة سنة 1970 وكان يترأسه المستشرق برونشفيج، ثم أسُند فيما 

بعد لمحمد أركون، فانطلق أركون داعيًا لإخضاع القرآن لمناهج العلوم الإنسانيّة]]].

وأيضًا ترك هذا الاتجاه أثراً سلبيًّا عليه، وبخاصّة الاستشراق الكلاسيكّي ومنهجه 

الفيلولوجي، والذي نشأ في مرحلة الحداثة الغربيّة التي ترى أفضليّة الغرب وتفوّقه 

في العلوم والمعارف الإنسانيّة، وعلى الرغم من تأثرّ أركون بالمدارس والاتجّاهات 

آرائه  وتطوير  تشكّل  في  منها  أفاد  التي  الشخصيّات  ببعض  تأثرّ  أنهّ  إلّ  الغربيّة 

من  ومجموعة  دريدا،  وجاك  فوكو،  ميشيل  الشخصيّات:  تلك  وأبرز  الفكريةّ، 

المستشرقين، وغيرهم]]]. 

الخلفيّات غير المعرفيّة تعدّ دافعًا نفسيًّا مؤثرّاً في  إنَّ  الخلفيّات غير المعرفيّة:  ب. 

نشوء المشاريع الفكريةّ، ويمكن أن نضع الخلفيّات غير المعرفيّة التي أثرّت في أركون في 

نقطتين]]]:

ـ عوامل سياسيّة: عاش محمد أركون في فترة الاستعمار، وأمضى دراسته الجامعيّة 

في هذه الفترة.    

ـ عوامل ثقافيّة: في أثناء فترة الاستعمار السياسّي عاش أركون مرحلة المواجهة 

السياسيّة والثقافيّة بين الإسلام والغرب، وكان الغرب ينظر إلى الإسلام بإنهّ يعيش 

حالة من الانحطاط والتخلفّ الفكريّ، وأنَّ العرب لم يشهدوا الحداثة.  

المجتمعات  كانت  المجالات،  مختلف  في  الغربّي  العلميّ  التطوّر  جانب  فإلى 

]]]- ظ: هرماس، عبد الرزاق، دعوى فهم القرآن في ضوء مناهج العلوم الإنسانيّة الغربيّة، م.س، ص42-43 وص47.

الأولى،  الطبعة  الاستراتيجيّة،  للدراسات  الإسلاميّ  المركز  ونقدها،  النظرياّت  دراسة  أركون  محمد  مؤلفّين،  مجموعة  ظ:   -[[[

العراق - 2019م، ص26-24.

]]]- ظ: أركون، محمد، قضايا في نقد العقل الديني، ص23.



59

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

الإسلاميّة تعاني المشاكل الثقافيّة، وقد عبّ أركون عن ذلك الأمر في نصوصٍ كثيرةٍ 
في كتبه.]]]

2. أهداف المشروع ومنهجه

تبيّ من النقطة السابقة أنَّ محمد أركون مرّ بظروف سياسيّة وثقافيّة وعلميّة 

مشروعه  تكوين  حاول  ذلك  وبعد  لمشروعه،  نظريةّ  خلفيّة  تبلور  في  ساهمت 

الفكريّ التطبيقيّ، وذلك بالإفادة من الخلفياّت المعرفيّة وغير المعرفيّة التي مرّ بها، 

وسنبحث في هذه النقطة عن الأهداف التي وضعها أركون لمشروعه، ومن ثمّ بيان 

منهجه في ذلك المشروع.

أ. أهداف محمد أركون

لمحمد أركون أهداف عديدة]]] يمكن أن نجمعها في هدفين: 

ـ تحرير الفكر الإسلاميّ من النظام الفكريّ القديم]]]. 

ويتمّ ذلك بتجاوز المنهجيّات القديمة]]]، وزحزحة المسائل التقليديةّ]]]، وضرورة 

التمييز بين المفكّر فيه والمستحيل التفكير فيه]]]، وغيرها من الأهداف التي تدخل 

في هذا الهدف العام]]].

]]]- ظ: أركون، مـحمد، الإسـلام أوربـا الغـرب، ترجمة: هاشم صالح، دار الساقي، الطبعة الأولى، بدون مكان – 1995م، ص45 

وص103؛ ظ: أركـون، مـحمد، العلمنة والدين، دار الساقي، الطبعة الثالثة، بيروت - 1996م، ص15؛ ظ: أركون، محمد، الفكر 

الأصولّي واستحالة التأصيل، ترجمة: هاشم صالح، دار الساقي، الطبعة الثانية، بيروت - 2002م، ص149.

]]]- للاطلاع على للمزيد: ظ: السعديّ، أحمد فاضل، القراءة الأركونية للقرآن، م.س، ص59-57.

]]]- أركون، محمد، الفكر الإسلاميّ قراءة علميّة، ، ترجمة: هاشم صالح، المركز الثقافي العربّي، الطبعة الثانية، بيروت -1996م، 

ص229؛ ظ: أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، ترجمة: هاشم صالح، دار الطليعة، بيروت 

- 2001م، ص27؛ ظ: أركون، محمد، أين هو الفكر الإسلاميّ، ص35.

]]]- ظ: أركون، محمد، قضايا في نقد العقل الإسلاميّ، ص31.

]]]- ظ: أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الدينيّ، ، ترجمة: هاشم صالح، دار الطليعة، بيروت 

- 2001م، ص28.

]]]- ظ: أركون، محمد، الإسلام أوربا الغرب، م.س، ص44.

]]]- ظ: أركون، محمد، الفكر الإسلاميّ نقد واجتهاد، ترجمة: هاشم صالح، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر - بدون تأريخ، 

ص296؛ ظ: أركون، محمد، الفكر الأصولّي واستحالة التأصيل، 256.



60

المنهجيّات  باعتماد  ذلك  ويتم  الحداثة،  شروط  وفق  إسلاميّ  نظام  إقامة  ـ 

الغربيّة، والإفادة من أدواتها وآليّاتها]]].

ب. المنهج

ولتحقيق أهدافه، قام أركون بنقد المناهج الإسلاميّة والكلاسيكيّة، واتخّذ منهجًا 

أسماه الإسلاميّات التطبيقيّة بالإفادة من المناهج الغربيّة]]]، وبيان ذلك الآتي:

ـ نقد المنهج الإسلاميّ

يمكن القول إنَّ خلاصة نظرة أركون للمنهج الإسلاميّ أنّ أركون »يرفض المنهج 

التقليديّ بمسلمّاته، ودوغمائيّته، وإسقاطاته، وتقديساته، ويعتبره منهجًا لا يمكن 

جعله أساسًا لبناء مشروع عليه، فهو تجميدي ثابت لا يتسم بالحيويةّ]]]«.

ـ نقد المنهج الاستشراقيّ 

يمكن أن نلخّص إشكاليّة أركون على المنهج الاستشراقيّ بأمرين]]]:

المرحلة من  يتجاوز هذه  الوصفيّ، ولا  الاستشراق يصرُّ على عمله  إنَّ  الأوّل: 

خلال القيام بتصحيح المفاهيم الإسلاميّة، فهو قام بنقد المنهجيّة الاستشراقيّة التي 

طبّقت مناهج العلوم الإنسانيّة على النّصّ القرآنّي، وزاوية النقد تمثلّت بأنَّ المنهجيّة 

الاستشراقيّة مصرةّ على المنهجيّة الوضعيّة التي لا تهتم إلا بالكشف عن الوقائع 

الثابتة والماديةّ، وتهمل الجانب الآخر من التأريخ، وهو تأريخ الخيالات والتصوّرات 

والأوهام]]].   

]]]- ظ: أبي نادر، نايلة، التراث والمنهج بين أركون والجابريّ، م.س، ص23.

]]]- ظ: أركون، محمد، الفكر الأصولي واستحالة التأصيل، ص222؛ قضايا في نقد العقل الديني، ص32؛ الإسلام أوروبا الغرب، ص44.  

]]]- السعدي، أحمد فاضل، القراءة الأركونية للقرآن، م.س، ص68.

]]]- الحسن، الدكتور مصطفى، الدين والنص والحقيقة دراسة تحليلية في فكر محمد أركون، م.س، ص85.

]]]- ظ: أركون، محمد، قضايا في نقد العقل الديني، ص139، وص152-143.



61

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

ما  التأريخ، فهو  العلميّ في دراسة  التقدّم  يلتفت إلى  إنَّ الاستشراق لا  الثاني: 

زال متمسّكًا بالمنهج اللغويّ الفيلولوجيّ والتأريخيّ]]]، ومن ثمَّ فهو يتمسّك بالبنية 

الداخليّة للنصوص ويتشبّث بتأريخ الأفكار الخطيّ]]].

تبيّ ممّ تقدّم زاوية نقد أركون للتراث الإسلاميّ وللمستشرقين، ولا بدَّ أن نشير 

إلى نظرة أركون لبعض المناهج الإسلاميّة القديمة وإلى الحداثة الغربيّة.

عدَّ أركون موقف المعتزلة من قضيّة خلق القرآن »موقف حداثة في عز القرن 

الثاني الهجريّ]]]«.

باستحضار  اكتفى  بل  المقولة،  لتلك  واللوازم  الدواعي  يتتبّع  »لم  أركون  لكنّ 

دلالتها الأوليّة على معنى الحدوث التأريخيّ، واعتبر ذلك كافيًا لمنحها بعُدًا نقديًّا 

تأريخيًّا]]]«.

ومكتسباته  التنوير  عقل  أفاد من  أركون  فإنَّ  الغربيّة،  الفلسفة  يخصّ  ما  أمّا 

وأفاد من منجزاته ومناهجه، وعدَّ أركون فلسفة عقل الأنوار أنموذجًا في مشروع 

نقد العقل الإسلاميّ، لأنهّا قطعت علاقتها مع أنظمة التفكير اللاهوتيّ في أوروبا.

لرؤيته  فلسفيّ  كأصل  التنويريّ  العقل  على  أركون  اعتماد  من  الرّغم  وعلى 

الأنسنة  مبدأ  بين  »يفصل  بهذا  وهو  الأصول،  تلك  عند  يقف  لا  أنهّ  إلّ  النقديةّ 

والأطر  الممارسات  وبين  التنوير،  عقل  أنجزه  المعنى  للبحث عن  عقلانّي  كمنطلق 

السياسيّة والثقافيّة التي انتهى إليها وشكّلت منحاها التأريخيّ التطبيقيّ في الوسط 

المسيحيّ«]]]. 

]]]- ظ: أركون، محمد، تأريخيّة الفكر العربي الإسلامي، ترجمة: هاشم صالح، مركز الإنماء، الطبعة الثانية، بيروت -1996م، 

ص203.

]]]- السعدي، أحمد فاضل، القراءة الأركونية للقرآن، م.س، ص71.

]]]- أركون، محمد، الدين والعلمنة، م.س، ص60.

]]]- قراش، محمد، الخطاب القرآنّي وإشكآليّات القراءة الحداثية، م.س، ص98.

]]]- قراش، محمد، الخطاب القرآنّي وإشكآليّات القراءة الحداثية، م.س، ص122.



62

ـ تقديم الإسلاميّات التطبيقيّة

هذا  لتعقّد  التطبيقيّة  للإسلاميّات  إجرائّي  مفهوم  »تحديد  الصعب  من  لعلهّ 

المصطلح من الناحية النظريةّ والتأويليّة، وكذلك لتشعّب المهام التي يضطلع بها 

والميادين التي يقتحمها]]]«.

البحث  طرق  مستوى  على  »متأخّرة  الكلاسيكيّة  المناهج  إنَّ  أركون  نظر  في 

التحليل ... وإذا كانت هذه هي وضعيّة الإسلامياّت الكلاسيكيّة، فإنّ الإسلاميّات 

التطبيقيّة تريد أن تتجاوز هذه المناهج بواسطة استثمارها وتوظيفها لنتائج العلوم 

التأريخيّ  النقد  لمحكّ  خاص  بشكلٍ  القرآنّي  النّصّ  وإخضاع  وطرائقها،  الإنسانيّة 

المقارن، وللتحليل الألسنيّ التفكيكّي، وللتأمّل الفلسفيّ المتعلقّ بإنتاج المعنى]]]«. 

والعقائديّ  الدينيّ  الموروث  كلّ  »إنَّ  بقوله:  آخر  موضع  منهجه في  عن  وعبّ 

واختلاف المذاهب والطوائف ينبغي أن يعُرضّ لأكبر عمليّة غربلة من خلال تطبيق 

وعلم  الاجتماع،  وعلم  الحديث،  التأريخ  وعلم  الحديثة،  الألسنيّات  علم  مناهج 

النفس التأريخيّ، وعلم الأنثروبولوجيا، وبالطبع علوم الأديان المقارنة الأنثروبولوجيا 

واللاهوت المقارن]]]«.

إنَّ الملاحظ من النّصّ المتقدّم أنَّ أركون يسعى لاستثمار كلّ المفاهيم، والآليّات، 

على  وتطبيقها  والاجتماعيّة،  الإنسانيّة،  العلوم  تتيحها  التي  والمناهج،  والأدوات، 

التراث الإسلامي، وبخاصّة مركز هذا التراث وهو النّصّ القرآنّي.

ويفُهم من كلامه: أنَّه إذا قبل المسلمون »أن ينفتحوا على المنهجيّات والعلوم الحديثة، 

فإنَّهم يستطيعون زحزحة الصخرة من مكانها وتجديد نظرتهم للظاهرة الدينيّة، وأعتقد 

أنَّ تحرير المجتمعات الإسلاميّة عربيّة كانت أم غير عربيّة سوف يبدأ من هنا]]]«.

]]]- مداقين، هشام، المقاربة السيميائية في تحليل الخطاب القرآني عند محمد أركون سورة الفاتحة أنموذجًا، رسالة ماجستير، 

إشراف عباس بن يحيى، جامعة المسيلة – كليّة الآداب والعلوم الاجتماعية، 2010م، ص31.

]]]- بغوره، الدكتور الزواوي، ميشيل فوكو في الفكر العربّي المعاصر، م.س، ص68-67.

]]]- أركون، محمد، الإسلام، أوربا، الغرب، م.س، ص201-200.

]]]- أركون، محمد، الإسلام، أوربا، الغرب، م.س، ص196.



63

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

ـ مشروع نقد العقل الإسلاميّ

أعلن أركون عن مشروعه عام 1984م في كتابه تأريخيّة الفكر العربّي الإسلاميّ]]].

ويمكن القول إنَّ منهج محمد أركون هو )الإسلاميّات التطبيقيّة( أمّا مشروعه 

فهو )نقد العقل الإسلاميّ(، والمنهج هو الذي يحدّد مسار المشروع]]].

أسماه  بديلً  عقلً  وقدّم  الإسلاميّ،  العقل  نقد  أولى خطوات مشروعه:  كانت 

العقل المنبثق، ثم تلت ذلك خطوة أخرى، وهي النظر بمسائل التراث من خلال 

هذا العقل، على أساس أنَّ العقل الدينيّ جاء نتيجة لتراث دينيّ ولا يمكن الفصل 

بينهما]]]، ثم وجد أنَّ محور التراث هو القرآن الكريم، ولذا احتل القرآن مساحةً 

واسعةً في دراسة أركون للتراث الإسلاميّ]]]، ويمكن تفصيل الكلام في هذه النقطة 

: على شكل سؤالٍ علميٍّ

ما هو العقل الذي قصده أركون؟ وماذا يقصد بالنقد؟

يعُرفّ أركون العقل بأنهّ: »ليس جوهراً ثابتاً يخرج عن كل تأريخيّة ... فللعقل 

تأريخه أيضًا]]]« ويضيف في موضع آخر »هو المصدر والعامل في كلّ ما يعبّ عنه 

الإنسان، ويبلغه بلغة من اللغات، وهو المسؤول عن عمليّة تركيب المعاني وإنتاج 

جميع المنظومات والأنساق السيميائيّة]]]«. 

ونلحظ من هذا أنّ مفهوم العقل عند أركون يعني التغيّ المستمر، فهو ليس 

جوهراً ثابتاً، وهو حاكمٌ لا يخضع لأيّ مرجعيّة، وإذا عرفّ أركون العقل بأنهّ المسؤول 

عن تركيب المعاني وإنتاج المنظومات، فيفُهم منه أنّ العمليّة النقديةّ ستتجّه لكل ما 

]]]- ظ: أركون، محمد، أين هو الفكر العربّي المعاصر، م.س، ص20.

]]]- ظ: السعدي، احمد فاضل، القراءة الأركونية للقرآن، م.س، ص72.

]]]- ظ: أركون، محمد، قضايا في نقد العقل الديني، م.س، ص234.

]]]- ظ: أركون، محمد، تاريخية الفكر العربي الإسلامي، م.س، ص10.

]]]- الفكر الإسلاميّ نقد واجتهاد، م.س، ص240.

]]]- من فيصل التفرقة إلى فصل المقال أين هو الفكر الإسلاميّ المعاصر، ص15.



64

أفرزه المسلمون، وإذا كان كذلك، فما أنتجه الفكر الإسلاميّ قابل للنقد والتجديد، وقد 

حصل ذلك في علوم القرآن والأصول والحديث وغيرها، فما هو الجديد الذي قصده 

أركون؟! يظهر أنّ قصد أركون هو نقد النّصّ القرآنيّ نفسه]]].

وأمّا مقصوده من النقد، فــإنّ أركون ليس هدفه إسقاط العقل الإسلاميّ من 

العقــل  تبـلور هــذا  كيفيّـة  التأريـخيّ عن  الكشف  إلـى  يـهدف  وإنّا  الاعتبار، 

التأريـخيّ، وكيفيّة نشاطه وتأثيره فـي الـمجتمعات العربيّة والإسلاميّة منذ تبلوره 

وإلـى هذه اللحظة]]]. 

إنَّ محمد أركون درس قسمين:

ولذا  الإسلاميّ،  الفكر  الإسلاميّ  بالعقل  أركون  قصد  الإسلاميّ:  التراث  الأول: 

المدارس والمذاهب  التراث، وكيف ظهرت  الإسلاميّ وهو  الفكر  نتاج  بدراسة  قام 

الإسلاميّة.

الثاني: القرآن الكريم: اعتبر أركون أنّ كلّ التفاسير حول القرآن هي نتاج العقل 

س  المؤسِّ فالعقل  أركون  تعبير  وبحسب  القرآن،  في  العقل  درس  ولذا  القرآن،  في 

فالعقل  الكريم،  القرآن  هو  الإسلاميّ  الفضاء  داخل  الفرعيّة  العقول  لمختلف 

التأسيسّي هو النواة الأولى التي انبجست عنها كلّ العقول الإسلاميّة، ولذلك يعتبر 

البحث في طبيعة العقل القرآنّي أهم منطلق للإمساك بناصية العقل الإسلاميّ كلهّ]]].

إنَّ جميع العلوم الإسلاميّة ذات مرجعيّة قرآنيّة، وهذا ما جعل أركون يتوجّه إلى 

النّصّ القرآنّي، وبتحريكه للأصل تتزعزع الفروع الأخرى المنبثقة عنه.

   قسّم محمد أركون النّصوص الدينيّة التي تكوّن التراث إلى: نصوص تأسيسيّة، 

]]]- ظ: علواش، محمد، مناهج تحليل الخطاب القرآنّي في الفكر العربّي المعاصر، ، صفحات للدراسات والنشر، الطبعة الأولى، 

دمشق – 2017م، ص1109-120؛ ظ: العباقي، الحسن، القرآن الكريم والقراءة الحداثيّة، دار صفحات، الطبعة الأولى، بدون 

مكان - 2009م، ص31.

]]]- ظ: أركون، محمد، الفكر الإسلاميّ نقد واجتهاد، م.س، ص247.

]]]- ظ: الفجاري، مختار، نقد العقل الإسلامي عند محمد أركون، دار الطليعة، الطبعة الثانية، بيروت - 2005م، ص74.



65

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

النّصوص  تشرح  تفسيريةّ  ونصوص  لاحقًا،  الحديث  إليها  وأضيف  القرآن  وهي 

الأولى]]].

يرى أركون أنهّ من الضروري تطبيق المناهج المعاصرة على القرآن الكريم، فهو طرح 

مشروعه النقديّ ليصل إلى نتيجة تطبيق المناهج والآليّات الغربيّة على النّصّ القرآنيّ.

ثانيًا: مناهج وآليّات فهم النّصّ القرآنّي عند أركون

قام أركون بتقديم مشروعه النقديّ لإعادة قراءة النّصّ القرآنّي بالاعتماد على 

مناهج العلوم الإنسانيّة، وهو ما أسماه الإسلاميّات التطبيقيّة، مع استثمار بعض 

الأصول المنهجيّة التي طرحها فلاسفة الحداثة الغربيّة، والمستشرقون، وبعض الفرق 

الإسلاميّة كالمعتزلة.

طبّق محمد أركون المناهج الحديثة في فهم القرآن الكريم، واعتمد على مناهج 

متعدّدة، قسم منها يختص بعلوم الإنسان، وقسم آخر بدراسة الأديان، وقسم ثالث 

يختص بدراسة النّصوص الدينيّة. 

ويمكن أن نلخّص مشروع محمد أركون في توجّهين:

وتدوينه،  وجمعه  تكوينه  جهة  من  القرآنّي  النّصّ  »تأريخ  على  العمل  الأوّل: 

والهدف من ذلك التشكيك في صحته، ونزع قداسته، ثم المطالبة بإعادة تشكيله 

وفق النتائج التي توصّل إليها النقد الفيلولوجيّ واللسانيّات الحديثة.

الإنسانيّة  العلوم  لمناهج  بإخضاعه  وذلك  الكريم  القرآن  قراءة  إعادة  الثاني: 

الحديثة]]]«. 

هذا التوجّه المنهجيّ عند أركون نجده هدفاً أساسيًّا في مشروع المستشرقين عند 

دراستهم للقرآن الكريم.

]]]- السعدي، أحمد فاضل، القراءة الأركونية للقرآن، م.س، ص106.

]]]- بو عمامة، نجدي، النصّ في القرآن بين تأويل القدامى والمحدثين دراسة تحليليّة، اطروحة دكتوراه، إشراف: محمد عباس، 

جامعة أبي بكر بلقايد/ كلية الآداب واللغات، 2014م، ص434.



66

إنَّ مشروع المستشرقين يمكن أن نفهمه من خلال ما قاله المستشرق كلوّد جيليو 

»إنَّ تطوّر الدراسات القرآنيّة بالغرب منذ منتصف القرن العشرين تحقّق بفعل 

تأثير التقدّم الملحوظ في مجال الدراسات الإنجيليّة ونظريات النقد الأدبّي ... ويمكننا 

أن نميّز بين توجّهين رئيسين في هذه الدراسات:

الأول: يشتغل على تأريخ النّصّ القرآنّي من حيث تكوينه وجمعه وتدوينه.

العلوم  توفرّها  التي  الوسائل  من  انطلاقاً  القرآن  فهم  بإعادة  يهتم  الثاني: 

الإنسانيّة]]]«.

ونلاحظ ممّ تقدّم التشابه الكبير والواضح بين هدفي المشروعين، على الرغم من 

أسماه  ما  نقد  من خلال  للمستشرقين،  الفيلولوجي  المنهج  تجاوز  أركون  محاولة 

الإسلاميّات الكلاسيكيّة، وقدّم الإسلاميّات التطبيقيّة كبديلٍ لها.

بالاعتماد على  تجاوزه  حاول  ثم  الفيلولوجيّ،  المنهج  من  أوّلً  استفاد  فأركون 

مناهج العلوم الإنسانيّة.

من  )كلالة(  لفظة  على  الفيلولوجيا  منهج  تطبيق  فكرة  أركون  تلقّف  لقد 

المستشرق الأمريكي دافيد باورس.

 لقد صّرح أركون بذلك بقوله: »لقد فعلت كما فعل باورس، حيث عرضت عليه 

هذه الآية غير المشكلة على الناطقين بالعربية أي الذين يجيدون الإعراب والعربية 

حفظوا  الذين  أولئك  إنَّ  الآتي:  المدهش  الشيء  فاكتشف  الآية،  هذه  يقرؤوا  ولم 

القرآن عن ظهر قلب يتلون الآية كما هي التي قد اعتمدت بعد طول نقاش من 

التفسير الكلاسيكّي، ثم فرضت في المصحف الرسميّ منذ الطبريّ على الأقل،  قبل 

ولكن أولئك الذين لا يحفظون عن ظهر قلب ويخضعون فقط للكفاءة القواعديةّ 

واللغويةّ يختارون دائماً القراءات الأخرى]]]«. 

]]]- جيليو، كلوّد، مبحث الدراسات المعاصرة النشرة الفرنسية، ص547.

]]]- أركون، محمد، من الاجتهاد إلى نقد العقل الإسلامي، هاشم صالح، دار الساقي، بيروت – 1997م، ص36.



67

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

 نجد أنّ أركون رجّح القراءة الشاذّة على المتواترة من خلال استعمال المنهج 

الفيلولوجيّ، وذهب أركون إلى ما ذهب إليه المستشرق باورس من تقديم القراءة 

الشاذّة على المتواترة]]].   

أمّا ما يتعلقّ بالآليّات المنهجيّة والأدوات التحليليّة التي وظفّها أركون في فهمه 

للنصّ القرآنّي، فبيانها الآتي:  

التي يتشكّل  البدء هدف مشروعه باستكشاف الآليّات  لقد حدّد أركون منذ 

بها الخطاب القرآنّي حتى يمكن من خلالها فهم بنية النّصّ القرآنّي، ثم الدخول في 

المستوى التحليلّي الدلالّي.

 ويجب التنبيه إلى أنّ »مشروع أركون لإعادة تفسير القرآن أو قراءته ظلّ يتراوح 

إلى  انتقل  ثم  بالبنيويةّ،  الأخذ  إلـى  دعا  فقد  والـمناهج،  النظرياّت  مختلف  بين 

اللسانياّت، ثم السيميائيات، ثم انتقل إلـى علم الأناسة أو الأنثروبولوجيا، وأحياناً 

يدعو إلـى النظر فـي القرآن اعتمـادًا على سديم من المناهج الـمتعدّدة]]]«.   

الخطاب  فهم  في  الاستشراقيّة  المنهجيّة  بنقد  قام  أركون  أنّ  من  الرغم  وعلى 

القرآنّي، والتّي تأخذ بالمنحى الفيلولوجيّ، إلا أنهّ لا يستغني عن هذا المنهج بحسب 

عبارات  مجمل  »فأمام  ذلك:  في  يقول  البحث،  يتطلبها  التي  الفهم  مقتضيات 

وإبستومولوجيًا  منهجياً  نفسه  يفرض  الذي  الأولّي  التحريّ  فإنّ  ونصوصه،  الإيمان 

والنفسيّة  والألسنيّة  الفيلولوجيّة  الأداة  بين  يمزج  الذي  التأريخيّ  التحرّي  هو   ...

والاجتماعيّة والسيميائيّة والانتولوجيّة السوسيولوجيّة والأنثربولوجيّة لفهم النواة 

الصلبة للاعتقاد الإسلاميّ وتفكيكها من الداخل]]]«. 

]]]- ظ: علي، عمر زهير، القراءة الحداثيّة المعاصرة للقرآن الكريم وأثر الاستشراق فيها، دار العصماء، الطبعة الأولى، )دمشق 

– 2017م(، ص193-190 .

]]]- علواش، محمد، مناهج تحليل الخطاب القرآنّي في الفكر العربّي المعاصر، م.س، ص142-141.

]]]- أركون، محمد، الفكر الأصولّي واستحالة التأصيل، م.س، ص333.



68

وبحسب رأي أركون، فبما أنّ الظاهرة القرآنيّة ظاهرة تأريخيّة فيجب إعادة 

قراءة النّصّ القرآنّي وفق المنظور التأريخيّ]]].

في »بداية القرن التاسع عشر اهتم العلماء بدراسة أصل اللغة ونشأتها وكـان 

فـي  السبق  والتطوّريّ  التأريـخيّ  الاتـّجاه  أصحاب  وبخاصّة  الأنثربولوجيا  لعلماء 

ذلـك بقصد التعرف على الأصول الأولـى لكلّ الأشياء وبخاصّة اللغة، ولكن الـمدرسة 

البنيويةّ الفرنسيّة فتحت باباً جديدًا للاهتمـام باللغوياّت حين اعتبرت دراسة اللغة 

هي الـمـدخل الأساسّي الذي يمكن أن تقوم عليه نظرياّتها الأنثربولوجيّة والأدبيّة 

والفلسـفيّة]]]«.

الوقت،  نفس  في  ومتغيرة  مستقرة  بنيات  عن  عبارة  أركون  عند  »اللغة  إنَّ 

حيـث إنَّها في تركيبها وصياغاتها تتعلقّ بالفكر، من حيث هو جملة أفكار تفرزه 

اللغة وتطوّر في  ويفرزهـا، تشكّله ويشكّلها، كما تتعلقّ بالعقل الذي أبدع هذه 

كنفها والمفـروض أنْ تتطوّر في كنفه أيضًا]]]«.

ا لغوياً لا يختلف عن النصوص البشريةّ، وتتمّ  فالهدف جعل النّصّ القرآنّي نصًّ

معاملته وفق المناهج والآليّات الحديثة.

من كلّ ما تقدّم يمكن أنْ نقول إنَّ أركون ارتكز على المنهج التفكيكي في دراسته 

المنهج  هما:  النصّ،  لتفكيك  أساسيّين  منهجين  أو  آليّتين  ووظفّ  القرآنّي،  للنصّ 

الألسنيّ السيميائّي والمنهج التأريخيّ الأنثروبولوجيّ، وبيانهما الآتي: 

1. مناهج اللسانيّات والسيميائيّات: 

بأنهّا علم يدرس: »اللغة الإنسانيّة دراسة علميّة تقوم على  اللسانيّات  تعُرفّ 

]]]- ظ: أركون، محمد، الفكر الإسلاميّ، قراءة علميّة، م.س، ص71.

]]]- بن عاشوراء، صليحة، الخطاب القرآنّي والمناهج الحديثة في تحليله دراسة نقديةّ، بحث مقدّم إلى الملتقى الدولّي الثالث في 

تحليل الخطاب، مجلة الأثر، ص223.

]]]- م.ن، ص229.



69

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

الوصف ومعاينة الواقع بعيدًا عن النّزعات التعليميّة والأحكام المعياريةّ]]]«. ويمكن 

القول: إنَّ اللسانيّات هي في المحصّلة نتائج ونظرياّت تمثلّ بمجموعها أدوات بحث 

وآلياّت تحليل]]].

اللسانيّات  ومناهج  إشكاليّات  تطبيق  في  شرعت  »لقد  أركون:  يقول   

والسيميائيّات لتحليل الخطاب القرآني منذ أوائل السبعينيات من القرن الماضي]]]«؛ 

إذ قام بتطبيقهما على سورتي الفاتحة والكهف. 

يهدف أركون من توظيف السيميائيّة والألسنيّة إلى فهم اللحظة اللغويةّ التي 

تبلور فيها النّصّ القرآنّي.

يولدّ  وكيف  القرآنّي  النّصّ  يشتغل  كيف  أرى  أن  أحاول  »إنّ  أركون:  يقول 

المعنى]]]«.

نمارس  لكي  ذهبيّة  فرصة  لنا  »يقدّم  لأنهّ  السيميائّي؛  للتحليل  اختياره  وسبب 

تدريبًا منهجيًّا ممتازاً يهدف إلى فهم كل المستويات التي تشكّل المعنى أو يتولدّ 

من خلالها]]]«.

فهو يستعين بالسيميائيّة لكشف هدفين]]]: 

أولً: تأريخيّة اللغة القرآنيّة. 

ثانيًا: إظهار الكيفيةّ التي يمكن الحصول على المعنى الجديد من خلالها.

فأركون يعتقد أنهّ وفق المقاربة السيميائيّة يمكن العودة إلى الأصول التي تشكّل 

]]]- قدور، أحمد، مبادئ اللسانيّات العامّة، جامعة حلب، سوريا – 2006م، ص15.

]]]- للاطلّاع على تأريخ اللسانيّات ومناهجها ومدارسها ومستوياتها التحليليّة، ظ: السراقبيّ وليد محمد، الألسنيّة مفهومها، 

مبانيها المعرفيّة، ومدارسها، المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيّة، الطبعة الأولى، العراق – 2019م.   

]]]- أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الدينيّ، م.س، ص5.

]]]- م.ن، ص10.

]]]- أركون ، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الدينيّ، م.س، ص6.

]]]- مجموعة مؤلفّين، محمد أركون دراسة النظرياّت ونقدها، م.س، ص309.



70

بصورةٍ حديثةٍ  وعباراته  مكوناته  فهم  وكذلك يمكن  القرآنّي،  الخطاب  من خلالها 

معاصرةٍ تتجاوز النمط القديم، ويتمّ ذلك بالمزاوجة بين السيمائيّة والألسنيّة، إذ 

يقوم فهم النّصّ وتأويله على الأطر الألسنيّة التي تشمل »علم السيميائيّات، وعلم 

التمييز بينها  ... وكلهّا علوم متقاربة ومتداخلة، ويصعب  المعاني، وعلم الدلالات 

أحياناً]]]«.   

وعللّ أركون سبب اختياره للتحليل الألسنيّ كنقطة انطلاق لفهم النّصّ القرآني؛ّ 

للنصّ]]]، وتكمن  تأويل  أو  بأيّ تفسير  القيام  بأنهّ يمثلّ مرحلةً منهجيّةً مهمّةً قبل 

أهميتّها »إنّ هذه المنهجيّة تذكر بالمشروطيّة اللغويةّ للنصّ، بما في ذلك نصّ الوحي، 

واللفظيّة  والصرفيّة  النحويةّ  لإكراهاتها  وخاضع  معيّنة،  بشريةّ  بلغة  مكتوب  فهو 

والبلاغيّة كما أنهّ خاضع للإكراهات السوسيولوجيّة والثقافيّة للبيئة التي ظهر فيها]]]«.

نجد أنّ الألسنيّة لها أهميّة كبرى عند أركون؛ لأنهّ إذا أراد أن يتقن قراءة أيّ 

نصّ وجب عليه تفكيكه ألسنيًا لكي يعرف كيفيّة تشكّله.    

كنصّ  القرآنّي  للنصّ  تنظر  الألسنيّة  السيميائيّة  الدراسة  إنَّ  نقول:  أن  ويمكن 

عند  أركون  أراده  ما  وهو  القداسة،  عن  بعيدًا  وكلمات  من جمل  متكوّن  لغويّ 

تطبيقه لهما.

2. منهج النّقد التأريخيّ والأنثربولوجيّ

عبّ أركون عن تبنّيه للمنهج التأريخيّ في أكثر من مناسبة]]]، وطبُقّ هذا المنهج 

لأول مرةّ في الغرب، إذ قام الغربيوّن بتطبيقه على النّصوص المسيحيّة.

]]]- مجموعة مؤلفّين، محمد أركون دراسة النظرياّت ونقدها، م.س، ص36.

]]]- ظ: أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الدينيّ، م.س، ص10-5.

]]]- الأندلسي، محمد، قراءات في مشروع محمد أركون الفكريّ، ص115.

]]]- ظ: أركون، محمد، الفكر الإسلاميّ نقد واجتهاد، م.س، ص231.



71

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

إنَّ المطالعة في كتب الحداثيّين تبيّ لنا مرادهم من منهج النّقد التأريخيّ، يقول 

من  عادة خمسة ضروب  به  يرُاد  التأريخي  النقد  يقُال  »فحينما  الحداثيّين:  أحد 

النقد: نقد الوثيقة التأريخيّة التي بين أيدينا، والنقد الأدبي لهذه الوثيقة التأريخية، 

ونقد المضامين المدرجة في النّصّ التأريخيّ، ونقد ذلك النّصّ شكليًّا، ونقد المؤلِّف 

أو نقد مبدع النصّ]]]«.

فالخطوة الأولى لأصحاب هذا المنهج هو البحث عن درجة اعتبار هذا الكتاب 

المراد تطبيق هذا المنهج عليه، وإلى أي قرنٍ ينتمي هذا الكتاب؟

الكتاب ومدى صحّة  البحث عن مصدر محتويات  الخطوات هي   وثاني تلك 

نقلها.

 وثالث تلك الخطوات البحث عن صحّة المضامين والأفكار الواردة في الكتاب.

 ورابع خطوة هي نقد الأسلوب، والخطوة الأخيرة هي نقد مؤلفّ الكتاب؛ إذ 

لا يمكن فهم النّصّ دون معرفة صاحبه. وهذه الخطوات -بحسب نظر الحداثيّين- 

المقدّس في  الكتاب  نصوص  لفهم  أصول  بمثابة  وكانت  نصّ،  لأيّ  فهم  منهج  هي 

الغرب]]].   

وعندما يتحدّث أركون عن النقد التأريخيّ، فهو لا يستبعد النّصوص الدينيّة، بل 

يعتبرها الأوَلى بالنّقد؛ لأنَّ القرآن حادثةٌ تأريخيّةٌ يجب أنْ تفُهم بحسب تسلسها 

التأريخيّة  النّصّ القرآنّي، حتى أصبحت  التأريخ كآليّةٍ لفهم  الزمنيّ]]]، فهو يوظفّ 

أسس  عنها  وتترتبّ  الحداثيّين،  من  وغيره  أركون  عند  القرآنّي  النّصّ  لفهم  أساسًا 

أخرى]]].  

]]]- شبستريّ، محمد مجتهد، الهرمنيوطيقا الكتاب والسنة، ترجمة: حيدر نجف، مركز دراسات فلسفة الدين، الطبعة الأولى، 

بغداد – 2013م، ص149.

]]]- ظ: م.ن، 150-149.

]]]- ظ: خنوس، نور الدين، الخلفيّة الاستشراقيّة لمنهج النقد التأريخيّ للنصّ الدينيّ عند محمد أركون، مجلة العلوم الإنسانيّة 

والاجتماعيّة، العدد 21، الجزائر - 2015، ص156.

]]]- ظ: م.ن، 233.



72

إنَّ التأريخيّة أصبحت منطلقًا لربط البحث في فهم النّصّ القرآنّي بتأريخ الأديان 

وعلم الاجتماع والتحليل النفسّي والأنثروبولوجيا الدينيّة.

تكمن أهميّة هذا المنهج عند أركون في أنَّ النّقد التأريخيّ للنصّ القرآنّي يحاول 

والأكثر  الأخطر  المنهج  يعُتبر  فهو  ثمّ  ومن  الكريم]]]،  القرآن  تشكّل  قصّة  إعادة 

حساسيّةً في مجال فهم النّصّ القرآنّي.

يؤكّد أركون على أنَّ المنهجيّة الأنثروبولوجيّة لا تهتم بالوقائع والأسماء والأحداث 

التي تحصل في وضح النهار، وإنّا تهتم بالجوانب الغامضة والمخفيّة من التأريخ 

وعمليّات  الرمزيةّ  بالوظائف  تهتم  إنهّا  والحضارات،  والثقافات  للأديان،  المقارن 

الإبداع المجازي، والأسطرة، والمخاتلة، والأدلجة، والتقديس والتعالي]]].   

إنَّ النقد التأريخيّ في مفهوم أركون لا يسُلمّ بأيّ معطى دينيّ سابق على النّصّ 

يفُهم النّصّ من خلاله، وإنّا يتضّح النّصّ ويفُهم من خلال إخضاعه لحركة التأريخ 

أركون  ويعتقد  الواقع،  لهذا  والنصّ خاضع  النصّ،  سابق على  فالواقع  والاجتماع، 

أنَّ النقد التأريخيّ هو الكفيل بإخراج النصوص من السياقات الأيديولوجيّة التي 

سجنت النّصّ وحبسته في القراءة الآحاديةّ]]].

إضافة لما تقدّم نجد أنَّ أركون وظفّ مجموعة مفاهيم »لزحزحة القناعات مثل: 

مفهوم الأسطورة، إنتاج المعنى، وغيرها من المفاهيم التي يرى أركون ضرورة إدخالها 

وتوظيفها كآلياّت قرائيّة، خاصّة أنَّها صارت متداولة في مجال العلوم الإنسانيّة]]]«.

وعلى أيةّ حال، نجد أركون يبُيّ أولويةّ المناهج التي وظفّها في فهم النّصّ القرآنّي، 

التحليل الألسنيّ –اللغويّ- له مرتبة الأولويةّ وخاصة  يقول في هذا الصدد: »إنَّ 

]]]- كيحل، مصطفى، الأنسنة والتأويل في فكر محمد أركون، أطروحة دكتوراه، جامعة منتوري، الجزائر، 2008م، ص260.

]]]- أركون، قضايا في نقد العقل الدينيّ، م.س، ص5.

المعاصر،  التأويليّة  الفكر الأصولّي دراسة تحليليّة ونقديةّ مقارنة لمناهج  التأويل في  الدكتور إسماعيل، مناهج  نقاز،  ]]]- ظ: 

مركز نماء للبحوث والدراسات، الطبعة الأولى، بيروت - 2017م، ص262؛ ظ: مصطفى، كيحل، الأنسنة والتأويل في فكر محمد 

أركون، م.س، ص243.

]]]- العمري، مرزوق، إشكالية تأريخيّة النّصّ الدينيّ، منشورات ضفاف، الطبعة الأولى، الجزائر -  2012م، ص157.



73

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

التأريخيّ  التحليل  دور  يجيء  بعدئذٍ   ... القديمة  بالنصوص  الأمر  يتعلقّ  عندما 

والاجتماعيّ والأنثروبولوجيّ لإضاءة النّصّ والكشف عن مشروطيّته التأريخيّة]]]«.  

ويمكن أن نلخّص خطوات أركون التحليليةّ للنصّ القرآنّي في مستويات عدّة]]]:

الأوّل: التحليل اللغويّ الألسنيّ والسيميائّي، وهما يبحثان عن المعاني اللغويةّ 

وغير اللغويةّ.

الثاني: التحليل التأريخيّ؛ إذ يساهم في تحديد منشأ الحقيقة ورابطها.

داخل  صراعات  من  يجري  لما  انعكاس  لأنهّ  الاجتماعيّ؛  التحليل  الثالث: 

الجماعات.

الرابع: التحليل الأنثروبولوجيّ؛ لأنهّ يدخل في مقارنة الثقافات البشريةّ بعضها 

ببعض.

الماورائي  بالكائن  الحقيقة  الفلسفيّ؛ لأنهّ يبحث عن علاقة  التحليل  الخامس: 

للذات البشريةّ.

السادس: التحليل اللاهوتيّ التأويلّي؛ لأنّ فيه محاربة لكلّ انغلاق على اليقينيّات 

الثابتة، وكل أنواع التبجيل.

ثالثاً: نماذج تطبيقيّة لتحليل محمد أركون للنصّ القرآنّي وفق المناهج 

الحديثة وأثر الاستشراق في ذلك

على الرّغم من تعدّد القراءات التي قدّمها الحداثيوّن للنصّ القرآنّي ودعوتهم 

لتوظيف المناهج المعاصرة في فهمه، إلّ أنهّم لم يستطيعوا أنْ يقدّموا تفسيراً كاملً 

للقرآن الكريم، بل ظلوّا يقدّمون المشاريع النظريةّ ويتنقّلون بين مختلف المناهج، 

ومنهم محمد أركون.

]]]- أركون، أين هو الفكر الإسلاميّ المعاصر، م.س، ص13.

]]]- ظ: أبي نادر، نايلة، التراث والمنهج بين أركون والجابريّ، م.س، ص110.



74

إنَّ المتتبّع لأركون في مشروعه النقديّ يجد سيطرة المناهج والأدوات على الجانب 

التحليلّي للنصّ القرآنّي، ولعلّ السبب في وجود الكثافة المنهجيّة على حساب الجانب 

التطبيقيّ أمران »أولهما: ظهور نتائج تفكيكيّة صادمة للوعي الدينيّ وثانيها: الحذر 

من محدوديةّ النتائج التحليليّة نفسها إزاء التوقعّات والآفاق المنهجيّة المعلنة]]]«، 

فنجد أنَّ هناك محدوديةّ في الدراسة التطبيقيّة.

وعلى الرّغم من محدوديةّ الجانب التطبيقيّ عند أركون، إلّ أنهّ قام بدراسةٍ 

جزئيّةٍ تحليليّةٍ لنماذج لنصوصٍ قرآنيّةٍ، منها: دراسة سورة الفاتحة، وسورة التوبة، 

وسورة الكهف.

التوبة  سورة  في  أمّا  الألسنيّ،  المنهج  على  الفاتحة  لسورة  دراسته  في  واستند 

فاعتمد على المنهج الأنثروبولوجيّ، وفي تحليل سورة الكهف ذهب باتجاه المنجز 

الاستشراقيّ في هذا المجال، وتفصيل ذلك في النقاط الآتية:

1. التحليل الألسنيّ لسورة الفاتحة

طبقّ محمد أركون في سورة الفاتحة ما سمّه بروتوكولً ألسنيًا نقديًّا]]]، واتخّذ 

مسار أركون مراحل ثلاث، هي: طبيعة الشيء المقروء، ومرحلة التطبيق الألسنيّ، 

ومرحلة العلاقة النقديةّ]]].

المرحلة الأولى: مرحلة تحديد الشيء المقروء أو مرحلة المفهوم

قبل أن يبدأ أركون بتطبيق المنهج الألسنيّ أشار إلى أنَّ هذا المنهج لم يكتمل وما 

زال يتطوّر، ولذا فهو لم يعتمد على مدرسة لسانيّة محدّدة]]]، ثم بيّ مسألة البنية 

الأسطوريةّ للقرآن، وقسّم سورة الفاتحة إلى ثلاثة بروتوكولات هي]]]: 

]]]- قراش، محمد، الخطاب القرآنّي وإشكاليّات القراءة الحداثيّة، م.س، ص358.

]]]- ظ: أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الدينيّ، م.س، ص121.

]]]- ظ: م.ن، ص112.

]]]- ظ: ، أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الدينيّ، م.س، ص113.

]]]- ظ: م.ن، 120-116.



75

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

1. بروتوكول القراءة الطقسيّة الشعائريّة: وهي القراءة التي تتكرّر سبعة عشر 

مرة في الصلاة.

2. بروتوكول القراءة التفسيريّة: وتشمل التراث التفسيري الذي كتبه المفسّون 

حول سورة الفاتحة، وهذه كلهّا -بنظره- ينبغي أن تخضع لتحرٍّ طويل وصعب. 

3. البروتوكول الألسنيّ النقديّ: وهذه القراءة غاية أركون، إذ يحاول فيها بيان 

القيم اللغويةّ للنصّ.     

ثمّ بيّ أركون مراده من النّصّ القرآنّي وفرقّ بينه وبين الخطاب القرآنّي، وهذه 

المرحلة الأولى مرحلة المفهوم يمكن تجاوزها، إذ تبيّ فيما سبق مفهوم النّصّ القرآنّي 

عند أركون، ويجدر بنا الانتقال إلى مرحلة التطبيق الألسنيّ التحليلّي مباشرة.

المرحلة الثانية: مرحلة التطبيق الألسنيّ

المنهج  الفاتحة وفق  القراءة الأركونيّة لسورة  وهي الخطوة الأهم، واشتملت 

الألسنيّ على سبعة مستويات تناولها باختصار، وهي]]]: 

1. النطق: يقول أركون: »تستعمل عمليّة النطق بعض العناصر اللغويةّ التي 

وهكذا  معينة  هيئة  على  تصوغه  التي  مشكلاته  أو  الخطاب  بصائغات  ندعوها 

وصفات  وتنكير  تعريف  أدوات  )من  والمعرفّات  المحدّدات  متتابع  بشكل  ندرس 

وضمائر(، ثم النظام الفعلّي، ثم النظام الاسميّ، ثم البنى النحويةّ، وأخيراً النظم 

والإيقاع إنْ لم نقل الأوزان والعروض]]]«. 

2. أدوات التعريف

يفتتح أركون تحليله بإثارة مشكلة بارزة هي ظاهرة التعريف والتنكير؛ إذ لاحظ 

]]]- ظ: ، أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الدينيّ، م.س، ص125.

]]]- م.ن، ص125.



76

سيطرتها على سورة الفاتحة، سواء بالألف واللام أو بواسطة التكملة التعريفيّة]]]، 

وأشار إلى أنَّ للمعرفّات وظيفتين: الأولى: التعميم في الزمان والمكان، وهذا أخذه 

من الفخر الرازي، والوظيفة الثانية: هي التصنيف في التراكيب اللغويةّ]]].

رأس  لوجودها في  الاسم هو  بهذا  الفاتحة  تسمية  أنَّ سبب  إلى  أركون  وأشار 

المصحف، أمّا ترتيبها فهي في المرتبة الــ )46(، واعتبر هذا الترتيب متأخّر، فتعريف 

السورة  وإلى  الأولى  السورة  من  مبهمً  وظلّ  النصوص،  في  كثيراً  متبلور  غير  )إله( 

إذ »يستعيد  المنهج الاستشراقيّ؛  أثر  النقطة يبرز  الخامسة والأربعين]]]، وفي هذه 

أركون اختصاص الفيلولوجي مستندًا إلى الترتيب التأريخيّ لسور القرآن ... وبذلك 

فقد نقض منهجيّا المنطلق اللساني الذي قطعه على نفسه بتحليل الفاتحة ضمن 

وضعها البنيويّ في النّصّ القرآنّي]]]«، فهو يصّر على إعادة تشكّل المصحف، مشيدًا 

بمنجزات المستشرق )نولدكه( والمستشرق )بلاشير(. 

3.  الضمائر

ا بها،  ومع أنَّ الضمائر تعدّ أحد المحدّدات، إلا أنّ أركون أفرد لها مستوى خاصًّ

ووضع أركون الضمائر في قسمين؛ إذ يقول: إنّ هناك عدّة ضمائر، ففي )أنعمت 

الضمائر  عكس  على  المخلوقين،  منعم  على  يدلّ  نحوي  فاعل  الضمير  واهدنا(   -

المجهولة في الصيغ الأخرى]]].

4. الأفعال

يعبّ أركون عن الأفعال بأنهّا تدلّ على التوترّ، وهي جهد يبذله العامل رقم )2( 

]]]- ظ: مداقين، هشام، المقاربة السيميائية في تحليل الخطاب القرآنّي عند محمد أركون -سورة الفاتحة أنموذجًا-، م.س، ص71.

]]]- ظ: عباس، حامد رجب، المقاربة الحداثيّة الأركونيّة للوحي، فاتحة الكتاب أنموذجًا، مجلة العمدة في اللسانيات وتحليل 

الخطاب، العدد الثاني، الجزائر – 2017م، ص14.

]]]- أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الدينيّ، م.س، ص118-117.

]]]- قراش، محمد، الخطاب القرآنّي وإشكاليّات القراءة الحداثيّة، م.س، ص457.

]]]- ظ: أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الدينيّ، م.س، ص127-126..



77

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

ليصل إلى العامل رقم )1( وديمومة الجهد تكون لسدّ الفجوة بين متكلمّ يعترف 

بصفته خادمًا ومخاطب بصفته الشريك الأعلى]]].  

5. الأسماء

وقسّم الأسماء على قسمين: الأوّل الأسماء الأصليّة، »وهي اسم، أل- لاه، حمد، 

رب، يوم، دين، صراط]]]«، والقسم الثاني هما اسمي الفاعل )مالك - ضالين( واسم 

المفعول )المغضوب عليهم(]]]. ولم يفصّل الكلام فيها، بل أشار لها بإشارات بسيطة، 

فأين التحليل الألسنيّ؟!

6. البنيات النحويّة

قام أركون بتقسيم سورة الفاتحة إلى أربع وحدات، هي: )بسم الله، والحمد 

لله( و)الرحمن الرحيم، ربّ العالمين، الرحمن الرحيم، مالك يوم الدين( و )إياّك 

نعبد وإياّك نستعين، إهدنا الصراط المستقيم( و )صراط الذين أنعمت عليهم، غير 

المغضوب عليهم ولا الضالين(]]] ، وذكر أنّ الهدف من هذا التقسيم أنهّ »يتيح لنا 

أن نوضّح أفضل ذلك الدور النحويّ المركزيّ للفاعل المقصود بكلمة الله أو بعمليّة 

القول: الله، وكذلك يتيح لنا أنَّ نفهم كيفيّة التوسّع المعنويّ لهذا الفاعل نفسه]]]«. 

7. النظم والإيقاع

وبهذا المستوى تنتهي رحلة أركون مع القراءة الألسنيّة، وحاول في أسطرٍ قليلةٍ 

أن يبيّ أهميّة النظم الألسنيّة، ويقول: »سأكتفي بالتنبيه على الملاحظة البسيطة 

التالية، وهي وجود قافلة )إيم( متناوبة مع قافلة )إين( في سورة الفاتحة]]]«.  

]]]- ظ: أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الدينيّ، م.س، ص130.

]]]- م.ن، ص131.

]]]- م.ن، ص131.

]]]- م.ن، ص133.

]]]- م.ن، ص133.

]]]- م.ن، ص134.



78

المرحلة الثالثة: مرحلة العلاقة النقديةّ.

من خلال العلاقة النقديةّ حاول أركون إعادة ضبط العلاقة بين النّصّ والمتلقّي 

باستشكال ظاهرة الوحي وربطها بالتأريخيّة.

1. الأثر الاستشراقيّ: يمكن أن نجد الحضور الاستشراقيّ في فهم أركون لسورة 

الفاتحة -إضافة لما تقدّم في )التعريفات( من بحثه الفيلولوجيّ- من خلال مناقشته 

بين  اختلاف  وجود  من  الرغم  فعلى  القرآن،  سور  ضمن  الفاتحة  نزول  لترتيب 

نجد  فإننّا  بالمدينة،  ونصفها  بمكّة  نصفها  أو  بالمدينة  أو  بمكّة  نزولها  المسلمين في 

أركون لم يبحث فيها، بل تبنّى الترتيب الذي وضعه المستشرق الألمانّي نولدكه في 

كتابه تأريخ القرآن.

2. التحليل الأنثروبولوجيّ لسورة التوبة

وتطبيقه على سورة  الأنثروبولوجيّ  التأريخيّ  للمنهج  أركون  اختيار  إنَّ سبب 

التوبة يعود إلى أمريـن]]]:

الأوّل: موضوعها الاجتماعي والسياسي.

الثاني: تجسيدها لمشروعيّة العنف وعلاقته بالتقديس كمعطى أنثروبولوجي.

وأيضًا فقد »فكّك الآية الخامسة من سورة التوبة باستخدام المنهجيّة السيميائيّة 

والألسنيّة التي تسعى إلى كشف العلاقة بين الله والنبي والمؤمنين؛ إذ يهدف من 

العلاقات  يفهم  لكي  المغلقة،  القراءة  هيمنة  من  المسلم  تحرير  إلى  ذلك  خلال 

التي تربط  العلاقة  للنصّ بكلّ حياديةّ وموضوعيّة، فيكتشف عند ذاك  الداخليّة 

النّصّ بالتأريخ]]]«.

واستند في تحليل سورة التوبة إلى المنهج الأنثروبولوجيّ والألسنيّ، ولم يلحظ 

البحث تأثرّاً بمناهج المستشرقين.

]]]- أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الدينيّ،م.س، ص50.

]]]- أبي نادر، نايلة، التراث والمنهج بين أركون والجابريّ، م.س، ص108.



79

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

3. تحليل سورة الكهف

قام أركون بممارسته التحليليّة لسورة الكهف بالاعتماد على المنهج الفيلولوجيّ، 

معتمدًا على النتائج التي توصّل إليها المستشرق الألمانّي نولدكه.

قام أركون بعرض قصة أصحاب الكهف، وحاول أن يتجاوز في تفكيكه المنهج 

السياق  التأريخيّ، وفي هذا  اعتمده إلى المدخل الأنثروبولوجيّ  الذي  الفيلولوجي 

أبدى إعجابه بالمستشرق الفرنسّي ماسينون )1883-1962م(.  

قسّم أركون سورة الكهف إلى وحدات سرديةّ، لا يجمع بينهما موضوع واحد، 

فجمع الآيات من الأولى إلى الثامنة في وحدة، ومن التاسعة إلى الخامسة والعشرين 

في وحدة، ومن الرابعة والعشرين إلى التاسعة والخمسين في وحدة]]]. 

الوحدة الأولى: مؤلفّة من ثماني آيات، وهي لا تشكّل مقدمة للسورة من وجهة 

نظر البحث التأريخيّ لأنّ:

ـ موضوعها يختلف؛ إذ تتكلمّ عن عناوين عامّة.

ـ نزولها يختلف؛ إذ إنهّا نزلت بالمدينة، بينما بقيّة آيات السورة نزلت بمكّة.  

التأريخيّ  الفيلولوجيّ  المنهج  إلى  التحليل  هذا  في  يستند  أركون  نلحظ  وهنا 

الاستشراقيّ للسورة، ولذلك يتبنى أركون النتائج التي أقرتّها مدرسة نولدكة.

الإسلام،  في  كبرةً  أهميّةً  نالت  لأنهّا  الكهف؛  سورة  بترجمة  بلاشير  قام  لقد 

وبحسب كلامه فهي تتلى في المساجد يوم الجمعة والتفسير خصّصها كسورة مكيّة 

مع إضافات مدنيّة وليس من السهل إيجاد الربط بين البداية والنهاية للربط بين 

الأجزاء السرديةّ المقوّمة للهيكل الكلّي]]]، وهذا الرأي وافقه عليه أركون؛ إذ زعم أنّ 

الآيات الثماني الأولى »تقوّي وحدة النّصّ الكلي للقرآن أكثر ممَّ تتمفصل مع النّصّ 

]]]- ظ: أركون، محمد، من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص149.

]]]- ظ: بلاشير، ريجيس، القرآن، نزوله تدوينه، ترجمته، تأثيره، م.س، ص317.



80

الجزئي]]]«، ونلحظ التشابه بين النظر إلى الآيات ككلّ ومحاولة إيجاد مقدّمة وخاتمة 

للسورة، إلى أن وصل أركون إلى نتيجة تفيد بعدم وجود رابط بين أجزاء السورة.

* المطلب الثاني:  فهم القرآن الكريم عند نصر حامد أبو زيد
تمهيد

للقرآن الكريم أهميّةٌ بالغةٌ في بناء الحضارة الإسلاميّة، وانطلاقاً من تلك الأهمّية 

حاول نصر حامد أبو زيد إعادة قراءة النّصّ القرآنّي وفق الآليّات والمناهج الغربيّة؛ 

لاستخراج معانيه ومدلولاته، ويمكن التعريف بنصر حامد أبو زيد ونشأته ومؤلفّاته 

عبر النقاط الآتية:

نصر حامد أبو زيد )1943 – 2010م( مفكّر وباحث مصريّ،  التعريف به:  ـ 

تخصّص بالدراسات الإسلاميّة، له مجموعة مؤلفّات حول الفكر الدينيّ، والتراث، 

إلى  يهدف من خلالها  تجديديةّ  نقديةّ  رؤية  تقديم  والحداثة، حاول من خلالها 

إعادة النظر في التراث الدينيّ]]].

ـ مؤلفّاته: يمكن أن نضع مؤلفّات نصر حامد أبو زيد المتعلقّة بالنّص الدينيّ 

في مجموعتين:

المجموعة الأولى: هي المؤلفّات التي احتوت على التأسيسات النظريةّ، والآليّات 

المنهجيّة الحداثيّة لتأويل النّصّ الدينيّ، وهذه المؤلفّات هي: )الاتجّاه العقلّي في 

التفسير(، و )التأويل عند ابن عربي(، و )مفهوم النّصّ: دراسة في علوم القرآن(، و 

)إشكاليّة القراءة والتأويل]]](.

]]]- أركون، محمد، من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص147.

]]]- ظ: أبو زيد، نصر حامد، الخطاب والتأويل، مؤمنون بلا حدود، الطبعة الأولى، بيروت - 2014م، ص252؛ ظ: مؤلفّين، أعلام 

تجديد الفكر العربي، ص97.

]]]- ظ: مقدّمات هذه الكتب المذكورة.



81

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

المجموعة الثانية: كان الهدف من تآليفها نقد التفكير التراثّي في نظرته إلى النّصّ، 

والسلطة  )النّص  و  الدينيّ(،  الخطاب  )نقد  أهمّها:  المتبّعة،  التأويل  آليّات  ونقد 

والحقيقة: إرادة المعرفة وإرادة الهيمنة]]](.

أولاً: المشروع التأويلّي لنصر حامد أبو زيد )المقدّمات والمنطلقات(

توطئة

المناهج  بتوظيف  زيد  أبو  قام  التأويلّي  مشروعه  من  وهدفه  غايته  لتحقيق 

ذلك  واستند في  الدينيّة،  فهم نصوصهم  الغرب في  التي وظفّها  المعاصرة  الغربيّة 

النقديّ  وركيزة مشروعه  الخطاب،  تحليل  نظرياّت  اللسانيّات وعلى  مناهج  على 

هي التأويليّة.

1. المقدّمات

يمكن أن نضع مشروع أبي زيد التأويلّي في نقطتين: الأولى: نظرته إلى التأويلات 

السابقة، الثانيّة: طرحه لتأويليّته في فهم النّصّ القرآنّي، وبيانهما الآتي:

أ. الانطلاق من التأويلات التراثيّة والمعاصرة

قبل الشروع في التأويليّة المعاصرة تتبّع أبو زيد )التأويل( في التراث الإسلاميّ، ثم 

قام بربطه بالتأويل المعاصر، وبيان ذلك:

ـ التأويل في التراث: يقول أبو زيد: إنَّ التأويل موجود في جميع الفترات التي 

مرتّ، ومنها:

 . التأويل الكلاميّ: وتحدّث عنه في كتابه )الاتجّاه العقلّي في التفسير(، 

وسعى في هذا الكتاب إلى تأصيل التأويل عند المعتزلة، ليفيد منه في نظريتّه 

التي أسّسها والمتعلقّة في فهم النّصّ القرآنّي وفق جدليّة النّصّ والواقع. 

. التأويل الصوفيّ: وتحدّث عنه في كتابه )فلسفة التأويل دراسة في تأويل 

]]]- ظ: مقدّمات هذه الكتب المذكورة.



82

القرآن عند محي الدين ابن عربي(، وبحث فيه أفكار ابن عربي حول النصّ 

القرآنّي، ويمكن عدّ هذه الأفكار من أساسيّات أبي زيد في تأويله للنصّ القرآنّي.

ـ التأويل المعاصر: تطرقّ أبو زيد في كتبه إلى التأويلات المعاصرة وأشار إلى التأويل 

عند محمد عبده وأمين الخولي وغيرهم، وبخاصّة المنهج اللغويّ التحليلّي عندهم]]].

ب. طرحه لتأويليّته المعاصرة

 بحث نصر حامد أبو زيد عن قراءة جديدة له تقوم على استخراج معاني النصّ 

ومدلولاته بالإفادة من المناهج والآليّات الغربيّة، وذلك بـ»إعادة ربط الدراسات 

القرآنيّة بمجال الدراسات الأدبيّة والنقديةّ بعد أن انفصلت عنها في الوعي الحديث 

والمعاصر نتيجة لعوامل كثيرة أدّت إلى الفصل بين محتوى التراث ومناهج الدرس 

العلميّ]]]«.

برز منهج أبو زيد في تعامله مع النّصّ القرآنّي في كتابه )مفهوم النّصّ: دراسة في 

علوم القرآن(.

2. المنطلقات 
واعتباره  ونقده  الديني  الفكر  تأويل  على  زيد  أبو  حامد  نصر  يرتكز مشروع 

خطاباً تأريخيًا كالخطابات الأخرى، ووضع أبو زيد منطلقين يستدعيان تأويل الفكر 

الديني، هما: 

أ. منطلق الحاكميّة: ويفيد منها في أنَّ »دعوة الإسلام في جوهرها دعوة لتأسيس 

العقل في مجال الفكر، والعدل في مجال السلوك الاجتماعيّ، وذلك بوصفهما نقيضين 

للجهل والظلم، وهما ركيزتا الواقع في المجتمع العربّي الذي خاطبه الوحي أوّلً]]]«.

ويضيف في سياق كلامه عن هذا المنطلق بأنَّ الخطاب الدينيّ ظلّ »حريصاً على 

نفي أي تعارض يمكن أن ينشأ -بحكم حركة الواقع المستمر وثبات النصوص- بين 

]]]- ظ: أبو زيد، نصر حامد، التجديد والتحريم والتأويل، م.س، ص192.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، مفهوم النصّ، ، مؤمنون بلا حدود، الطبعة الأولى، بيروت – 2014م، ص18.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، نقد الخطاب الديني، مؤمنون بلا حدود، الطبعة الأولى، بيروت – 2014م، ص62.



83

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

ا يثبت بالعقل، والعكس  النقل إنَّ الوحي والعقل. واتفق الجميع تقريبًا على أنَّ 

ليس صحيحاً، العقل هو الأساس في تقبّل الوحي]]]«.

ب. منطلق النصّ: يؤكّد أبو زيد على أنّ الخطاب الديني يتفّق على »أنّ النّصوص 

الدينيّة قابلة لتجدّد الفهم واختلاف الاجتهاد في الزمان والمكان]]]«.

 ويضيف »إنَّ النصوص دينيّة كانت أم بشريةّ محكومة بقوانين ثابتة، والمصدر 

الإلهيّ للنصوص الدينيّة لا يخرجها عن هذه القوانين؛ لأنَّها )تأنسنت( منذ تجسّدت 

في التأريخ واللغة وتوجّهت بمنطوقها ومدلولها إلى البشر في واقع تأريخيّ محدّد، 

إنَّها محكومة بجدليّة الثابت والمتغيّ، فالنصوص ثابتة في المنطوق متحركّة متغيّة 

في المفهوم]]]«.    

منطلقين  والنصّ  الحاكميّة  يجعل  أنهّ  زيد  المتقدّمة لأبي  النصوص  من  ونفهم 

لمشروعه النقديّ التأويلّي، مع ملاحظة تركيزه على البعد التأريخيّ والثقافّي لهذه 

النصوص.

وممّ يجب التنبيه عليه أنَّ تأكيد نصر حامد أبو زيد على تأريخيّة الخطاب الدينيّ 

وأنَّ النّصّ القرآنّي نصّ لغويّ ومنتج ثقافّي يلزم منه التحرّر من سلطة النصوص حتى 

النّصوص وأوّلها  تتحقّق -بنظره- عمليّة حريةّ العقل والتجديد والإصلاح في فهم 

النّصّ القرآنّي، فهو يصبح حينئذٍ كأي نصّ يخضع للمناقشة والتحليل والتأويل.

ثانيًا: تأويل النّصّ القرآنّي عند نصر حامد أبو زيد

يذكر أبو زيد بأنهّ يزاوج بين المناهج التقليديةّ في التراث الإسلاميّ في فهم النّصّ 

القرآنّي من خلال علوم اللغة والبلاغة وبين المناهج المعاصرة في تحليل النصوص]]]، 

]]]- أبو زيد، نصر حامد، نقد الخطاب الديني، مؤمنون بلا حدود، الطبعة الأولى، بيروت – 2014م، ص62.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، نقد الخطاب الدينيّ، م.س، ص88.

]]]- م.ن، ص89.

]]]- ظ: أبو زيد، نصر حامد، النصّ السلطة، الحقيقة، م.س، ص8.



84

فهو لم يقطع صلته بالتأويلات السابقة له، بل إنَّ قراءته التأويليّة لها جذور في التراث 

الإسلاميّ، وفي الوقت نفسه أفاد من التقدّم الحاصل في الغرب فيما يتعلقّ بالمناهج، 

وهو بذلك يعيد قراءة النّصّ القرآنّي بناءً على مرجعيّاته الفكريةّ ورؤيته النقديةّ.

على  تستند  القرآنّي  للنصّ  حداثّي  فهم  لتحقيق  الإجرائيّة  زيد  أبو  منهجيّة  إنَّ 

مقاربة  وأهم  الخطاب،  وتـحليل  والسيمولوجيا،  »كاللسانيّات،  الحديثة  المناهج 

عوّل عليها أبو زيد هي الـمقاربة التأويليّة]]]«، فهو ينطلق في دراسته للنصّ الدّينيّ 

من التحليل اللغويّ المعتمد في الهرمنيوطيقا ويعدّه الـمنهج الوحيد فـي إنتـاج 

الفهم]]]، إذ يسعى إلى تأويل التراث الدينيّ من خلال بيان علاقة الـمـفسّ بالنصّ.

التحليليّة،  وسيتكفّل هذا القسم ببيان مفهوم الهرمنيوطيقا الغربيّة، وأسسها 

وكيف استفاد منها أبو زيد في فهم النّصّ القرآنّي.  

1. الإطار التأريخيّ للهرمنيوطيقا الغربيّة )مفهومها - نشأتها( 

ويعني:   )hermeneutique( اليونانّي  الأصل  إلى  الهرمنيوطيقا  مفهوم  يرجع 

التفسير، أي: تفسير نصوص فلسفيّة ودينيّة وبنحو خاص شرح الكتاب المقدّس]]]، 

وفي الاصطلاح تعني »المدرسة الفلسفيّة التي تشير لتطوّر دراسات نظرياّت تفسير 

بيان  الهرمنيوطيقا  وتستهدف  الدينيّة]]]«،  الدراسات  في  النّصوص  وفهم  ودراسة 

علاقة المفسّ بالنصّ، إذ كانت النظرياّت السابقة لها إمّا تبيّ علاقة المؤلِّف بالنص، 

العلاقة بين  النّصّ فقط، وبقيت  تركّز على  أو  النصّ،  ببيئة  المؤلِّف  تبيّ علاقة  أو 

المفسّ وبين النّصّ مفقودة إلى حين ظهور الهرمنيوطيقا )التأويليّة]]](.    

]]]- مجموعة مؤلفّين، أعلام الفكر الديني، ص103.

]]]- ظ: أبو زيد، مفهوم النّص، م.س، ص24.

]]]- ظ: لالاند، أندريه، موسوعة لالاند الفلسفية، منشورات عويدات، تعريب: خليل أحمد خليل، الطبعة الثانية، )بيروت – 

2001م(، ص555.

]]]- عادل، مصطفى، فهم الفهم مدخل إلى الهرمنيوطيقا، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة – 2017م، ص144.

]]]- ظ: هيكل، عبد الباسط سلامة، الضلع المفقود علاقة المفسّ بالنصّ قراءة في منطلقات تأويليّة نصر أبو زيد، مجلة فتوحات، 

)الجزائر – 2015م(، ص3.



85

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

تمتد جذور هذا المصطلح إلى عام 1654م، إذ ظهر في الدراسات اللاهوتيّة ليشير 

إلى مجموعة قواعد ومعايير لفهم النّصّ الدينيّ في الغرب، ثم اتسّع هذا المفهوم 

لينتقل إلى العلوم الإنسانيّة كافةّ.

التأويليّة  التأريخيّ للهرمنيوطيقا  ويمكن أن نوجز -باختصار شديد- التسلسل 

عبر النقاط التالية:

الدرس  التأويليّة من  1. بدأت عند شلايرماخر )1843م(، وانتقلت من خلاله 

اللاهوتي إلى التقعيد والمنهجيّة ووضع معايير لعمليّة تفسير النصوص.

التجربة  مفهوم  وأضاف  شلايرماخر  بدأه  ما  ليكمل  )1911م(  ديلثي  جاء   .2

الإنسانية في الحياة لتقوم التأويليّة على معنى أوسع من النصّ.

3. ذهب هايدغر )1976م( إلى استنطاق النّصّ خارج مراد المتكلمّ.

4. قدّم غادامير قراءة نفسيّة لا تعتمد على المنهج.

5. بول ريكور استقلاليّة المتلقّي بمعنى النصّ.

2. أهمّ أسس الهرمنيوطيقا الغربيّة]]]

وتقبّله لمختلف  للنصّ،  الدلالة  انفتاح  أي  المعنى،  نهائيّة  المفتوح ولا  النصّ  أ. 

التأويلات]]].

بقراءة  ولا  واحد  بفهم  يرتبط  لا  فالنصّ  للنصّ،  بريئة  قراءة  وجود  عدم  ب. 

واحدة، وكل قراءة محتملة ولا توجد قراءة تامّة]]].  

ت. موت المؤلفّ]]].

]]]- ظ: تاج، بالطير ومصطفى، بلعباس، قراءة النصّ القرآنّي على ضوء المنهج الهرمنيوطيقي نصر حامد أبو زيد أنموذجًا، مجلة 

قراءات، الجزائر، العدد الـ7، ص100-95.

]]]- ظ: ريكور، بول، من النص إلى الفعل أبحاث التأويليّة، ترجمة: برادة محمد حسن، عين للدراسات والبحوث، مصر، ص158.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، النص السلطة الحقيقة إرادة المعرفة وإرادة الهيمنة، ص91.

]]]- ظ: ريكور، بول، من النص إلى الفعل أبحاث التأويليّة، ترجمة: برادة محمد حسن، ص106؛ ظ: بارت، رولان، لذة النصّ، 

ترجمة: منذر العياشي، ص87.



86

ث. إلغاء مقصد النّصّ ودلالته وانتقالها إلى القارئ]]]، وإنّ نسبة النّصّ إلى مؤلفه 

معناها: إيقاف النّصّ وحصره وإعطائه مدلولً نهائيًّا]]].  

3. مفهوم الهرمنيوطيقا عند نصر حامد أبو زيد 

يعرفّ نصر حامد أبو زيد التأويل بقوله: »التأويل هو الذي يمثلّ الوجه الآخر 

للنصّ في فهمنا المعاصر]]]«، وهذا التعريف مشابه لتعريف الغربيين للهرمنيوطيقا.

وينبغي الالتفات إلى أنّ مفهوم التأويل عنده انتقل من معنى إلى آخر، يقول 

في ذلك عن نفسه: »لقد بدأ الباحث دراسته الأولى من خلال المفهوم الشائع في 

ذاتيًا لإخضاع  عقليًا  التأويل جهدًا  يرى  والذي  المعاصر،  والفلسفي  الدينيّ  فكرنا 

النّصّ الدينيّ لتصوّرات المفسّ ومفاهميمه وأفكاره، وهي نظرةٌ تغفل دور النّصّ 

وما يرتبط به من تراث تفسيريّ وتأثيره على فكر المفسّ]]]«.

بقوله: »إنّ  السابق  المفهوم  ينتقل في موضع آخر إلى مفهوم يختلف عن  ثم 

المفسّ وخضوع من  إخضاع من جانب  ليست علاقة  والنصّ  المفسّ  بين  العلاقة 

جانب النصّ، والأحرى القول بأنهّا علاقة جدليّة قائمة على التفاعل المتبادل]]]«.

فهو في الأوّل يخُضع النّصّ للمفسّ، وفي الثاني تكون العلاقة جدليّة بينهما.  

أمّا أسس التأويل عند أبي زيد، فهي لا تبتعد عن أسس الهرمنيوطيقا الغربيّة؛ 

إذ يعتمد على ثلاث مبادئ لفهم النصوص الدينية وتأويلها، وهي: مبدأ العقلانيّة، 

ومبدأ الحريةّ، ومبدأ العدل]]]. 

]]]- إيكو، أمبرتو، التأويل بين السيميائيات والتفكيكية، ترجمة: سعيد بنكراد، المركز الثقافي العربي، بيروت، ص43.

]]]- بارت، رولان، لذة النصّ، ترجمة: منذر العياشي، مركز الإنماء الحضاري، سوريا، ص86.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، النصّ السلطة الحقيقة إرادة المعرفة وإرادة الهيمنة، ص159.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، فلسفة التأويل، ص5.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، فلسفة التأويل، م.س، ص6.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، الخطاب والتأويل، مؤمنون بلا حدود، الطبعة الأولى، بيروت – 2014م، ص208-207.



87

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

4. تطبيق الهرمنيوطيقا على النّصّ القرآنّي 

وفلسفات  الإنسانيّة  العلوم  في  المعاصرة  المناهج  تطبيق  إلى  زيد  أبو  سعى 

التحليل  القرآنّي، من جهة أنهّ خطابٌ لغويٌّ يستجيب لآلياّت  النّصّ  التأويل على 

التي طبُّقت على مختلف النصوص.

يرى أبو زيد أنّ الخطوة الأولى في فهم النّصّ القرآنّي هي تحديد ماهيّة النصّ، 

ويصف النّصّ القرآنّي بأنهّ »نصّ لغويّ يمكن أن نصفه بأنهّ يمثلّ في تأريخ الثقافة 

ا محوريًّا]]]«، وأيضًا هو »في حقيقته وجوهره منتج ثقافي«]]]. العربيّة نصًّ

فالنّصّ القرآنّي بحسب النّصّ المتقدّم لأبي زيد، هو نصّ لغويّ وتأريخيّ ومنتج 

ثقافّي، وأكّد على هذا الكلام مرة أخرى بقوله: »يستمد مرجعيّته من اللغة ... وإذا 

انتقلنا إلى الثقافة قلنا: إنّ هذا النّصّ منتج ثقافّي]]]«.

إنَّ أبا زيد جمع بين »دراسة النّصّ من الداخل بوصفه بنيةً لغويةًّ قائمةً بذاتها، 

جديد،  نسق  في  العربيتين  والثقافة  الواقع  معطيات  بناء  يعيد  بنائيًّا  دًا  تجسُّ أو 

ودراسة من الخارج بوصفه منتجًا ثقافيًّا من نتاج الواقع بكلّ ما ينتظم هذا الواقع 

من أبنية اقتصاديةّ واجتماعيّة وسياسيّة وثقافيّة]]]«. 

ولفهم هذا النّصّ اللغويّ، ينطلق أبو زيد من مرجعيّة غربيّة طبّقت الدّراسات 

التجربة على  تلك  استنساخ  يحاول  وهو  الدينيّة،  نصوصها  واللغويةّ على  الأدبيّة 

النّصّ القرآنّي، والهدف من إعادة ربط الدراسات القرآنيّة بمجال الدراسات الأدبية 

النقديةّ هو »تحقيق وعي علميّ، يتجاوز موقف التوجيه الإيديولوجيّ السائد في 

ثقافتنا وفكرنا]]]«.

]]]- أبو زيد، مفهوم النّص، م.س، ص9.

]]]- م.ن، ص24.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، نقد الخطاب الدينيّ، م.س، ص87.

]]]- نور الدين، باب العياط، النّص القرآنّي دراسة بنيوية، رسالة ماجستير، م.س، ص137.

]]]- أبو زيد، مفهوم النّص، م.س، ص11.



88

 ويتمّ ذلك »بإعادة قراءة علوم القرآن قراءة جديدة تتجاوز اتجّاهات الفكر 

الرجعيّ السلفيّ عند القدماء، كالزركشّي، والسيوطيّ، وعند المحدثين، وذلك بتبنّي 

منهجيّة لغويةّ تأويليّة، تتخذ من المادة الجدليّة وبعض الاتجّاهات التأويليّة أساسها 

النظريّ]]]«.

لـم  فــإنهّ  القرآنّي،  للنصّ  التأويليّة  زيــد  أبي  لدراسة  البـحث  تتبّع  وبحسب 

يلحظ فيه أثراً استشراقيًا، بل نجده أخذ تأويليّته من فلاســفــة الغرب، أضف إلـى 

ذلك أنَّ أبا زيد ركّز في دراسته لـمفهوم النّــصّ على مباحث تأريخ القرآن وعلومه، 

وعند التطرقّ إليها فـي الفصـل الثــالث سيتضّح الأثر الاستشراقيّ فيها من عدمه.

* المطلب الثّالث: فهم القرآن الكريم عند محمد عابد الجابريّ
مدخل

تقدّم الكلام في أنَّ المتتبّع للمشاريع الحداثيّة يجد أنهّم ظلوّا يطبقّون مختلف 

جهودهم  وبقيت  صلاحيتّها،  مدى  عند  البحث  دون  القرآنّي  النّصّ  على  المناهج 

مشاريع لم تنتج تفسيراً كاملً للقرآن الكريم وفق المناهج المعاصرة.

 - أركون  محمد  الحديثة هما:  للمناهج  القرآنّي  النّصّ  دعا لإخضاع  من  وأكثر 

ونصر حامد أبو زيد، سواء على مستوى الـمناهج والآليّات أو على مستوى الـجانب 

عن  للبحث  كبيراً  جهدًا  يخصّص  لـم  أغلبهم  فإنَّ  الحداثيّين  بقيّة  أمّا  التطبيقي، 

ذلك كمحمد عابد الجابريّ، وطيّب تيزيني، وهشام جعيط، وعبد المجيد الشرفّي، 

وغيرهم. وفي هذا المطلب نتعرضّ إلى محمد عابد الجابري من خلال التعريف به 

وبمشروعه وبمنهجيّته في فهم النصّ القرآني.

أوّلً: التّعريف بالجابريّ

الدراسة  في  تدرّج  المغرب،  جنوب شرق  في  فجيج  مدينة  في  1936م  عام  ولد 

]]]- أبو زيد، نصر حامد، مفهوم النص، م.س، ص12.



89

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

إلى أن حصل على دبلوم الدراسات العليا في الفلسفة عام 1967م، ثمّ حصل على 

أساتذة  من  ويعدّ  بالرباط،  الآداب  كليّة  من  1970م  عام  الفلسفة  في  الدكتوراه 

العربّي في المغرب، وتوفّ عام 2010م، ويعدّ كتاب )حفرياّت في  الفلسفة والفكر 

الذاكرة من بعيد( كتاب سيرة، ذكر فيه الجابري محطات حياته المتعدّدة]]].

ثانيًا: مشروع الجابريّ في فهم النّصّ القرآنّي

قدّم الجابري مشروعه بعنوان )نقد العقل العربّي(، وهذا المشروع يتألفّ من 

رباعيّته المشهورة، وهي:

)العقل  ثالثها:  العربّي(،  العقل  )بنية  ثانيها:  العربّي(،  العقل  )تكوين  أوّلها: 

السياسّي العربّي(، رابعها: )العقل الأخلاقيّ العربّي(.

وبعد أن انتهى الجابريّ من بحثه في التراث من خلال رباعيّة نقد العقل العربّي، 

حوّل السؤال عن القرآن، على اعتبار أن القرآن لا يعدّ من التراث.

ثلاثة  أجزاء  ذلك  تلا  ثم  القرآن(،  إلى  )مدخل  كتاب  )2006م(  سنة  في  أصدر 

بعنوان: )فهم القرآن الحكيم التفسير الواضح حسب ترتيب النزول(.

ويمكن أن نشير إلـى نقطة انمازَ بها الجابريّ عن غيره في مشروعه النقديّ، وهي 

مـحاولته توظيف ما يمكن استثماره من نظريات الـمـاضي فـي الحداثة الـمعاصرة 

كنظريات ابن رشد، وهذه النقطة محل إشكال عند بعض الحداثيّين؛ كون فكرة 

التوظيف للماضي تخالف روح الحداثة، وعلى الرغم من معارضة بعض الـحداثيين 

لـها إلا أنهّا جعلت من الجابري أكثر الـمنظرّين الـحداثييّن تأثيراً علـى الـمتنوّريين 

الإسلاميّين]]].

فهو »لا يدعو إلى قطيعة مع التراث بالمعنى اللغوي الشائع، إنّا يريد أن يتخلّ 

ويقطع مع الفهم التراثّي للتراث]]]«.

]]]- ظ: الجابريّ، محمد عابد، حفرياّت في الذاكرة من بعيد، مركز دراسات الوحدة العربيّة، الطبعة الأولى، بيروت – 1997م.  

]]]- ظ: القرني، محمد بن حجر، موقف الفكر الحداثي من أصول الاستدلال في الإسلام، م.س، ص31-30.

]]]- أبي نادر، نايلة، التراث والمنهج بين أركون والجابري، م.س، ص246.



90

ثالثاً: منهجية الجابري في فهم النص القرآني

بين  المزاوجة  مراحله على  بجميع  النقديّ  الجابري في مشروعه  منهجيّة  تقوم 

مستويات ثلاثة]]]:

المستوى الأول: المعالجة البنيويةّ: والتي تنادي بفكرة موت مؤلف النّصّ بشكلٍ 

عام، »والقاعدة الذهبية في المعالجة البنيويةّ تكمن في الابتعاد عن قراءة المعنى 

قبل القيام بقراءة الألفاظ، إن ذلك من شأنه أن يسهم في التحرر من الفهم المؤسس 

النّصّ  النّصّ من  المنهج وسيلة لاستنتاج معنى  التراثيّة... وفي هذا  المسبقات  على 

نفسه]]]«.

المستوى الثاني: التحليل التأريخيّ: وتقوم على فكرة ربط فكر المؤلف وصاحب 

أجل  ومن  تكوينه،  وفهم  الفكر  تأريخيّة  فهم  أجل  من  التأريخيّ،  بإطاره  النّصّ 

اختبار صحة المعالجة البنيويةّ التي سبقت التحليل التأريخيّ]]].

التأريخيّ  التحليل  أنَّ  الجابريّ  يرى  الأيديولوجيّ:  الطرح  الثالث:  المستوى 

يبقى صورياً في حال لم يسُتكمل بالطرح الأيديولوجي، أي: الكشف عن الوظيفة 

الأيديولوجيّة )الاجتماعية - السياسية( التي أدّاها الفكر المعنيّ الذي ينتمي إليه، 

إنَّ الكشف عن المضمون الأيديولوجيّ لفكر ما هو الوسيلة الوحيدة لجعله فعلً 

معاصًرا لنفسه، مرتبطاً بعالمه]]].

الكريم  القرآن  مع  تعاطيه  في  المستويات  هذه  جميع  بتوظيف  الجابريّ  قام 

ا يشكّل قاعدة وأرضيّة للتراث، وانتقل الجابري من الفلسفة إلى الاشتغال  بوصفه نصًّ

بالقرآن الكريم، وما يرتبط به من مفاهيم وعلوم.

]]]- ظ: الجابري، محمد عابد، نحن والتراث، مركز دراسات الوحدة العربيّة، بيروت – 1993م، ص28-29؛ التراث والحداثة، 

ص332.

]]]- أبي نادر، نايلة، التراث والمنهج بين أركون والجابري، م.س،ص250؛ ظ: الجابري، محمد عابد، نحن والتراث، مركز دراسات 

الوحدة العربيّة، بيروت - 1991م، ص21؛ ظ: بغوره، الزواوي ميشيل فوكو في الفكر العربّي المعاصر، م.س، ص45.  

]]]- ظ: أبي نادر، نايلة، التراث والمنهج بين أركون والجابري، م.س، ص250.

]]]- ظ: الجابريّ، محمد عابد، نحن والتراث، م.س، ص24.



91

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

في  ومجموع  موجود  هو  كما  القرآنّي  النّصّ  هما:  مستويين  بين  الجابري  ميّز 

المصحف، والقرآن كما نزل مفرقّاً بحسب ترتيب أسباب النزول، فإذا وجدناه ينتمي 

للتأريخيّ أرجعناه لأسباب النزول، وإن كان لكلّ القرآن عرضناه عليه]]].

إليه  النزول سبقها  ترتيب  الكريم حسب  القرآن  الجابريّ في فهم  إنَّ منهجيّة 

المستشرق الألمانّي نولدكه وذلك في كتابه تأريخ القرآن. 

* المطلب الرابع: فهم القرآن الكريم عند طيّب تيزينيّ
أوّلً: التعريف بالطيّب تيزيني

فيلسوف وباحث سوريّ، ولد في مدينة حمص عام 1934م، وغادر إلى تركيا ثمّ 

بريطانيا ثمّ ألمانيا وحصل فيها على شهادة الدكتوراه في الفلسفة عام 1967م]]].

ثانيًا: مشروع تيزينيّ ومنهجه في فهم النّصّ القرآنّي

برز مشروع الطيّب تيزيني في فهم النّصّ القرآنّي من خلال كتابه )النصّ القرآنّي 

والآليّات  الأدوات  من  مجموعة  بتوظيف  وقام  والقراءة(،  البنية  إشكاليّة  أمام 

المنهجيّة لإعادة قراءة النّصّ القرآنّي وفق منظور حداثّي، ومن أهمّ تلك المناهج:

 )المنهج التأريخيّ(: إذ يعتمد تيزينيّ في مشروعه على »الوضعيّة الاجتماعيّة 

المشخّصة المرافقة لنزول تفسير المفردات دون النظر إلى سياق الكلام وذلك بإعادة 

تفسير الكليّات الدينيّة )الدين، الإسلام، الرسول، النبي( بتفسير لغويّ جديد يحيل 

فرعيّات  لتفسير  الكلياّت  هذه  من  جديدة  معاني  توليد  ثم  جديدة،  معانٍ  إلى 

الدين]]]«، ويرتكز في هذا المنهج على مجموعة أسس منها: الأنسنة، والماركسيّة]]]. 

]]]- الجابريّ، محمد عابد، مدخل إلى القرآن الكريم، مركز دراسات الوحدة العربيّة، بيروت – 2006م، ج1، ص24.

]]]- ظ: الموقع الرسميّ لطيّب تيزينيّ على شبكة الانترنت.

]]]- رحماني، أحمد، قضيّة قراءة النصّ القرآنّي، ص75.

]]]- ظ: لزعر، سليمة، من المناهج الحديثة في قراءة النصّ القرآنّي منهج الطيب تيزيني أنموجًا، بحث مقدّم إلى الملتقى الدولّي 

الثالث بعنوان القراءات الحداثيّة للعلوم الإسلاميّة رؤية نقديةّ، ص12.



92

التطوّرات  القرآنّي وتأويله وفق  النّصّ  قراءة  إعادة  إلى  تيزينيّ  لقد دعا طيبّ 

والمستجدّات الحاصلة، وإن اقتضى الأمر تعطيل بعض الآيات والأحكام ويقول في 

ذلك: 

قرونٍ  مدى  على  القرآنيّة  والقواعد  الأحكام  من  مجموعةٍ  تعليق  جرى  »قد 

طويلة، كانت بداياته الأولى )أي: التعليق( قد تمثلّت بصيغة )الناسخ والمنسوخ(، 

حين تبيّ لـمُحمّد الرسول أنَّ آياتٍ معيّنةً أصبحت دون إمكانية الاستجابة لواقع 

الـمعني فـي حينه، وقد اكتسب هذا الأمر طابعًا قرآنـيًّا، أي  الـمشخّص  الـحال 

مقـراً به حكمً، والسؤال الآن يفصح عن نفسه علـى النحو التالـي: إذا كان النبي 

نفسه قد ارتأى -عبر الوحي- ضرورة إعادة النظر في آيات معيّنة، فلِمَ لا يصحّ ذلك 

ا وجزرًا، وكذلك -وهنا  للتغّير الاجتماعي مدًّ الناس المؤمنين الخاضعين  على أيدي 

الدلالة البليغة- التي جاء النّصّ من أجلها )للنّاس كافةّ(؟

 لقد أوُقف زواج الـمتعة، وحكم الـمؤلفّة قلوبهم، والرقّ، مــمَّ عنى –ويعني- 

أنَّ الوضعيّة الاجتمـاعية الـمشخّصة هي التي تـمثل الأمر الذي يـُحتـكم إليه في 

ذلك، وإن تمّ على نحوٍ خفيّ أو على سبيل الـمداورة]]]«.

وفي موضع آخر، شكّك تيزيني في إعجاز القرآن مكرّرًا أقوال المستشرقين، يقول 

تيزيني: »نشكّك بترجيح حاسم في التصوّر الذي نشأ في سياق بروز الفكر الإسلاميّ 

وتبلوره لاحقًا بعد محمد، والذي يرى الإعجاز يكمن في أحد أوجهه الكبرى في أن 

محمدًا لم يكتب ولم يقرأ، أي: في أنهّ كان أميًّا]]]«.

 -1909( وات  المستشرق مونتغمري  لكلام  مشابهٌ  وهو  تيزيني،  كلام  هذا 

ولا  يقرأ  يكن  لم  محمدًا  بأنّ  يقول  التقليديّ  الإسلام  »إنّ  وات:  يقول  2006م(، 

يقال  قد  الحديث؛ لأنهّ  الغربّي  الباحث  فيه  يرتاب  ممّ  الزعّم  يكتب، ولكن هذا 

لتأكيد الاعتقاد بأن إخراجه للقرآن كان معجزاً، وبالعكس لقد كان كثيٌر من المكيّين 

]]]- تيزيني، طيّب، النصّ القرآنّي أمام إشكاليّة البنية والقراءة، دار الينابيع، دمشق – 1997م، ص363.

]]]- م.ن، ص295.



93

ي للقرآن الكريم
الفهم الحدا�ث

يقرؤون ويكتبون، ولذلك يفترض أن تاجراً ناجحًا كمحمد لا بدّ أن يكون قد عرف 

شيئاً من هذه الفنون]]]«.    

القرآن، وسيتبيّ  إثبات تأريخيّة  إنَّ هدف طيبّ تيزيني ممّ تقدّم وغيره هو 

الكلام أكثر حول تطبيقاته في الفصل الثالث إن شاء الله، والمتعلقّ بالأثر الاستشراقيّ 

في فهم الحداثيّين لمباحث تأريخ القرآن وعلومه ومنهم طيّب تيزينيّ.

]]]- وات، مونتغمري، محمد في مكّة، تعريب: شعبان بركات، منشورات المكتبة العصريةّ، بيروت – بدون تأريخ، ص43.





المبحث الثاني
نقد الأسس المعتمدة لدى الحداثيّين في فهم القرآن الكريم

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: أرخنة القرآن الكريم

المطلب الثاني: أنسنة القرآن الكريم

المطلب الثالث: عقلنة القرآن الكريم



96

تمهيد

في  البحث  وسنكمل  الكريم،  للقرآن  الحداثييّن  فهم  السابق  المبحث  في  تبيّ 

الجانب النظريّ في هذا المبحث من خلال استخلاص الأسس الحداثيّة لفهم النّصّ 

القرآنّي؛ إذ لا يمكن الحديث عن تلقّي القرآن الكريم وفهمه من المعاصرين دون 

القراءات  بيان الأسس الحداثيّة للفهم؛ وذلك لأنَّ مفهوم الحداثة يؤسّس لأغلب 

المعاصرة للنصّ القرآنّي. 

إنَّ توظيف الحداثيّين لتلك المناهج الغربيّة المستعملة في دراسة النّصّ الدينيّ 

كوّن عندهم رؤيةً تابعةً لتلك المناهج، وهذه الرؤية بعيدة عن الرؤية الإسلاميّة، 

بل هي امتداد للمركزيةّ الغربيّة.

لتثبيتها  إنَّ رؤية الحداثيّين تقوم على مجموعةٍ من الأسس، سعى الحداثيُّون 

القرآنّي،  النّصّ  القرآنّي، أوّل تلك الأسس: أرخنة  النّصّ  قبل الدخول في عملية فهم 

وثانيها: أنسنة النّصّ القرآنّي، وثالثها: عقلنة النّصّ القرآنّي]]]، وسيتكفّل هذا المبحث 

ببيانها عبر المطالب الآتية:

* المطلب الأوّل: أرخنة القرآن الكريم
تمهيد

الدينيّ  الموروث  إقصاء  في  الغربّي  للفكر  الأساسيّة  المقولة  التأريخيّة  شكّلت 

واستبداله بمعرفة جديدة، ومرتّ التأريخيّة عند الغرب بمراحل تطوّر امتدّت إلى 

قرون، وطوال تلك القرون تشكّلت آليّاتها المنهجيّة وتأسيساتها المعرفيّة الفلسفيّة 

وصولً لمرحلة الفلسفة الحديثة]]]، ومن خلال تتبّع تلك المراحل نجد أنَّ المفهوم 

]]]- ظ: عبد الرحمن، طه، روح الحداثة: المدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلاميّة، منشورات المركز الثقافي العربي، الطبعة الأولى، 

المغرب – 2006م، ص194-178.

]]]- للإطلاع على التطوّر التأريخي لمفهوم التاريخية ظ: لالاند، أندريه، موسوعة لالاند الفلسفية، م.س، ج2، ص561؛ ظ: صليبا، 

جميل، المعجم الفلسفي، منشورات ذوي القربى، مطبعة: سليمان زاده، الطبعة الأولى، بدون مكان – 1385هــ، ج1، ص229؛ 

ظ: وهبة، مراد، المعجم الفلسفي، مكتبة الأسرة، بدون مكان –2016م، ص154-155؛ ظ: برتراند رسل، حكمة الغرب،، ترجمة: 

فؤاد زكريا، من إصدارات المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت -1983م، ج1، ص234. ظ: برتراند رسل، تاريخ 

الفلسفة الغربيّة، ترجمة: زكي نجيب محفوظ، الهيئة العامة المصرية للكتاب، القاهرة – 2010م، ص264. ظ: سبيلا، محمد، 

مدارات الحداثة، م.س، ص128.



97

ي فهم القرآن الكريم
ن �ف نقد الأسس المعتمدة لدى الحداثيّ�ي

الحداثّي للتأريخيّة الغربيّة انتهى إلى نتيجتين، الأولى: نفي وجود الحقيقة المتعالية 

الغرب  عند  فالتأريخيّة  الماضي،  تراث  مع  المعرفيّة  القطيعة  والثانية:  والمطلقة، 

الغرب  في  المفهوم  هذا  تداول  وجرى  التأريخيّة]]]،  نتاج  والحداثة  الحداثة،  شرط 

بشكل واسع، ثم انتقل هذا المفهوم إلى الفكر العربّي والإسلاميّ عن طريق القراءة 

الحداثيّة المعاصرة.

قام الحداثيون العرب والمسلمين بتطبيق التأريخيّة الغربيّة على التراث الإسلاميّ 

من أجل إعادة النظر في هذا المفهوم الغربّي للتأريخيّة، وهذا ما أكّد عليها محمّد 

أركون]]]. وهذه القطيعة المعرفيّة يعبّ عنها الفكر الحداثّي برفض سلطة النّصّ]]].

»وبعد أن قضى المفهوم الحداثّي للتأريخيّة على مبدأ الحقيقة المطلقة والمتعالية، 

أصبحت مهمّة المنهجيّة التأريخيّة هي تأسيس منهج في النظر والتأويل والتساؤل 

المفتوح المتشعّب المستمرّ وحسب. فليس همّها بناء الحقائق أو الكشف عنها، بل 

رصد الإشكالات وصياغتها]]]«.

لأنَّ  التأريخيّة؛  إثبات  هو  لتأسيسه  الحداثيوّن  سعى  الذي  الأوّل  الأساس  إنَّ 

إثباتها يؤدّي إلى النسبيّة ونفي الحقيقة المطلقة، ومن ثمَّ يمكنهم البدء بالقراءة 

ما  أوّل  فكان  الكريم،  القرآن  هو  الإسلاميّ  التراث  مركز  أنَّ  وبما  للتراث،  النقديةّ 

اشتغل الحداثيوّن على إثبات تأريخيّته هو النّصّ القرآنّي، ولعلَّ الفكر الحداثّي ينظر 

إلى التأريخيّة على أنَّها الأساس الأقوى الذي يستندون عليه في القول بضرورة فهم 

القرآن الكريم فهمً حداثيًّا معاصًرا.

أوّلً: حقيقة التأريخيّة

بنا  تعود  التأريخيّة(  النزعة  التاريخانيّة،  الأرخنة،  )التأريخيّة،  مصطلحات  إنَّ 

إلى مصطلح التأريخ، وهو يعبّ عن رؤيةٍ فلسفيّةٍ ويتجاوز المعنى الشائع، وهذه 

]]]- ظ: كيحل، مصطفى، الأنسنة والتأويل في فكر محمد أركون، م.س، ص264.

]]]- ظ: أركون، محمد، نقد العقل الإسلامي، م.س، ص135.

]]]- ظ: الجابري، محمد عابد، بنية العقل العربي، م.س، ص125-113.

]]]- القرني، محمد بن حجر، موقف الفكر الحداثي العربي من أصول الاستدلال في الإسلام، م.س، ص127.



98

الدلالة تعود إلى أصل غير عربّي، فهي ترجمة لمصطلح  التي تحمل هذه  المفردة 

 .)Historicism(

عندما يوصف الشيء بأنَّه تأريخيّ، »فإنَّ ذلك يعني أنَّ ذلك الشيء له وجود 

مجردّ  وليس  والمكان،  بالزمان  يتحدّد  تأريخيًا  وجودًا  فعلً  أنَّه وجد  أي  حقيقي، 

ارتبطت  التي  المقولات  إحدى  هي  هنا  والتأريخيّة  أسطوريّ،  أو  افتراضّي  وجود 

بالتقدّم باعتبارها وصفًا للحضارة الماديةّ]]]«.

إلى شيء  أضيفت  إذا  التي  والصفات  العناوين  من  والتأريخيّة هي  »فالتأريخ 

ظروف  وليد  إنَّه  حيث  من  وعرضيّته،  الشيء  ذلك  زمانيّة  عن  كناية  فإنَّها  آخر، 

وأوضاع معيّنة، وأثره وفاعليّته تكون ضمن تلك الظروف. أمّا في غير تلك الظروف 

والأوضاع والأزمان الأخرى، فإمّا أن لا يكون له أثر وفاعليّة البتةّ، وإما أنْ يفتقد 

فاعليّته في زمانه وتتحوّل ماهيته إلى ماهيّة أخرى مختلفة]]]«.

ومن هذا الكلام المتقدّم، نفهم مراد القائلين بالتأريخيّة بأنَّ القرآن الكريم نتج 

لظروف معيّنة، ولذا فإنَّ الدين أو بعض تعاليمه ذات زمن محدّد.

ومنه يتضّح سبب تأكيد الحداثييّن على ضرورة توظيف التأريخيّة في فهم النصّ 

القرآنّي؛ إذ أكّدَّ هشام جعيط على مركزيةّ التأريخيّة بقوله: »إنَّ أهمّ شيء أتى به 

العلم الحديث بخصوص القرآن هو تورخته، إنَّ هذه التورخة تعُِين كثيراً على فهم 

تطوّر المعاني التي أتت بها الدعوة المحمّدية]]]«. 

أن  يجب  الدينيّة  النصوص  فهم  عمليّة  إنَّ  شبستريّ  الإيرانّي  الحداثّي  ويقول 

وإذا  تأريخيّ،  موجود  الإنسان  لأنّ  ذلك  »وأساس  التأريخيّ،  السياق  وفق  تفهم 

موجود  إنهّ  قولنا:  ومعنى  تأريخيّة،  معارفه  فكلّ  تأريخيًّا  موجودًا  الإنسان  كان 

 – كربلاء  الأولى،  الطبعة  العقديةّ،  والبحوث  للدراسات  الدليل  مؤسسة  الديني،  النص  تاريخية  عادل محمد،  الشريف،   -[[[

2019م، ص21.

]]]- م.ن، ص24-23.

]]]- جعيط، هشام، تاريخية الدعوة المحمدية في مكة، دار الطليعة، بيروت – بدون تأريخ ، ص185؛ أركون، محمد، تاريخية 

الفكر العربي الإسلامي، م.س، ص229.



99

ي فهم القرآن الكريم
ن �ف نقد الأسس المعتمدة لدى الحداثيّ�ي

تأريخيّ: أنَّ الإنسان يتحقّق بوجود الماضي، ويتخّذ الحاضر معناه عبر وجود الماضي 

والمستقبل، فتكون معرفته تأريخيّة]]]«. 

ويضيف: »معنى تأريخيّة مفهوم النصّ هو أنَّ كل قول أو كتابة تظهر في ظروف 

تأريخيّة معيّنة... فإنَّ إفادته للمعنى مشروطة بتلك الظروف وذلك العالم... فلو أنَّ 

تلك الظروف والعالم التأريخيّ قد تغيّ، فإنَّ ذلك المعنى يتغيّ ولا يكون ثابتاً، وإنَّ 

ذلك القول أو النصّ المكتوب سيكون له معنى آخر]]]«. 

»نقصد  بقوله:  التأريخيّة  مفهوم  صالح(  )هاشم  أركون  كتب  مترجم  ويبيّ 

بالبيئة  ربطه  طريق  عن  القرآنّي  الخطاب  تأريخيّة  عن  الكشف  هنا  بالأرخنة 

الجغرافيّة والطبيعيّة والبشريةّ لقبائل شبه الجزيرة العربية...  والبحث التأريخيّ 

الجغرافيّة  ومرجعيّاته  فألفاظه  وبيئته،  عصره  بظروف  مرتبط  القرآن  أنَّ  يثبت 

والتأريخيّة تدلّ على ذلك]]]«.

ويتبيّ ممّ تقدّم من كلّم الحداثيّين حول تأريخيّة النّصّ القرآنّي، أنهّم لا يحاولون 

تطبيق التأريخيّة على التفاسير البشريةّ التي مورست على النّصّ القرآنّي، بل على 

النّصّ القرآنّي نفسه، والبحث في كيفيّة تشكّله.

إنَّ أوّل من تحدّث من الحداثيّين عن تأريخيّة القرآن بشكلّ واضح هو محمد 

بهذا  قط  عمليًّا  تطرح  لم  مشكلة  تطرح  أن  هذه  لقراءتي  »أريد  قال:  إذ  أركون، 

الشكلّ من قبل الفكر الإسلاميّ ألا وهي تأريخيّة القرآن، وتأريخيّة ارتباطه بلحظة 

زمنيّة وتأريخيّة معيّنة، حيث كان العقل يمارس آليّته وعمله بطريقة محدّدة]]]«. 

تحديد  لإعادة  الانطلاق  نقطة  تكون  سوف  الأرخنة  »وهذه  أركون  ويضيف 

المكانة اللغويةّ، والدلاليّة، والانثروبولوجيّة واحتمالً اللاهوتيةّ للوحي]]]«. 

]]]- شبستري، محمد مجتهد، مدخل إلى علم الكلام الجديد، دار الهادي، الطبعة الأولى، بيروت -2000، ص144-143.

]]]- شبستري، محمد مجتهد، القراءة النبويةّ للعالم، مجلة قضايا إسلاميّة معاصرة، العدد الــ)59-60(، بغداد – 2014، ص298-297.

]]]- هاشم صالح معلقًا على كتاب أركون، القرآن من التفسير الموروث إلى نقد الخطاب الديني، ص21-14.

]]]- أركون، الفكر الإسلامي قراءة علمية، م.س، ص212.

]]]- أركون، قضايا في نقد العقل الديني، م.س، ص53.



100

فأركون  الحداثييّن،  بين  القرآنّي  النّصّ  بتأريخيّة  القول  إلى  المداخل  وتعدّدت 

النزول،  وأسباب  بالنّسخ،  كالقول  التأريخيّة،  لإثبات  القرآن  علوم  بمباحث  تعلقّ 

والقراءات]]].

المستشرقة  بعمل  وتأثرّاً  إعجاباً  نلمس  التأريخيّة  عن  أركون  محمد  كلام  في 

جاكلين شابي، فكتابها بنظره »يقدّم المثل العملّي المحسوس على إمكانيّة تحقيق 

طفرة نوعيّة، ابستمائيّة وإبستمولوجيّة، في الكتابة التأريخيّة عن القرآن]]]«.

ويؤكّد هذا الإعجاب في مؤلفّ آخر بقوله: »وسوف أغتنم فرصة صدور كتاب 

كتاباً  الماضي  العام  في  أصدرت  فقد  العمل،  بهذا  أقوم  لكي  شابي  جاكلين  زميلتي 

تأريخيّةٍ محضة  بطريقةٍ  تقرأ  أن  وحاولت  إسلام محمد]]]...  القبائل  ربّ  بعنوان: 

وصارمة ما كانت دعته بالقرآن المكّّ...  إنَّ تطبيق التأريخيّة المحضة على الكلام 

ا مقدّسًا ومؤسّسًا لأمّة واسعة من المؤمنين أقصد أمة المسلمين، يمثلّ  الذي أصبح نصًّ

تحدّياً معرفيًّا]]]«.

التأريخيّ  النقد  على  بانفتاحهم  المعروفين  المغاربة  المثقّفين  »إنَّ  يضيف:  ثم 

الحديث لم يستخلصوا بعد كلّ النتائج والدروس الناتجة عن المكتسبات الإيجابيّة 

منجزات  من  الاستفادة  إلى  يدعو  فهو  الكبرى]]]«،  الاستشراقيّة  الأبحاث  لهذه 

السابع  بالقرن  ارتباطه  أي  القرآنّي،  النّصّ  بأرخنة  تعتقد  والتي  شابي  المستشرقة 

الميلاديّ، وبيئة شبه الجزيرة العربيّة]]]. 

ثم يستمر أركون في مدح المستشرقين، وبيان دورهم في تفسير القرآن في ضوء 

]]]- ظ: الريسوني، قطب، النّص القرآنّي من تهافت القراءة إلى أفق التدبر، منشورات وزارة الأوقاف، بدون مكان – 2010م، 

ص244-236.

]]]- أركون، محمد، الفكر الأصولي واستحالة التأصيل، م.س، ص50-49.

]]]- يمثلّ هذا الكتاب أكبر عملية أرخنة للنص القرآنّي حصلت حتى الآن.

]]]- أركون، قضايا في نقد العقل الديني، م.س، ص54.

]]]- أركون، محمد، قضايا في نقد العقل الدينيّ، م.س، ص54.

]]]- ظ: م.ن، ص50.



101

ي فهم القرآن الكريم
ن �ف نقد الأسس المعتمدة لدى الحداثيّ�ي

يظلّ  كنصّ  القرآن  أنّ  نعلم  »ولكننا  يقول:  التأريخيّة،  وبخاصّة  الحديثة،  المناهج 

المثقّفين الأكثر تخصّصًا وتبحّراً  أو  للمؤرخّين  بالنسبة  مستغلقًا وغير مفهوم حتى 

في العلم فما بالك بجمهور المؤمنين!... ولا أحد يفكّر في شرحه أو تفسيره في ضوء 

المناهج الحديثة من أجل تقريبه من الأذهان والعقول، ولكن ها هو الإنقاذ يجيء 

من  لا  الاستشراقيّة،  الأكاديميّة  البيئات  من  الشرق،  من  لا  الغرب  من  أخرى  مرةّ 

البيئات الأكاديميّة العربيّة أو الإسلاميّة، لقد جاءت هذه المبادرة العلميّة التي طال 

انتظارها من جامعة تورنتو في كندا وهكذا ابتدأ مشروع انسكلوبيديا القرآن أو 

الموسوعة القرآنيّة]]]«.

إنَّ هذا المشروع الذي أشاد به أركون يهدف لدراسة تأريخيّة لكلّ كلمة من 

كلمات القرآن، ومعرفة جذور كلّ كلمة وعلاقتها بالزمان والمكان، وهو »سيلقي 

أضواء تأريخيّة رائعة على النّصّ القرآنّي]]]«.

النصّ  التقليديّ يفصل  التصوّر  أبو زيد، فتبتني رؤيته على أنَّ  أمّا نصر حامد 

أمر  إلى  ويحُوِّله  وتاريخيًا،  ثقافيًا  ونتاجًا  لغوياً  نصّاً  بوصفه  طبيعته  عن  القرآنّي 

س وروحانّي]]]، وتجاهل البعد التأريخيّ واللغويّ للنصّ القرآنّي يؤدّي -بحسب  مقدَّ

زعمه- إلى عدم الفهم العلميّ لدلالات هذا النصّ، ومن ثمَّ فهو يقدّم رؤية عصريةّ 

يتمّ  وهذا  وثقافته  القارئ  عصر  لغة  طبيعة  مع  تنسجم  القرآن  مضمون  لفهم 

وفق البعد التاريخي، ومراده من البعد التاريخيّ هو تاريخيّة المفاهيم بمعنى أنَّ 

مضمون النصّ القرآنّي ومفهومه هو تأريخيّ بسبب تأريخيّة اللغة المستعملة في 

الوحي، وهي ممتزجة بالواقع الخارجيّ والثقافّي لعصر النزول]]]. 

اللغة  هو  القرآنّي  النّصّ  تأريخيّة  على  استدلاله  في  زيد  أبو  ارتكاز  نقطة  إنَّ 

كانت  »إذا  يقول:  أخرى،  جهة  من  بالثقافة  وعلاقتها  جهة،  من  الدلالّي  ونظامها 

]]]- أركون، محمد، قضايا في نقد العقل الدينيّ، م.س، ص60-59.

]]]- م.ن، ص60.

]]]- أركون، محمد، نقد الخطاب الديني، م.س، ص198.

]]]- ظ: أبو زيد، نصر حامد، نقد الخطاب الديني، م.س، ص83-82.



102

تأريخيّة  فترة  في  والثقافة  للغة  انتمائها  بحكم  بشريةّ  نصوصاً  الدينيّة  النّصوص 

أنَّ  بمعنى  تأريخيّة  نصوص  بالضرورة  فهي  وإنتاجها،  تشكّلها  فترة  هي  محدّدة، 

دلالتها لا تنفك عن النظام اللغويّ الثقافّي الذي تعُدّ جزءًا منه، من هذه الزاوية 

تمثلّ اللغة ومحيطها الثقافّي مرجع التفسير والتأويل]]]«.

هذا  وعلى  ثقافّي(،  )نتاجٌ  القرآن  أنَّ  يرى  بـ»أنَّه  زيد  أبي  رأي  تلخيص  ويمكن 

انطلاقاً من  تأريخيًّا، وعليه يجب تفسيره  القرآن( مفهومًا  الأساس يكون )مفهوم 

هذه الحقيقة. إنّ الدلالات اللغويةّ الموجودة في القرآن لها قابليّة الانضواء تحت 

يعُيد صياغتها طبقًا  أن  إمكان  للمفسِّ  يتيح  الذي  الأمر  الخلاقّ(،  )التأويل  دائرة 

للواقعيات الاجتماعيّة واللغويةّ لعصره]]]«. 

يسعى أبو زيد في توظيفه للتأريخيّة إلى الحصول على نتائج تختلف عن النتائج 

أهدافاً  عدّها  النتائج يمكن  الديني(، وهذه  )الخطاب  بـ  يسمّيه  ما  يقدّمها  التي 

لتأريخيّة القرآن، وأهمّ تلك النتائج: ضرورة التفكيك بين المعنى والمغزى، تغيّ دلالة 

النصّ وعدم ثبات معنى النصوص.

يقول في هذا الصدد: »ليس معنى القول بتأريخيّة الدلالة تثبيت المعنى الدينيّ 

والتأويل-  للتفسير  المرجعيّ  -الإطار  اللغة  أنَّ  ذلك  النصوص،  تشكّل  مرحلة  عند 

ليست ساكنة ثابتة، بل تتحركّ وتتطوّر مع الثقافة والواقع]]]«.

في  البحث  من  يبدأ  الكريم  القرآن  تأريخيّة  لإثبات  الحداثيّين  عمل  بداية  إنَّ 

»كيفيّة تشكّله لأوّل مرة، وضمن أي ظروف، وما علاقته بالظروف التأريخيّة التي 

ظهر فيها]]]«، وهو ما بحثه نصر حامد أبو زيد، وانتهى إلى أنَّ النّصّ القرآنّي منتج 

ثقافّي]]].

]]]- ظ: أبو زيد، نصر حامد، نقد الخطاب الديني، م.س، ص198.

]]]- واعظي، أحمد، تأريخيّة القرآن عند نصر حامد أبو زيد، مجلة نصوص معاصرة، العدد 27.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، نقد الخطاب الديني، م.س، ص198.

]]]- أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى نقد الخطاب الديني، م.س، ص53.

]]]- ظ: أبو زيد، نصر حامد، مفهوم النص، م.س، ص25-24.



103

ي فهم القرآن الكريم
ن �ف نقد الأسس المعتمدة لدى الحداثيّ�ي

الهدف والغاية: »وإنّ الغاية من تأويل القرآن يجب أن تقوم على فهم )المغزى(، 

دون )المعنى( المتعلِّق بعصر النزول. يترتَّب على هذه النظريةّ أنْ تكون هناك في 

القرآن أجزاء لا يمكن تطبيقها على الواقع الثقافّي واللغويّ المعاصر، ويجب اعتبارها 

مجرَّد )شواهد تاريخيّة(«.

ثانيًا: مآلات القول بالتأريخيّة

إنَّ القول بتأريخيّة القرآن الكريم تترتبّ عليه مجموعة لوازم باطلة، أهمّها:

1. من أبرز النتائج المترتبة على القول بالتأريخيّة هي القول بأنَّ الأحكام التي 

نزل بها القرآن الكريم قابلة للخطأ، وهذا يعني عدم قطعيّة الأحكام التي جاء بها، 

ومن ثمّ يفقد النصّ القرآنّي مرجعيّته في فهم الحقائق، وهذا بدوره يقود إلى القول 

بعدم قدسيّة النصّ القرآنّي، ممّ ينزلّ هذه النصوص الإلهيّة إلى شواهد تأريخيّة. 

2. إنَّ القول بالتأريخيّة ممكن أن يؤدّي إلى نفي الفهم الصحيح للنصّ القرآنّي؛ 

لأنَّ كلّ نصّ متأثر ببيئته، ولا يمكن فهم ذلك النصّ إلّ من قبل من عاش في تلك 

الفترة التأريخيّة.

الكريم  القرآن  بها  التي جاء  الحقائق  كلّ  فإنَّ  بالتأريخيّة،  القول  بناءً على   .3

تبقى رهينة البيئة التي نزل بها ولا يمكن تعميمها إلى البيئات الأخرى، ومن ثمّ 

فالقول بالتأريخيّة يعني نقض مسلمّة صلاحية القرآن الكريم لكل زمان ومكان.

ثالثًا: نقد التأريخيّة

عليها  يستند  أساسًا  بعدّها  التأريخيّة  عن  سبق  فيما  الكلام  تقدّم  أن  بعد 

الحداثيّون في فهمهم للقرآن الكريم وجب تقييم هذه النظريةّ والإشارة إلى أبرز 

الملاحظات عليها، وهي كالآتي:

1. نقد الأسس المعرفيّة للتأريخيّة

يرتكز الحداثيّون على مجموعة أسس ومبانٍ معرفيّة يحاولون من خلالها إثبات 

تأريخيّة القرآن الكريم، وهي:



104

أ. الأساس العقائديّ: إذ تبنّى نصر حامد أبو زيد نظريةّ )حدوث القرآن( التي قال 

الإلهيّ  الكلام  إذا كان  بأنَّه  بقوله  الصدد  بهذا  أبو زيد  المعتزلة، ويعبّ نصر حامد  بها 

فعلً من أفعال الله تعالى، فإنَّه يعدّ ظاهرة تأريخيّة، لأنَّ كلَّ الأفعال الإلهيةّ أفعال تقع 

في العالم وفي الظروف الزمانيّة والمكانيّة، فهي مخلوقة محدثة تأريخيّة، والقرآن كذلك 

ظاهرة تأريخيّة من حيث إنَّه واحد من تجليّات الكلام الإلهيّ]]]. 

ويجاب عنه: إنَّ مسألة حدوث القرآن وقدمه من المسائل الخلافيّة بين المسلمين، 

فقالت الأشاعرة بقدم القرآن، بمعنى أنَّ كلام الله هو إحدى صفاته الذاتيّة، بينما ذهب 

المعتزلة إلى القول بحدوث القرآن، أي: إنَّ التكلم من صفات الله الفعليّة، أمّا الإماميّة 

فقد كان أئمةّ أهل البيت عليهم السلام يحذّرون أصحابهم من الخوض في هذه المسألة؛ 

لأنَّها تحوي على طابعٍ سياسيٍّ أكثر ممّ تحمل الجنبة العقائديةّ، والرأي المعتزلّي هو الذي 

تبنّاه نصر حامد أبو زيد، واستند عليه كأساس معرفّي للقول بتأريخيّة القرآن الكريم.

والحقيقة أنَّ هناك فرقاً بين بحث الحدوث والقِدم وبين بحث تأثرّ القرآن بثقافة 

عصر النزول، وهذا البحث لم يتمّ التطرقّ له في العصور السابقة، وكان المعتزلة يعدّون 

القرآن كلام الله وأنَّه في مأمن من تدخّل العناصر غير الإلهيّة، والقول بأنَّه حادث لا يلزم 

منه القول بما قاله نصر حامد أبو زيد]]]. 

ب. الأساس اللغويّ: وملخّص فكرة استناد الحداثييّن على هذا الأساس، هو قولهم إنَّ 

هناك علاقة وثيقة وتامّة بين اللغة والثقافة، فالنصّ القرآنّي ما دام يستمدّ مرجعيّته من 

اللغة، فهو يستمدّ مرجعيّته من الثقافة، فهو منتج ثقافّي]]].

ويجاب عنه: بأنَّ تفسير الوحي بأنَّه مجموعة نصوص عربيّة مستمدّة من ثقافة 

جزيرة العرب ينتج منه القول إنَّ الوحي نتاج ظرف تأريخيّ، لكن الوحي هو »حالة 

فهذا  الحقيقيّة،  سعادته  على  الدالةّ  الإلهيّة  المعارف  الإنسان  بها  يدرك  غيبيّة  إلهيّة 

]]]- أبو زيد، نصر حامد، النص السلطة الحقيقة، م.س، ص75.

]]]- ظ: مجموعة مؤلفّين، نصر حامد أبو زيد دراسة النظريات ونقدها، م.س، ص76-75.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، النص السلطة الحقيقة، م.س، ص86.



105

ي فهم القرآن الكريم
ن �ف نقد الأسس المعتمدة لدى الحداثيّ�ي

الإدراك والتلقّي من الغيب هو المسمّى في لسان القرآن بالوحي]]]«. 

كما أنَّ هذا القول بالعلاقة بين اللغة والثقافة يلزم منه الدور الباطل؛ إذ إنَّ إدراك 

اللغة يتوقفّ على إدراك الثقافة السائدة في ذلك العصر الذي تكوّنت فيه اللغة، ومن 

جهة أخرى فإنّ إدراك الثقافة وفهمها متوقف على إدراك اللغة وفهمها]]].

ج. مباحث تأريخ القرآن وعلومه: أفاد بعض الحداثيّين من مباحث )أسباب النزول( 

و )النسخ( و )المكّّ والمدنّي( في القول بتأريخيّة النصّ القرآنّي، فنوع الخطاب القرآنّي في 

مكّة يختلف عن نوع الخطاب في المدينة وهذا يكشف عن تأريخيّته، كما أنَّ الكثير من 

السور لها ارتباط بأحداث ووقائع تأريخيّة أو نزلت لحاجة ضروريةّ، وعلى هذا الأساس 

فهي تأريخيّة.

المكّيّة  الآيات  بين  للتمييز  العلماء  لاحظها  التي  الخصوصيات  بأنَّ  عنه:  ويجاب 

والمدنيّة ليست تامّة لكلِّ الآيات، بل هي خصوصيّات جزئيّة إذ نجد بعض الآيات المدنيّة 

فيها نوع من الشدّة على أنَّ الأغلب هو في الآيات المكيّة وغير ذلك.

2.  إنَّ الأساس الذي يستند عليه أبو زيد هو القول بأنَّ النصّ القرآنّي نتاج ثقافّي، أي: 

إنَّ القرآن الكريم متأثرّ بالواقع التأريخيّ لعصر نزول الوحي.

ويردّ عليه: إنَّ أيّ نصّ ينظر بشكل أو بآخر إلى الواقع الثقافّي والاجتماعي لعصره، 

وهذا الأمر موجود أيضًا في النصّ السماويّ، إذ إنَّه ناظر إلى أحداث عصر النزول ثقافيًّا 

واجتماعيًّا، »فالتعاطي مع الواقع المحيط بالنصّ إلى جانب الكثير من العناصر الأخرى 

لفهم النصّ بحثٌ، واعتبار الثقافة والواقع المحيط بوصفه المدخل الوحيد لفهم النصّ 

بحث آخر]]]« والثاني هو مراد أبي زيد، فبحسب زعمه إنَّ كلَّ نصّ إنَّا هو في الأساس 

النصّ،  لحدوث  التأريخيّة  المرحلة  في  السائدة  والمعتقدات  الثقافيّة  للعلاقات  انعكاس 

ل عليه أيّ دليل،  وأنَّ النصّ لا يمكن أن يكون غير نتاج ثقافي لعصره، وهذا الرأي لم يسُجِّ

]]]- الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، منشورات مؤسسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرسّين بقم المقدسة، ج2، ص132.

]]]- ظ: عزيزي، مصطفى، تاريخيّة النص الديني، عرض ونقد، مجلة الدليل، العدد العاشر السنة الثالثة، ص168.

]]]- ظ: مجموعة مؤلفّين، نصر حامد أبو زيد دراسة النظريات ونقدها، م.س، ص70.



106

بانتقاء بعض  اكتفى  بل  والثقافيّة،  التأريخيّة  العناصر  تأثير  يحدّد  زيد لم  فأبو  وكذلك 

الأمثلة من قبيل السحر والحسد]]]، كما أنَّه »لا يحدّد معيارًا أسلوبيًّا لتعيين حجم التأثير 

والتأثرّ بين النصّ والواقع]]]«، وأيضًا فهو لم يذكر أيةّ ضوابط ومعايير في رأيه هذا لبيان 

تعامل مع  المثال  والثقافيّة بشكل منهجيّ، فعلى سبيل  التأريخيّة  العناصر  تأثير  مدى 

للواقع  انعكاس  القرآنيّة مجردّ  المفاهيم  اعتباره بعض  بانتقائيّة وبما في ذلك  الموضوع 

الثقافّي السائد في عصر نزول الوحي، لكنّه لم يذكر السبب في عدم انعكاس الكثير من 

المفاهيم الأخرى ومعتقدات عرب الجاهليّة في القرآن، حيث اكتفى بالإشارة إلى جانب 

منها مثل: الله، والرب، والعبادة، معتبراً إياها من معتقدات المجتمع الذي نشأ النبيّ 

  .[[[محمّد في كنفه

3. إنَّ القول بتأريخيّة الوحي يشتمل على محذور عقلّي، وهو أنَّ لكلّ وجود في 

نشأة المادة مراتب وجوديةّ أعلى وأسمى في عالم المثال والعقل والوجود الأسمائّي، 

للقرآن  هناك  العقلّي  المبنى  لهذا  وطبقًا  الوجود.  عالم  بتطابق  عنها  التعبير  ويتمّ 

بدوره مراتب ووجودات أسمى وأعلى يمكن تصوّرها، وهي التي تشكّل الحقائق 

المتعالية للقرآن النازل. وعلى كلّ فإنَّ الادّعاء القائل بأنَّ القرآن الكريم بأسره عبارة 

عن منتج للأحداث والوقائع الثقافيّة والاجتماعيّة لعصر النزول وليس له أيّ هويةّ 

.[[[سابقة مخالف لصريح العقل

4. إنَّ هذه النظريةّ تناقض نفسها بنفسها، فهي بحدّ ذاتها وليدة واقع معيّ لا يمكن 

أن تتعدّاه، ونشأت نتيجة لظروف زمانيّة ومكانيّة معيّنة]]]، فإذا كانت التأريخيّة تدّعي 

أنَّ كلّ المفاهيم غير ثابتة، فإنَّ مفهومها يبقى نسبيًّا أيضًا. 

]]]- ظ: الواعظي، أحمد، تاريخية القرآن عند نصر حامد أبو زيد قراءة نقدية فاحصة، مجلة نصوص معاصرة، 2012م العدد 

السابع والعشرين، ص254-244.

]]]- مجموعة مؤلفّين، نصر حامد أبو زيد دراسة النظريات ونقدها، م.س، ص70.

]]]- ظ: سلسلة اللاهوت المعاصر دراسات نقديةّ الصادرة عن المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجة، ج6، ص580.

]]]- ظ: م.ن، ص223.

]]]- ظ: الشريف، عادل محمد، تاريخية النص الديني، م.س، ص75.



107

ي فهم القرآن الكريم
ن �ف نقد الأسس المعتمدة لدى الحداثيّ�ي

المطلب الثّاني: أنـسنة القرآن الكريم

أوّلً: مفهوم الأنسنة

ظهر مصطلح الأنسنة بعد عصر النهضة الأوروبيّة، وكان هدف الغربييّن منها 

الإنسان  كيان  صادرت  قروسطية،  لاهوتيّة  نظرة  كلّ  مع  حاسمة  »قطيعة  إعلان 

باسم الإيمان، وتمثلّ في الوقت نفسه تأسيسًا لفلسفة جديدة -لرؤية جديدة- تحلّ 

الإنسان محلّ المركز من الوجود بعد أن كان من الوجود على هامشه]]]«، وهذا ما 

سعى إليه الحداثيّون العرب من القول بأنسنة القرآن الكريم.

لقد تنوّعت آراء الحداثيّين في حقيقة هوية النصّ القرآنّي إلى آراء ثلاثة]]]:

من  بذلك  قال  من  وأبرز  معناه،  وإلهيّة  النصّ  ببشريّة  يقول  الأول:  الرأي 

الحداثيّين: نصر حامد أبوزيد، ومحمد أركون، وحسن حنفي، وعبد المجيد الشرفّي، 

ومرادهم من بشريةّ النصّ وإلهيّة معناه، أنَّ هناك معنى وصل إلى النبيّ الأكرم 

وهو قام بتبليغه بصياغته وألفاظه.

الرأي الثاني: بشريّة النصّ وإلهيّة معنى الأفعال الإلهيّة، وقال به شبستري، ومعنى 

ا هي تجربة عاشها  كلامه أنَّه ليس هناك نصّ أو معنى إلهيّ يراد تبليغه بعينه، وإنَّ

النبيّ، وفيها تأثير من الله ليكون النبيّ قادراً على إبداع مثل هذه الآيات.  

تنفي  الرؤية  وهذه  واستشعاره،  المعنى  وخيال  النصّ  بشريةّ  الثالث:  الرأي 

عمليّة الوحي، وأبرز من قال بها عبد الكريم سروش وسيّد القمني.

أراده  الذي  الكريم  القرآن  أنسنة  مفهوم  لنا  تصوّر  اختلافها  على  الآراء  هذه 

الحداثيوّن، وهي تتفق على أنَّ النصّ بشريّ، إنَّ القرآن الكريم بحسب كلام نصر 

حامد أبو زيد: 

]]]- مصطفى، كيحل، الأنسنة والتأويل في فكر محمد أركون، م.س، ص56.

]]]- ظ: الصغير، عمرّ عبد الرزاق، الأسس المنهجية للقراءة التأويلية المعاصرة للنص القرآني دراسة نقدية، أطروحة دكتوراه، 

كلية الفقه جامعة الكوفة 2021م  ص61 – 64.



108

»نصّ دينيّ ثابت من حيث منطوقه، لكنَّه من حيث يتعرضّ له العقل الإنسانّي 

ويصبح مفهومًا يفقد صفة الثبات، إنَّه يتحركّ وتتعدّد دلالته. إنَّ الثبات من صفات 

ناحية  من  مقدّس  نصّ  والقرآن  متغيّ،  نسبيّ  فهو  الإنسانّي  أمّا  المقدّس،  المطلق 

منطوقه، لكنه يصبح مفهومًا بالنسبيّ والمتغيّ، أي من جهة الإنسان ويتحوّل إلى 

نصّ إنسانّي )يتأنسن(... النصّ من منذ لحظة نزوله الأولى -أي مع قراءة النبيّ له 

ا إنسانيًّا(، لأنهّ تحوّل من  ا إلهيًّا( وصار فهمً )نصًّ لحظة الوحي- تحوّل من كونه )نصًّ

التنزيل إلى التأويل. إنَّ فهم النبيّ للنصّ يمثلّ أولى مراحل حركة النّصّ في تفاعله 

بالعقل البشريّ]]]«.

المتقدّم- هو لإمكان الحصول  الكلام  للقول بالأنسنة- بحسب  أبو زيد  فدافع 

على فهم صحيح للنصّ القرآنّي، وعدم القول ببشريةّ النصّ القرآنّي -بحسب زعمه- 

يؤدّي إلى عدم فهم دلالاته، وهذا يعدّ سبباً أساسيًّا للقول بالأنسنة.

ومن الأسباب الأخرى للقول بالأنسنة هو أنَّ عدم القول بها يمنع من تطبيق 

المناهج الحديثة على النصّ القرآنّي، فالحداثيوّن أرادوا إثبات أنَّ فهم النصّ القرآنّي 

منذ لحظة نزوله يعدّ فهمً إنسانيًّا غير مقدّس، ورفع عائق التقديس يمثلّ الهدف 

الأوّل من تبنّي الحداثيّين للأنسنة كأساس للفهم.

وسلك الحداثيون مسالك عدّة لإثبات الأنسنة، منها]]]:

رفع عبارات التقديس والتعظيم ممّ يشُعر المتلقّي أنهّ يتعامل مع نصّ بشريّ، 

ولا حضور للجانب الغيبيّ فيه.

وكذلك وضع عبارات ومصطلحات جديدة كـ )الخطاب النبويّ( بدل )الخطاب 

الإلهيّ(، ومصطلح )المدونة الكبرى( بدل )القرآن الكريم(.

وكذلك القول بأنَّ النّصّ القرآنّي مُشكَّل من معتقدات وثقافات أخرى كالتوراة، 

]]]- أركون ، محمد، نقد الخطاب الديني، م.س، ص100.

]]]- ظ: عبد الرحمن، طه، روح الحداثة، م.س، ص178- 181؛ ظ: الريسوني، قطب، النّص القرآنّي من تهافت القراءة إلى أفق 

التدبر، م.س، ص272-271.



109

ي فهم القرآن الكريم
ن �ف نقد الأسس المعتمدة لدى الحداثيّ�ي

ا إلهيًّا ويجعله  والإنجيل، والسجع، والشعر الجاهلّي]]]، وهذا يبعده عن كونه نصًّ

ا بشريًّا.  نصًّ

ثانيًا: مآلات الأنسنة

مفهوم  نقض  هي:  بالأنسنة  القول  على  تترتب  التي  الخطيرة  النتائج  من  إنَّ 

ا لغويًّا »بكلّ ما تعنيه اللغة من ارتباط بالزمان  الوحي؛ وذلك يعدّ النّصّ القرآنّي نصًّ

والمكان التأريخيّ والاجتماعيّ، وما هو خارج عن اللغة وسابق عليها لا يمتّ إلينا 

نحن البشر بصلة، أيّ حديث عن الكلام الإلهيّ خارج اللغة من شأنه أن يجذبنا 
-شئنا أم أبينا- إلى دائرة الخرافة أو الأسطورة]]]«.

ا لغويًّا كأي نصّ بشريّ،  القرآنّي يصبح نصًّ النّصّ  المتقدّم، فإنَّ  الكلام  وبحسب 

تكوّن في ثقافة معيّنة، ولا يمكن فهمه إلا بالرجوع إلى تلك الثقافة. 

ويؤكّد على ذلك بقوله: »إنَّ النّصوص الدينيّة ليست في التحليل سوى نصوص 

إنتاجها طبقًا لقوانين تلك  تمّ  بنية ثقافيّة محدّدة،  أنَّها تنتمي إلى  لغويةّ، بمعنى 

النّصّ  انفتاح  إلى  يؤدّي  المركزيّ]]]«، وهذا  الدلالّي  نظامها  اللغة  تعدّ  التي  الثقافة 

القرآنّي على تأويلات غير متناهية]]].

باب  وفتح  القرآنّي  للنّصّ  الثابتة  الحقائق  نفي  بالأنسنة:  القول  نتائج  ومن 

النسبيّة، ومنها عزل الوحي عن مصدريتّه وربطه بالمتلقّي]]].

وقد لخّص محمد أركون النتيجة التي يبتغيها من الأنسنة، إلى أمرين]]]: 

]]]- ظ: أبو زيد، نصر حامد، مفهوم النص، م.س، ص38.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، النص، السلطة، الحقيقة، م.س، ص92.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، نقد الخطاب الديني، م.س، ص203.

]]]- ظ: تيزيني، طيب، النّص القرآني أمام إشكالية البنية والقراءة، م.س، ص183.

]]]- ظ: الريسوني، قطب، النّص القرآنّي من تهافت القراءة إلى أفق التدبر، م.س، ص277.

]]]- ظ: أركون، محمد، الفكر الإسلاميّ قراءة علميّة، م.س، ص37.



110

الأوّل: تأريخيّة كلّ العملياّت الثقافيّة والممارسات العمليّة التي يندمج الكتاب 

المقدّس بواسطتها داخل الجسد الاجتماعيّ ويمارس دوره فيه.

الفئات  بها  تتلقى  التي  الكيفية  أي  الاستقبال،  أو  التلقي  سوسيولوجيا  الثاني: 

الاجتماعية أو الإثنية للتراث.

الكثير من سماته  يفقد  البشريةّ  الحياة  اندرج في  إذا  النصّ  أنَّ  ذلك   ومعنى 

المطلقة، وهذا يجعل النصّ القرآنّي خاضعًا للزمن ، وهذا بدوره يقود إلى تعطيل 

الأحكام التشريعيّة]]].

ثالثًا: نقد الأنسنة

1. تبيّ في بيان مفهوم الأنسنة أنَّ أغلب الحداثيّين اتفقوا على أنَّ النصّ بشريّ، وتمتّ 

القرآن  النبيّ صياغة نصوص  أمكن  لو  أنَّه  نتسائل  أن  النبيّ، ويمكن  قبل  صياغته من 

الكريم لأمكن قريش ذلك أيضًا، كونهم من البيئة الثقافية والاجتماعية نفسها، وبخاصّة 

مع تحدّيهم بالصياغة وليس فقط في المعنى والمحتوى، وهناك شواهد قرآنيّة كثيرة تدلّ 

على هذا الأمر]]]، وهذا التحدّي ما كان ليتم لو كان الاختلاف بين لغة النصّ ولغة البشر 

في الرصانة مع بقاء الجنس، وإنما هو اختلاف في ماهية النظم البنيوية والدلالية ومبادئ 

التأليف وهو جوهر الإعجاز، وكذا لو كانت الصياغة من النبيّ لتغيّ اللفظ بتطور رسم 

الكتابة، في حين أنَّ ثبوت اللفظ وتغيّ الرسم دليل على إلهيّة اللفظ]]].

2. إنَّ الفصل بين اللفظ والمعنى، يثير جملة مشكلات يتعلقّ بعضها بإمكانية فصل 

المعنى عن اللفظ في أي عمليّة تواصل حتى لو كانت بين الله والنبي، فاللغة ليست 

نظام تعبير فقط، بل هي فضاء لتشكّل المعنى، ولا يمكن للمعنى أن يحضر في الذهن 

بدون لفظه أو علامته، وتظهر أهميّة هذا الكلام حين نجد بعض وظائف الوحي القرآنّي 

]]]- ظ: نقاز، إسماعيل، مناهج التأويل في الفكر الأصولّي دراسة تحليلية ونقدية مقارنة لمناهج التأويليّة المعاصرة، ص260.

]]]- ظ: سورة البقرة، 23؛ سورة يونس، 38؛ سورة إبراهيم، 4.

]]]- ظ: الصغير، عمرّ عبد الرزاق، الأسس المنهجية للقراءة التأويلية المعاصرة للنص القرآني دراسة نقدية، أطروحة دكتوراه، 

كلية الفقه جامعة الكوفة 2021م  ص101.



111

ي فهم القرآن الكريم
ن �ف نقد الأسس المعتمدة لدى الحداثيّ�ي

هي وظائف لغويةّ تتعلقّ ببنية وتركيبة اللفظ نفسه مهما كان المعنى الذي يدلّ عليه]]].

3. وصف أبو زيد تطابق فهم النبيّ مع القصد الإلهيّ بأنَّه نوع من الشرك]]]، 

ومن ثمّ فكلام النبيّ بشريّ، ولا يمكن للنبيّ أن يدرك حقيقة القصد الإلهيّ،  وهذا الكلام 

مردود لأنَّ النبيّ مكلفّ من الله تعالى بنقل رسالته بحذافيرها وبالشكل الذي كُلفّ 

به من قبل صاحبها دون أي تغيير وبدون إقحام أي رأي شخصّي أو تأويل؛ لأنَّ هذا هو 

يتُصوّر  أن  الشرك يمكن  إذ  الإلهيّة...  الحكمة  تقتضي  الحقيقية، وهكذا  النبوة  مقتضى 

فيما لو ادّعى حامل الرسالة أنَّه مستقلّ عن الله... ومن البديهيّ أنَّ كذا حالة لم تتحقق 

.[[[مطلقًا في رسالة خاتم الأنبياء والمرسلين محمد

* المطلب الثّالث: عقلنة القرآن الكريم
أوّلً: مفهوم العقلنة

بثّ  وتمّ  الغربّي،  الحداثّي  المشروع  مبادئ  من  ومبدءًا  أساسًا  العقلنة  شكّلت 

هذا المفهوم في مجالات الحياة كلها، حتى ارتبطت »فكرة الحداثة ارتباطاً وثيقًا 

بالعقلنة. والتخلّ عن إحداها يعني استبعاد الأخرى]]]«، حتى وصل الأمر إلى سدّ 

ما اصطلحوا  بالطبيعة، وهو  الإنسان  الإلهي من خلال دمج  الوحي  العقل مسدّ 

عليه بعقلنة الدين، ومنه تولدّت ثنائية جدليّة بين الوحي والعقل.

والحداثة العربيّة سعت إلى توظيف هذا المفهوم الغربّي، واتخّذت من العقل 

المرتكز الأساسّي في فهم النصّ القرآنّي، وحاولت إخضاع القرآن الكريم إلى المنهجيّة 

ومدى  الغربيّة،  العقلانيّة  نشأت  بسببها  التي  الظروف  ملاحظة  دون  العقلانيّة، 

صلاحيّة تطبيقها على القرآن الكريم، وهذا أدّى إلى التزام الحداثيّين العرب بنتائج 

هدف  فكان  الوحي،  إلى  التقديسيّة  النظرة  تغيير  منها  والتي  الغربيّة،  العقلانيّة 

]]]- قانصو، وجيه، النصّ الدينيّ في الإسلام من التفسير إلى التلقّي، دار الفارابي، الطبعة الأولى، بيروت – 2011م، ص77.

]]]- ظ: أبو زيد، نصر حامد، نقد الخطاب الدينيّ، م.س، ص64.

]]]- ظ: سلسلة اللاهوت المعاصر دراسات نقديةّ الصادرة عن المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجة، ج6، ص574-573.

]]]- تورين، آلان، نقد الحداثة، م.س، ص16.



112

العقلنة الحداثيّة »رفع عائق الغيبيّة، ويتمثلّ هذا العائق في اعتقاد أنّ القرآن وحي 

ورد عن عالم الغيب]]]«. 

وتتمّ عمليّة العقلنة بأمور، منها:

11 الحقائق، . تمنع  القرآن  علوم  أنَّ  زيد  أبو  حامد  يعتقد نصر  إذ  القرآن؛  علوم  نقد 

وتصرفنا عن الرجوع إلى نفس النّصّ القرآنّي]]].  

22 وتأريخ . الأديان،  مقارنة  كعلم  القرآنّي،  النّصّ  على  الأديان  علوم  مناهج  تطبيق 

التفسير، وتأريخ اللاهوت]]].

33 تطبيق مناهج علوم الإنسان والمجتمع، كاللسانيات، والسيميائيّات، وعلم التأريخ، .

وعلم الاجتماع، وعلم النفس، وغيرها من العلوم المقرّرة في هذا المجال]]].

44 كالبنيويةّ، . الغربيّة،  النقديةّ  بالنظرياّت  الاستعانة  خلال  من  العقلنة  تتم  وكذلك 

والتأويليّة، والتفكيكيّة]]].

55 ومنها الاستعانة بالمنهج الماركسّي، وبخاصّة عند أبي زيد]]]. .

وقبل  العقلائّي،  التفسيري  للفهم  ومراتب  مستويات  تسعة  شبستري  ووضع 

مسار  هيئة  يتكوّن على  للمكتوب  العقلانّي  التفسيريّ  الفهم  »أنَّ  إلى  أشار  بيانها 

يمكن توضيح مستوياته ومراتبه المختلفة... وإنَّ بعض هذه المستويات والمراتب 

يرتبط بالحقائق الفيزيقيّة، وبعضها يرتبط بذهن المتفهّم وبعضها يرتبط بالقواعد 

]]]- عبد الرحمن، طه، روح الحداثة، م.س، ص181.

]]]- ظ: أبو زيد، نصر حامد، مفهوم النص، م.س، ص12.

]]]- ظ: عبد الرحمن، طه، روح الحداثة، م.س، ص181-182؛ ظ: الريسوني، قطب، النّص القرآنّي من تهافت القراءة إلى أفق 

التدبر، م.س، ص279- 280.

]]]- ظ: م.ن، ص281.

]]]- ظ: م.ن، ص282.

]]]- ظ: أبو زيد، نصر حامد، مفهوم النص، م.س، ص72؛ ظ: أبو زيد، نصر حامد، النّص والسلطة والحقيقة، م.س، ص61.



113

ي فهم القرآن الكريم
ن �ف نقد الأسس المعتمدة لدى الحداثيّ�ي

يعيشها  التي  منها،  الحاصلة  الخارجيّة  والظروف  الاجتماعيّة  الحياة  في  والتعاقد 

المتكلمّ والمخاطب على السواء]]]«.

ثم أوجز القول في مستويات الفهم التفسيريّ العقلانّي، وبيان إيجازه]]]: 

11 الفهم الإدراكي لجملة أو جمل مترابطة..

22 العلامات . الورقة يشكّل سلسلة من  مثلً على  بالعين  يرُى  أو  يسُمع  ما  فهم 

ذات الدلالة.

33 الإنسانيّة، وهي . اللغة  إنّا هو علامة من  العلامات  يفهم بوصفه من  ما  إنَّ 

علامات توَافق الناس على استعمالها للتواصل فيما بينهم.

44 فهم هذه العلامات يمثلّ نموذجًا عن اللغة البشريةّ كالعربيّة والفارسيّة، فالذي .

يسمعه الشخص يمثلّ كلامًا بتلك اللغة.

55 وهي مرحلة علم دلالات الألفاظ وتطوّرها، وتبرز فيها مرحلة فهم المعنى..

66 إنّ الفهم لا يتمّ بسهولة دومًا، فإذا ابتلى السامع بعدم الفهم وجب القيام .

بجدّ للحصول على الفهم. 

77 وهي مرحلة فهم الجزئيّات؛ إذ في بعض الأحيان يكون التركيز على الكليّات .

دون الجزئيّات.

88 فهم )فِعْل( قائل الكلام؛ إذ كلّ متكلمّ يقوم بالعديد من الأفعال أثناء كلامه، .

وهذا الفعل يعدّ من أجزاء فهم الكلام.

99 مرحلة الفهم على المستوى العملّي من قول شفهي أو تحريريّ وإنْ كان إطار .

الكلام لا يدلّ عليه. 

]]]- شبستري، محمد مجتهد، القراءة النبويةّ للعالم، مجلة قضايا إسلاميّة معاصرة، العدد الــ )57-58(، بيروت – 2014م، ص342.

]]]- شبستري، محمد مجتهد، القراءة النبويةّ للعالم، مجلة قضايا إسلاميّة معاصرة، العدد الــ )57-58(، بيروت، ص343 - 346.



114

ثانيًا: مآلات العقلنة

11 تغيير مفهوم الوحي: يقول أركون: »لكنّنا نعتقد أنّ أيَّ نقد حقيقي للعقل الدينيّ .

ينبغي أن يتمثلّ في استخدام كلّ مصادر المعقوليّة والتفكير التي تقُدّمها لنا علوم 

الإنسان والمجتمع من أجل زحزحة إشكاليّة الوحي من النظام الفكريّ]]]«، ويقول 

في موضع آخر: »نحن نهدف من خلال هذه الدراسة إلى زحزحة مفهوم الوحي 

وتجاوزه]]]«، وبالإضافة إلى تغيير مفهوم الوحي سعى الحداثيّون إلى عزله عن إطاره 

العام وعقلنته، وذلك بإبعاد الجانب الغيبي عنه.

22 إزالة صفة التعالي عن النصّ القرآنّي وربطه بالواقع، وإلغاء القداسة عنه..

33 ومن مآلاتها أيضًا التسوية بين القرآن وغيره من الكتب المقدّسة، ويعني ذلك: أنّ .

كلّ ما يجري على التوراة والإنجيل يجري على القرآن كالتحريف]]]، ويؤكّد أبو زيد 

على هذا المعنى بقوله: »إنّ كلّ الخطابات تتساوى من حيث هي خطابات، وليس 

الحقيقة؛ لأنهّ حين يفعل ذلك، يحكم على  امتلاك  من حق واحد منها أن يزعم 

نفسه بأنهّ خطاب زائف]]]«.  

44 ومن المآلات الأخرى للقول بعقلنة النّصّ القرآنّي، عدم اتسّاق نصوصه، بمعنى أنَّ .

إلى  يؤدي  وهذا  المنطقيّ،  الاتساق  من  يخلو  بترتيب  وردت  وآياته  القرآن  سور 

تناقضات في فهم مقاصد القرآن الكريم.

55 ومنها: غلبة الاستعارة في النّصّ القرآنّي على الأدلة والبراهين؛ لأنَّ عقل هذا النصّ .

أقرب إلى العقل الأسطوريّ من العقل الاستدلالّي.

66  ومنها: تجاوز الآيات الصادمة للعقل، وعدّها شواهد تأريخيّة تمّ تجاوزها]]]..

]]]- من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص58.

]]]- م.ن، ص76.

]]]- ظ: الريسوني، قطب، النّص القرآنّي من تهافت القراءة إلى أفق التدبر، م.س، ص284.

]]]- أركون، النص، السلطة، الحقيقة، م.س، ص206.

]]]- ظ: عبد الرحمن، طه، روح الحداثة، م.س، ص184.



115

ي فهم القرآن الكريم
ن �ف نقد الأسس المعتمدة لدى الحداثيّ�ي

ثالثًا: نقد العقلنة

1. إنَّ أحد الأسباب التي دعت الحداثيّين إلى تبنّي العقلانيّة كأساس لفهم الوحي 

القرآنّي هو نظرتهم إلى عقيدة الأشاعرة المتطرفّة، التي سعت إلى تعطيل العقل بالكامل، 

البيت  وأهل  النبي  كلمات  في  نلتمسها  التي  المعتدلة  الرؤية  عن  غفلوا  هم  حين  في 

عليهم السلام. ففي ضمن هذه الرؤية، يمكن للعقل المضي قدمًا ما دام يمكنه الوصول 

أمّا حين لا يدخل الأمر في قدرة العقل  الدليل والبرهان،  القطعيّة بواسطة  النتائج  إلى 

يجب التمسك بالعقل الوحيانّي، ذلك أنَّ التسليم لحكم العقل المحض يوقع في الجهل 

المركّب]]]. 

والوحي  فالعقل  المسألة غير صحيحة،  والغرب في هذه  الإسلام  بين  المقارنة  إنَّ   .2

في الإسلام لا يفترقان، فالذي ساد في الغرب هو العقل المحض الذي يعارض الدين، في 

حين أنَّ العقل الديني في الإسلام يدعو إلى التفكّر والتدبرّ والتعقّل، فإذا كانت الحداثة 

تعتمد على العقل القائم بالذات، فإنَّ العقلانيّة الإسلاميّة ترتكز على ما يسمّيه بعضهم 

بالعقل المستقل الذي يعتمد على بديهيات العقل النظريّ في الحقل النظريّ]]]، كما أنَّ 

العقل يعدّ أحد الأدلةّ الأربعة لاستنباط الحكم الشرعي بالإضافة إلى دوره الأساسّي في 

المسائل العقائديةّ، إذ لا يمكن الإيمان بعقيدة إلا بعد إثباتها بالعقل]]].

العرب أخذت تتراجع بمرور  الحداثيّون  استند عليها  التي  الغربيّة  العقلانيّة  إنَّ   .3

الزمن، وبخاصة بعد بطلان مبادئ الحداثة فانهارت أسسها نتيجة تهديم ذاتها بذاتها، 

قبيل  من  معرفيّة  مشكلات  ولدّ  وهذا  والتجريبيّة  الحسيّة  المعرفة  على  قامت  لأنَّها 

النسبيّة والافتقار إلى رؤية كونية صحيحة ومعمقة]]].

]]]- ظ: مجموعة مؤلفّين، محمد أركون دراسة النظرياّت ونقدها، م.س، ص143-142.

]]]- الموسويّ، روح الله، القرآن والعقل الحداثّي، مؤسسة الدليل للدراسات والبحوث العقدية، الطبعة الثانية كربلاء العراق 

– 2019م، ص25-24.

]]]- ظ: مجموعة مؤلفّين، محمد أركون دراسة النظرياّت ونقدها، م.س، ص146-145.

]]]- ظ: الموسويّ، روح الله، القرآن والعقل الحداثّي، م.س، ص25-24.





المبحث الثالث
العلاقة بين الاستشراق والحداثة

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: النقد الحداثّي للاستشراق

المطلب الثاني: جهات الالتقاء والاختلاف بين الاستشراق والحداثة



118

تقدّم الكلام فيما سبق عن فهم المستشرقين للقرآن الكريم، وتبعه الكلام عن 

أساليب المستشرقين ومناهجهم في دراستهم للقرآن الكريم، وتبيّ الكلام في مباحث 

هذا الفصل عن الفهم الحداثّي للقرآن الكريم وأسسه التي ارتكزوا عليها، ويتكفّل 

هذا المبحث ببيان طبيعة العلاقة بين الاستشراق والحداثة، ويتمّ ذلك من خلال 

الالتقاء والاختلاف بين  بيان جهات  ثمّ  الناقدة للاستشراق،  الحداثيّة  الرؤية  بيان 

الاستشراق والحداثة عند دراستهم للقرآن الكريم.  

* المطلب الأوّل: النقد الحداثّي للاستشراق
سعى الحداثيّون إلى توظيف أدوات النقد الحديثة في فهم النصّ القرآنّي؛ وكان 

الأسس  إلى  يستند  الكريم  للقرآن  ومعاصر  جديد  فهم  تقديم  ذلك  من  الهدف 

والمناهج الغربيّة، وهذا ما جعل بعضهم يلتفت في أثناء دراسته للقرآن الكريم إلى 

الجهود الاستشراقيّة في هذا المجال، إذ إنَّ الحداثيّين يقاسمون المستشرقين كثيراً 

من المرجعيّات والمنطلقات المعرفيّة والمناهج]]]، وكان الغرض من ذلك الالتفات 

إلى الاستشراق -بحسب تعبيرهم- نقد تلك المنظومة، إلّ أنَّ هذا النقد سواء كان 

بالسخط على ما اختلقه بعض المستشرقين من افتراءات، أم بتقدير المجهود العلميّ 
للبعض الآخر، ففي كلتا الحالتين ثمةّ أثر وتأثير بنيويّ للاستشراق على منطلقات الردّ 

.[[[عليه عند مختلف اتجّاهات الفكر العربّي المعاصر

وكذلك فإنَّ مجرد انغماس نقّاد الاستشراق في دراسة التراث قرينة على أنَّ عمل 

فكريةّ  توليد قضية  نجح في  الإسلاميّة  الدراسات  ميدان  التأسيسّي في  المستشرقين 

كبيرة لم يتوقف العرب والمسلمون عن التفكير فيها منذ ما يزيد على قرن وهي 

.[[[قضية التراث

اللحظة شكّلت صدمة  ازدهاره، وهذه  لحظة  الاستشراق في  الحداثيّون  عَرفَ 

]]]- بلقزيز، عبد الإله، نقد الثقافة الغربيّة في الاستشراق والمركزيةّ الأوروبيّة، ص14.

]]]- نجدي، نديم، أثر الاستشراق في الفكر العربّي المعاصر، م.س، ص9.

]]]- بلقزيز، عبد الإله، نقد التراث، مركز دراسات الوحدة العربيّة، بيروت - 2016م، ص31.



119

اق والحداثة ن الاست�ش العلاقة ب�ي

وانبهارًا بالغرب، وكان للاستشراق أثر على أفكار منظرّي هذه المدارس، وهذا التأثير 

تارة يكون بصورة مباشرة من خلال اطلّاع الكثير من رجالها على كتابات المستشرقين 

في التراث الإسلاميّ وبخاصّة ما يتعلقّ بالقرآن الكريم، أو من خلال التلمذة المباشرة 

على يد المستشرقين وبخاصّة عند التحاق بعضهم بالجامعات الغربيّة.

وتارة يكون بصورة غير مباشرة من خلال توفير المادّة التي يمكن أن يشتغلوا بها، 

إذ قام المستشرقون بتحقيق ونشر أمّات الكتب والمخطوطات. 

أخرى، هو  به من جهة  وتأثرّوا  الاستشراق من جهة،  نقدوا  الذين  أبرز  ومن 

تخصّص  غربّي  كحقل  الاستشراق  مع  أركون  يلتقي  إذ  أركون(؛  )محمد  الحداثّي 

ولغيره من  ومنهجيّة لأركون  علميّة  أصبح مرجعيّة  والذي  الشرق،  تراث  بدراسة 

الحداثييّن، وذلك من خلال عمل أركون بتأريخ القرآن وما أنجزه نولدكه في هذا 

المجال. 

مؤلفًّا  يخصّص  لم  لكنّه  مؤلفّاته،  في  الاستشراق  عن  كتب  ما  كثيراً  وأركون   

أنَّه  إلّ  اتجّاهاته وتيّاراته ويحللّها وينقدها،  يستعرض فيه أفكار الاستشراق بكلّ 

كان يعرّج كثيراً على إسهامات المستشرقين، والمتتبّع لنقد محمد أركون للاستشراق 

يلحظ وجود مسألتين كان البحث يدور حولها، وهي: 

الدراسات  مجال  في  للمستشرقين  المعرفيّة  بالجهود  الإشادة  الأولى:  المسألة 

الإسلاميّة: وتنتمي هذه النزعة إلى النزعة العامّة وهي الانبهار بالمجتمع الأوروبي 

الحديث وأدواته، ففي كلام محمد أركون عن التأريخيّة نلمس إعجاباً وتأثرّاً بعمل 

المستشرقة جاكلين شابي، فكتابها بنظره »يقدّم المثل العملّي المحسوس على إمكانيّة 

تحقيق طفرة نوعيّة، ابستمائيّة وإبستمولوجيّة، في الكتابة التأريخيّة عن القرآن]]]«.

ويؤكّد هذه الإعجاب في مؤلفّ آخر بقوله: »وسوف أغتنم فرصة صدور كتاب 

كتاباً  الماضي  العام  في  أصدرت  فقد  العمل  بهذا  أقوم  لكي  شابي  جاكلين  زميلتي 

]]]- أركون، محمد، الفكر الأصولي واستحالة التأصيل، ص50-49.



120

تأريخيّة محضة  بطريقة  تقرأ  أن  وحاولت  محمّد]]]...  إسلام  القبائل  ربّ  بعنوان: 

الكلام  التأريخيّة المحضة على  إنَّ تطبيق  المكّّ...  بالقرآن  وصارمة ما كانت دعته 

ا مقدّسًا ومؤسّسًا لأمّة واسعة من المؤمنين أقصد أمة المسلمين، يمثلّ  الذي أصبح نصًّ

تحدّياً معرفيًّا]]]«.

دراسة  إلى  يهدف  كان  والذي  الهولنديّ  الاستشراقيّ  بالمشروع  أركون  وأشاد 

بأنَّه طرح  نولدكه  أركون عن المستشرق  القرآن، كما عبّ  لكلِّ كلمة من  تأريخيّة 

لأول مرة »السؤال الذي لا مفرَّ منه والخاص بالتأريخ النقديّ للنّصّ القرآنّي]]]«.

المسألة الثانية: نقد المنهج الاستشراقيّ: يمكن أن نلخّص إشكاليّة محمد أركون 

على قصور المنهج الاستشراقيّ بأمرين]]]:

المرحلة من  يتجاوز هذه  الوصفي، ولا  الاستشراق يصرُّ على عمله  إنَّ  الأوّل: 

خلال القيام بتصحيح المفاهيم الإسلاميّة، فهو قام بنقد المنهجيّة الاستشراقيّة التي 

طبّقت مناهج العلوم الإنسانيّة على النّصّ القرآنّي، وزاوية النقد تمثلّت بأنَّ المنهجيّة 

الاستشراقيّة مصرةّ على المنهجيّة الوضعيّة التي لا تهتم إلا بالكشف عن الوقائع 

الثابتة والماديةّ، وتهمل الجانب الآخر من التأريخ، وهو تأريخ الخيالات والتصوّرات 

والأوهام]]].   

التأريخ، فهو ما  العلميّ في دراسة  التقدّم  يلتفت إلى  إنَّ الاستشراق لا  الثاني: 

زال متمسكاً بالمنهج اللغويّ الفليولوجي والتأريخي]]]، ومن ثمَّ فهو يتمسّك بالبنية 

الاستشراق  يجعل  وهذا  الخطيّ]]]،  الأفكار  بتأريخ  ويتشبثّ  للنصوص  الداخليّة 

]]]- يمثلّ هذا الكتاب أكبر عملية أرخنة للنص القرآنّي حصلت حتى الآن.

]]]- أركون، قضايا في نقد العقل الديني، م.س، ص54.

]]]- أركون، محمد، الفكر الأصولي واستحالة التأصيل، ص264.

]]]- الحسن، الدكتور مصطفى، الدين والنص والحقيقة دراسة تحليلية في فكر محمد أركون، ص85.

]]]- ظ: أركون، محمد، قضايا في نقد العقل الديني، م.س، ص139؛ ص152-143.

]]]- ظ: أركون، محمد، تأريخيّة الفكر العربي الإسلامي، م.س، ص203.

]]]- السعدي، احمد فاضل، القراءة الأركونية للقرآن، م.س، ص71.



121

اق والحداثة ن الاست�ش العلاقة ب�ي

المنهجيّة  طريق  عن  استعادتها  أو  للتراث  الخام  للوقائع  بالتأريخ  »محصورًا 

الفيلولوجيّة من نحو وصرف ومعاجم ودراسة تركيب الجملة]]] ...«.

ومن أسباب نقد أركون للمنهج الفيلولوجيّ التاريخيّ هو أنَّ النظرة الفيلولوجية 

»تمارس اختزالً مزدوجًا، فهي من جهة لا تأخذ بعين الاعتبار الأساطير ... والتصورات 

وجود  لكلّ  الحقيقيّة  للمضامين  بذلك  وتفتقر  الجماعيّ،  المخيال  يتخيلّها  التي 

الوقائع  تنتقي  ثانية  جهة  ومن  إنتاجه،  آلياّت  إلى  تفتقر  كما  تأريخيّ  اجتماعيّ 

الممكن السيطرة عليها وتحديد تأريخ زمنيّ صحيح لها ومعرفة مؤلفّيها]]]«.

ثم يضيف سبباً آخر بقوله: »الدوافع العاطفيّة والأيدلوجيّة لدى المستشرقين 

تغلب بشكلّ واضح على المشروع الثقافّي الضخم الذي ينبغي إنجازه الذي يتمثل 

باستكشاف المجال العربّي الإسلاميّ بشكلّ منتظم علميّ ابتكاريّ أصيل]]]«.

على  المنهج  هذا  يرجّح  أركون  نجد  أننّا  إلا  الإشكاليّة  هذه  من  الرغم  وعلى 

الدراسات الإسلاميةّ، ويدعو إلى تكملته بالإسلاميّات التطبيقيّة]]]، ويعتبر أن بفضله 

المناهج  تطبيق  اليوم  يجوز  لا  أنَّه  أركون  »ويرى  القرآنيّة]]]،  الدراسات  تقدّمت 

الوقت عينه لا  ... لكن في  الفيلولوجيّ  بالمنهج  المرور  الحديثة والبنيويةّ من غير 

يجوز أن يتوقف المؤرّخ الباحث عند هذا المنهج؛ لأنهّ يقدّم قراءة محدودة]]]«. 

وبحسب هذا الكلام يمكن القول إنّ منهج الإسلاميّات التطبيقيّة متأثرّ بمنهج 

الإسلامّات الكلاسيكيّة، على الرغم من الملاحظات التي يبديها على ذلك المنهج.

إذ  جعيط(؛  )هشام  هو  للاستشراق  نقدهم  من  كثفّوا  الذين  الحداثيّين  ومن 

أبحاثه  تميّز  عن  الدفاع  من  كنوع  الاستشراق  تبعيّة  تهمة  من  يتخلصّ  أن  حاول 

]]]- ظ: أركون، محمد، الفكر الأصولّي واستحالة التأصيل، م.س، ص30.

]]]- ظ: أركون، محمد، تاريخية الفكر العربي الإسلامي، م.س، ص259.

]]]- أركون، محمد، تاريخية الفكر العربي الإسلاميّ، م.س، ص250.

]]]- أركون، محمد، الإسلام أوربا الغرب، م.س، ص178؛ أركون، محمد، الفكر الإسلاميّ قراءة علميّة، م.س، ص37.

]]]- أركون، محمد، الفكر الأصولّي واستحالة التأصيل، م.س، ص70.

]]]- أبي نادر، نايلة، التراث والمنهج بين أركون والجابريّ، م.س، ص98.



122

وأصالتها، ويظهر ذلك جلياً في ثلاثيّة السيرة النبويةّ التي عكف على دراستها سنين 

عدّة، وعبّ في مقدّمتها عن تجاوزه للاستشراق ومناهجه، إلا أنَّه في الواقع لم يأتِ 

بجديد، بل قام بإعادة أفكار الاستشراق]]].   

والملاحظ أنَّ أركون وجعيط وغيرهما من الحداثييّن عندما ينقدون الاستشراق، 

يسجّلون  بل  الاستشراق،  منها  انطلق  التي  والمناهج  الأسس  ينقدون  لا  فإنَّهم 

ملاحظاتهم على بعض النتائج الاستشراقيّة، في حين هم يشتركون مع المستشرقين 

في كثير من الأسس والآليّات التي وظفّوها لفهم القرآن الكريم، وسيتضح ذلك أكثر 

في المطلب القادم.

*  المطلب الثاني: جهات الالتقاء والاختلاف بين الاستشراق والحداثة
النظريّ  الإطار  كان عن  الدراسة  مباحث هذه  ما سبق من  كلّ  الكلام في  إنَّ 

اتبّعها  التي  والمناهج  والأسس  المنطلقات  ببيان  ذلك  وتمّ  والحداثة،  للاستشراق 

الإطار  في  البحث  وسيُختم  الكريم،  للقرآن  دراستهم  في  والحداثيوّن  المستشرقون 

أنَّ جهات  والحداثة، على  الاستشراق  بين  والافتراق  الالتقاء  ببيان جهات  النظريّ 

في  ستتضّح  وعلومه  القرآن  تأريخ  مسائل  من  مسألة  كل  في  والاختلاف  الالتقاء 

الجانب التطبيقيّ والمتكفّل ببيانه الفصل الثالث. 

وجهات الالتقاء والاختلاف، هي:

الجهة الأولى: مرّ الفكر الاستشراقيّ عند دراسته للقرآن الكريم بمراحل عدّة، 

وبها مرّ الفكر الحداثّي تقريبًا، أوّلها مرحلة التشكيك بالنصّ، ثمّ تطوّرت إلى مرحلة 

التشكيك بالنصّ المؤسّس على النصّ الأصلّي، ثمّ مرحلة صناعة أقلام عربيّة موالية 

لذلك الفكر وإبرازها. أمّا الفكر الحداثّي، فبدأ من التشكيك بالنصّ، ثمّ تطوّر إلى 

التشكيك بفقه النصّ، ففي المرحلة الأولى دعوة لاستبعاد الدين تمامًا، وفي الثانية 

دعوة لعدم تقبّل ثقافة النصّ، وفي الثالثة دعوة لتجديد الفكر المؤسّس على النصّ 

]]]- ظ: بن السايح، خديجة، الرؤية والمناهج الاستشراقيّة في قراءة هشام جعيط للسيرة النبوية، مجلة دراسات استشراقيّة، 

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّة، 2021م، العدد26، ص78-75.



123

اق والحداثة ن الاست�ش العلاقة ب�ي

في ضوء المصالح المعاصرة والعقلانيّة، وواضح ما يلحظ من تماثل في بعض الحلقات 

والمقاصد،  والأهداف  التطوّر  ومساري  النشأتين  في  المتتابعة  الحلقات  في  وتكامل 

مهاجمة  ثم  القرآنّي،  النصّ  قيمة  من  التقليل  إلى  سعيًا  والحداثة  فالاستشراق 

الأصول والقواعد التي تضبط عمليّة فهم النصّ واستبدالها بمناهج غربيّة، فخطاب 

النصّ  التفريق بين  الاستشراق -وتبعه خطاب الحداثة في ذلك- يعتمد على عدم 

المؤسّس وبين الثقافة المؤسّسة على فهم بشريّ للنصّ، ويوظفّ أسوء الاجتهادات 

البشريةّ لينسبها إلى الأصل المؤسس]]].

الجهة الثانية: وتتعلّق بالأسلوب: إذ إنَّ جهات الالتقاء بينهما يمكن أن تلُحظ في 

الأساليب المتبّعة لفهم النصّ القرآنّي، فالمستشرقون -كما تبيّ سابقًا- وظفّوا أساليب 

التشكيك والإسقاط والانتقاء وغيرها من الأساليب في فهمهم للقرآن الكريم، وهذه 

الأساليب تكرّرت عند الحداثيّين أيضًا فقاموا بالتشكيك بالوقائع التأريخيّة وإثارة 

الشكوك بكلّ ما يتعلقّ بمباحث تأريخ القرآن وعلومه.

الإسلاميّ،  التراث  في  بحثهم  في  تنفعهم  التي  الروايات  بانتقاء  قاموا  وكذلك   

شأنهم شأن المستشرقين، وبخاصّة ما يتعلقّ بفهم الآيات القرآنيّة، أو اقتصارهم في 

الغالب على مصادر أحُادية في فهم القرآن الكريم، وإهمالهم لمصادر الشيعة وفرق 

إسلاميّة أخرى.

كذلك طبقّ الحداثيوّن الأسلوب الإسقاطي، ومن أمثلة ذلك ما نجده في تفسير 

 ،[[[نْبَاءِ الرُّسُلِ وَذكِْرَىٰ للِمُْؤْمِنيِن
َ
محمد أركون لقوله تعالى: وَكًُّ نَقُصُّ عَلَيكَْ مِنْ أ

إذ عبّ عن الآية بأنَّها »تحيل إلى نوع من الاستخدام الأسطوريّ للتاريخ، واستخدام 

تاريخي للأسطورة]]]« وسبب ميل أركون إلى الفهم الحسّ لهذا النصّ القرآنّي هو 

»الصدمة الثقافيّة التي تعرضّ لها إنْ علمنا أنَّه تأثرّ كثيراً بالظروف التي مرّ بها 

والتي انعكست على توجّهاته الفكريةّ حيث الظروف الاجتماعيّة الصعبة وباعتباره 

]]]- ظ: زاهد، عبد الأمير كاظم، قراءات في الفكر الإسلاميّ المعاصر، م.س، ص25 وص38 وص97 وص199.

]]]- سورة هود، الآية120.

]]]- أركون، محمّد، الفكر الإسلاميّ: قراءة علميّة، م.س، ص130.



124

إليها فيما بعد كونه  التي سافر  بلده وحتى في فرنسا  به في  شخصًا غير مرغوب 

للنصّ  فيه على فهمه  يعيش  الذي  للواقع  إسقاطه  يتضّح  شخصًا مسلمً]]]« ومنه 

القرآنّي.

الجهة الثالثة: يشترك الحداثّي مع المستشرق في أنَّهما ينظران إلى الشرق بعيون 

غربيّة، وكذلك فإنَّ أغلب نتائج الاستشراق الغربيّة في التراث الإسلاميّ يتعامل معها 

الحداثّي بأنَّها مسلمّة فكريةّ، فأركون مثلً على الرغم استطاعته التخلصّ من فوقيّة 

الغرب ودونيّة الشرق، إلّ أنَّه ظلّ أسير العنصريةّ الثقافيّة، فهو يعتقد أنَّ التراث 

الإسلامي متخلفّ عن الغربّي في أغلبه]]].  

الجهة الرابعة: إنَّ المستشرقين عندما يدرسون النصّ القرآنّي، فإنَّهم يهدفون إلى 

نقده وتقديم الأحكام عليه من حيث حقّانيّته وبطلانه. أمّا الحداثيّون، فبالإضافة 

إلى ذلك الهدف يحاولون دراسة معنى النصّ القرآنّي وآليّات فهمه، في حين يبدو أنَّ 

المستشرقين لم يبحثوا في دلالات وتفسير القرآن الكريم.   

داخل  من  نشأت  فكريةّ  حركة  الحداثة  أنَّ  بينهما  يميّز  ما  الخامسة:  الجهة 

الإسلاميّة،  المنظومة  عن  خارجة  حالة  فهو  الاستشراق،  أمّا  الإسلاميّ.  المجتمع 

إذ  المسلمون؛  عليها  يرتكز  التي  بالمسلمّات  تلتزم  أن  يجب  الداخلية  والحركة 

وعلى  للإسلام،  ومنابعها  وأصولها  المعرفيّة  بالمنظومة  الالتزام  الحداثّي  على  يجب 

هذا الأساس فإنَّ ابتعاد الحداثّي عن هذه المنظومة ومنابعها واقترابه من المناهج 

الغربيّة وآلياّتها، سيلزم منه انعكاس وتأثير على النتائج التي يتوصّل إليها.

الجهة السادسة: وتتعلّق بالمنهج، إذ وظفّ المستشرقون عند دراستهم للقرآن 

والمنهج  التجريبيّ،  والمنهج  الفيلولوجيّ،  المنهج  أهمّها:  مناهج  مجموعة  الكريم 

الوصفيّ، والمنهج التأريخيّ، وكان الملاحظ أنَّ غاية المستشرق بتطبيق هذه المناهج 

]]]- الدروغي، إيناس طالب، التطبيق والإسقاط وأثرهما في فهم النصّ القرآنّي، إشراف: أ.د. ستاّر الأعرجي وحيدر اليعقوبي، 

جامعة الكوفة – كلية الفقه، العراق 2018م، ص206.

]]]- ظ: الحسن، مصطفى، الدين والنصّ والحقيقة: قراءة تحليليّة في فكر محمد أركون، م.س، ص79-77.



125

اق والحداثة ن الاست�ش العلاقة ب�ي

لم تكن تفسيريةّ بقدر ما كانت دوافع تشكيكيّة بالنصوص التي طبّق عليها تلك 

أنَّهم  إلّ  معيّنة،  بنسبة  المناهج  تلك  من  أفادوا  فإنَّهم  الحداثيّون  أما  المناهج، 

تجاوزوها من خلال الاستعانة بالمناهج المعاصرة كالبنيوية، والتفكيكية، والألسنيّة، 

والوجودية، والتأويلية. 

أساليب  الأكثر  في  فاستخدم  فلسفيّ  طابع  ذات  بمناهج  يتأثر  لم  فالاستشراق 

مختلفة؛ إذ أغلب المستشرقين لم تتبلور لديهم الأسس العامة للمنهج، فبعضهم كان 

تلقائيًا وذا اتجّاه منهجيّ وعلى ضوء عمله يصنّف منهجه، وبعضهم كان تأمّليًّا، أي 

لديه رؤية مسبقة حول المنهج الذي سيتبعه ويسلطّه في قراءته للنصّ.

خارج  وبعضها  كثيرة  دوافعه  فالمستشرق  بالدوافع،  وتتعلّق  السابعة:  الجهة 

الحداثي  أمّا  والاقتصاديّ وغيرها،  والاستعماريّ  السياسّي  كالدافع  العلميّ،  النطاق 

بالدرجة  دافعه علميّ  أنَّ  الملاحظ  بأهدافه، ولكن  ويتأثر  الغرب  يفيد من  فربما 

الأولى.

والبعد  مختلفة،  ظروف  في  نشأ  فكلاهما  بالزمن،  وتتعلّق  الثامنة:  الجهة 

لم  العربيّة  الحداثة  أمّا  الحداثة،  من  أقدم  فالاستشراق  بينهما  يختلف  التأريخي 

تتجاوز الـ50 عامًا الأخيرة. 





الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور


نماذج تطبيقيّة لتأثّر الفهم الحداثي

 بالاستشراق في مباحث تأريخ القرآن وعلومه

ويتضمّن هذا الفصل أربعة مباحث:

المبحث الأول: أثر الاستشراق في الفهم الحداثّي لمباحث )الوحي(

المبحث الثاني: أثر الاستشراق في الفهم الحداثّي لمباحث )المكّيّ والمدنّي(

المبحث الثالث: أثر الاستشراق في الفهم الحداثّي لمباحث )جمع القرآن وتدوين�ه(

المبحث الرابع: أثر الاستشراق في الفهم الحداثّي لمباحث )النسخ(

عرض ونقد



128

مـدخـل

تكمن أهميّة البحث في تأريخ القرآن وعلومه -من وجهة نظر الحداثيّين- في أنَّ 

هذه المباحث بمجموعها تمثلّ »إطارًا من المعطيات والخلفيّات التكوينيّة المتصلة 

بتشكّل النصّ القرآنّي، فالسمة الغالبة على هذا الإطار أنهّ يحيل على صنفين من 

التي  والمكانيّة  الزمنيّة  والسياقات  الأسباب  في  يتمثلّ  واقعيّ  أولهما:  المعطيات، 

اقترنت بظرفيّات التنزيل ومناسباته، وثانيهما: من طبيعة خارقة، ويتضمّن كل ما 

بها  ألُقي  التي  للوحي، والطرق والكيفيّات  الإلهيّ  المنشأ  يرجع من معطيات إلى 

على الرسول«]]].

وبناءً على هذا الكلام المتقدّم، فهم يرون أنهّ لا يمكن الوصول إلى فهم مقبول 

التي  العامة  التكوينيّة؛ لأنهّا بمثابة المفاصل  البحث في الأبعاد  القرآنّي دون  للنصّ 

بالنصّ،  مرتبط  إلا وهو  مبحث  وما من  القرآنّي،  النّصّ  التفكير في  يتمحور حولها 

الموضوعية  والشروط  المعايير  منها  تستمد  مادّة  بمثابة  المباحث  عدّ هذه  ويمكن 

لفهم النصّ.

وعلى هذا الأساس والأهميّة، ركّز الحداثيّون جهدهم على هذه المباحث، وفصّلوا 

الكلام فيها، ولن يخوض البحث في تفاصيل رؤيتهم لهذه المباحث، وإنمَّا سيكتفي 

بالتأشير على ما فيه أثراً استشراقيًّا، فما بحثوه ولم يلحظ له البحث أثراً استشراقيًا 

فهو خارج عن موضوع البحث، وبهذا اللحاظ المتقدّم فإنَّ اختيار البحث وقع على 

مباحث: الوحي، والمكّّ والمدنّي، وجمع القرآن وتدوينه، والنسخ كنماذج تطبيقيّة، 

ثم يتبع ذلك تعقيب تقويميّ نقديّ لكل مسألة من مسائل البحث.

]]]-الحيرش، محمد، النصّ وآلياّت الفهم في علوم القرآن، دار الكتاب الجديد، الطبعة الأولى، بيروت – 2013م، ص193.



المبحث الأول
أثر الاستشراق في الفهم الحداثّي لمباحث )الوحي(

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الوحي في اللغة والفكر الإسلامّي

المطلب الثاني: الوحي في المفهوم الغربّي والاستشراقّي

المطلب الثالث: الرؤية الحداثيّ�ة لفهم ماهيّة )الوحي( 
والأثر الاستشراقي فيها



130

المطلب الأوّل: الوحي في اللغة والفكر الإسلاميّ

أوّلً: الوحي لغة

العربيّة في بيان أصله، ويمكن  اللغة  الوحي لفظ عربّي أصيل، واختلف علماء 

القول: إنَّه يتردّد بين معنيين هما: الخفاء والسرعة.

 فقد ورد في لسان العرب: »أصل الوحي في اللغة كلهّا: إعلام في خفاء، ولذلك 

سُمّي الإلهام وحيًا«]]].

الإشارة  الوحي:  »أصل  فقال:  السرعة،  معنى  فاختار  الاصفهانّي  الراغب  أمّا 

السريعة، ولتضمّن السرعة قيل: أمر وحي على سبيل الرمز والتعريض، وقد يكون 

بصوت مجرد عن التركيب وبإشارة بعض الجوارح وبالكتابة]]]«.

والرسالة  والمكتوب  والكتابة  »الإشارة  بأنَّه:  الوحي  عن  آباديّ  الفيروز  وعبّ 

والإلهام والكلام الخفيّ، وكلّ ما ألقيته إلى غيرك. وأوحى إليه: بعثه وألهمه]]]«.

و»بالاتجّاه إلى اللغة اللاتينيّة نجد أنَّ الوحي بالمعنى اللاتيني الأصل يعبّ عنه بـ 

)Revealation( من الفعل )Reveal( وهو بمعنى كشف الغطاء عن أمر مجهول 

بقوة غيبيّة إلهيّة«]]].

ثانيًا: الوحي في المفهوم الإسلاميّ )القرآن والفكر الإسلاميّ(

تناول القرآن الكريم مفهوم الوحي بكثرة، وتحدّث عن طبيعته، وبيّ أنواعه، 

وأشار لمصدره، ثم فصّل في المتلقّين له.

]]]- ابن منظور، لسان العرب، م.س، ص320.

الأولى،  الطبعة  الشاميّة،  الدار  القلم،  الناشر: دار  الداوديّ،  القرآن، تحقيق: صفوان عدنان  الراغب، مفردات  ]]]- الأصفهاني، 

بيروت - 1412هـ، ص210.

]]]- الفيروز آبادي، القاموس المحيط، بحواشي نصر بن نصر يونسُ الهورينيّ، ت 1291هـ، دار العلم للجميع – بيروت، ص250.

]]]- الأعرجيّ، ستار، الوحي ودلالاته في القرآن الكريم والفكر الإسلامي، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلميّة، 

الطبعة الأولى، بيروت – 2001م، ص21.



131

) ي لمباحث )الوحي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

وسبعين  ثمانية  في  المتعدّدة،  وبصيغه  الصريحة،  بمادّته  الوحي  لفظ  ورد  وقد 

موضعًا في القرآن الكريم]]].

وعُرِّف الوحي اصطلاحًا بأنَّه »عبارة عن فكرة يدركها الإنسان، مصحوبة بالشعور 

الواضح، بأنها ملقاة من طرف أعلى منفصل عن الذات الإنسانيّة، وشعور واضح 

بالطريقة التي تمّ فيها الإلقاء، مع وجود عنصر الغيب والخفاء في هذه العملية، 

ولذا تسمّى بالوحي]]]«.  

ونلحظ ممّ تقدّم أنّ هناك صلة واضحة بين التعريف اللغويّ والاصطلاحيّ إذ 

»يبدو أنَّ التعريف الشرعيّ منحدر عن الأصل اللغويّ في خصوصيّة الإسرار والإعلام 

السريع وما يصُاحب ذلك من الإشارة والرمز اللذين يخفيان على الآخرين]]]«.

إنَّ مفهوم الوحي له خصائص متعدّدة، أهمّها: 

إنهّ »كلام سماويّ غير ماديّ ليس للحواس الظاهريةّ والعقل أن تصل إليه]]]«، 

ولهذا السبب تعدّدت الآراء حول فهم ظاهرة الوحي، وشكّلت هذه الظاهرة مادّة 

للجدل والنقاش، إذ إنّ عجز عقول البشر عن الوصول إلى فهمها، جعلهم يتهّمون 

النبيّ والأنبياء بالجنون والسحر وغيرها من الاتهامات الباطلة.

 ، وتميّز الوحي المحمديّ بجمعه لكلّ صور الوحي للأنبياء، واحتل الصدارة »كمًّ

ومرتبة، وأفضلية، بخصائصه وأشكاله، والأكثر من هذا أنَّ ذِكْر القرآن الكريم لأيِّ 

وحي إلى الأنبياء الآخرين يرد دائماً إمّا مدخلً للوحي المحمديّ أو خاتمة للدلالة 

وحَْينَْا إلَِٰ 
َ
كَ كَمَا أ وحَْينَْا إلَِْ

َ
عليه]]]«، وهذا المعنى بيّنه الله سبحانه وتعالى: إنَِّا أ

سْبَاطِ 
َ
وحَْينَْا إلَِٰ إبِرَْاهيِمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْ

َ
نوُحٍ وَالنَّبيِّيَِن مِنْ بَعْدِهِ وَأ

]]]- ظ: عبد الباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، دار الكتب المصرية، القاهرة – بدون تأريخ، مادة 

وحي، ص747-746.

]]]- الحكيم، السيد محمد باقر، علوم القرآن، المجمع العالميّ لأهل البيت، الطبعة الرابعة، قم –1425هـ، ص151.

]]]- الصغير، الدكتور محمد حسين، تأريخ القرآن، م.س، ص25.

]]]- الطباطبائي، السيد محمد حسين، القرآن في الإسلام، دار الولاء للطباعة والنشر، الطبعة الأولى، بيروت – 2001م، ص98.

]]]- الأعرجيّ، ستار، الوحي ودلالته في القرآن الكريم والفكر الإسلاميّ، م.س، ص123.



132

.[[[يُّوبَ وَيُونسَُ وَهَارُونَ وَسُلَيمَْانَ وَآتيَنَْا دَاوُودَ زَبُورًا
َ
وعَِيسَٰ وَأ

ومعنى الوحي الذي نحن بصدده في هذا البحث هو وحي الله سبحانه إلى النبيّ 

محمد، وقد ورد هذا النحو من الوحي في أكثر من سبعين موضعًا ويتحقَّق على 

وْ 
َ
ُ إلَِّ وحَْيًا أ نْ يكَُلّمَِهُ اللَّ

َ
أنحاء ثلاثة، كما جاء في الآية الكريمة: وَمَا كَنَ لبِشٍََ أ

.[[[ٌحَكِيم ٌّ وْ يرُسِْلَ رسَُولً فَيُوحَِ بإِذِنْهِِ مَا يشََاءُ إنَِّهُ عَِ
َ
مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أ

المطلب الثاني: الوحي في المفهوم الغربّي والاستشراقيّ

أوّلً: مفهوم الوحي عند الغربيّين والمستشرقين

 كان الغرب قبل عصر النهضة يؤمنون بالوحي الإلهي »فلمّ جاء العلم الجديد 

بشكوكه ومادياّته ذهبت الفلسفة الغربيّة إلى أنَّ مسألة الوحي من بقايا الخرافات 

القديمة حتى أنكرت الخالق والروح معًا«]]].

المتنبّئة  من  اختلاق  »إمّا  بأنهّ  الوحي  عن  القديمة  الكتب  في  ورد  ما  وعللّت 

أنفسهم لجذب الناس إليهم وتسخيرهم لمشيئتهم، وإمّا هذيان مرضّي يعتري بعض 

بين، فيخيّل إليهم أنهم يرون أشباحاً تكلمّهم وهم لا يرون في الواقع شيئاً]]]«. المتعصِّ

ولما ظهرت آية الأرواح في أمريكا عام )1846م( وسادت المجتمعات الغربيّة، أعاد 

علماء الغرب البحث في مسألة الوحي وفق العلم التجريبيّ لا وفق المفهوم الدينيّ.

يكون  لا  »الوحي  بأنَّ  الروح  في  الباحثين  العلماء  عند  الوحي  مفهوم  واستقرّ 

بنزول ملك من السماء على الرسول فيبلغه كلامًا عن الله، بل يكون في تجلّ روح 

الإنسان عليه بواسطة شخصيته الباطنة فتعلمه وتهديه إلى الخير]]]«.

]]]- سورة النساء، الآية 163.

]]]- سورة الشورى، الآية51.

]]]- وجدي، محمد فريد، دائرة معارف القرن العشرين، ج10، ص12.

]]]- م.ن، ج10 ص713-712.

]]]- م.ن، ج10، ص715.



133

) ي لمباحث )الوحي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

وبعد ظهور حركة الاستشراق بدأ التشكيك يتسّرب إلى القرآن الكريم، وظهرت 

وذهب  الماديّ،  الغربّي  المفهوم  على  معتمدة  الوحي،  لظاهرة  جديدة  تفسيرات 

الغالبية منهم أنكروا  أنّ  المستشرقون مذاهب شتىّ في تفسير ظاهرة الوحي، إلا 

الوحي والنبوة، وأثاروا الشبهات حول الحقائق الإسلاميّة. 

فقسم منهم يتشبّث بالمادياّت ولا يرى إمكان الوحي، وبعضهم يؤمن بوجود 

الله، فيبحث له عن مصادر استقى منها كلّ نبي معلوماته، ويرجعونها إلى تأريخ 

الأمم التي اتصل بها كلّ نبيّ، ومنهم من يرى أنه إلهام يفيض من نفس الموحى 

إليه لا من الخارج.

ثانيًا: شبهات المستشرقين حول الوحي

تعدّدت شبهات المستشرقين حول الوحي بتعدّد اتجاهاتهم وانتماءاتهم، ويمكن 

أن نشير لأبرز الشبهات بحسب تتبعها الزمنيّ على الشكلّ الآتي:

الشبهة الأولى: الوحي عبارة عن نوبات من الصرع والهوس

تصيب  كانت  التي  الحالة  التفسير  وكتب  الإسلاميّة  الروايات  بعض  وصفت 

النبيّ أثناء تلقّي الوحي، فبحسب الروايات كانت تحصل أعراض خارجية تظهر 

على جسم النبيّ الأكرم كالتعرقّ والاحتقان]]].

وبعد اطلاع المستشرقين على هذه الروايات قالوا: إن تلك الحالة هي نوبات من 

الصرع والهوس، وأبرز من قال بها المستشرق غوستاف لوبون )1841 – 1931م(، 

إذ عبّ عن رأيه بطريقة غير علميّة، فقال: »ويجب عدُّ محمد من فصيلة المتهوّسين 

من الناحية العلميّة، كما هو واضح، وذلك كأكثر مؤسّسي الديانات ... فأهل الهوس 

وحدهم ... هم الذين ينشئون الديانات]]]«. 

]]]- ظ: ابن كثير، البداية والنهاية، ج3، ص21.

]]]- غوستاف لوبون، حضارة العرب، ترجمة: عادل زعيتر، الهيئة المصرية للكتاب، القاهرة – 2012م، ص114.



134

ولاحاجة إلى الردّ على هذه المزاعم، بل يكتفي البحث بالإشارة إلى أنَّ الرد على 

هذه الشبهة تمّ من داخل البيئة الاستشراقيّة نفسها]]].

الشبهة الثانية: إن النبيّ أخذ تعاليمه من ديانات سابقة

قال بعض المستشرقين: إنَّ مصدر الوحي هو الديانة اليهوديةّ والنصرانيّة، من 

خلال لقاءه ببعض اليهود والنصارى.

والمستشرق   ، )1819-1905م(]]]  موير  المستشرق  الشبهة  بهذه  قال  من  وأبرز 

نولدكه]]]، والمستشرق بروكلمان]]]، وكذلك قال بها المستشرق المعاصر أوري روبين، 

والذي ركّز على التأثير اليهوديّ والمسيحيّ في القصص القرآنّي.

وهذه الشبهة كرّرها بعض الحداثيّين أيضًا تبعًا لمقولات بعض المستشرقين، ويرد 

عليها:

1. إنَّ الموقف العام للقرآن الكريم تجاه الديانتين اليهوديةّ والمسيحيّة هو موقف 

المصدّق لهما، فقد صدّق القرآن الكريم المصدر الإلهيّ لهاتين الديانتين، ولكنّه في الوقت 

نفسه جاء حاكمً على ما فيهما من ضلالات، وهذه الرقابة كانت شاملة ودقيقة، ولا 

يمكن أن نتصوّر أنَّ النبي الأكرم صلى الله عليه وآله وهو يأخذ عن أهل الكتاب ويراهم 

وفي  والتحريف،  بالجهل  يصفهم  أن  من  يتمكن  ذلك  ومع  الإلهيّ،  الوحي  عن  أخذوا 

الحقيقة فالنبي الأكرم لم يأخذ منهم شيئاً، بل تلقّى كلّ ذلك عن الوحي الإلهيّ الذي 

جاء مصداقاً لما سبقه من الوحي ومهيمنًا على الانحراف والتحريف معًا]]].

المواضع  التوراة والإنجيل في بعض  يخالف  الكريم  للقرآن  الداخلّي  المحتوى  إنَّ   .2

]]]- ظ: ميور، المستشرق وليام، حياة محمد وتأريخ الإسلام، ص14؛ ظ: بودلي، حياة محمد الرسول، ترجمة: عبد الحميد جودة 

السحار - محمد فرج، منشورات مكتبة مصر، الطبعة الأولى، القاهرة – 1989م، ص52.

]]]- ظ: ميور، المستشرق وليام، حياة محمد وتأريخ الإسلام، ص19.

]]]- ظ: نولدكه، المستشرق تيودور، تأريخ القرآن، م.س، ص120.

]]]- ظ: بروكلمان، المستشرق كارل، تأريخ الأدب العربي، م.س، ص67.  

]]]- الحكيم، السيد محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص157-156.



135

) ي لمباحث )الوحي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

التأريخية، فيذكرها بدقةّ متناهية ويتمسّك بها، في الوقت الذي كان بإمكانه أن يتجاهل 

بعضها على الأقل تفادياً للاصطدام بالتوراة والإنجيل]]].

3. إنَّ الاقتباس يحصل عندما يقوم المقتبس بنقل كلّ الفكرة أو الاقتصار على جزء 

أنَّها  ادّعى المستشرقون  التي  التشابه  تتبّع موارد  الاقتباس، وعند  لتتحقّق عمليّة  منها 

مقتبسة نجد أنَّ القرآن الكريم قام بعرض الوقائع بطريقة تختلف عمّ في التوراة، إذ إنَّ 

في القرآن الكريم آيات تخالف ما هو موجود في الديانتين اليهوديةّ والمسيحيّة، كما أنَّ 

القرآن الكريم جاء بأفكار جديدة غير موجودة فيما سبقه، وكذلك قام بتصحيح أخطاء 

عديدة وردت في التوراة، فكيف يدّعى أنَّ كلّ ما في القرآن مقتبس منهما]]]؟!. 

4. إنَّ هذه الدعوى بنُيت على مقدّمة خاطئة مفادها: )ما دامت التوراة والإنجيل 

مواضع  بوجود  وبخاصة  منهما(،  الكريم  القرآن  واقتبس  أفاد  فقد  الإسلام  سابقة على 

تشابه بينهما، والحق إنَّ  الأديان السماوية أصلها واحد وهو الوحي الإلهيّ، وبما أنَّ كل 

هذه الأديان جاءت لتدعو إلى التوحيد وتنذر البشر بالمعاد والقيامة، حتى أصبحت سمة 

بارزة لكلّ دين سماويّ يفترق بها عن الأديان الوثنيّة، لذلك فإنَّ هذين الأساسين هما من 

أهم الأسس التي أراد الأنبياء أن تسود قيمً ثابتة في عقيدة البشر، لأنَّ هذا يكشف عن 

إرادة الخالق في توحيده وقدرته، ومن هنا فعندما يتفّق القرآن الكريم في هذه الأسس 

 .[[[لا يعني أنَّه مقتبس منها، بل يكشف عن أنَّ المنشأ واحد والمصدر واحد

الشبهة الثالثة: شبهة الوحي النفسّي

من أهم وأخطر الشبهات التي طرحها المستشرقون وتبعهم الحداثيون في الأخذ 

بها، هي شبهة الوحي النفسي، وملخّصها: »إنَّ القرآن فيض من خاطر محمّد، أو 

انطباع لإلهامه، أي: إنهّ ناتج عن تأمّلاته الشخصيّة، وخواطره الفكريةّ، وسبحاته 

الروحيّة«]]]. 

]]]- الحكيم، السيد محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص157.

]]]- ظ: المطعنيّ، عبد العظيم، الإسلام في مواجهة الاستشراق العالميّ، دار الوفاء، مصر– 1987م، ص549.

]]]- العكيلي، سعيد، مقولات الحداثة قراءة في الجذور ومناقشة في النتائج، مطبعة الكوثر، الطبعة الاولى، إيران – 2014م، ص48.

]]]- ماضي، محمود، الوحي القرآنّي في المنظور الاستشراقي ونقده، دار الدعوة للطبع والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، مصر – 

1996م، ص123.



136

هذه الشبهة قال بها المستشرق )مونتيه(، وفصّلها المستشرق )إميل درمنغهام(، 

وسيأتي تفصيل الكلام في تحليلها ومن ثمّ نقدها في المطلب القادم. 

المطلب الثّالث: الرؤية الحداثيّة لفهم ماهيّة )الوحي( والأثر الاستشراقي فيها

لم يختلف الفهم الحداثّي لمفهوم الوحي عن الفهم الاستشراقيّ، إذ اتفّق أغلب 

المستشرقين قديمًا وحديثاً على أنّ الوحي لا يمكن أن يكون واقعة مستقلةّ عن كيان 

الرسول ونفسيّته أو شعوره، وإنْ اختلفت تعبيراتهم وصياغاتهم.

والمتأمل في الرؤيتين الحداثيّة والاستشراقيّة يجد أنَّهما انعكاس للفلسفة المادة 

الوضعيّة التي كرسّها فلاسفة النهضة الأوربييّن.

تولدّت  المسلمين،  عند  الوحي  لمفهوم  والحداثيّين  الـمستشرقين  دراسة  فبعد 

نظرة أخرى غـير النظرة الـتـي تـقـدّس الوحي القرآنـيّ، وحاولت النظرة الـجديدة 

الـمتعدّدة  الغربيّة  والأدوات  الآلياّت  تطبيق  الـمفهوم من خلال  تدرس هذا  أن 

سبقت  التي  الخطوات  أولى  فكانت  الديـنيّـة،  النصوص  قراءة  فـي  الـمعتمدة 

دراسة الوحي عند الحداثيّين هي عدّ الوحي القرآنّي نصّاً، لتقدّم مفهومًا معاصًرا 

لظاهرة الوحي-بحسب زعمهم-. 

تصوّره  الكشف عن  يتحدد »من خلال  الوحي  الحداثّي من  الفكر  إنَّ موقف 

للمحدّدات الثلاثة لمفهوم الوحي: التصوّر الذي يجعله لمفهوم )الله/ الإله المتعالّي(، 

وتصوره لمفهوم مبدأ التعالّي والتنزيل، والتصور الذي يجعله لمفهوم النبوّة]]]«.

الإنسانيّة  العلوم  مناهج  وفق  حداثية  قراءة  يقدّم  أن  ذلك  بعد  ويحاول 

والمنهج  الأديان،  ومقارنة  التأريخيّة،  المقاربة  منهجيّة  وبالتحديد  والاجتماعيّة 

الأنثروبولوجيّ. 

ويمكن الإشارة إلى أبرز الآراء الحداثيةّ في ظاهرة الوحي:

]]]- القرنّي، محمد بن حجر، موقف الفكر الحداثي من أصول الاستدلال في الإسلام، م.س، ص247.



137

) ي لمباحث )الوحي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

أوّلً: ماهيّة الوحي عند محمد أركون

قام أركون بربط الوحي بمفهوم جديد، وهذا المفهوم يكون بمثابة نقطة الانطلاق 

للقراءة الجديدة لنصوصه، من خلال الإفادة من ميادين العلوم الإنسانيّة في مجال 

فهم النصوص.

الكتاب  إشكاليّة  على  عملياً  قضى  قد  الحديث  »الفكر  أن  إلى  أركون  يشير 

الشعائريةّ  والممارسات  العالم  إلى  النظرة  مع  الإلهيّ،  أو  العلويّ،  أو  السماويّ، 

والأخلاقيّة والسياسيّة، التي تنطوي عليها، ولكن هذا الفكر لم يقم حتى الآن بتقييم 

الوظيفة النفسانيّة الاجتماعيّة الثقافيّة التي تلعبها هذه الإشكاليّة في مجتمعات 

الكتاب المقدس]]]«.

أنهّ لم يكمل  الوحي، إلا  الفكر الحديث قضى على ظاهرة  بأنّ  فأركون يعتقد 

أركون  الإنسانيّة، ولذا قام  العلوم  الوحي ضمن مناهج  البحث في دراسة مفهوم 

إعادة دراسته وفق  ثم  للوحي، ومن  الكلاسيكّي  المفهوم  يسمّيه  ما  أشكلة  بمهمة 

المناهج الحديثة.

ومن أجل إنجاز هذه المهمة قام أركون بثلاث خطوات:

الخطوة الأولى: نقد المفهوم الكلاسيكّي للوحي، ثم تأسيس مفهوم جديد له.

إنَّ مفهوم الوحي غير واضح عند أركون ويشوبه الغموض، ولذا سعى إلى نقله 

من دائرة المستحيل التفكير فيه إلى إمكانية التفكير فيه، من خلال تطبيق أدوات 

وآليّات غربيّة لتفكيكه ودراسته]]].

وهذا الأمر يتطلبّ مراجعة شاملة لمفاهيم الوحي، من تقديس وهيبة وتعالٍ]]]، 

وضمن الإطار المعرفّي لمناهج الحداثة الغربيّة]]]. 

]]]- القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، ص96.

]]]- ظ: أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص12.

]]]- ظ: أركون، محمد، الإسلام، أوربا، الغرب، م.س، ص78.

]]]- ظ: أركون، محمد، نافذة على الإسلام، م.س، ص23.



138

إنَّ أركون عبّ أكثر من مرة عن عدم تجاوزه المنهج الاستشراقيّ على الرغم من 

القرآنّي، إذ يقول في هذا  للنّصّ  اتخّاذه من مناهج علوم الإنسان منطلقًا لقراءته 

الصدد: »إنَّ التحرّي الأول الذي يفرض نفسه منهجيًّا وأبستمولوجيًّا ... هو التحرّي 

والاجتماعيّة  والنفسيّة  والألسنيّة  الفيلولوجيّة  الأداة  بين  يمزج  الذي  التأريخيّ 

الصلبة  النواة  لفهم  والأنثروبولوجيّة  والسوسيولوجيّة  والانتولوجيّة  والسيميائيّة 

للاعتقاد الإسلاميّ وتفكيكها من الداخل]]]«.

 فهو لا يستغني عن المنهج الفيلولوجيّ الاستشراقيّ في تفكيك ما يسمّيه النواة 

الصلبة للاعتقاد الإسلاميّ، ويقصد بالنواة الصلبة: 

يمكن  المشترك،  الإسلاميّ  الخطاب  داخله  انغلق  الذي  الدوغمائّي  السياق  »إنَّ 

النّصّ عليه كما يأتي: يوجد إله واحد، حي، خالق، اتخذ الإنسان كخليفة له على 

الأرض، وقد تكلمّ إلى البشر عدة مرات أو على مراحل متلاحقة، من خلال الأنبياء 

الذين اختارهم، وكانت آخر مرة تكلمّ فيها إلى البشر من خلال محمد )أو الرسول 

وورع  تقوى  بكلّ  الموصل  الكلام  هذا  إلى  محمّد  صحابة  استمع  وقد  محمّد(. 

وحفظوه في ذاكرتهم ونقلوه ثم دوّنوه كتابة في مجموعة نصيّة دعوها بالمصحف 

التي تشكّل القرآن. والقرآن يعني كلّم الله المتلوّ شعائرياً والمقروء والمفسّ والمعُاش 

بصفته القانون الإلهيّ الأبديّ الذي لا يتغيّ ولا يتبدل ولا يمسّ والصالح لكلّ زمان 

ومكان ... هذا هو ملخّص الاعتقاد الإسلاميّ كثفّناه هنا بشكلّ حرفّي إنَّه يمثلّ النواة 

الصلبة للاعتقاد الإسلاميّ]]]«.  

وبالإضافة إلى اعتماده على المناهج الغربيّة والاستشراقيّة، قام أركون بتوظيف 

نظريةّ خلق القرآن للمعتزلة ليثبت وجود مستويين من الوحي: المتعالي والمتجسّد، 

ومن ثمَّ يسُتفاد من النظريةّ الاعتزاليّة لتفكيك مفهوم التعالّي]]].

]]]- الفكر الأصولي واستحالة التأصيل، ص333.

]]]- م.ن، 333-330.

]]]- ظ: أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص22.



139

) ي لمباحث )الوحي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

الخطوة الثانية: قام بنقد المبادئ التي وضعت لفهم ظاهرة الوحي القرآنّي.

عدم  الإسلاميّة، هي  الأمّة  تعانيه  التي  التخلفّ  أسباب  من  أنَّ  أركون  يعتقد 

مقدرتها على »إعادة التفكير جذريًّا بمسألة الأسس أو الأصول عن طريق تفكيك 

مجمل المبادئ والقيم]]]«. 

قام أركون بنقد فكرة عدّ النصّ القرآنّي يمثلّ خطاباً متعالياً مقدّسًا]]]، وكذلك قام 

بنقد المبدأ الرافض لإخضاع الوحي للدراسة والتحليل]]].

الخطوة الثالثة: تقديم مفهوم جديد للوحي يخضع للمناهج الحديثة 

فـي العلوم الإنسانيّة والاجتماعيّة. 

وأفاد أركون من المناهج الغربيّة لإثبات دعواه، فاستعان بالمنهج الألسنيّ ليؤكد 

الاختلاف بين الوحي كظاهرة وبين الوحي كمصحف.

الوقائع في فترة  التأريخيّ حيث حاول تقديم فهم أعمق بتحليل  النقد  وأفاد 

نزوله.

وأفاد من معطيات التحليل الألسنيّ والسيميائّي لفهم الخطاب القرآنّي ويحاول 

فهم الوحي كمفهوم شامل في الأديان الثلاثة، والمقارنة بينهما.

قدّم مفاهيم عديدة للوحي منها: بأنهّ »حدوث معنى جديد في الفضاء الداخلّي 

للإنسان، وهو معنى يفتح إمكانيات لا نهائيّة أو متواترة من المعاني بالنسبة إلى 

الوجود البشريّ]]]«. 

الوحي  )شبهة  الوحي  حول  الاستشراقيّة  الشبهة  مع  يلتقي  التعريف  وهذا 

النفسّي(.

]]]- أركون، محمد، الفكر الأصول واستحالة التأصيل، م.س، ص254.

]]]- ظ: أركون، محمد، أين هو الفكر الإسلامي المعاصر، م.س، ص93.

]]]- ظ: أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص11.

]]]- أركون، محمد، الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، م.س، ص79.



140

ثانيًا: ماهية الوحي عند نصر حامد أبو زيد

1. مفهوم الوحي

ارتباط  له  إلهيًّا  ثقافيًّا  ا  نصًّ الوحي  زيد  أبو  اعتبر  الأولى من حياته  المرحلة  في 

بالواقع، بحيث يتأثر به ويؤثرّ عليه، وفي المرحلة الثانيّة تبنّى رأياً جديدًا بادّعائه 

أنَّ القرآن الكريم ليس من كلام الله تعالى]]]. 

انطلق أبو زيد في كلامه حول الوحي من أنَّ »مفهوم الوحي هو المفهوم المركزيّ 

للنّصّ عن ذاته حيث يشير إلى نفسه بهذا الاسم في كثير من المواضع، وإذا كان ثمة 

أسماء أخرى للنّصّ وردت بها الإشارة مثل القرآن والذكر والكتاب، فإنَّ اسم الوحي 

يمكن أنْ يستوعبها جميعًا بوصفه مفهومًا داًّل في الثقافة سواء قبل تشكّل النّصّ 

أم بعد تشكّله]]]«.

ا تشكّل في الثقافة العربيّة، وهو بذلك يؤسّس  فحقيقة الوحي، هي كونه نصًّ

لمنهج جديد في التعامل مع النّصّ القرآنّي، ويعدّه ظاهرةً غير متعاليةٍ تشكّلت في 

الثقافة البشريةّ، وتهدف إلى حل مشاكلهّا. 

»إنَّ  بقوله:  الإعلام  مفهوم  من  انطلق  بالواقع  الوحي  علاقة  بيان  أجل  ومن 

ن إعلامًا - رسالة - خفيًّا سريًّا]]]«. الوحي علاقة اتصال بين طرفين تتضمَّ

ويضيف أبو زيد: »وإذا كان الإعلام لا يتحقّق في أي عملية اتصال إلّ من خلال 

شفرة خاصة، فمن الضروري أن يكون مفهوم الشفرة متضمّنًا في مفهوم الوحي]]]«.

لعملية  كطرفي  والمتلقِّي  المرسل  بين  مشتركة  بشفرة  الاتصال  يحقّق  فالإعلام   

المفهوم  الأخرى، و »هذا  الاتصال  الاتصال لا يختلف عن عمليات  الوحي، وهذا 

]]]- ظ: مجموعة باحثين، نصر حامد أبو زيد، دراسة النظرياّت ونقدها، م.س، ص 236-235.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، مفهوم النص، م.س، ص31.

]]]- م.ن، 32-31.

]]]- م.ن، 32.



141

) ي لمباحث )الوحي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

للوحي يمكن أن نجده في الشعر وفي القرآن نفسه«]]]. والاختلاف يكمن في أن طرفي 

الاتصال في القرآن الكريم لا ينتميان إلى مرتبة وجوديةّ واحدة كما هو الحال في 

الأنواع الأخرى من الاتصال.

عن  النّصّ  يعزل  تصوّرٌ  لأنهّ  الوحي؛  عن  الإسلاميّ  التصوّر  تجاوز  يحاول  فهو 

ا  سياق ظروفه الموضوعيّة والتأريخيّة بحيث يتباعد عن طبيعته الأصليّة بوصفه نصًّ

لغويًّا ويحوّله إلى شيء له قداسته.

فــ »القرآن نصّ لغويّ بكلّ ما تعنيه اللغة من ارتباط بالزمان والمكان التأريخيّ 

والاجتماعيّ، وما هو خارج عن اللغة وسابق عليها لا يمتّ إلينا نحن البشر بصلة؛ 

أي: حديث الكلام الإلهيّ خارج اللغة من شأنه أن يجذبنا شئنا أم أبَينا إلى دائرة 

الخرافة أو الأسطورة]]]«.  

فيغدو النّصّ القرآنّي مجرد نصّ لغويّ أنُتج في سياق الثقافة التي تنتسب إليها 

لغته ولا يتأتّ فهمه أو تأويله إلا في هذا المجال الثقافّي الخاصّ.

2. تجديد فهم الوحي عند أبو زيد

ا لغويًّا، بدأ بمحاولة تجديد  بعد أن بيّ أبو زيد ماهيّة الوحي القرآنّي بكونه نصًّ

علوم القرآن الكريم انطلاقاً من العلاقة بين الوحي )أو النّصّ( القرآنّي مع الواقع، 

وسعى إلى فهمها في إطار واحد هو علاقة النّصّ بالواقع.

التأريخيّة التي نزل  أصرَّ على ضرورة تفسير القرآن الكريم بناءً على الظروف 

فيها أوّلً، وهذا يعني في نظره أنَّ النّصّ الدينيّ )الوحي( يفقد قدرته على إنتاج 

الأحكام، لأنَّه ارتبط بتأريخ زائل.

ثالثاً: ماهية الوحي عند هشام جعيط

يقول: إنَّ كلمّة »وحي، موجودة عدّة مرات في القرآن لوصف ماهيّة الخطاب 

]]]- أبو زيد، نصر حامد، مفهوم النص، م.س، ص32.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، النّص السلطة الحقيقة، م.س، ص2.



142

القرآنّي وعلاقة الله بالنبيّ محمد، والإلهامات الموجّهة إلى الأنبياء من قبله، ويبدو 

القرآن أنَّ الوحي الإلهيّ إلى هؤلاء يجري بصفة داخليّة وبدون وعي كامل،  من 

أي: كتأثير نفسّي]]]«، ونجد أنَّ هشام جعيط يلتقي مع شبهات المستشرقين القائلة 

بالوحي النفسّي.

رابعاً. ماهية الوحي عند عبد المجيد الشرفيّ

يصف الوحي بأنهّ: »مصدر علم النبيّ، أي: تلك الحالة الاستثنائيّة التي يغيب 

فيها الوعي، وتتعطلّ الملكات المكتسبة، ليبرز المخزون المدفون في أعماق اللاوعي 

بقوة خارقة لا يقدر النبيّ على دفعها، ولا تتحكّم فيها إرداته]]]«. وهو مشابه لآراء 

المستشرقين القائلين بالوحي النفسّي، ولا سيّما شبهة مونتغمري وات.

خامساً: تعقيب نقديّ

تبيّ ممّ تقدّم في بيان مفهوم الوحي أنَّ أغلب المستشرقين وتبعهم كثيرٌ من الحداثييّن 

يقولون بـ )الوحي النفسّي( وسيحاول البحث هنا تحليل هذه الشبهة ونقدها.

1. تحليل الشبهة: لخّصها )محمّد رشيد رضا( في كتابه الوحي المحمّديّ بقوله:

»خلاصة رأي المادييّن، أنَّ الوحي إلهام يفيض من نفس النبيّالموحى إليه 

لا من الخارج، ذلك  أنَّه منازع نفسه العالية، وسيرته الطاهرة، وقوة إيمانه بالله 

وبوجوب عبادته وترك ما سواها من عبادة وثنية، وتقاليد وراثية رديئة، يكون لها 

في جملتها من التأثير ما يتجلّ في ذهنه، ويحدث في عقله الباطن الرؤى والأحوال 

الروحيّة، فيتصور ما يعتقد وجوبه إرشادًا إلهيًّا نازلً عليه من السماء بدون واسطة، 

أو يتمثل له رجل يلقّنه ذلك يعتقد أنه ملك من عالم الغيب، وقد يسمعه يقول 

ذلك، وإنما يسمع ما يعتقده في اليقظة، كما يرى ويسمع مثل ذلك في المنام الذي 

هو مظهر من مظاهر الوحي  عند جميع الأنبياء، فكلّ ما يخبر به النبيّ من كلّم 

]]]- جعيط، هشام، الوحي والقرآن والنبوة، م.س، ص17.

]]]- الشرفي، عبد المجيد، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، دار الطليعة، الطبعة الأولى، بيروت – 2001م، ص42.



143

) ي لمباحث )الوحي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

ألُقِي في روعه، أو عن ملك ألقاه في سمعه، فهو خبر صادق عنده]]]«.

 ويتابع محمّد رشيد رضا نقله عن الـمستشرقين قولهم: »نحن لا نشكّ في صدق 

مـحمّد فـي خبره عمّ رأى وسمع، وإنّا نقول: إنَّ منبع ذلك من نفسه، وليس فيه 

شيء جاء من عالم الغيب الذي يقال إنهّ وراء عالم الـمـادة والطبــيعة الذي يعــرفه 

جـميع الناس، فــإنَّ هذا )الغيب( شيء لـم يثبت عندنا وجوده، كمـا أنَّه لـم يثبت 

عندنا ما ينفيه ويلحقه بالـمحال، وإنّا نفسّ الظواهر غير الـمعتادة بـمـا عرفنا 

وثبت  عندنا دون ما لـم يثبت]]]«. 

ويمكن القول إنَّ الأساس المشترك بين أغلب الحداثيّين وبعض المستشرقين والذي 

دعاهم إلى القول بالوحي النفسّي هو منطلقاتهم الماديةّ، التي تنكر الحقائق المتعالية 

وما وراء الطبيعة، وعبّ العلّمة الطباطبائي عن ذلك بقوله: وما ذكره هؤلاء هو في 

الحقائق  الحقيقة تطوّر جديد فيما كان يذكره آخرون فقد كانوا يفسّون جميع 

المأثورة في الدين بالمادّة... ففسّوا البيانات الدينيّة بما أخرجوها عن مقاصدها البيّنة 

الواضحة، وطبّقوها على حقائق ماديةّ ينالها الحس وتصدّقها التجربة مع أنَّها ليست 

  .[[[بمقصودة، ولا البيانات اللفظيّة تنطبق على شيء منها

2. نقد شبهة الوحي النفسّي

أ. إنَّ الدلائل التأريخيّة تناقض نظريّة الوحي النفسّي]]]، لأسباب عدّة، أهمّها:

إلى  تستند  نظريتّهم  والحداثيوّن  المستشرقون  عليها  بنى  التي  المقدّمات  إنَّ  ـ 

قضايا ليس لها مصدر تأريخيّ، فبعضها آراء متخيّلة، وبعضها دعاوى باطلة، وغير 

مات بطلت النتائج لها، ومن تلك الأمثلة: قصّة لقاء الراهب  ذلك، وإذا بطلت المقدِّ

بحيرا مع النبيّ محمّد، ومن الأمثلة الأخرى: أنَّه سمع من نصارى الشام 

]]]- رضا، محمد رشيد، الوحي المحمدي، مؤسسة العز الدين، )  - 2008م(، ص119.

]]]- م.ن.

]]]- الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج1، ص88-87.

]]]- ظ: رضا، محمد رشيد، الوحي المحمديّ، م.س، ص151.



144

خبر أنَّ الروم سيغلبون الفرس بعد بضع سنين، وهذا مردود بدلائل التأريخ والعقل، 

إذ أخبرنا التأريخ أنَّ دولة الروم كانت مختلةّ ولا أحد كان يتوقع أن تعود لها الكرةّ 

وتنتصر على الفرس.

ـ  أمّا من الجانب العقلّي، فإنَّ المستشرقين قدّموا لهذه الشبهة ما مضمونه أنَّ 

النبيّ يمتاز بالذكاء والفطنة، وعلى أساس قولهم هذا فلا يمكن عقلً للنبيّ الأكرم 

-إذا كان الوحي من نفسه- أن يجزم بأنَّ الغلب سيعود للروم على الفرس في بضع 

سنين قليلة مع الحالة التي كان عليها الروم. 

بالمشركين  أولى  لكان  الشام شيئاً  النصارى في  تلقّى عن علماء  النبيّ  كان  لو  ـ 

أن يحاججوا النبيّ في نسبته الرسالة إلى الوحي الإلهيّ، وهم الذين عاصروا النبي 

وعرفوا أخبارة وسفراته، في حين أنَّ المشركين وقفوا موقف المتحيّ المتردّد من ذلك.

ـ لم يرد في الأخبار التأريخيّة أنَّ النبيّ الأكرم كان ينتظر أن يفُاجأ بالوحي، 

أو يكون هو النبيّ المنتظر الذي تحدّث عنه علماء اليهود والنصارى قبل بعثته، ولو 

حصل ذلك لوجدناه مدوّناً في كتب السيرة النبويةّ.

ـ إنَّ نظريةّ الوحي النفسّي تفرض أنَّ إعلان النبوّة والنتيجة يأتي بعد مرحلة طويلة 

من المعاناة والتفكير وصولً لمرحلة تكامليّة عقليّة ونفسيّة، وهذا يلزم منه أن ينطلق 

النبي منذ اللحظة الأولى لإعلان دعوته إلى طرح مفاهيمه ونظرياّته عن جميع 

مفاصل الحياة، في حين أثبت لنا التأريخ أنَّ أسلوب الدعوة بدأ بالخوف والاضطراب.      

ب. موقف النبي من الظاهرة القرآنيّة يناقض نظريّة الوحي النفسّي]]]

والذات  المتلقّية  ذاته  بين  التام  الانفصال  واضح  بشكل  يدرك   ّالنبي كان 

الإلهيّة العليا، وقد صوّر النبيّ هذا الأمر للمسلمين، وقد انعكس هذا الشعور 

الواعي بالانفصال في الوحي، بين الذات الإلهيّة الآمرة المعطية والذات المحمّديةّ 

]]]- ظ: نقلناه بتصّرف عن: الحكيم، السيد محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص159-160؛ ظ: الصالح، صبحي، مباحث في علوم 

القرآن، م.س، ص36-29.



145

) ي لمباحث )الوحي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

المخاطبة المتلقّية على الظاهرة القرآنيّة ونصوص القرآن الكريم، وكان له مظاهر 

عديدة نذكر منها الأشكال الآتية: 

الشكل الأوّل: من يطالع بعض الآيات القرآنيّة يجد بعض الصور التي يبدو فيها 

النبيّ من خلال الظاهرة القرآنيّة عبدًا ضعيفًا لله سبحانه وتعالى، إذ وقف بين 

يدي مولاه يستمدّ منه العون ويطلب منه المغفرة ويمتثل أوامره، ونواهيه، ويتلقّى 

منه العقاب بمختلف مراتبه وأشكاله، والأمثلة القرآنيّة على ذلك كثيرة، منها: 

1. تصوير النبيّ صورة الإنسان المطيع الذي لا يملك لنفسه شيئاً، ويعترف بعجزه 

المطلق عن تبديل حرف من كتاب الله، ومن الآيات الدالةّ على ذلك:  قوله تعالى: وَإِذَا 

لُْ قُلْ  وْ بدَِّ
َ
ِينَ لَ يرَجُْونَ لقَِاءَناَ ائتِْ بقُِرْآنٍ غَيِْ هَذَٰا أ تُتلَْٰ عَلَيهِْمْ آياَتُنَا بيَّنَِاتٍ قَالَ الَّ

خَافُ إنِْ عَصَيتُْ 
َ
تَّبعُِ إلَِّ مَا يوُحَٰ إلََِّ إنِِّ أ

َ
لَُ مِنْ تلِقَْاءِ نَفْسِ إنِْ أ بدَِّ

ُ
نْ أ

َ
مَا يكَُونُ لِ أ

دْرَاكُمْ بهِِ فَقَدْ لَثِتُْ 
َ
ُ مَا تلََوْتهُُ عَلَيكُْمْ وَلَ أ رَبِّ عَذَابَ يوَْمٍ عَظِيمٍ قُلْ لوَْ شَاءَ اللَّ

ناَ بشٌََ مِثلُْكُمْ يوُحَٰ 
َ
مَا أ فَلَ تَعْقِلوُنَ]]] وقوله تعالى: قُلْ إنَِّ

َ
فيِكُمْ عُمُرًا مِنْ قَبلْهِِ أ

قوُلُ لَكُمْ عِندِْي خَزَائنُِ اللَِّ 
َ
مَا إلَِهُٰكُمْ إلَِهٌٰ وَاحِدٌ...]]] ، وقوله تعالى: قُلْ لَ أ نَّ

َ
إلََِّ أ

...]]] ، والمتأمّل في  تَّبعُِ إلَِّ مَا يوُحَٰ إلََِّ
َ
قوُلُ لَكُمْ إنِِّ مَلَكٌ إنِْ أ

َ
عْلَمُ الغَْيبَْ وَلَ أ

َ
وَلَ أ

هذه الآيات يلحظ الفرق بين الذات الإلهيّة الآمرة والذات المحمّديةّ المتلقّية المطيعة.

2. ويزداد الفرق وضوحاً بين ذات الله المتكلم وذات النبي في آيات العتاب، أو في 

ُ عَنكَْ  آيات يعُلِمه فيها بعفوه عنه وغفرانه، ومن أمثلة ذلك: قوله تعالى: عَفَا اللَّ

ِينَ صَدَقوُا وَتَعْلَمَ الكَْذبِيَِن]]]، أو في موضع آخر حين  َ لكََ الَّ ٰ يتَبََيَّ ذنِتَْ لهَُمْ حَتَّ
َ
لمَِ أ

وَيَهْدِيكََ  عَلَيكَْ  نعِْمَتَهُ  وَيُتمَِّ  رَ  خَّ
َ
تأَ وَمَا  ذَنبْكَِ  مِنْ  مَ  تَقَدَّ مَا   ُ لكََ اللَّ لَِغْفِرَ  يقول: 

.[[[اطًا مُسْتَقِيمًا صَِ
]]]- سورة يونس، الآيتان16-15.

]]]- سورة الكهف، الآية110.

]]]- سورة الأنعام، الآية50.

]]]- سورة التوبة، الآية43.

]]]- سورة الفتح، الآية2.



146

3. ويبدو لنا أيضًا: كامل الوعي للفرق بين ذاته المأمورة وذات الله الآمرة، وبوعيه الكامل 

هذا كانيفرقّ بوضوح بين الوحي الذي ينزل عليه وبين أحاديثه الخاصّة التي كان يعبّ 

عنها بإلهام من الله، لذلك كان يتعامل مع القرآن بطريقة خاصّة، وما كان يجول في نفسه من 

خواطر وأفكار كان ذا صفة إنسانيّة محضة لا تختلط بالكلام الإلهيّ.

الشكل الثاني: يبدو النبي في القرآن الكريم بمظهر الخائف من ضياع بعض الآيات 

القرآنيّة ونسيانها، الأمر الذي كان يدعوه إلى أن يعجل بقراءة القرآن، قبل أن يقضى إليه 

وحيه ويأخذ بترديده ويجهد نفسه وفكره من أجل أن لا يفوته شيء من ذلك، ويتضّح 

نْ يُقْضَٰ إلَِكَْ وحَْيُهُ وَقُلْ ربَِّ 
َ
هذا في قوله تعالى: ... وَلَ تَعْجَلْ باِلقُْرْآنِ مِنْ قَبلِْ أ

رّكِْ بهِِ  زدِْنِ عِلمًْا]]]، ومن أجل ذلك يطمئنه سبحانه ويتعهد له بحفظه وجمعه: لَا تَُ
 ،[[[َُناَهُ فاَتَّبعِْ قُرْآنهَُ ثُمَّ إنَِّ عَلَينَْا بَيَانه

ْ
لسَِانكََ لَِعْجَلَ بهِِ إنَِّ عَلَينَْا جَعَْهُ وَقُرْآنهَُ فَإذَِا قَرَأ

ولا يسعنا إزاء هذه الحقيقة إلا أن نعترف باستقلال ظاهرة الوحي عن ذات النبيّ استقلالً 

مطلقًا، وتفردّها عن العوامل النفسيّة تفردًّا كاملً، فالنبيّ لا يملك حتى استخدام ذاكرته في 

حفظ القرآن، بل الله سبحانه يتكفّل بتحفيظه إياّه، وقانون التذكّر نفسه بطل الآن سحره 

وعفا أثره اتجاه إرادة الله، فكيف لا يعي النبيّ -بعد هذا كله- الفرق العظيم بين ذاته 

المأمورة وذات الله الآمرة، وهو يرى بنفسه أنَّه لا يملك من أمر نفسه شيئاً؟!.

بأنَّ  مقتنعًا  كان  نزول القرآن أنَّه  تأريخ  النبي من خلال  يبدو  الثالث:  الشكل 

البشريةّ  الطبيعة  القرآنّي مصحوب بانمحاء إرادته الشخصيّة، وأنَّه منسلخ عن  التنزيل 

حتى ما بقي له عليه الصلاة والسلام اختيار فيما ينزل إليه أو ينقطع عنه، فقد يتتابع 

الوحي ويحمي حتى يشعر أنَّه يكثر عليه، وقد يفتر عنه، بل وينقطع وهو يشعر أنَّه 

أحوج ما يكون إليه.

وحين نلتفت إلى هذه الأشكال الثلاثة بصورها المختلفة لا يبقى لدينا مجال لأيّ تردّد 

في شأن حقيقة الظاهرة القرآنيّة، وانفصالها عن الذات المحمّديةّ، وبطلان نظريةّ الوحي 

النفسّي التي ردّدها المستشرقون وتبعهم الحداثيّون في ذلك.  

]]]- سورة طه، الآية114.

]]]- سورة القيامة، الآيات19-16.



147

ن ق�ي ّ عند المست�ش ي المنهج الفيلولو�ج

المبحث الثاني
أثر الاستشراق في الفهم الحداثّي

لمباحث )المكّيّ والمدنّي(

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الرؤية الإسلاميّة للمكّيّ والمدنّي

المطلب الثاني: الرؤية الاستشراقيّة للمكّيّ والمدنّي

المطلب الثالث: الرؤية الحداثيّ�ة لفهم ماهيّة المكّيّ والمدنّي 
والأثر الاستشراقّي فيها



148

تمهيد

اهتمّ علماء المسلمين بمبحث المكّّ والمدنّي اهتمامًا شديدًا لما له من صلة كبيرة 

بعملية فهم النّصّ القرآنّي وبيان دلالاته، وهذه الأهمية لم يغفل عنها المستشرقون 

والحداثيّون في محاولتهم لفهم النّصّ القرآنّي.

وقد بذل العلماء جهودًا كبيرة في رصد الآيات المكيّة والمدنيّة؛ وذلك لأنَّ التمييز 

بين المكّّ والمدنّي له أهميّة كبيرة في التمييز بين دلالات النّصّ، ولذا لم تكن هذه 

التفرقة متعلقّة بظاهرة خارجيّة فقط تتمثلّ بتتبّع مواقع النزول، بل لها ارتابط 

وثيق بدلالات النّصّ، وبخاصّة المعايير التي وضعوها للتفريق والمستمدّة من داخل 

النّصّ كقِصَِ السورة ولغتها.

إنَّ لتحديد مكان نزول السورة وزمانها أثراً كبيراً في عمليّة فهم النّصّ القرآنّي، 

وعدم التمييز بينهما قد يؤدّي لعدم فهم دلالة بعض النصوص القرآنيّة، وبخاصّة 

في الآيات المتعلقة بالتشريع والفقه، ومن هنا تتضح الغاية التفسيريةّ من دراسة 

مباحث المكّ والمدنّي. 



149

) ّ ي
ّ والمد�ن ّ لمباحث )المكي ي

ي الفهم الحدا�ث
اق �ف أثر الاست�ش

المطلب الأوّل: الرؤية الإسلاميّة للمكّي والمدنّي

الجانب،  هذا  في  المفسرون  بذله  الذي  الجهد  إجمالية  بنظرة  البحث  سيتتبّع 

حيث قاموا برصد منازل الوحي، وهي كالآتي:

أوّلً: الآراء في المكّّ والمدنّي

قسّم العلماء الآيات القرآنيّة إلى آيات مكّية وآيات مدنيّة، 

وتوجد ثلاثة آراء في معيار تقسيم القرآن الكريم إلى مكّّ ومدنّي:

مكّة،  في  نزلت  التي  هي  المكّيّة  فالآيات  المكان،  هو  المعيار  إنَّ  الأول:  الرأي 

والآيات المدنيّة هي التي نزلت في المدينة.

الرأي الثاني: إنَّ المعيار هو المخاطبَ، فالآيات التي فيها خطاب لأهل مكة فهي 

مكيّة، وما كان فيها خطاب لأهل المدينة فهي مدنيّة.

الرأي الثالث: إنَّ المعيار هو الزمان، وهو الاتجّاه السائد، فالآيات النازلة قبل 

الهجرة فهي مكيةّ، والآيات النازلة بعد الهجرة فهي مدنيّة]]].

ولكلّ رأي من هذه الآراء مبّرراته وسبب ترجيحه على الرأييَن الآخرَين، والمشهور 

بين العلماء هو ترجيح الرأي الثالث، وذلك لأسباب عدّة، منها:

1. إنَّ الهجرة تمثلّ الحدث الأبرز في تأريخ الرسالة، فالمكّّ ما نزل قبلها وإنْ خوطب 

به أهل المدينة، أو نزل حواليها كالمنُزل بمنى وعرفات، والمدنّي ما نزل بعد الهجرة وإنْ 

خوطب به أهل مكّة، أو نزل في حجة الوداع]]].

الزمني له ثمرة فقهيّة، فهو  التمييز  2. إنَّ تقسيم الآيات إلى مكيّة ومدنيّة بلحاظ 

يساعد على تمييز الناسخ والمنسوخ؛ لأن الناسخ متأخر بطبيعته عن المنسوخ زماناً، وهذه 

النقطة مهمّة لمن يقول بالنسخ]]].   

]]]- ظ: الصالح، صبحي، مباحث في علوم القرآن، م.س، ص168-167.

]]]- ظ: الصغير، الدكتور محمد حسين، تأريخ القرآن، م.س، ص47.

]]]- ظ: الحكيم، محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص75.



150

ثانيًا: خصائص المكّّ والمدنّي]]]

المدنيّة، وهي  الآيات  من  المكيّة  الآيات  تميّز  وعلامات  العلماء خصائص  حدّد 

ا هي استقرائيّة اجتهاديةّ، ومن تلك الخصائص:    ليست علامات قطعيّة، وإنَّ

 خصائص المكّّ

11 قصر الآيات والسور..

22 الدعوة إلى أصول الإيمان بالله واليوم الآخر..

33 السور التي فيها سجدة..

44 فيها عبارة )يا أيها الناس(..

55 فيها قصة آدم وإبليس. .

66 مجادلة المشركين..

77 كثرة القسم..

88 الدعوة إلى التمسّك بالأخلاق..

خصائص المدنّي

11 طول السور والآيات..

22 مجادلة أهل الكتاب..

33 ذكر المنافقين..

44 ذكر الأحكام والتشريعات..

55 تفصيل البراهين الدالة على الحقائق الدينيّة]]]..

]]]- ظ: الحكيم، محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص79-76.

]]]- ظ: الصالح، صبحي، مباحث في علوم القرآن، م.س، ص170؛ ظ: الحكيم، محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص73-93؛ ظ: 

الصغير، الدكتور محمد حسين، تأريخ القرآن، م.س، ص52-51.



151

) ّ ي
ّ والمد�ن ّ لمباحث )المكي ي

ي الفهم الحدا�ث
اق �ف أثر الاست�ش

المطلب الثاني: الرؤية الاستشراقيّة للمكّّ والمدنّي

اختلف المستشرقون في الأساس الذي جرى على أساسه تقسيم القرآن الكريم إلى 

مكّّ ومدنّي، وأهم محاولة في ترتيب سور القرآن بحسب نزولها قام بها المستشرق 

الألمانّي نولدكه، فهو لم يقم بتقسيم سور القرآن إلى قسم مكّّ وقسم مدنّي، بل قام 

نولدكه بابتكار تقسيم جديد للقرآن الكريم؛ إذ قام بتقسيم السور القرآنيّة نسبة 

للمكان إلى مكيّة ومدنيّة، ولمضمونها إلى مجموعات داخل هذا التقسيم، فجعل 

من المكّّ ينقسم على ثلاثة أقسام، ولكلّ قسم منها مميّزاته وأمّا العهد المدنّي فهو 

قسم واحد قائم بذاته]]]، وتفصيل هذه المراحل كالآتي]]]:

المرحلة الأولى: تبدأ بنزول القرآن وحتى السنة الخامسة من البعثة، وتميّز هذا 

الأسلوب بطابع الحماسة، وغموض المعنى، وقصر الآيات، مع تنويع شعريّ]]].

هذه  وامتازت  البعثة،  من  والسادسة  الخامسة  السنتين  في  الثانية:  المرحلة 

المرحلة بالهدوء الكبير، ويعللّ نولدكه ذلك بأنَّ الرسول أراد إبعاد أكذوبة أنَّه شاعر 

أو ساحر]]].

أنَّ  نولدكه  يرى  النبيّ،  السابعة وحتى هجرة  السنة  تبدأ من  الثالثة:  المرحلة 

القصص،  وقلَّة  الإطناب  ككثرة  السابقتين،  المرحلتين  عن  اختلفت  المرحلة  هذه 

وطول الآيات مقارنة بالسابق]]].

المرحلة الرابعة: تشمل كلّ السور المدنيّة، بيّ نولدكه في هذه المرحلة أنَّ الطابع 

]]]- النصراوي، عادل عباس، إشكاليّة فهم النصّ القرآنّي عند المستشرقين، م.س، ص157.

]]]- ظ: نولدكه، المستشرق تيودور، تأريخ القرآن، م.س، ص69.

]]]- ظ: م.ن، ص71.

]]]- ظ: م.ن، ص106.

]]]- ظ: م.ن، ص128.



152

العام للسور المدنيّة كان طول السور، وكثرة التشريعات، وتطوّر في اللغة، مع قوة 

في المفردات]]]. 

الـخارجيّ فهو  أمّا  تقسيمه على عاملين: خارجيّ وداخلّي،  نولدكه في  واعتمد 

يعتمد الروايات التأريخيّة وكتب أسباب النزول، وأمّا الداخلّي فهو النظر في الأسلوب 

القرآنّي، والألفاظ الواردة في القرآن الكريم]]].

وقد أيدّ كثير من المستشرقين هذا التقسيم الذي قام به نولدكه، يقول المستشرق 

)مونتغمري وات(: »وقد قبل الباحثون الغربيوّن هذا التقسيم الذي قدّمه نولدكه 

بشكل عام واعتبروه دليلً لدراستهم]]]«، وعدَّ المستشرق كانون سيل تقسيم نولدكه 

أمّا المستشرق جولدتسهير فلم يبتعد كثيًرا عن تقسيم  الأفضل في هذه المجال]]]، 

نولدكه، إذ تبنّاه مع قليل من الاختلاف]]].

أمّا المستشرق رودنسون فلم يأخذ بتقسيم نولدكه، ولم يقم بالتقسيم الزماني 

والمكانّي والموضوعي، غير أنه أشار في سياق الحديث عن خصائص القرآن المكّّ الذي 

يمتاز –حسب رأيه- بأسلوب من النثر لم يكن معهودًا لدى العرب قبل الإسلام... 

وحينما يتعرض إلى سيرة النبي بعد الهجرة يشير إلى خصائص القرآن في هذه المرحلة 

.[[[التي يصفها إجمالً بأنَّها انعكاس جلي لحياة الرسول في موطنه الجديد

اتخّذوا من  أنَّهم  التقسيم بين المستشرقين إلا  الرغم من اختلاف معيار  وعلى 

مبحث المكّّ والمدنّي وسيلة للقول ببشريةّ القرآن، ذلك بأنَّ القرآن –بحسب زعمهم- 

صنعه الواقع والأحداث التي حصلت في ذلك الزمن.    

]]]- ظ: نولدكه، المستشرق تيودور، تأريخ القرآن، م.س، ص154.

]]]- ظ: الهاشمي، علي حسن مطر، قراءة نقدية في تأريخ القرآن للمستشرق تيودور نولدكه، م.س، ص311.

]]]- منتغمري وات، محمد في مكة، م.س، ص134.

]]]- ظ: سيل، كانون، تطوّر القرآن التأريخيّ، م.س، ص4.

]]]- ظ: جولدتسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، ترجمة ونشر: المركز القوميّ للترجمة، القاهرة - 2013م، ص14.

]]]- الحاج، ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقيّ، م.س، ج1، ص362-361.



153

) ّ ي
ّ والمد�ن ّ لمباحث )المكي ي

ي الفهم الحدا�ث
اق �ف أثر الاست�ش

المطلب الثالث: الرؤية الحداثيّة لفهم ماهيّة المكّّ والمدنّي والأثر 

الاستشراقيّ فيها

أوّلً: نصر حامد أبو زيد

يرى أبو زيد أنَّ »التفرقة بين المكّّ والمدنّي في النّصّ تفرقة بين مرحلتين هامتين 

التركيب  مستوى  أم على  المضمون  مستوى  سواء على  النّصّ،  تشكيل  في  ساهمتا 

الحي  الواقع  مع  للتفاعل  ثمرة  النصّ  أنَّ  سوى  دلالة  من  لذلك  وليس  والبناء، 

التأريخيّ]]]«.

وفي إطار معيار التصنيف بين المكّّ والمدنّي، يبدأ أبو زيد كلامه بإشكاليّة يسجّلها 

على المعايير التي وضعها العلماء كونها لا تعطي اعتبارًا لأثر ذلك في النصّ من حيث 

المضمون أو من حيث الشكل.

 ثمَّ يضع أبو زيد معيارًا مزدوجًا يستند للواقع من جهة، وإلى النّصّ من جهة 

أخرى، إلى الواقع من حيث إنَّ حركة النّصّ ارتبطت بحركته، وإلى النّصّ من حيث 

مضمونه وبنائه]]]«. 

   وبحسب كلام أبي زيد، فإذا تأملنا الواقع نجد أنَّ مرحلة الهجرة لم تكن مجرد 

انتقال، بل هي مرحلة تجاوز للواقع القديم وتأسيس لمجتمع جديد]]]، ويرى أنَّ 

الواقع يتدخّل في عمليّة تشكلّ النصّ، وعلى هذا الأساس فرقّ أبو زيد بين ما أسماه 

نصّ الإنذار ونصّ الرسالة، أي: بين ما هو مكّّ وما هو مدنّي بلحاظ الواقع.

هذا الرأي الذي اختاره أبو زيد نجده بوضوح في أقوال المستشرقين، وبالتحديد 

المستشرق الألماني نولدكه، إذ قام نولدكه بالنظر إلى الواقع كأساس في تقسيم السور 

القرآنيّة إلى مكّيّة ومدنيّة.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، مفهوم النّص، م.س، ص75.

]]]- م.ن، ص77.

]]]- ظ: م.ن، ص77.



154

قام نولدكه بالنظر للواقع وميّز بين دور النبيّ ;في مكة، ودوره في المدينة، يقول 

نولدكه: »ففي مكّة أدّى محمّد دور النبيّ الذي لم يحسد عليه كثيراً إذ لم يتبعه 

إلّ قليل من الناس معظمهم من الطبقة الاجتماعيّة الدنيا ... وها هو يصبح دفعة 

واحدة بواسطة الهجرة رجل دين مرموقاً وقائدًا عالميًّا بكيان كبير]]]«.

نقد كلام )نصر حامد أبو زيد( و )تيودور نولدكه(

إنَّ كلام أبي زيد ومن قبله نولدكه بأنَّ الواقع يتدخّل في عمليّة تشكّل النصّ، وأنَّ 

الفروق بين المكّّ والمدنّي تدعو إلى الاعتقاد بأنَّ القرآن خضع لظروف بشريةّ أثرّت 

بالمنهج  تمثلّت  منهجيّة  معطيات  »وفق  تمّ  عرضه،  وطريقة  القرآن  أسلوب  على 

إلى  ...وقادهم  الكريم  القرآن  دراسة  في  المستشرقين  أغلب  اتبّعه  الذي  الوضعيّ 

القول ببشريةّ القرآن ... أي أنهّ من تأليف محمد ; وأنَّ النّصّ القرآنّي قد صنعته 

ويرد  الكريم،  القرآن  تأريخيّة  لإثبات  بذلك  يسعون  وهم  والوقائع]]]«،  الأحداث 

عليهم: بأمرين]]]:

كالبيئة  الموضوعيّة  بالظروف  الكريم  القرآن  تأثرّ  فكرة  بين  التفريق  يجب   .1

وغيرها، وبين فكرة مراعاة القرآن الكريم  لهذه الظروف بقصد التأثير فيها، والإفادة 

القول ببشريةّ  بالفكرة الأولى يؤدّي إلى  الدعوة الإسلاميّة، والاعتقاد  منها في نشر 

حين  في  فيها،  يؤثرّ  كما  بها  نزل  التي  بالبيئة  يتأثرّ  القرآن  أنَّ  تفرض  إذ  القرآن، 

التغيير،  القرآنّي يهدف إلى  النصّ  إنَّ  إذ  القرآن،  الثانية لا تعني بشريةّ  الفكرة  أنَّ 

ولتحقيق الهدف والغاية ينبغي مراعاة الأسلوب القرآنّي أو المادة المعروضة فيه.

المكي والمدني هي  أثُيرت حول  التي  الشبهات  الشبهة وغيرها من  إنَّ هذه   .2

ترتبط  ثمَّ فهي  نتاج بشريّ، ومن  الكريم  القرآن  أنَّ  بالحقيقة تستند على أساس 

موضوعيًّا بمبحث الوحي، وقد تقدّم الكلام في نقد شبهة الوحي النفسّي.

]]]- نولدكه، تأريخ القرآن، م.س، ص148.

]]]- النصراوي، عادل عباس، إشكالية فهم النّص القرآنّي عند المستشرقين، م.س، ص157 وص166.

]]]- ظ: الحكيم، السيد محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص81-80.



155

) ّ ي
ّ والمد�ن ّ لمباحث )المكي ي

ي الفهم الحدا�ث
اق �ف أثر الاست�ش

3. ذهب أبو زيد إلى أنَّ المعيار الأسلوبي هو الأساس في التقسيم إلى مكّ ومدنّي، 

في حين نجد أنَّ أسلوب الآيات المدنية في بعض الآيات المكّيّة وبالعكس]]].         

ثانيًا: طيّب تيزيني

أضاف طيبّ تيزيني رأياً آخر مكمّلً لرأي أبي زيد، إذ ادّعى وجود تناقض بين 

الآيات في المرحلة الواحدة.

الواحدة  المرحلة  في  أنَّه  نتبيّ  حين  الموقف  سيكون  كيف  »إذ  تيزينيّ:  يقول 

توجد آيات متناقضة متعارضة تناقضًا وتعارضًا لا يمكن التشكيك فيهما من قبل من 

ا ضروريًّا في الفهم اللغويّ العربّي؟ بل كيف سيكون الموقف حين نواجه  امتلك حدًّ

في السورة الواحدة بل في الآيتين المتتاليتين نصّين متناقضين]]]«.

هذا الرأي لتيزيني وأبي زيد، سبقهما إليه المستشرق جولد تسيهر بقوله: »من 

العسير أن نستخلص من القرآن نفسه مذهبًا عقيديًّا موحّدًا متجانسًا وخاليًا من 

التناقضات، ولم يصلنا من المعارف الدينيّة الأكثر أهميّةً وخطراً إلّ آثار عامّة نجد 

بينها إذا بحثناها في تفاصيلها أحياناً تعاليم متناقضة]]]«.

ا تصنيف محتويات القرآن، حيث    وورد في الموسوعة البريطانية: »يصعب جدًّ

إنَّه إذا صُنّفت محتوياته حسب الفترة الزمنيّة فإنَّ هذا يؤدّي إلى تناقض، حيث إنَّ 

الموضوع المعالج لبعض المواد يختلف باختلاف الفترة الزمنيّة]]]«. 

وذكر تيزينيّ نماذج تطبيقيّة لآيات من مرحلة واحدة يرى أنهّا متناقضة، من 

ذلك]]]:

]]]- ظ: مجموعة مؤلفين، نصر حامد أبو زيد دراسة النظرياّت ونقدها، م.س، ص63.

]]]- تزيني، النصّ القرآنّي أمام إشكاليّة البنية والقراءة، م.س، ص250-249.

]]]- جولدتسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، م.س، ص78.

]]]- عباس، فضل، قضايا قرآنية في الموسوعة البريطانية، دار البشير للنشر والتوزيع، الأدرن – بدون تأريخ، ص99.

الأولى،  الطبعة  الثقافي،  الناقد  مركز  ونقد،  دراسة  القرآن،  علوم  المعاصر في  العلمانّي  الاتجّاه  أحمد محمد،  الفاضل،  ]]]- ظ: 

دمشق - 2008م، ص294.



156

النموذج الأول: الآيتان من نفس المرحلة )مكّيّتان(

نْ يضُِلَّهُ 
َ
سْلَمِ وَمَنْ يرُدِْ أ حْ صَدْرَهُ للِِْ نْ يَهْدِيهَُ يشََْ

َ
ُ أ  قوله تعالى: فَمَنْ يرُدِِ اللَّ

يَعَْلْ صَدْرَهُ ضَيّقًِا حَرجًَا]]]، فالآية تنفي حريةّ الإنسان في الاختيار.
هَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الَْقُّ مِنْ رَبّكُِمْ فَمَنِ اهْتَدَىٰ  يُّ

َ
أمّا في قوله تعالى: قُلْ ياَ أ

ناَ عَلَيكُْمْ بوَِكيِلٍ]]]، فالآية 
َ
مَا يَهْتَدِي لِفَْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإنَِّمَا يضَِلُّ عَلَيهَْا وَمَا أ فَإنَِّ

تثبت حرية الإنسان في الاختيار. فهنا تناقض من نفس المرحلة بحسب رأي طيب 

تيزيني]]].

في  وورد  المستشرقين،  مقولات  في  بكثرة  ورد  قد  نجده  بالتعارض  القول  هذا 

وكفره  إيمانه  أنّ  كما  خالقه،  بيد  كلهّ  الإنسان  مصير  »إنَّ  البريطانية  الموسوعة 

يعتمدان على إرادة خالقه، فالآية تقول: إنَّهم لا يؤمنون إلا إذا شاء الله، كما أنه 

كلهّ  الأمر  لأنَّ  كفرهم،  على  الرسول  يلُام  ولا  للإنسان،  الإرادة  حرية  هناك  ليس 

تركت  التي  الآيات  بعض  هنالك  أنَّ  إلا  أزليًّا  لهم  قدّر  الذي  خالقهم  إلى  سيعود 

للإنسان بعض الحريةّ أنْ يستمع لما يقوله النبيّ وهو بعدها يقوم باختيار طريق 

الحقّ أو الضلال، فدور محمد كنذير لهم قد أكُد في الآيات]]]«.

نقد شبهة التعارض بين الآيتين: 

إليه  وسبقه  تيزينيّ،  طيبّ  ذكره  الذي  الأوّل  النموذج  في  النّظر  عند   .1

المستشرقون نجد أنَّ الكلام بوجود تعارض بين الآيات المذكورة راجع إلى إشكاليّة 

عقائديةّ غاص فيها علماء الكلام والفلسفة، وهذه الإشكاليّة تتعلقّ بمسألة حريةّ 

اختيار الإنسان، فالأشاعرة قالوا بالجبر وأنَّ الإنسان مسلوب الاختيار، في حين قال 

لبطلان  دفعًا  الأمرين  بين  الأمر  الإماميّة فطرحوا مذهب  أمّا  بالتفويض،  المعتزلة 

]]]- سورة الأنعام، الآية125.

]]]- سورة يونس، الآية108.

]]]- ظ: تيزينيّ، طيّب، النّص القرآنّي أمام إشكالية البنية والقراءة، م.س، ص250-249.

]]]- عباس، فضل، قضايا قرآنية في الموسوعة البريطانية، م.س، ص146.



157

) ّ ي
ّ والمد�ن ّ لمباحث )المكي ي

ي الفهم الحدا�ث
اق �ف أثر الاست�ش

البعث والتكليف عند القول بالجبر، وما يلزم من القول بالتفويض الثنوية والشرك، 

وهذا المذهب حثّ أئمة أهل البيت عليهم السلام شيعتهم على اتبّاعه، لئلّ يقعوا 

فيما وقع فيه الآخرون.

   وعلى أساس مذهب الأمر بين الأمرين يمكن حلّ التعارض الذي ادّعاه طيّب 

تيزينيّ والمتعلقّ بهداية الإنسان، وتحليل كلامه أنَّه يرى في الآية الأولى أنَّ الهداية 

تثبت حرية  الثانية  الآية  أنّ  للإنسان، في حين  اختيار  تعالى ولا  الله  والضلال من 

الاختيار للإنسان، وهنا تعارض بحسب زعمه.

ويرُدّ السيد الطباطبائّي على هذا المدّعى بنقاط عدّة]]]، نلخّصها في نقطتين: 

ونوع  الله،  من  اللذين  والضلال  الهدى  حقيقة  بيان  بصدد  الكريمة  الآية  إنَّ 

تعريف لهما وتحديد، لا في مقام بيان انحصارها فيه وانتفائهما عن غيره، فهي في 

بيان ما يصنع الله بعبده إذا أراد الله هدايته أو ضلاله وأما أنَّ كل هداية أو ضلالة 

فهي من الله تعالى دون غيره فذلك أمر أجنبيّ عن غرض الآية.

إنَّ انتساب الشيء إلى الله تعالى من جهة خلقه أسباب وجوده ومقدماته لا يوجب 

انتفاء نسبته إلى غيره تعالى وإلّ أوجب ذلك بطلان قانون العليّة العام، وببطلانه 

يبطل القضاء العقلّي من رأس، فمن الممكن أن تستند الهداية والضلال إلى غيره تعالى 

استنادًا حقيقيًّا في حين أنهّما يستندان إليه تعالى استنادًا حقيقيًّا من غير تناقض.

حْ  نْ يَهْدِيهَُ يشََْ
َ
ُ أ وممّ تقدّم من بيان عدم سلب دلالة قوله تعالى: فَمَنْ يرُدِِ اللَّ

الإنسان  لحريةّ   ،[[[حَرجًَا ضَيّقًِا  صَدْرَهُ  يَعَْلْ  يضُِلَّهُ  نْ 
َ
أ يرُدِْ  وَمَنْ  سْلَمِ  للِِْ صَدْرَهُ 

هَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الَْقُّ  يُّ
َ
واختياره يرتفع التعارض بينها وبين قوله تعالى: قُلْ ياَ أ

ناَ 
َ
وَمَنْ ضَلَّ فَإنَِّمَا يضَِلُّ عَلَيهَْا وَمَا أ مَا يَهْتَدِي لِفَْسِهِ  مِنْ رَبّكُِمْ فَمَنِ اهْتَدَىٰ فَإنَِّ

.[[[ٍعَلَيكُْمْ بوَِكيِل

]]]- الطباطبائّي، السيد محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج8، ص343.

]]]- سورة الأنعام، الآية125.

]]]- سورة يونس، الآية108.



158

النموذج الثاني: الآيتان من نفس المرحلة )مدنيّتان(

ذِهِ تذَْكِرةٌَ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَٰ رَبِّهِ سَبِيلً]]]، فالآية هنا تشير  قوله تعالى: إنَِّ هَٰ

إلى مشيئة الإنسان وحرّيته.

 ،[[[كَنَ عَليِمًا حَكِيمًا َ ُ إنَِّ اللَّ نْ يشََاءَ اللَّ
َ
أمّا في قوله تعالى: وَمَا تشََاءُونَ إلَِّ أ

فالآية تشير إلى أن مشيئة الإنسان مشروطة بمشيئة الله، وهنا تناقض أيضًا بحسب 

رأي تيزيني]]].

نقد شبهة التعارض بين الآيتين: 

ُ  إنَِّ  نْ يشََاءَ اللَّ
َ
يقول الشيخ الطوسي في تفسيره لقوله تعالى: وَمَا تشََاءُونَ إلَِّ أ

:[[[كَنَ عَليِمًا حَكِيمًا َ اللَّ
 وليس المراد أن يشاء كل ما يشاؤه العبد من المعاصي والمباحات، لأنَّ الحكيم 
لا يجوز أن يريد القبائح ولا المباح، لأنَّ ذلك صفة نقص ويتعالى الله عن ذلك. وقد 

]]] والمعصية والكفر من  ُ بكُِمُ اليُْسَْ وَلَ يرُيِدُ بكُِمُ العُْسَْ قال تعالى: يرُيِدُ اللَّ

.[[[أعظم العسر فكيف يكون الله تعالى مشيئاً له وهل ذلك إلا تناقض ظاهر

وبهذا يرتفع التعارض بين الآيتين.

]]]- سورة الإنسان، الآية29.

]]]- سورة الإنسان، الآية30.

]]]- تيزينيّ، طيّب، النّص القرآنّي أمام إشكالية البنية والقراءة، م.س، ص250.

]]]- سورة الإنسان، الآية30.

]]]- سورة البقرة، الآية185.

]]]- الشيخ الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، ج10، ص221.



159

ن ق�ي ّ عند المست�ش ي المنهج الفيلولو�ج

المبحث الثالث
أثر الاستشراق في الفهم الحداثّي
لمباحث )جمع القُرآن وتدوين�ه(

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الآراء الإسلاميّة والاستشراقيّة فـي مسـألة
 جمع القُـرآن وتـدوين�ه

المطلب الثاني: الرؤية الحداثيّ�ة في مسألة جمع القرآن وتدوين�ه

المطلب الثالث: الأثر الاستشراقّي في الفهم الحداثّي 
لجمع القُرآن وتدوين�ه



160

تمهيد

تعدّ قضيّة جمع القرآن وتدوينه من القضايا التي كانت محطّ الاهتمام قديمًا 

وحديثاً، عند المسلمين والمستشرقين والحداثيّين.

يسُلَّط الضوء في هذا المبحث على طبيعة الفهم الحداثّي لهذه القضية، وما لها 

من تأثير كبير في عمليّة فهم النّصّ القرآنّي وبيان الأثر الاستشراقيّ في فهم الحداثيّين 

لها، وقبل ذلك يبُيّ المقصود من )جمع القرآن(، مع الإشارة إلى أبرز الآراء الإسلاميّة 

والاستشراقيّة لهذا المفهوم. 



161

ّ لمباحث )جمع القُرآن وتدوينه( ي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

المطلب الأوّل: الآراء الإسلاميّة والاستشراقيّة في مسألة جمع القُرآن وتدوينه

أوّلً: معنى جمع القرآن وتدوينه

عبّ الراغب الأصفهانّي عن الجمع بأنهّ »ضمّ الشيء بتقريب بعضه من بعض، 

يقُال: جمعته فاجتمع]]]«.

وأمّا فيما يتعلقّ بجمع القرآن الكريم، فالمقصود ضمّ آياته إلى بعضها.

أمّا التدوين لغة: فهو »مشتق من الديوان وهو مجتمع الصحف]]]«.

وفي الاصطلاح، لعبارة جمع القرآن معنيان]]]: 

الأوّل: جمعه في الأذهان، وحفظه في الصدور عن ظهر قلب، واستيعاب جميع 

آياته، وكانوا يطلقون على حفظة القرآن جُمّع القرآن.

الثّاني: المراد بجمع القرآن: تدوينه، وكتابته وتسجيله في أوراق بشكل كامل.

وعند ذكر الباحثين لكلمة جمع القرآن، فإنّ المعنى المراد منه هو الثاني لا الأوّل.

ثانيًا: الآراء في جمع القرآن

في قضيّة جمع القرآن رؤيتان]]]:

الأولى: إنَّ القرآن لم يجمع في عهد النبيّ الأكرم، بل تتحقَّقت عمليّة الجمع 

في عهد الخلفاء. وهذه الرؤية تبنّتها مدرسة الخلافة، وهي المشهورة عند أتباع تلك 

المدرسة]]] واستندوا إلى روايات كثيرة نجدها في كتبهم الحديثيّة]]].

]]]- الراغب الأصفهاني، مفردات غريب القرآن، م.س، باب الجيم، ص96.

]]]- الفيروز آبادي، القاموس المحيط، م.س، ص1197؛ ظ: المعجم الوسيط، ج1، 634، مادة )دون(.

]]]- ظ: الحكيم، السيد محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص111.

]]]- ظ: الشهرستاني، علي، جمع القرآن نقد الوثائق وعرض الحقائق قراءة تحليلية جديدة، م.س، ج1، ص9، وص24-23.

]]]- ظ: الزركشي، بدر الدين محمد، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: مُحمّد أبو الفضل إبراهيم، منشورات: دار أحياء الكُتبُ 

العربيّة عيسى البابى الحلبيّ وشركائه، الطبّعة الأوُلى، القاهرة - 1376 هـ، ج1، ص233؛ ظ: السيوطي، الاتقان في علوم القرآن، 

تحقيق: محمد أبي الفضل إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة - 1975م، ج1، ص58.

]]]- ظ: صحيح البخاري، ج4، ص1911.



162

تيودور  الألمانّي  المستشرق  أبرزهم  المستشرقين،  أغلب  الرأي  هذا  على  وسار   

نولدكه في كتابه )تأريخ القرآن( والمستشرق المجريّ جولدتسهر في كتابه )مذاهب 

تدوينه  نزوله  )القرآن  كتابه  في  بلاشير  الفرنسّي  والمستشرق  الإسلاميّ(،  التفسير 

الإسلام(،  كتابه )حضارة  لوبون في  الفرنسي غوستاف  جمعه وتأثيره(، والمستشرق 

وقد استندوا في قولهم على الروايات الموجودة في كتب الصحاح.

الثانية: إنَّ القرآن جُمع في عهد النبيّ الأكرم، وهذه الرؤية تبنّتها ودافعت 

عنها مدرسة أهل البيت وأتباعهم]]].

البريطانّي جان بورتن في كتابه  الرأي المستشرق  القائلين بهذ  ومن المستشرقين 

)جمع القرآن(]]] ، وانتهى في آخر الكتاب إلى القول بأنَّ القرآن الذي هو موجود بين 

أيدينا هو مصحف النبيّ محمد الذي جمعه قبل وفاته]]].   

 وقام علماء مدرسة أهل البيت بتصحيح تلك الفكرة الخاطئة عن جمع القرآن، 

مستدليّن بأدلة عديدة]]].

لقد تعدّدت المصادر التي اعتمد عليها المستشرقون للقول بجمع القرآن بعد 

وفاة النبيّ الأكرم، وكان المصدر الأساس المعتمد عندهم هو الروايات الإسلاميّة وما 

تحمله من الغثّ والسمين.

ثالثًا: الآراء في تدوين القرآن الكريم

بعض  نجد  ولذا  القرآن،  جمع  بموضوع  وثيقة  علاقة  التدوين  لموضوع  إنَّ 

المستشرقين بحثها مع جمع القرآن، وأبرز الآراء التي قيلت في التدوين:

]]]- ظ: الخوئي أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، منشورات دار الزهراء )ع(، الطبعة الرابعة، بيروت - 1395 هـ، ص239-259؛ 

ظ: الشيرازي، ناصر مكارم، تفسير الأمثل ج8، ص16؛ ظ: الكوراني، علي، تدوين القرآن، منشورات دار القرآن الكريم، الطبعة 

الأولى، إيران – بدون تأريخ، ص238؛ ظ: الصغير، محمد حسين علي، تاريخ القرآن، م.س، ص68-65.

]]]- ظ: مجموعة باحثين، علوم القرآن في الإبستميّة المعاصرة مقاربة تفكيكيّة نقديةّ، ص45.

]]]- ظ: الشهرستاني، علي، جمع القرآن نقد الوثائق وعرض الحقائق قراءة تحليلية جديدة، م.س، ج1، ص9.

]]]- م.ن، ج1، ص145-125.



163

ّ لمباحث )جمع القُرآن وتدوينه( ي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

يقول المستشرق الفرنسي بلاشير: 

»لا شكّ أنَّ مفهوم النّصّ المكتوب كان حاضًرا في أذهان المهتدين المكّيّين الأوُل 

الذين لم يتجاوز عددهم المائة إبان الهجرة سنة 622م، ولقد أمدّهم بذلك المفهوم 

ما كانوا يعرفون من التوراة التي كانت بين أيدي المسيحييّن واليهود في المدينة، أو 

أناجيل نصارى نجران والحبشة الذين كانوا على علاقات تجاريةّ بهم، ومع ذلك فإنَّ 

أنصار محمد لم يشعروا بضرورة تدوين الرسالة الجديدة]]]«.

وذهب إلى الرأي نفسه المستشرق الألمانيّ كارل بروكلمان]]] والمستشرق كانون سيل]]].

وممّن يقول بتدوين القرآن في زمن النبيّ الأكرم المستشرق الفرنسي موريس 

بوكاي، إذ يرى أنَّ »من غير المعقول أن يشير القرآن إلى أمور لا تتفق مع الواقع، 

على حين يمكن التحقق منها لدى كتبة النّصّ من صحب النبيّ، وهناك أربع 

سور تشير إلى تسجيل القرآن قبل أن يغادر النبيّ مكّة عام 622م«]]].

وممّن قال بالتدوين في زمن النبيّ المستشرق الفرنسّي جاك بيرك، والمستشرق 

بودلي]]].

نَ بعد  أمّا الحداثيوّن فأغلبهم يميلون للرؤية الأولى القائلة: بأنَّ القرآن جُمِعَ ودُوِّ

وفاة النبيّ، وسيأتي تفصيل رؤيتهم في المطلب القادم.

المطلب الثاني: الرؤية الحداثيّة لمسألة جمع القرآن وتدوينه

أوّلً: التفريق بين الشفويّ والمكتوب 

لأنَّ  الكتابيّة؛  والمرحلة  الشفويةّ  المرحلة  بين  التمييز  الحداثييّن  خطوات  أولى 

]]]- بلاشير، ريجيس، القرآن، نزوله، تدوينه، ترجمته وتأثيره، م.س، ص28.

]]]- ظ: بروكلمّان، المستشرق كارل، تاريخ الأدب العربي، م.س، ج، ص139.

]]]- ظ: سيل، المستشرق كانون، تدوين القرآن، م.س، ص4.

]]]- بوكاي، المستشرق موريس، القرآن والتوراة والإنجيل والعلم، ص160.

]]]- ظ: بودلي، حياة محمد، م.س، ص10.



164

عملية الانتقال بين المرحلتين تستوجب إحداث تغيير في النّصّ القرآنّي]]].

يعني  لا  القرآن  بأنَّ  القول  على  المرحلتين  بين  التفريق  في  الحداثيون  واستند 

الكتابة، ولم تكن هناك إرادة لأنْ يكون القرآن كتاباً مدوّناً]]]، وعلى هذا الأساس فإنَّ 

القرآن الحقيقيّ هو الخطاب القرآنّي الشفويّ وليس النّصّ المدوّن]]].

القرآن،  أقل:  بقوله: »قلت: المصحف، ولم  القرآن والمصحف  أركون بين  وفرقّ 

لأنهّ يدلّ على الشيء الماديّ الذي نمسكه بأيدينا يوميًّا، ولأنَّه يقابل التوراة والإنجيل 

بالخط  القرآنّي  الخطاب  فيها  سُجّل  صفحات  من  مؤلفّ  كتاب  فهو  بالضبط، 

المعروف]]]«.

ويؤّكد الشرفّي على ما تقدّم بخصوص لفظ القرآن بقوله: »لا يصحّ أنْ يطلق 

حقيقة إلا على الرسالة الشفويةّ التي بلغها الرسول إلى الجماعة التي عاصرته. أمّا 

ما جمع بعد وفاته في ترتيب مخصوص ودوّن بين دفتين، فمن المعروف أنَّ الصحابة 

أنفسهم لم يكونوا في البداية متفّقين حول مشروعيّة هذا الجمع الذي لم يقم به 

النبيّ ولم يأمر به«]]].

وحاول أركون المقارنة بين الكتب السماويةّ التوارة والإنجيل والقرآن، بقوله: 

»إنَّ عمليّة الانتقال من مرحلة الخطاب الشفهيّ إلى مرحلة الخطاب المكتوب، 

لم تتم إلا بعد حصول الكثير من عمليات الحذف والانتخاب والتلاعبات اللغويةّ 

ا  وإنَّ يدوّن،  شفويّ  خطاب  كلّ  فليس  الحالات،  هذه  مثل  في  دائماً  تحصل  التي 

]]]- ظ: الجابريّ، محمد عابد، مدخل إلى القرآن، ص29.

]]]- ظ: م.ن، ص149-150؛ أبو زيد، نصر حامد، مفهوم النص، م.س، ص54-52.

]]]- ظ: أركون، محمد، الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، م.س، ص77؛ ظ: الجابري، محمد عابد، مدخل إلى القرآن، م.س، ص214.

]]]- أركون، الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، م.س، ص81؛ ظ: الشرفّي، عبد المجيد، الإسلام بين الرسالة والتأريخ، م.س، ص49-47.

]]]- الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتأريخ، م.س، ص49.



165

ّ لمباحث )جمع القُرآن وتدوينه( ي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

هناك أشياء تفقد أثناء الطريق؛ وذلك لأن عمليّة الجمع تمتّ في ظروف حامية من 

الصراع على السلطة والمشروعية«]]].   

وفي هذا الصدد يؤكِّد هشام جعيط على »أنَّ القرآن بذاته لم يكن مكتوباً، بل 

هو أثر شفويّ، وأراد لنفسه ذلك، وعاب على اليهود أنَّهم يخطوّن الكتاب بأيديهم، 

والمفترض أنَّ التوراة أثر شفويّ]]]«، والذي نفهمه من النّصّ المتقدم أنَّ أركون يقول: 

بتحريف القرآن بدلالة ما وقع من اليهود.

أمّا موقف طيب تيزيني فهو كغيره من الحداثييّن يقول: »إنَّ القرآن والحديث 

لم يكونا منذ البدء نصّين مكتوبين، بل مرّ كلّهما بمرحلة القول اللفظيّ المتداول 

شفهيًّا عن طريق العنعنة، وهذا يعني أنَّهما خضعا لعمليّة نقل من حالة الخطاب 

ه المكتوب]]]«. الحرّ المرسل إلى حالة الخطاب المنصّص الـمُفقَّ

ثانيًا: تدوين القرآن 

عند  مسلمّات  مجموعة  على  اعتمد  أركون  أنَّ  السابقة  النصوص  من  يتضّح 

عمليّة  رافق  الذي  الواقع  ظل  في  تحريف  وجود  منها:  التدوين،  لقضيّة  تعرضّه 

التدوين، ومنها: تأكيده على وجود مسافة زمنيّة بين التنزيل والتدوين.

ويمكن أنّ نلخّص كلام أركون عن هذه المرحلة التي مرّ بها القرآن بقوله: »هو 

عبارة عن مجموعة من العبارات الشفهية في البداية، ولكنّها دوّنت كتابة ضمن 

هذه  رفعت  ثم  النقاب،  عنها  يكشف  ولم  الآن  حتى  توضّح  لم  تأريخيّة  ظروف 

المدونة إلى مستوى الكتاب المقدّس بواسطة العمل الجبّار والمتواصل لأجيال من 

الحافظ للكلام الإلهيّ المتعالي لله  الكتاب بمثابة  التأريخيّين، واعتبر هذا  الفاعلين 

أعمال  كلّ  بها  تتقيّد  أن  ينبغي  التي  والإجباريةّ  المطلقة  المرجعيّة  يشكّل  والذي 

المؤمنين وتصرفّاتهم وأفكارهم]]]«.  

]]]- أركون، قضايا في نقد العقل الديني، م.س، ص188.

]]]- جعيط، هشام، الوحي والقرآن والنبوة، م.س، ص45.

]]]- تزيني، النّصّ القرآنّي أمام إشكالية البنية والقراءة، م.س، ص52-51.

]]]- أركون، الفكر الأصولّي واستحالة التأصيل، م.س، ص41.



166

 النبيّ الأكرم القرآن بدأت بعد وفاة  ويرى طيّب تيزينيّ أنَّ عمليّة جمع 

ببضع سنين، وواجهت عمليّة الجمع ظروفاً صعبة بسبب الأوضاع السياسيّة آنذاك]]].

المطلب الثّالث: الأثر الاستشراقيّ في الفهم الحداثّي لجمع القُرآن وتدوينه

أن  والكتابيّة، يمكن  الشفاهيّة  بين  القرآن  لحقيقة  الحداثيّين  بحث  إنَّ مسألة 

)تأريخ  كتابه  في  نولدكه  الألمانّي  المستشرق  بدأه  استشراقيًّا  هاجسًا  فيها  نلمس 

القرآن(، وأفاد منه المستشرقون من منطلق البحث الفيلولوجيّ، وعلى الرغم من 

فـي  منه  أفاد  أنَّه  إلا  الاستشراقيّ  الفيلولوجيّ  المنهج  قصور  علـى  أركون  تأكيد 

عملية التدوين، خاصّة ما تعلقّ بصحة المصحف.   

تبيّ فيما سبق أنّ أركون حاول التفريق بين القرآن الشفهيّ وبين القرآن المكتوب 

بعد عمليّة التدوين.

لنقد  الفيلولوجيّ  المستوى  بين  »تردّدت  التدوين  لعمليّة  أركون  ومعالجة 

لعمليّة  الأنثروبولوجيّ  البعد  وبين  للقرآن  التوثيقيّ  الشرط  سلامة  أو  المصحف 

الكتابة  إلى  التواصلّي  اللغويّ  بشرطها  الشفاهيّة  من  انتقالً  باعتبارها  التدوين 

بشرطها اللغويّ الرسميّ]]]«.

وأفاد أركون من التحليل الفيلولوجيّ من خلال إثارة الشكّ بعملية التدوين، 

وإنكار الروايات الإسلاميّة عن تدوين القرآن.

العربيّة  باللغة  معانٍ  ومفتوحة على  منتهية  مدوّنة  القرآن  »إنَّ  أركون:  يقول 

الرابع الهجريّ/  النّصّ المثبت تدوينًا بعد القرن  لا نستطيع الوصول إليها إلّ عبر 

النّصّ ويلفت  إلـى  الكلام  التحديد على الانتقال من  العاشر الميلاديّ، ويصّر هذا 

الانتباه إلـى الشكلّ الـمتوارث الذي أدّى إلـى نشوء الفكر العربـيّ الإسلاميّ]]]«.

]]]- ظ: تيزينيّ، طيّب، النّص القرآنّي أمام إشكالية البنية والقراءة، م.س، ص147.

]]]- قراش، محمد، الخطاب القرآنّي وإشكاليّة القراءة الحداثيّة، م.س، ص329.

]]]- أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص114-113.



167

ّ لمباحث )جمع القُرآن وتدوينه( ي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

وقوله: »تلك النسخة الرسميّة التي تشكّلت في ظل الخليفة عثمان، والتي ثبُتت 

نهائيًّا بعد القرن الرابع الهجريّ، العاشر الميلاديّ]]]«. 

أنْ نجد الأثر الاستشراقيّ في كلام أركون من خلال ما كتبه المستشرق  ويمكن 

الفرنسّي بلاشير، إذ يقول المستشرق الفرنسّي: »هكذا صار مقبولً لدينا أن نتكلمّ 

عن نصّ قانونّي للمصحف كان قد وضع، واعتمد نهائيًّا في منتصف القرن العاشر]]]«. 

ويضيف بلاشير في موضع آخر: »إنَّ هذا التدوين كان جزئيًّا ومثارًا للاختلاف، 

كما كان متخلفًّا على الأخصّ بسبب عدم ثبات المواد والطرائق المستعملة لذلك 

التدوين]]]«.

وهو ما أخذه عنه أركون بقوله: »صحيح أنَّ النبيّ كان قد أمر بتدوين بعض 

الآيات]]]«. 

تعقيب نقديّ	

أوّلً: إنَّ أركون لم يبتعد عن إثارات المستشرقين وشكوكهم حول عمليّة التدوين، 

ومنهجهم الفيلولوجيّ، ولم يبحث بصورةٍ تحليليّةٍ علميّةٍ هذا الموضوع، ولم يستند 

إلى مناهج العلوم الإنسانيّة، ولم يبحث قضيّة التدوين في إطار مشروعه الذي أسماه 

الإسلاميّات التطبيقيّة، وهو المشروع الذي طرحه كبديل عن الإسلامياّت الكلاسيكيّة 

)مناهج المستشرقين(، بل اعتمد على النتيجة التي توصّل إليها المستشرق بلاشير.

ثانيًا: إنَّ هذه الشبهة التي طرحها بعض المستشرقين والحداثييّن مستندة على 

روايات العامّة، ولم يأخذوا بروايات الشيعة الإماميّة التي قدّمت رؤيةً عن الجمع 

في عهد النبي الأكرم صلى الله عليه وآله، ولذا كان أسلوب أغلب المستشرقين في 

فهم عمليّة جمع القرآن وتدوينه أحاديًّا من خلال الاعتماد على نصوص إسلاميّة 

]]]- أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، م.س، ص119.

]]]- بلاشير، القرآن، نزوله، تدوينه، ترجمته، تأثيره، م.س، ص34.

]]]- م.ن، ص29.

]]]- العجيب والغريب في إسلام العصر الوسيط، ص25.



168

معيّنة، وانتقائيًّا من خلال توظيف الروايات التي تنفعهم في بحثهم، وتنسجم مع 

بتحريف  القول  ليلزم من ذلك  الكاذبة والمدسوسة،  الروايات  أهدافهم، وبخاصّة 

القرآن؛ إذ استند أغلب المستشرقين إلى »الرأي المشهور عند الجمهور، والتي رويت 

الشيعة  الروايات الموجودة في كتب  الحشوية لا إلى  الحديثيّة من قبل  في كتبهم 

النصوص  تلك  بعض  في  يشكّكون  أو  يتساءلون  حين  فالمستشرقون  الإماميّة... 

الآخرين والمخالفة  الموجودة في كتب  الروايات  تلك  إنما مستندهم هو  والأقوال، 

للعقل والفطرة والتي يدركها كل باحث]]]«، وهذا ليس دفاعًا عن المستشرقين، بل 

هو بيان لأسلوب خاطئ تمثلّ في انتقاء بعض الروايات التي تنفعهم في جمع القرآن، 

الإحاطة  ثم  المجال  الإسلاميّة في هذا  الروايات  يحتمّ جمع كل  العلميّ  والجانب 

العلميّة التامّة بها، وترجيح ما هو موافق للعقل والفطرة السليمة.

وقدّم السيد الخوئّي ردودًا علميّة نقديّة على روايات العامّة، ملخّصها]]]: 

إنَّ تلك الروايات التي تنصّ على أنَّ الجمع لم يتمّ في عهد النبي متناقضة 

فيما بينها؛ إذ تشير بعضها إلى أنَّ كلّ مجموعة منها إلى أنَّ الجمع تمّ في مرحلة 

متفقة على معنًى واحد وطريقة واحدة،  ليست  معيّنة وبطريقة مختلفة، فهي 

فكيف يمكن الاعتماد عليها والأخذ بدلالتها؟!

إنَّ هذه الروايات معارضة لروايات أخرى وردت في كتب العامّة تنصّ على أنَّ 

القرآن جمع في عهد النبيّ الأكرم صلى الله عليه وآله.

   إنَّها معارضة بالكتاب؛ إذ إنَّ كثيراً من الآيات دلتّ على أنَّ سور القرآن وآياته 

كانت متميّزة في الخارج بعضها عن بعض، وأنَّ النبيّ تحدّى الكفار والمشركين على 

الإتيان بمثل القرآن، ومعنى هذا أنَّ سور القرآن كانت في متناول أيديهم.

نفسه  في  القرآن  عظمة  أنَّ  ذلك  وبيان  العقل،  لحكم  الأحاديث  هذه  مخالفة 

واهتمام النبي والمسلمين بحفظه وقراءته ينافي الجمع المذكور في تلك الروايات، فإنَّ في 

]]]- الشهرستانّي، علي، جمع القرآن نقد الوثائق وعرض الحقائق، م.س، ص9-8.

]]]- الخوئي، السيد أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص247 – 255.



169

ّ لمباحث )جمع القُرآن وتدوينه( ي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

القرآن جهات عديدة كل واحدة منها تكفي لأن يكون القرآن موضوع عناية المسلمين، 

منها: بلاغته، وإظهار النبيّ رغبته بحفظ القرآن، وإنّ حفظ القرآن كان سبباً لارتفاع 

شأن الحافظ بين الناس، وكذلك الأجر والثواب الذي يستحقه الحافظ، وهذه العوامل 

وغيرها شكّلت باعثاً قويًّا على حفظ القرآن الكريم، ومع هذا الاهتمام كيف يمكن 

القول بأنَّ جمع القرآن الكريم قد تأخّر إلى زمن بعد النبيّ الأكرم؟!





المبحث الرابع
أثر الاستشراق في الفهم الحداثّي لمباحث )النّسخ(

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: مفهوم النّسخ عند المسلمين

المطلب الثاني: النسخ في الفهم الاستشراقّي

المطلب الثالث: النسخ في الفهم الحداثّي وأثر الاستشراق فيه



172

تمهيد

القرآنّي، وخُصّصت  البحث  النسخ من المواضيع المهمّة في مجال  يعدّ موضوع 

له الكثير من المباحث في كتب علوم القرآن، والتفسير، والفقه، والأصول، ولذا نجد 

أنَّ كلّ عـالـم من العـلـمـاء بـحـثـه حسب اختصاصه، ومن الزاوية العلميّة التي 

يـحتاج إليها، وذلك لـما له من أهـمّـيّة في فهم نصوص القرآن الكريم وبخاصّة ما 

يتعلقّ بالجانب التشريعيّ.  

 ونظراً لما يترتبّ عنه من أمور خطيرة، لم يعد الاهتمام به من قبل المتخصّصين 

الاهتمام إلى  تعدّى ذلك  بل  الفقه وأصوله، والقرآن وعلومه فحسب،  من علماء 

المستشرقين والحداثيين، وكلّ واحد منهم نظر له من زاوية التراث، وأثار بعضهم 

شبهات حوله للطعن بالنّص القرآنّي.

وهو  وضعوه،  الذي  الأساس  تثبيت  هو  النسخ  دراسة  من  الحداثييّن  وهدف 

القول بتأريخيّة النّصّ القرآنّي. 

للنسخ،  المسلمين  علماء  وضعه  الذي  المفهوم  ببيان  المبحث  هذا  وسيتكفّل 

ثم بيان التوظيف الاستشراقيّ له للطعن بالنّصّ القرآنّي، وبيان التوظيف الحداثّي 

للنسخ للقول بتأريخيّة النّصّ القرآنّي.



173

ّ لمباحث )النسخ( ي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

المطلب الأوّل: مفهوم النّسخ عند المسلمين

أوّلً: المدلول اللغويّ للنّسخ

بمعنى  وردت  إذ  معنى،  من  بأكثر  اللغة  قواميس  في  )النسخ(  لفظة  وردت 

الإزالة]]]، قال الراغب: »النسخ: إزالة شيء بشيء يتعقّبه]]]«.

أمّا ابن منظور فعبّ عن النسخ بالإبطال، قال: »النسخ: إبطال الشيء وإقامة 

آخر مقامه]]]«.

مع  وتحويله  الشيء  »نقل  اللغة:  في  للنسخ  وردت  التي  الأخرى  المعاني  ومن 

بقائه]]]«.

ولعلّ »الإزالة هي أوفق المعاني اللغوية انسجامًا مع فكرة النسخ، خصوصًا إذا 

لاحظنا أنّ فكرة النسخ في القرآن الكريم  ورد التعبير عنها بمواد مختلفة تنسجم 

كلهّا مع الإزالة، لأنَّ كلّ واقعة لا يمكن أن تخلو من الحكم الشرعيّ، فإذا أزُيل حكم 

فلا بدّ أن يحلّ محلهّ حكم آخر]]]«.

فقد جاءت لفظة النسخ ومشتقاتها أربع مرات في القرآن الكريم، وهي:

    .[[[وْ مِثلْهَِا
َ
يٍْ مِنهَْا أ

تِ بَِ
ْ
وْ ننُسِْهَا نأَ

َ
مَا ننَسَْخْ مِنْ آيةٍَ أ

مْنيَِّتهِِ 
ُ
يطَْانُ فِ أ لقَْ الشَّ

َ
ٰ أ رسَْلنَْا مِنْ قَبلْكَِ مِنْ رسَُولٍ وَلَ نبٍَِّ إلَِّ إذَِا تَمَنَّ

َ
وَمَا أ

.[[[ُيطَْان ُ مَا يلُقِْ الشَّ فَيَنسَْخُ اللَّ
]]]- ظ: ابن منظور، لسان العرب، م.س، ج3، ص61؛ ظ: الطريحيّ، فخر الدين بن محمد،  مجمع البحرين،، تحقيق: أحمد 

الحُسينيّ، منشورات: مكتب نشر الثقّافة الإسلاميّ، الطبّعة الثاّنية، بدون مكان - 1408 هـ، ج2، ص302.

]]]- الراغب الأصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن، م.س، ص490.

]]]- ابن منظور، لسان العرب، م.س، ج3، ص61.

]]]- ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج5، ص425؛ ظ: الأزهري، معجم تهذيب اللغة، ج4، ص3558.

]]]- الحكيم، محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص193.

]]]- سورة البقرة، الآية106.

]]]- سورة الحج، الآية52.



174

ِينَ  لوَْاحَ وَفِ نسُْخَتهَِا هُدًى وَرحََْةٌ للَِّ
َ
خَذَ الْ

َ
ا سَكَتَ عَنْ مُوسَ الغَْضَبُ أ وَلمََّ

.[[[َهُمْ لرَِبّهِِمْ يرَهَْبُون
.[[[َهَذَٰا كتَِابُنَا يَنطِْقُ عَلَيكُْمْ باِلَْقِّ إنَِّا كُنَّا نسَْتَنسِْخُ مَا كُنتُْمْ تَعْمَلوُن

التشريعيّ  النسخ  من  أعمّ  بشكلّ  ورد  القرآن  في  النسخ  إنّ  القول:  ويمكن 

والتكوينيّ.

ثانيًا: المعنى الاصطلاحيّ للنّسخ

إنَّ المتتبّع للتطوّر التأريخيّ لكلمة )النسخ( يجد أنهّا تختلف من زمن لآخر، 

الحكم  بيان  في  تغيير  لأدنى  شامل  عام  مفهوم  للنسخ  كان  القديم  العصر  ففي 

الشرعيّ، وحتىّ تخصيص العام، وتقييد المطلق، كان يسُمّى نسخًا، ولم يكن هناك 

اختلاف بين المعنى اللغويّ للنسخ، وبين استخدام القرآن الكريم له، وبين معناه 

الاصطلاحيّ.

ولعلّ هذا الإطلاق والسعة في اللفظ بسبب الاختلاف بين علماء القرآن في تعيين 

الآيات الناسخة والمنسوخة]]].  

ويمكن عدّ المفهوم الحالي للنسخ أحد مصاديق المعنى السابق العام للنسخ.

وفـي فترة لاحقة وبعد تطوّر الكتابة فـي علوم القـرآن الكريم، قـدّم العلماء 

تعاريف جديدة عدّة للنسخ، منها:

»هو رفع حكم شرعيّ متقدّم عن المكلفّ بحكم شرعيّ متأخّر]]]«.

سة بارتفاع أمده وزمانه، سواء أكان  النسخ: »هو رفع أمر ثابت في الشريعة المقدَّ

ذلك الأمر المرتفع من الأحكام التكليّفية أم من الأحكام الوضعيّة، وسواء أكان من 

]]]- سورة الأعراف، الآية154.

]]]- سورة الجاثية، الآية29.

]]]- ظ: الحكيم، السيد محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص193.

]]]- الزركشي، البحر المحيط في أصول الفقه، ج4، ص63.



175

ّ لمباحث )النسخ( ي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

المناصب الإلهيّة أم من غيرها من الأمور التي ترجع إلى الله تعالى بما أنهّ شارع]]]«.  

والذي يتضّح من هذا التعريف أمران:

إنّ النسخ يكون برفع حكم ثابت في أصل الشريعة.

الحكم لانتهاء  تعالى، بل مجرد رفع  الله  إلى  النسخ لا يكون لأمر مجهول  إنّ 

أمده وزمانه.   

وقد استدلّ العلماء عقلً وشرعًا على إمكانيّة وقوع النسخ في الشريعة]]]، كما 

وْ ننُسِْهَا 
َ
أكّد القرآن الكريم على وقوع النسخ فيه، قال تعالى: مَا ننَسَْخْ مِنْ آيةٍَ أ

.[[[وْ مِثلْهَِا
َ
يٍْ مِنهَْا أ

تِ بَِ
ْ
نأَ

ثالثًا: أنواع النّسخ

ذكر العلماء ثلاثة أنواع للنسخ]]]:

الأول: نسخ التّلاوة من دون الحكم: ويقصد به: أن ترفع من القرآن مع بقاء حكمها.

واستدل القائلون بهذا القول بآية الرجم، ويعللّون بأنَّها سقطت من غير سبب]]].

وهذا النوع لا يمكن القبول به؛ لأنهّ يؤدّي بنا إلى القول بتحريف القرآن، وهو 

لم يصلنا إلا بطريق روايات الآحاد]]].

آخر،  حكمً  ينافي  بحكم  آية  نزول  به:  ويقصد  والتّلاوة:  الحكم  نسخ  الثّاني: 

فحذفت الآية وانتهى حكمها.

]]]- الخوئي، السيد أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، م.س، 278.

]]]- ظ: م.ن، ص279؛ ظ: الحكيم، السيد محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص195-196؛ ظ: الصالح، صبحي، مباحث علوم 

القرآن، م.س، ص263.

]]]- سورة البقرة، 106.

]]]- ظ: الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص285؛ ظ: الصالح، صبحي، مباحث علوم القرآن، م.س، ص265.

]]]- ظ: صحيح مسلم، ج5، ص116؛ ظ: صحيح البخاري، ج8، ص113.

]]]- ظ: الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص285.



176

واستدلّ القائلون بهذا النّوع من النسخ، بأدلةّ عديدة، منها: ما رُوِي عن عائشة 

أنهّ نزلت على النبيّ آية بهذا النّصّ: )عشر رضعات معلومات يحرمن(، ثم نسخت 

بآية أخرى: )بخمسٍ معلوماتٍ(]]]. 

والإشكال على هذا النوع كالإشكال على النوع السابق، من أنَّه يؤدّي إلى القول 

بالتحريف إضافة إلى أنّ النماذج التي وردت إلينا لهذا النوع من النسخ، وردت عبر 

روايات غير معتبرة لا يمكن الأخذ بها. 

الثّالث: نسخ الحكم من دون التّلاوة: ويقصد به أنَّ الآية موجودة في القرآن 

الكريم وتبقى على صياغتها وهيئتها إلا أنّ حكمها الشرعي قد رفع.

وذكر العلماء أقسامًا ثلاثة له]]].

أنّ  إلا  النوع متفّق على إمكان وقوعه عند علماء المسلمين والمفسّين،  وهذ 

الاختلاف حصل في عدد الآيات المنسوخة، وقد ناقش العلماء كلّ الآيات المدّعى 

نسخها]]]. 

ويمكن أن نلخّص ما سبق بالآتي:

إنّ مفهوم النسخ وارد في القرآن الكريم، وإنّ الاختلاف الذي حصل هو بسبب 

الاختلاف في بيان المدلول اللغويّ للفظة النسخ، وما تبع ذلك من اختلاف في تحديد 

المعنى الاصطلاحيّ، ونتج عنه وضع أنواع للنسخ، هذا من جهة. 

ومن جهة أخرى، فإنَّ سبب الاختلاف يعود إلى الاختلاف بين الروايات الإسلاميّة 

التي أشارت إلى الآيات الناسخة والمنسوخة.

هذان السببان الأساسياّن ولدّا إشكاليّة في فهم النسخ في آيات القرآن الكريم 

]]]- ظ: مسلم، صحيح مسلم، ج4، ص167.

]]]- ظ: الخوئي، السيد أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص286.

]]]- ظ: السيوطي، الاتقان، م.س، ج2، ص37 -38؛ ظ: الخوئي، السيد أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص381-287.



177

ّ لمباحث )النسخ( ي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

العصور،  تلك  الكريم وعلومه طوال  القرآن  بدراسة  المتخصّصين  العلماء  قبل  من 

وهذه الإشكالية أفاد منها المستشرقون للقول بتأريخيّة النّصّ القرآنّي، وتبعهم في 

ذلك الحداثيوّن، وهو ما سيتبيّ في المطالب القادمة من هذا المبحث.

المطلب الثّاني: النّسخ في الفهم الاستشراقيّ

اتخّذ المستشرقون من النسخ وسيلة للقول ببشرية القرآن.

من المستشرقين الذي بحثوا النسخ المستشرق مونتغمري وات.

تنظيم هذا  لـم يمنعه من  المنزل عليه  الوحي  بألوهيّة  النبيّ  ثقة  »إنَّ  يقول: 

الوحي وترتيبه زيادة ونقصاناً، ونجد في القرآن إشارة إلى أنَّ الله قد أنسى نبيّه بعض 

الآيات، وأنَّ دراسة عميقة للنّصّ لا تدع مجالً للشكّ في الاعتقاد بأنَّ هناك كلمات 

وجمل ومقاطع أضيفت إلى القرآن، ومن الطبيعيّ أنَّ هذه الزيادات ليست من 

صنع محمد، ومن المؤكد أنَّ لديه طريقة معيّنة للإصغاء إلى الوحي الذي يكشف 

له ما يفكّر فيه، ولا يصحّح النّصّ إلا بعد تلقّيه الوحي الذي يصوّبه، وقد اعترف 

المسلمون منذ البداية باشتمال القرآن على العديد من الآيات المنسوخة وإبطال 

أحكامها، وقصة الآيات الشيطانيّة تقدّم لنا أكبر دليل على ذلك]]]«.

أمّا جولدتسهير، فيقول: إنّ النبيّ )ص( أرُغم على النسخ بسبب »تطوّره الداخلّي 

الخاص وبحكم الظروف التي أحاطت به إلى تجاوز بعض الوحي القرآنّي إلى وحي 

جديد في الحقيقة، وإلى أنْ يعترف أنهّ ينسخ بأمر الله ما سبق أنْ أوحاه إليه]]]«.

ويرى المستشرق )روبير برونشنج( أنَّ سبب النسخ هو وجود تناقض في النصوص 

القرآنيّة]]].

]]]- وات، المستشرق مونتغمري، محمد في المدينة، م.س، ص18.

]]]- جولدتسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، م.س، ص33.

]]]- ظ: الحاج، ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقيّ، م.س، ص347.



178

المطلب الثّالث: النّسخ في الفهم الحداثّي وأثر الاستشراق فيه

أوّلً: محمد أركون

يقول محمد أركون: »وأمّا المعنى الثالث لكلمة النسخ، والذي يعني: استبدال 

نصّ بنصّ أو نصّ لاحق بنصّ سابق، فهو ناتج عن مناقشات الأصولييّن الذين وجدوا 

الذي  النّصّ  ثمَّ فقد اضطروا لاختيار  أنفسهم في مواجهة نصوصٍ متناقضةٍ، ومن 

يتناسب أكثر مع التوفيق وتحقيق الانسجام بين الأحكام الشرعيّة التي كانت قد 

حظيت بتثبيت الفقهاء الأوائل ... وهذا أكبر دليل على كيفيّة احتيال الفقهاء على 

الآيات القرآنيّة التي لا تـتناسب مع مقاصدهم فيقومون بتحييدها]]]«.

ويضيف: »لم يعد بإمكان الفقهاء حذف هذه الآيات بعد أن أصبحت متضمّنة 

يشجعون على  راحوا  فقد  وبالتالي  عثمان،  أيام  شُكّل  الذي  الرسميّ  المصحف  في 

تأسيس علم أسباب النزول من أجل القول بأنّ الآية المنسوخة قد نزلت قبل الآية 

الناسخة، وبالتالي فمن المشروع إبطال العمل بها]]]«.

هذا الاتهّام من أركون للفقهاء بأنَّهم اخترعوا النسخ لدفع التناقض، نجده عند 

المستشرق يوسف شاخت )1902-1969م(؛ إذ قال: »وكان همّ الـمفسرين الـمتأخّرين 

التخلصّ من الـمتناقضات العديدة الواردة فـي القرآن والتي تصوّر لنا تدرج محمّد 

في نبوته، إمّا بـمـا عمدوا إليـه من التوفيق بينها، وإمّا بالاعتراف بأنَّ الآيات المتأخّرة 

تنسخ ما قبلها، وذلك في الحالات التي يشتدّ فيها التناقض بين تلك الآيات]]]«.

القرآنيّة  النصوص  إنَّ بعض  نقُل عن المستشرق )روبير برونشفج( قوله:  كما 

تتسّم أحياناً بالتناقض. ومن هنا، فإنَّ الأمر يقتضي إيجاد معايير قانونيّة لإزالة هذا 

.[[[التناقض. وفي هذا الخصوص أتى القرآن بمفهوم النسخ

]]]- أركون، محمد، من الاجتهاد إلى نقد العقل الإسلامي، م.س، ص69.

]]]- م.ن، ص74.

]]]- أصول الفقه، ترجمة: إبراهيم خورشيد، دار الكتاب اللبناني للطباعة والنشر، الطبعة الأولى، بيروت - 1981م، ص39.

]]]- ظ: الحاج، ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقي، م.س، ج1، ص386.



179

ّ لمباحث )النسخ( ي
ي الفهم الحدا�ث

اق �ف أثر الاست�ش

نقد الشبهة

إنَّ أغلب آراء المستشرقين في قضيّة النسخ -وتبعهم أركون في ذلك- يرون أنَّ 

فقهاء المسلمين قد ابتدعوا قضيّة النسخ لرفع التناقض بين الآيات، ويردّ عليهم:

1. اتضّح عند بيان مفهوم النسخ عند المستشرقين أنَّهم فهموا أنَّ سبب النسخ في 

القرآن الكريم هو التدرّج في نزول الأحكام للموضوع الواحد، في حين أنَّ النسخ لم يكن 

فيه إزالة لحكم بقدر ما كان انتهاء لحكم معيّ محدّد بزمان معيّ، وإحلال حكم آخر 

السابق على حلهّا]]]، وهذا  الحكم  يقوى  التي لا  المستجدة  القضايا  ليعالج  له  امتدادًا 

الفهم الخاطئ أدّى إلى قولهم إنَّ الآية الناسخة تناقض الآية المنسوخة ومنافية لها؛ لأنَّ 

وقوع النسخ يناقض مراد الله تعالى من الآية الأولى، وتبيّ الرد عليهم بأنَّ الآية الناسخة 

ليست منافية للمنسوخة بل هي امتداد لها، فلا تناقض بينهما.   

2. يشترط في الاختلاف الحقيقي )التناقض( أمور عدّة فصّلها علماء المنطق]]] منها: 

وحدة الزمان ووحدة الملاك والشرط، وإذا تخلفّ أحدها فلا تنافي ولا اختلاف، والناسخ 

لذلك  كان مستدعية  سابقة  تبدّلت عن مصلحة  أخرى،  متأخر وملاكه مصلحة  ظرفه 

الحكم المنسوخ، فالتنافي ظاهريّ وبعد التأمّل والتعمّق يرتفع تمامًا]]].

ثانيًا: طيّب تيزيني

عدّ طيبّ تيزيني النسخ جزءًا من عالم النبيّ الذاتيّ، »فهناك حالة من الرهافة 

والخصوصيّة بالنسبة إلى تصوّر الوحي وعلاقة الرسول به. إنهّا الحالة التي تتمثلّ 

تدخّل مباشر من  الداخلّي، دونما  الذاتيّ  عالمه  يتمّ ضمن  ما  لسورة  النسخ  أنَّ  في 

خارج، وقد يكمن وراء ذلك أنَّ الرسول الداعية والفاعل اجتماعياً يتبيّ -بإحالة من 

]]]- ظ: النصراوي، عادل عباس، إشكالية فهم النص القرآني عند المستشرقين، م.س.

]]]- ظ: المظفر، الشيخ محمد رضا، المنطق، مؤسسة النشر الإسلاميّ، )قم إيران – بلا تأريخ(، ج2، ص42.

]]]- ظ: معرفة، الشيخ محمد هادي، تلخيص التمهيد، مؤسسة التمهيد، الطبعة الثانية، قم إيران – 2012م، ج1، ص400.



180

وحيه- أنَّ سورة ما جاءته من هذا الأخير لا تستجيب لاحتياجات البشر المقدّمة 

إليهم، فتلُغى وتنسخ]]]«.

إنَّ القول بالنسخ الذاتيّ هو نفسه القول بالوحي النفسّي الذاتيّ الذي قال به 

المستشرقون وتقدّم نقده في مبحث الوحي.

]]]- تيزينيّ، طيبّ، النّص القرآنّي أمام إشكالية البنية والقراءة، م.س، ص395-396؛ ظ: الغزاوي، إيمان، التوظيف الحداثّي لتفسير 

القرآن الكريم وإشكاليّاته، دار غيداء، الطبعة الأولى، بيروت – 2016م.



الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور

الخاتمة



182

الإسلاميّة،  الأصول  على  الـمعرفيّة  منابعها  توزعّت  شيّـقة،  علميّةٍ  رحلةٍ  في 

والـمناهج الحداثيّة، والآليّات الاستشراقيّة، سعت الدراسة في كلّ محطاّتها الفكريةّ 

وبكلّ جدّ واجتهاد وصبر إلى تتبّع مدى )أثر الاستشراق في الفهم الحداثّي لمباحث 

تأريخ القرآن وعلومه(.

وهذه  للبحث،  نتائج  عدّها  ثمرات يمكن  إلى جملة  التوصّل  البحث  واستطاع 

النتائج حصيلة محاولة علميّة شاكرةً لفضل السابقين عليها، على أمل أن يفيد منها 

الباحثون وطلبة العلم في المستقبل. 

من مجموع ما تقدّم من مباحث ومطالب تتضّح الإجابة على إشكاليّة البحث 

الأساس؛ إذ تبيّ أنَّ هناك أثراً للاستشراق في الفهم الحداثّي للقرآن الكريم، وهذا 

القرآنّي وعلى مباحث تكوّن  النصّ  لتحليل  النظريةّ  المناهج  الأثر كان موزعًّا على 

النصّ وتشكّله، أي: مباحث تأريخ القرآن وعلومه.  

ونتج من البحث أنَّ الأثر الاستشراقيّ تتغيّ نسبته تبعًا للشخصيّة الحداثيّة، فـ 

)محمد أركون( و )طيبّ تيزيني( من أكثر الشخصيّات الحداثيّة تأثرّاً بالمستشرقين 

وبخاصّة المستشرقين المعاصرين، بينما نلحظ أنّ )نصر حامد أبو زيد( و )محمد 

عابد الجابريّ( تأثرّا بالفلاسفة الغربيّين أكثر من تأثرّهم بالمستشرقين، وكانت نسبة 

الأثر الاستشراقيّ فيهم قليلة بحسب تتبّع البحث. 

أمّا الإجابة عن الأسئلة الفرعيّة المتولدّة من إشكاليّة البحث، فيمكن تفصيلها 

على شكل نتائج، على أنَّ أبرز ما يمكن استخلاصه من نتائج -والتي نضعها هنا على 

شكل خلاصة- لا تغُني عن التفاصيل التي وصلت إليها الدراسة عبر امتداد فصول 

البحث.

القرآنّي أفضت بنا إلى  النّصّ  إنَّ دراستنا لأثر المستشرقين في الحداثيين في فهم 

مجموعة من الاستنتاجات، هي:

لاحظ البحث أنَّ أوّل أثر للمستشرقين على الحداثيين تولدّ من خلال اطلّاع  	.1



183

الخاتمة

العرب على التطوّر الغربّي، فأصبح الاستشراق رافدًا مهمً للحداثييّن في فهم القرآن 

الكريم، وأنَّ التأثير الاستشراقيّ:

أ. تارة يكون بصورةٍ مباشرةٍ من خلال اطلّاع الكثير من الحداثييّن على كتابات 

المستشرقين حول التراث الإسلاميّ، أو من خلال التلمذة المباشرة على يد المستشرقين.

التي  المادّة  المستشرقين  توفير  خلال  من  مباشرة  غير  بصورةٍ  يكون  وتارة  ب. 

يمكن أنْ يشتغل بها الحداثيّون؛ إذ قام المستشرقون بتحقيق ونشر أمّات الكتب 

والمخطوطات.    

في أسس الفهم الحداثّي، رصد البحث في أرخنة النّصّ القرآنّي أثراً استشراقيًّا،  	.2

)جاكلين  المعاصرة  المستشرقة  بكتاب  بإعجابه  أركون(  )محمد  الحداثّي  صّرح  إذ 

شابي( وأفاد منه في قراءتها التأريخيّة للقرآن الكريم، كما رصد البحث تأييد أركون 

لمشروع استشراقيّ هولنديّ يهدف لدراسة تأريخيّة لكلِّ كلمة من القرآن، وموارد 

أخرى نلحظ للأثر الاستشراقيّ حضورًا في تأريخيّة النّصّ القرآنّي عند الحداثييّن.            

أمّا فيما يتعلقّ بالأسس الأخرى لفهم القرآن الكريم عند الحداثييّن، فلم يلحظ 

في  بقوّة  حاضرة  الغربيّة  الحداثيّة  المرجعيّات  كانت  بل  استشراقيًا،  أثراً  البحث 

كتابات الحداثيّين في هذا الباب، كالماركسيّة، والبنويةّ، والتأويليّة، والتفكيكيّة.

بالقرآن  الاستشراقيّ  الاهتمام  اتجّاهين في طبيعة  بروز  إلى  البحث  خلص  	.3

الكريم:

الاتجّاه الأول: يهتم بالدّراسات التأّريخيّة النقديةّ؛ لأنَّه تأثرّ بالدّراسات التقليديةّ 

وانتهى إلى نتيجة تأثرّ القرآن الكريم بنتاج البيئات اليهوديةّ والمسيحيّة، إذ برزت 

المرجعيّات الكتابيّة )اليهوديةّ والنصرانيّة( لاصحاب هذا الاتجاه في فهمهم للنصّ 

القرآنّي.

أن  الإنسانيّة، بعد  العلوم  القرآنّي لمناهج  النّصّ  الثاني: دعا إلى إخضاع  الاتجّاه 

شعر بتخلفّ المناهج الاستشراقيّة السابقة التي طبُِّقت على النّصّ القرآنّي.  



184

الحداثّي )محمد أركون(، فقال بضرورة  التوجّه الاستشراقيّ أخذه منهم  وهذا 

دراسة القرآن وفق النتائج التي توصّل إليها النقد الفيلولوجيّ التأريخيّ أوّلً، ثم 

تجاوزه من خلال إخضاع النّصّ القرآنّي للمناهج الحديثة.

إنَّ الاستشراق المعاصر ينفرد عن القديم بتبنّي بعض أفراده لدعوى إخضاع  	.4

النّصّ القرآنّي لمناهج العلوم الإنسانيّة الحديثة، ويشترك معه بدراسة القرآن وفق 

المنهج التأريخيّ الذي يهدف إلى ربط النّصوص الدينيّة بسياقها التأريخيّ ويعدّانه 

المستشرقين  من  الحداثيوّن  أخذه  الأمر  وهذا  القرآنّي،  للنصّ  دارس  لأيّ  أساسًا 

كمنطلق وأساس لفهم النّصّ القرآنّي.

إذ  معًا؛  والمعاصر  القديم  بالاستشراق  تأثرّوا  الحداثيّين  أنَّ  البحث  فما لاحظه 

الكريم،  للقرآن  التأريخيّ  الجانب  فهم  في  القديم  الاستشراق  مكتسبات  وظفّوا 

واستندوا إلى الاستشراق المعاصر في العلوم والمناهج الحديثة. 

تبيّ من البحث أنَّ الاستشراق يمثلّ خلفيّةً معرفيّةً مهمّةً )لأركون(، وكان  	.5

جلُّ أساتذته من المستشرقين؛ لأنَّه درس في معهد الاستشراق في السوربون، ومن 

مؤسّساتها: معهد الدراسات الإسلاميّة الذي كان يضم كبار المستشرقين، وكلهّم كانوا 

يدعون لإخضاع القرآن للمناهج الغربيّة.

لاحظ البحث أنَّ )أركون( على الرّغم من نقده للمستشرقين بأنهّم يصرُّون  	.6

المكتسبات  جهود  نتجاوز  أن  يمكننا  لا  بأننّا  يقول  أنهّ  إلا  الوصفي،  عملهم  على 

الاستشراقيّة في مجال نقد النّصّ القرآنّي، فهو يدعو إلى الاستفادة من الاستشراق في 

هذا المجال ثم تجاوزه إلى مرحلة المناهج المعاصرة.

التأريخيّ،  الفيلولوجيّ  المنهج  تركّز في  الحداثيّين  الاستشراقيّ في  الأثر  إنَّ  	.7

دون الأثر الكبير في الجانب التفسيريّ التطبيقيّ للنصّ. 

في الجانب التطبيقيّ التحليلّي لسورة الفاتحة عند )أركون( لاحظ البحث  	.8

الترتيب  دراسة  في  الفيلولوجيّ  بالمنهج  أركون  استعان  إذ  ؛  استشراقيٍّ أثرٍ  وجود 



185

الخاتمة

القرآن، وأصّر على إعادة تشكيل المصحف وفق رؤية المستشرق  التأريخيّ لسور 

الألمانّي )نولدكة(، والمستشرق الفرنسّي )بلاشير(.

في الجانب التطبيقيّ التحليلّي لسورة التوبة عند )أركون( لم يجد البحث  	.9

أثراً استشراقيًّا، بل استند إلى المنهج الأنثروبولوجيّ والمنهج الألسنيّ.

الغربيّة  الرؤية  في  المستشرقين  مع  يشتركون  الحداثيّين  أنَّ  البحث  لاحظ  	.10

للقرآن الكريم، وفي مراحل الإجراءات التطبيقيّة على النصّ القرآنّي، وكذلك يشتركون 

معهم في أغلب الأساليب التي اتبّعوها في فهمهم للقرآن الكريم، ويختلفون عنهم 

في توظيف بعض المناهج، كما يختلف الحداثّي عن الاستشراق في النشأة الزمنيّة 

والدوافع. 

تأريخ  لمباحث  الحداثيّين  فهم  في  استشراقيّ  أثر  وجود  البحث  عن  نتج  	.11

القرآن وعلومه، ففي مبحث الوحي تبّين تأثرّ الحداثيّين بشبهة الوحي النفسّي التي 

قال بها المستشرق )مونتيه( وفصّلها المستشرق )درمنغهام(، وأبرز من قال بهذه 

الشبهة من الحداثيّين: )محمد أركون( و )هشام جعيط( و )عبد المجيد الشرفّي(.

رصد البحث أثراً استشراقيًا في تصنيف نصر حامد أبو زيد للآيات المكّيّة  	.12

والمدنيّة؛ إذ استند أبو زيد إلى المعايير التي وضعها المستشرق )نولدكه( في التفريق 

بين المكّّ والمدنّي، بالإضافة إلى ذلك فقد ردّد الحداثيّان )نصر أبو زيد( و )طيّب 

تيزيني( مقولة الـمستشرق )جولدتسيهر( القائلة بوجود تعارض بين آيات المرحلة 

الواحدة.

التطبيقي، فقد حللّ )تيزينيّ( نصوصاً من نفس المرحلة المكيّة   وفي الجانب 

محاولً إثبات تعارض فيها ومعتمدًا على رأي المستشرقين، ومن الآثار الاستشراقيّة 

في رؤية )طيبّ تيزيني( للمكّّ والمدنّي ما ورد في الموسوعة البريطانية في التعبير عن 

أسلوب القرآن في الآيات المكيّة.    

أسماه  الذي  منهجه  أركون(  )محمد  يطبّق  لم  القرآن  تدوين  قضية  وفي  	.13



186

آراء  ردّد  بل  المعاصرة،  الغربيّة  المناهج  يوظفّ  ولم  التطبيقيّة،  بالإسلاميّات 

المستشرقين وشكوكهم حول عمليّة التدوين وأفاد من منهجهم الفيلولوجيّ واعتمد 

على النتيجة التي توصّل إليها المستشرق )بلاشير(.    

في مبحث النسخ لاحظ البحث أنّ أركون تأثرّ بالمستشرق الألمانّي )يوسف  	.14

شاخت(؛ إذ ردّد )أركون( قول )شاخت( بأنَّ العلماء اخترعوا النسخ دفعًا للتناقض 

بين الآيات، أمّا )طيّب تيزينيّ( فقد قال بالنسخ الذاتيّ، وهو شبيه بالوحي النفسّي 

الذي قال به المستشرقون.



187

ن ق�ي ّ عند المست�ش ي المنهج الفيلولو�ج

ملحق
ترجمة الأعلام 



188

11 الإنتاج، . غزير  مجريّ  مستشرق  1921م(   –  1850( جولدتسيهر  إجناس 

أشهر كتبه: محاضرات في الإسلام، وكتاب: العقيدة والشريعة في الإسلام]]].

22 إدوارد سعيد )1935- 2003م(، منظرّ أدبّي فلسطينيّ، نال شهرة واسعة .
في كتابه الاستشراق المنشور عام 1978م، إذ قام بوصف الاستشراق بعدم 

الدقة وأنهّ تحيّز مستمرّ]]].

33 أنجليكا نيوفيرث )1943م -...(، مستشرقة ألمانيّة معاصرة، تعمل أستاذة .
للدراسات القرآنيّة في جامعة فراي في برلين بألمانيا، ركّزت في أبحاثها على 

القرآن وتفسيره والأدب العربّي الحديث]]].

44 إذ . الكريم،  القرآن  بدراسة  قام  فرنسّي،  مستشرق   ،)1883-1800( بوتيه 
الديانات الشرقيّة إلى أربعة أقسام: فبدأ دراسته بحياة العرب قبل  قسّم 
الإسلام ثم درس حياتهم قبل تنصّهم، ثم عكف على القرآن ودرس تأثره 

بالديانات السابقة، ثم المذاهب التي نشأت لدى المسلمين]]].

55 1913م، . عام  ولد  فرنسّي،  فيلسوف  )1913-2005م(،  ريكور  بول 

الوجوديةّ  تستلهم  أصيلة  محاولة  المعاصرة  الفرنسيّة  الفلسفة  في  يمثلّ 

والفينومينولوجيا وتريد بالإضافة إلى التيارات البنيويةّ والعقلانيّة أن تحصر 

نفسها بمسألة التأويل]]].

66 تيودور نولدكه )1836-1931م(، شيخ المستشرقين الألمان، تنقّل بين العديد .

من الدول الأوربيّة باحثاً عن المخطوطات العربيّة ليدرسها، أهمّ مؤلفّاته 

كتاب تأريخ القرآن نشره عام 1860م، وهو رسالته للدكتوراه، وفيه تناول 

ترتيب سور القرآن وحاول أن يبتدع ترتيبًا جديدًا]]].

]]]- ظ: حمدان، عبد الحميد صالح، طبقات المستشرقين، ص116.

.)https://www.iicss.iq/?id=14&sid=30  ظ: موقع المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيّة، قسم الاستشراق -[[[

]]]-  ظ: الوائلي، عامر عبد زيد، دراسة القرآن عند أنجليكا نيوفيرت )من رهانات اللاهوت إلى تحليل الخطاب(، مجلة دراسات 

استشراقيّة، العدد الثامن عشر، العراق – 2019م، ص2.

]]]-  ظ: مراد، يحيى، معجم أسماء المستشرقين، ص278؛ ظ: العقيقي، نجيب: الاستشراق والمستشرقون، ج2، ص95.

]]]- ظ: طرابيشي، جورج، معجم الفلاسفة، ص338.

]]]- ظ: حمدان، عبد الحميد صالح، طبقات المستشرقين، ص130؛ ظ: مجموعة مؤلفّين، الاستشراق، ص338. 



189

ملحق ترجمة  الأعلام

77 جاك بيرك )1910- 1995م(، شيخ المستشرقين الفرنسيّين وعميدهم، أهمّ .

قراءة  إعادة  وكتابه:  الكريم،  القرآن  معاني  لترجمة  محاولة  هو  إنتاجاته 

القرآن، وهو عبارة عن مجموعة محاضرات ألقاها في معهد العالم العربّي 

بباريس بمناسبة صدور ترجمته للقرآن عام 1993م]]].

88 جاك دريدا )1930-2004م(، فيلسوف فرنسّي، نادى بضرورة تفكيك بناء .

الكتابة والاختلاف، فـي  أبرز مؤلفّاته:  الفلسفيّة، من  الفلسفة والمذاهب 

علم القواعد أو هدم الفلسفة]]].

99 جاكلين شابي )1943م- ...(، مستشرقة فرنسية، أستاذة شرفية في مجموعة .

الإسلامي،  للعالم  الوسيط  التاريخ  دراسة  في  تخصّصت  الجامعات،  من 

في  مبرزة  أستاذة  تاريخية،  أنثروبولوجية  بمقاربة  الإسلام  أصول  ودرست 

المؤلفات  لديها مجموعة من  الآداب،  الدكتوراه في  العربية وحاصلة على 

حول الإسلام، منها : ربّ القبائل إسلام محمد]]].

جان بورتن )1921-2005م(، مستشرق بريطاني، اهتمّ بالتأريخ الإسلامي، 1010

محاضر في الفن والعمارة في كلية الدراسات الشرقية والإفريقية]]]. 

والتحق 1111 لندن  في  ولد  بريطانّي،  مستشرق  )1697-1736م(،  سيل  جورج 

بالتعليم اللاهوتي، من أبرز أعماله ترجمته لمعاني القرآن الكريم]]].

ثم 1212 اللاهوت  يدُرسّ  كان  ألمانّي،  مستشرق  فايل)1889-1808(،  جوستاف 

مقدّمة  مؤلفّاته:  أهمّ  من  والفيلولوجيّة،  التأريخيّة  الدراسات  إلى  اتجّه 

تأريخيّة نقديةّ للقرآن، وكتابه: النبي محمد حياته ومذهبه]]].

]]]- ظ: حمدان، عبد الحميد صالح، طبقات المستشرقين، ص107.  

]]]-  ظ: طرابيشي، جورج، معجم الفلاسفة، ص283.

.)www.hespress.com/orbites/256584.html//:غhttps -  ظ: موقع مجلة هسبريس الالكترونية –المغرب -[[[

 .)https://www.iicss.iq/?id=14&sid=30  ظ: موقع المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيّة، قسم الاستشراق -[[[

]]]- ظ: مجموعة مؤلفّين، الاستشراق، ص326.

]]]-  ظ: حمدان، عبد الحميد صالح، طبقات المستشرقين، ص56.



190

دير كلوني، راهب ولا هوتيّ فرنسّي، قام بمحاولة ترجمة القرآن مع راهبين 1313

في  المترجم  الكتاب  طباعة  وتمتّ  1143م،  عام  الترجمة  وأنجز  آخريين، 

طبعات عدّة )]]](.

روبيرت برونشفيج )1901-1990م(، مستشرق فرنسّي، أستاذ اللغة العربيّة 1414

على  الإشراف  )شاخت(  المستشرق  مع  وتولّ  عدّة،  فرنسيّة  جامعات  في 

مجلةّ الدراسات الإسلاميّة التابعة للسوربون، له مؤلفّات غزيرة متنوّعة في 

الفقه الإسلاميّ]]].

الساميّات 1515 درسّ  ألمانّي،  مستشرق  1983م(،   –  1901( بارت  رودي 

والإسلامياّت في جامعة توبنجن، عمل على ترجمة القرآن إلى اللغة الألمانيّة، 

وكتب رسائل صغيرة عن القرآن، وكان متعاطفًا مع الإسلام، وحاول تعريف 

الأوروبيّين بحقيقة رسالة النبي الأكرم)]]](.

العربية 1616 اللغة  أستاذ  بريطاني،  مستشرق  بل )1876 – 1952م(،  ريتشارد 

ورجل دين، درس تأريخ القرآن، قام بترجمة القرآن)]]](.  

   ريجيس بلاشير)1900-1973م(، مستشرق فرنسّي مشهور، شغل كرسي 	.17

العربّي  الأدب  تأريخ  كتبه:  أبرز  السوربون، من  العربيين في  اللغة والأدب 

ولم يتمّه وظهر منه 3 أجزاء، وترجمة القرآن إلى الفرنسية وقد رتبّ القرآن 

في هذه الترجمة وفقًا لما ظنّه أنهّ ترتيب نزول السور والآيات، وله مؤلفّ 

لخّص فيه أبحاث المستشرقين الذين كتبوا عن النبي الأكرم]]].

]]]- ظ: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص110.

]]]- ظ: مراد، يحيى، معجم أسماء المستشرقين، ص247. 

 .)https://www.iicss.iq/?id=14&sid=30  ظ: موقع المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيّة، قسم الاستشراق -[[[

 .)https://www.iicss.iq/?id=14&sid=30  ظ: موقع المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيّة، قسم الاستشراق -[[[

]]]- ظ: حمدان، عبد الحميد صالح، طبقات المستشرقين، ص101-102م.



191

ملحق ترجمة  الأعلام

وألقى 1818 الجزائر،  في  ولد  فرنسّي،  مستشرق  )1914م-1992(،  بيل  شارل 

العرب، وله مؤلفّات في هذا  بأدب  اهتمّ  محاضرات في دول عربيّة عدّة، 

المجال]]].

الطيّب تيزيني )1934م -2019م(، فيلسوف وباحث سوريّ، ولد في مدينة 1919

شهادة  على  فيها  وحصل  ألمانيا  ثمّ  بريطانيا  ثمّ  تركيا  إلى  وغادر  حمص، 

الدكتوراة  في الفلسفة عام 1967م]]].

الجامعة 2020 في  الإسلامية  الحضارة  أستاذ  )1942م-...(،  الشرفي  المجيد  عبد 

التونسية في سبعينيات القرن العشرين، يحاول فهم النص القرآني بالاعتماد 

على مناهج العلوم الإنسانية، من أبرز مؤلفاته: الإسلام والحداثة، الإسلام 

بين الرسالة والتأريخ]]].

على 2121 حاصل  ألمانّي،  مستشرق  1933م(،   –  1886( برجشتريسر  غوتليف 

الدكتوراه في اللغات الساميّة والعلوم الإسلاميّة، ودرس في هذا المجال في 

القرآن، ومعجم  النفي في  أبرز مؤلفّاته: حروف  الجامعات، من  عدد من 

قراّء القرآن وتراجمهم]]].

بالحضارات، 2222 غوستاف لوبون )1841 – 1931م(، مستشرق فرنسّي، عني 

من أبرز مؤلفّاته كتابه: حضارة العرب]]].

فريدريك شلايرماخر )1768-1834(، لاهوتي ألمانّي، واعظ وفيلسوف، درسّ 2323

اللاهوت في عدّة جامعات آخرها جامعة برلين، يعدّ مؤسّس الهِرمِينِوطيقِا 

الحديثة ]]] .

]]]-  ظ: مراد، يحيى، معجم أسماء المستشرقين، ص336-330.  

]]]- ظ: الموقع الرسميّ لطيّب تيزينيّ على شبكة الانترنت.

 /ttps://ar.wikipedia.org/wikiويكيبديا -[3]

]]]- ظ: مراد، يحيى، معجم أسماء المستشرقين، ص236-235.

 .)https://www.iicss.iq/?id=14&sid=421 ،ظ: موقع المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيّة، قسم الاستشراق -[[[

]]]- ظ: براهييه، أميل، تأريخ الفلسفة، ترجمة: جورج طرابيشي، دار الطليعة، )بيروت – 1985م(، ج6، ص274.



192

التي 2424 دراسته  في  سعى  ألمانّي،  فيلسوف  )1833-1911م(،  ديلتاي  فيلهلم 

منهجيّ  استقلال  تأمين  إلى  الإنسانيّة(  العلوم  دراسة  إلى  )مدخل  بعنوان 

لعلوم الإنسان، وقد أنشأ نظريةّ في علوم الروح تستند إلى مبادئ ثلاثة: إنَّ 

المعرفة التأريخيّة تأمّل في الذات، والتفهم ليس تفسيراً أو وظيفة عقليّة بل 

يتمّ بواسطة كل القوى الانفعاليّة للنفس، وهو حركة من الحياة إلى الحياة، 

وبهذه الفلسفة أثرّ ديلثي بنسبة كبيرة على الفلسفة المعاصرة]]].

كارل بروكلمان ) 1868- 1956م(، مستشرق ألمانّي ترك بصماته الواضحة 2525

تأريخ  بعنوان:  كبير  مجلدّ  مؤلفّاته  أبرز  الإنتاج،  غزير  الاستشراق،  على 

بداية  منذ  الإسلاميّة  الشعوب  فيه  إذ وصف  الإسلاميّة،  والدول  الشعوب 

الإسلام وحتى عام 1939، توفّ عام 1956م]]] .

كانون سيل )1839-1932م( مستشرق بريطانّي، حاصل على الدكتوراه في 2626

اللاهوت، من جامعة ادنبرا، من آثاره: تطوّر القرآن التأريخيّ ]]].

1940م، 2727 عام  ولد  معاصر،  فرنسّي  مستشرق   ،)...  - )1940م  جيليو  كلود 

كانت رسالتيه للماجستير والدكتوراه عن تفسير الطبريّ، وأشرف على عدد 

للدراسات  وتفرّغ  الإسلاميّ،  والعالم  فرنسا  في  العليا  الدراسات  طلبة  من 

القرآنيّة]]].

السوربون 2828 من  تخرّج  فرنسّي،  مستشرق  )1909-1991م(،  كاهين  كلود 

ودرسّ في عدد من الجامعات الأوربيّة، غزير الإنتاج، نشر عدّة دراسات عن  

التأريخ الإسلاميّ ]]].

]]]- ظ: طرابيشي، جورج، معجم الفلاسفة، ص306.

]]]- ظ: حمدان، عبد الحميد صالح، طبقات المستشرقين، ص98-97.

]]]- ظ: العقيقي، نجيب، المستشرقون، ج2، 492.

.http://vb.tafsir.net/tafsir /ظ: موقع ملتقى أهل التفسير عبد الرزاق هرماس  -[[[

]]]- ظ: مراد، يحيى، معجم أسماء المستشرقين، ص866. 



193

ملحق ترجمة  الأعلام

أهمّ فلاسفة 2929 ويعدّ من  ألماني،  فيلسوف  )1889-1976م(،  مارتن هايدغر 

القرن العشرين، بدأ مشروعه عام 1927م في البحث عن الوجود والزمان ]]].

ماسينون )1883- 1962م(، مستشرق فرنسّي، تنوّعت أعماله في الدراسات 3030

الإسلاميّة، وكان شغله الشاغل في السنوات الأخيرة بأهل الكهف، إذ ألقى 

أهل  قصة  حول  بحوثاً  المستشرقين، ونشر  مؤتمرات  عنهم في  كثيرة  بحوثاً 

الكهف في مجلة الدراسات الإسلاميّة في أكثر من عدد]]].

محمد أركون )1928-2010م(، وُلدِ محمد أركون في أسرة فقيرة، بدأ بالدراسة 3131

الابتدائيّة وصولً للجامعة في بلده الجزائر، ونال شهادة البكالوريوس من 

كليّة الآداب في اللغة العربيّة، وفي عام 1952م شدّ أركون الرحال للسوربون 

في باريس لمواصلة دراسته العليا، فدَرسَ ودرسّ فيها وأصبح أستاذاً في عدّة 

فرنسا حضر  في  تواجده  وأثناء  توفّ]]]،  أن  إلى  أوروبيّة  ومعاهد  جامعات 

دروسًا في الفلسفة، وعلم الاجتماع، وقدّم أطروحته بعنوان )نزعة الأنسنة 

في الفكر العربّي جيل مسكويه والتوحيديّ(]]].

2010م(، ولد في مدينة فجيج في جنوب 3232  - الجابري )1936  محمد عابد 

شرق المغرب، تدرّج في الدراسة إلى أن حصل على دبلوم الدراسات العليا في 

الفلسفة عام 1967م، ثمّ حصل على الدكتوراه في الفلسفة عام 1970م من 

كليّة الآداب بالرباط، ويعدّ من أساتذة الفلسفة والفكر العربّي في المغرب، 

ويعدّ كتاب )حفرياّت في الذاكرة من بعيد( كتاب سيرة، ذكر فيه الجابري 

محطات حياته المتعدّدة]]].

]]]- ظ: طرابيشي، جورج، معجم الفلاسفة، ص695.

]]]-  ظ: حمدان، عبد الحميد صالح، طبقات المستشرقين، ص193. 

]]]- ظ: أبي نادر، نايلة، التراث والمنهج بين أركون والجابري، 451-456؛ ظ: هاليبر، رون، العقل الإسلامي أمام تراث عصر الأنوار 

في الغرب، ص63. )مقابلة مع محمد أركون(.

]]]- ظ: أبي نادر، نايلة، التراث والمنهج بين أركون والجابريّ، ص456.

]]]- ظ: الجابريّ، محمد عابد، حفرياّت في الذاكرة من بعيد، مركز دراسات الوحدة العربيّة، الطبعة الأولى، )بيروت – 1997م(.  



194

محمد مجتهد شبستري، )1934م-...(، فيلسوف إيراني، وباحث في مجال 3333

العلوم القرآنية، عمل أستاذاً في كلية الإلهيات في جامعة طهران، من أبرز 

الهرمنيوطيقا  للدين،  بشرية  قراءة  للدين،  الرسمي  الفهم  نقد  مؤلفاته: 

الكتاب والسنة]]].

1920م، 3434 عام  ولد  فرنسّي،  مستشرق  1998م(،   -1920( بوكاي  موريس 

عام  المنشور  الحديث  والعلم  والقرآن  والإنجيل  التوراة  بعنوان  كتاب  له 

1976م، وكان يشُار له بأمانة البحث العلميّ والموضوعيّ]]].

من 3535 العديد  له  بريطانّي،  مستشرق  2006م(،   -1909( وات  مونتغمري 

المؤلفّات أبرزها: محمد في مكّة، ومحمد في المدينة، وموجز تأريخ الإسلام، 

وغيرها كثير]]].

ميشيل فوكو )1926-1984م(، مفـكّر فـرنسّي حاصل على شهادة التـبريز 3636

فـي الفلسفة، مـن أبرز مـؤلفّـاته: أركيولوجيا الـمعرفـة، وإرادة الـمعـرفة]]].

تخصّص 3737 مصريّ،  وباحث  مفكّر  2010م(،   –  1943( زيد  أبو  حامد  نصر 

والتراث،  الدينيّ،  الفكر  مؤلفّات حول  له مجموعة  الإسلاميّة،  بالدراسات 

والحداثة، حاول من خلالها تقديم رؤية نقديةّ تجديديةّ يهدف من خلالها 

إلى إعادة النظر في التراث الدينيّ]]].

هانز جورج غادامير )1900 – 2002م(، فيلسوف ألمانّي، ولد عام 1900م، 3838

من أبرز مؤلفّاته: الحقيقة والمنهج ملامح التفسير الفلسفيّ، حاول طلب 

الحقيقة خارج ميدان العلوم الطبيعيّة، وقدّم عرضًا تأريخيًا لمعنى التفسير، 

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B9%D8%A8%D8%AF_%D8%A7%D9 ويكيبيديا -[[[

 .)https://www.iicss.iq/?id=14&sid=502 ظ: موقع المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيّة قسم الاستشراق  -[[[

]]]-  ظ: مجموعة مؤلفّين، الاستشراق، ص329.

]]]-  ظ: طرابيشي، جورج، معجم الفلاسفة، ص470-469. 

]]]- ظ: أبو زيد، نصر حامد، الخطاب والتأويل، ص252؛ ظ: مؤلفّين، أعلام تجديد الفكر العربي، ص97.



195

ملحق ترجمة  الأعلام

وميّز بين التفسير اللاهوتي والتفسير القانوني ]]].

هشام جعيط )1935م-...( مفكّر تونسي، وأستاذ في جامعة تونس، درسّ 3939

بعدة جامعات أوروبية، من أبرز مؤلفاته: الوحي والقرآن والنبوة، تاريخية 

الدعوة المحمدية، مسيرة محمد في المدينة وانتصار الإسلام]]].

وليام موير )1819 – 1905م( مستشرق ومبشّ إنكليزي، نشر عدّة مقالات 4040

تناول فيها تأريخ العرب قبل الإسلام ومصادر السيرة النبويةّ، ثم أصدر كتابين 

حول الإسلام، هما: القرآن تأليفه وتعاليمه، والثاني: الجدال مع الإسلام]]].

الفقه 4141 في  متخصّص  ألمانّي  مستشرق  )1902-1969م(،  شاخت  يوسف 

الإسلاميّ، درس الفيلولوجيا واللاهوت واللغات الشرقيّة في جامعتي برسلاو 

علم  دراسات في  المخطوطات، وبين  دراسة  بين  أعماله  توزعّت  وليبتسك، 

الكلام والفقه الإسلاميّ، وبين دراسات في الفلسفة الإسلاميّة ]]].

دراسة 4242 في  تخصّص  ألمانّي،  مستشرق  )1844-1918م(،  فيلهاوزن  يوليوس 

محمد  وتنظيم  الطبري،  تأريخ  تحقيق  مؤلفّاته:  أبرز  الإسلاميّ،  التأريخ 

للجماعة في المدينة، ومحمد والسفارات التي وجهت إليه]]].

يوهان فوك )1894-1974م(، مستشرق ألمانّي، من آثاره: العربيّة: دراسات 4343

في اللغة واللهجات والأساليب]]].

]]]- ظ: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة الفلسفة، ص102-101. 

]]]- ويكيبيديا

]]]- ظ: حمدان، عبد الحميد صالح، طبقات المستشرقين، ص208.

]]]- ظ: حمدان، عبد الحميد صالح، طبقات المستشرقين، ص154-152(. 

]]]- ظ: مجموعة مؤلفّين، الاستشراق، ص338.  

 ttps://ar.wikipedia.org/wikiويكيبديا -[[[





قائمة
المصادر والمراجع



198

- القرآن الكريم.

   حرف الألف   

أركون، محمد )2010م( 	

الإسلام، أوروبا، الغرب، ترجمة: هاشم صالح، دار الساقي، الطبعة الأولى،  	.1
)بدون مكان – 1995م(.

تأريخيّة الفكر العربّي الإسلاميّ، ترجمة: هاشم صالح، مركز الإنماء، الطبعة  	.2
الثانية، )بيروت – 1996م(.

الثالثة،  الطبعة  الساقي،  دار  الغرب،  المسيحيّة  الإسلام  والدين  العلمنة  	.3
)بيروت – 1996م(.

الفكر الإسلاميّ، قراءة علميّة، ترجمة: هاشم صالح، المركز الثقافي العربّي،  	.4
الطبعة الثانية، )بيروت – 1996م(.

الوطنية  المؤسسة  صالح،  هاشم  ترجمة:  واجتهاد،  نقد  الإسلامي  الفكر  	.5
للكتاب، )الجزائر – بدون تأريخ (.

الساقي،  دار  صالح،  هاشم  ترجمة:  التأصيل،  واستحالة  الأصولّي  الفكر  	.6
الطبعة الثانية، )بيروت – 2002م(.

هاشم  ترجمة:  الدينيّ،  الخطاب  نقد  إلى  الموروث  التفسير  من  القرآن  	.7
صالح، دار الطليعة، )بيروت – 2001م(.

الساقي،  دار  الدينيّ، ترجمة: هاشم صالح،  العقل  نقد  الاجتهاد إلى  من  	.8
)بيروت – 1997م(.

الأزهريّ، محمد بن أحمد أبو منصور  )ت 370 هـ( 	

العربّي،  التراث  إحياء  دار  مرعب،  عوض  محمد  تحقيق:  اللغة،  تهذيب  	.9
الطبعة الأولى، )بيروت – 2001م(.

الأعرجي، ستار جبر حمود 	



199

قائمة المصادر والمراجع

مناهج المتكلمّين في فهم النّصّ القرآنّي، منشورات: المركز الإسلاميّ للدراسات  	.10

الاستراتيجيّة، الطبعة الأولى، )العراق – 2017م(.

منشورات  المعاصر،  الإسلاميّ  والفكر  الكريم  القرآن  في  ودلالاته  الوحي  	.11

محمد علي بيضون، دار الكتب العلميّة، الطبعة الأولى، )بيروت – 2001م(.

أمامة، عدنان محمد 	

الأولى،  الطبعة  الجوزي،  ابن  منشورات  الإسلاميّ،  الفكر  في  التجديد  	.12

)السعوديةّ – 1424هـ(. )أصل هذا الكتاب رسالة دكتوراة(.

ايكو، أمبرتو  	

التأويل بين السيميائياّت والتفكيكيّة، ترجمة: سعيد بنكراد، المركز الثقافّي  	.13

العربّي، )بيروت – بدون تأريخ (.

   حــرف الـبــاء   

بارت، رودي  	

الدراسات العربيّة الإسلاميّة في الجامعات الألمانيّة، ترجمة: مصطفى ماهر،  	.14

بدون دار نشر، )بدون مكان –1967م(.

بارت، رولان  	

لذّة النصّ، ترجمة: منذر العياشي، مركز الإنماء الحضاريّ، )سوريا – بدون تأريخ (. 	.15

بدوي، عبد الرحمن 	

 – )بيروت  الثالثة،  الطبعة  للملايين،  العلم  دار  المستشرقين،  موسوعة  	.16

1993م(.

الأولى،  الطبعة  والنشر،  للدراسات  العربيّة  المؤسسة  الفلسفة،  موسوعة  	.17

)بيروت – 1984م(. 



200

براهييه، أميل 	

تأريخ الفلسفة، ترجمة: جورج طرابيشي، دار الطليعة، )بيروت – 1985م( 	.18

بروكلمان، كارل )المستشرق( 	

الإسلاميّ،  الكتاب  دار  النجار،  الحليم  عبد  ترجمة:  العربي،  الأدب  تأريخ  	.19

)بدون مكان – 2005م(.

البستانّي، كرم  	

المنجد في اللغة والأعلام، المطبعة الكاثوليكيّة، )بدون مكان – 1974م(. 	.20

البعلبكّي، منير  	

المورد قاموس إنكليزي ــــ عربي، دار العلم للملايين، )لبنان –1994م(. 	.21

بغورة، الدكتور الزواويّ 	

والنشر،  للطباعة  الطليعة  دار  المعاصر،  العربّي  الفكر  في  فوكو  ميشيل  	.22

الطبعة الثانية، )بيروت – 2007م(.

بلاشير، ريجيس )المستشرق( 	

 – )بيروت  سعادة،  رضا  ترجمة:  تأثيره،  ترجمته  تدوينه  نزوله  القرآن  	.23

1974م(.

بلقزيز، عبد الإله 	

نقد الاستشراق والمركزيةّ الأوروبيّة، مركز دراسات الوحدة العربيّة، )بيروت  	.24

- 2016م(.

نقد التراث، مركز دراسات الوحدة العربيّة، )بيروت - 2016م(. 	.25

البنداق، محمد صالح 	



201

قائمة المصادر والمراجع

المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، دار الآفاق الجديدة، الطبعة الأولى،  	.26

)بيروت – 1980م(.

البهي، محمد  	

الفكر الإسلاميّ الحديث وصلته بالاستعمار الغربّي، مكتبة وهبة، الطبعة  	.27

الثالثة، )بدون مكان – بدون تاريخ(.

بوتيه، )المستشرق(  	

تأريخ القرآن، بلا مطبعة، )بيروت – 1980م(. 	.28

بودلي، رونالد فيكتور )المستشرق( 	

الرسول – حياة محمد، ترجمة: عبد الحميد جودة السحار - محمد فرج،  	.29

منشورات مكتبة مصر، الطبعة الأولى، )القاهرة – 1989م(.

بيرك، جاك 	

إعادة قراءة القرآن، ترجمة: وائل غالي شكري، دار النديم، الطبعة الأولى،  	.30

)مصر – 1994م(. 

   حــرف الـتّـــاء   

تورين، آلان 	

 – )مصر  للثقافة،  الأعلى  المجلس  مغيث،  أنور  ترجمة:  الحداثة،  نقد  	.31

1997م(.

تيزيني، طيّب 	

النصّ القرآنّي أمام إشكاليّة البنية والقراءة، دار الينابيع، )دمشق – 1997م(. 	.32



202

   حــرف الـثّـــاء   

الثعالبي، عبد الملك بن محمد )ت 429هـ( 	

فقه اللغة وسّر العربيّة، المكتبة العصريةّ، الطبعة الثانية، )بيروت – 2000م(. 	.33

   حــرف الـجـيـــم   

الجابريّ، محمد عابد 	

بنية العقل العربّي، مركز دراسات الوحدة العربيّة، )بيروت – 1993م(. 	.34

التراث والحداثة، مركز دراسات الوحدة العربيّة، )بيروت – 1991م(. 	.35

حفرياّت في الذاكرة من بعيد، مركز دراسات الوحدة العربيّة، )بيروت – 1997م(. 	.36

 – )بيروت  العربيّة،  الوحدة  دراسات  مركز  المعاصر،  العربي  الخطاب  	.37

1993م(.

فهم القرآن الكريم التفسير الواضح حسب أسباب النزول، مركز دراسات  	.38

الوحدة العربيّة، الطبعة الأولى، )بيروت – 2008م(.

 – )بيروت  العربيّة،  الوحدة  دراسات  مركز  الكريم،  القرآن  إلى  مدخل  	.39

2006م(.

نحن والتراث، مركز دراسات الوحدة العربيّة، )بيروت – 1993م(. 	.40

الجراد، الدكتور سفير أحمد 	

الاستشراق والمستشرقون، دار العصماء، الطبعة الأولى، )دمشق – 2012م(. 	.41

الجرجانّي، علي بن محمد )ت 816 هـ( 	

التعريفات، دار الكتب العلميّة، الطبعة الثانية، )بيروت – 2003م(. 	.42

جعيط، هشام 	



203

قائمة المصادر والمراجع

أوروبا والإسلام، ترجمة: طلال عتريسي، دار الحقيقة، )بيروت – 1980م(. 	.43

بدون   – )بيروت  الأولى،  الطبعة  الطليعة،  دار  والنبوة،  والقرآن  الوحي،  	.44

تأريخ (.

تأريخيّة الدعوة المحمديةّ في مكّة، دار الطليعة، )بيروت – بدون تأريخ (. 	.45

جولد تسيهر، إجناس )المستشرق – ت 1921م( 	

للترجمة،  القوميّ  المركز  ونشر:  ترجمة  الإسلام،  في  والشريعة  العقيدة  	.46

)القاهرة –2013م(.

الجوهريّ، إسماعيل بن حماد 	

الصحاح تاج اللغة وصحاح العربيّة، تحقيق: أحمد عبد الغفور، دار العلم  	.47

للملايين، الطبعة الرابعة، )بيروت –1987م(.

   حــرف الـحـــاء   

الحاج، ساسي سالم 	

نقد الخطاب الاستشراقيّ، دار المدار الإسلاميّ، الطبعة الأولى، )بيروت –  	.48

2002م(.

الحجار، عدي 	

الأسس المنهجيّة لتفسير النّصّ القرآنّي، الأعلميّ للمطبوعات، الطبعة الأولى،  	.49

)بيروت – 2012م(.

حرب، علي 	

نقد النّصّ، المركز الثقافّي العربّي، الطبعة الأولى، )بيروت – 2002م(. 	.50

حسن، خليفة محمد 	



204

آثار الفكر الاستشراقيّ في المجتمعات الإسلاميّة، عين للدراسات والبحوث،  	.51

الطبعة الأولى، )القاهرة – 1997م(.

الحسن، مصطفى 	

الشبكة  أركون،  محمد  فكر  في  تحليليّة  دراسة  والحقيقة  والنصّ  الدين  	.52

العربيّة للأبحاث والنشر، الطبعة الأولى، )بيروت – 2012م(.

الحكيم، السيد محمد باقر 	

علوم القرآن، المجمع العالميّ لأهل البيت، الطبعة الرابعة، )قم –1425هـ(. 	.53

حلّق، وائل 	

قصور الاستشراق منهج في نقد العلم الحداثّي، الشبكة العربية للأبحاث،  	.54

الطبعة الأولى، )بيروت – 2019م(.

حمدان، عبد الحميد صالح 	

طبقات المستشرقين، مكتبة مدبولي، )بدون مكان – بدون تأريخ (. 	.55

الحيدريّ، إبراهيم 	

صورة الشرق في عيون الغرب، دار الساقيّ، الطبعة الأولى، )بدون مكان –  	.56

1996م(.

الحيرش، محمد 	

دار  المعاصرة،  التأويليّات  ضوء  في  القرآن  علوم  في  الفهم  وآليّات  النصّ  	.57

الكتاب الجديد، الطبعة الأولى، )بيروت – 2013م(.

   حــرف الـخــــاء   

الخربوطلي، الدكتور علي حسني 	



205

قائمة المصادر والمراجع

المستشرقون والتأريخ الإسلاميّ، الهيئة المصريةّ العامّة للكتاب، )القاهرة –  	.58

1988م(.

الخطيب، مواهب 	

تعدّد القراءات في فهم النّصّ القرآنّي دراسة نقديةّ، دار الولاء، )بيروت –  	.59

2016م(.

الخوئّي، أبو القاسم )ت 1413 هـ(. 	

البيان في تفسير القرآن، منشورات دار الزهراء ، الطبعة الرابعة، )بيروت  	.60

- 1395 هـ(.

الخولّي، أمين 	

التفسير معالم حياته ومنهجه، مكتبة الأسرة )بدون مكان – 2003م(. 	.61

   حــــرف الــــدال   

درمنغهام، إميل )المستشرق( 	

والنشر،  للدراسات  العربيّة  المؤسسة  زعتر،  خالد  ترجمة:  محمد،  حياة  	.62

الطبعة الثانية، )بيروت – 1988م(.

   حــــرف الـــــذّال   

الذهبيّ، محمد حسين 	

التفسير والمفسرون، دار الكتب الحديثة، )القاهرة – 1961م(. 	.63

   حـــــرف الـــــرّاء   

الراغب الأصفهانّي، أبو القاسم الحسين بن محمّد )ت 502 هـ( 	



206

المفردات في غريب القرآن، تحقيق: صفوان عدنان الداوديّ، الناشر: دار  	.64

القلم، الدار الشاميّة، الطبعة الأولى، )بيروت - 1412 هـ(.

رسل، برتراند )الفيلسوف الغربي( 	

تاريخ الفلسفة الغربية، ترجمة: زكي نجيب محفوظ، الهيئة العامة المصرية  	.65

للكتاب، )القاهرة – 2010م(.

حكمة الغرب، ترجمة: فؤاد زكريا، من إصدارات المجلس الوطني للثقافة  	.66

والفنون والآداب، )الكويت -1983م(.   

رضا، محمد رشيد 	

تفسير المنار، دار المنار، الطبعة الثانية، )القاهرة -1947م(. 	.67

الوحي المحمّديّ، مؤسسة العز الدين، )  - 2008م(.  	.68

رضوان، عمر بن إبراهيم 	

آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره )دراسة ونقد(، دار طيبة،  	.69

الطبعة الثانية، )الرياض -بدون تاريخ(.

الرومي، فهد بن عبد الرحمن 	

الطبعة  الرسالة،  مؤسسة  التفسير،  في  الحديثة  العقليّة  المدرسة  منهج  	.70

الثانية، )الرياض - 1983 م(.

الريسوني، قطب 	

النص القرآني من تهافت القراءة إلى أفق التدبرّ، منشورات وزارة الأوقاف،  	.71

)بدون مكان – 2010م(.

ريكور، بول  	



207

قائمة المصادر والمراجع

من النّصّ إلى الفعل أبحاث التأويليّة، ترجمة: برادة محمد حسن. 	.72

   حــــرف الـــــزاّي   

زاهد، عبد الأمير كاظم  	

قراءات في الفكر الإسلاميّ المعاصر، دار الضياء، )النجف – 2008(. 	.73

الزّركشّي، محمّد بن عبد الله )ت 794 هـ( 	

إبراهيم، منشورات:  الفضل  أبو  القُرآن، تحقيق: مُحمّد  عُلوم  البُهان في  	.74

دار أحياء الكُتبُ العربيّة عيسى البابى الحلبيّ وشركائه، الطبّعة الأوُلى، )القاهرة - 

1376 هـ(.

زقزوق، محمود حمدي  	

الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع الحضاريّ، دار المنار، الطبّعة الثانية،  	.75

)القاهرة – 1989م(.

أبو زيد، نصر حامد 	

الأولى،  الطبعة  حدود،  بلا  مؤمنون  التأويل،  وآليات  القراءة  إشكاليات  	.76

)بيروت – 2014م(.

الاتجاه العقلي في التأويل، مؤمنون بلا حدود، الطبعة الأولى، )بيروت –  	.77

2014م(.

الخطاب والتأويل، مؤمنون بلا حدود، الطبعة الأولى، )بيروت – 2014م(. 	.78

الطبعة الأولى،  القرآن، مؤمنون بلا حدود،  النّصّ دراسة في علوم  مفهوم  	.79

)بيروت – 2014م(.

 – )بيروت  الأولى،  الطبعة  حدود،  بلا  مؤمنون  الحقيقة،  السلطة  النص  	.80

2014م(.



208

نقد الخطاب الديني، مؤمنون بلا حدود، الطبعة الأولى، )بيروت – 2014م(. 	.81

   حـــرف الـسّــيـن   

سبيلا، محمد 	

 – )بيروت  الأولى،  الطبعة  للأبحاث،  العربية  الشبكة  الحداثة،  مدارات  	.82

2009م(.

البيضاء –  )الدار  الأولى،  الطبعة  توبقال،  دار  الحداثة،  بعد  وما  الحداثة  	.83

2000م(.

السراقبيّ، وليد محمد. 	

الألسنيّة مفهومها مبانيها المعرفيّة، ومدارسها، المركز الإسلاميّ للدراسات  	.84

الاستراتيجيّة، الطبعة الأولى، )العراق – 2019م(.

سروش، عبد الكريم. 	

بسط التجربة النبوية، ترجمة: أحمد القبانجي، دار الفكر الجديد، )العراق  	.85

– 2006م(.

السعدي، أحمد فاضل. 	

الطبعة  الإسلاميّ،  الفكر  لتنمية  الحضارة  مركز  للقرآن،  الأركونية  القراءة  	.86

الأولى، )بيروت – 2012م(.

سعيد، إدوارد. 	

للنشر  رؤية  عناني،  محمد  ترجمة:  للشرق،  الغربية  المفاهيم  الاستشراق  	.87

والتوزيع، )القاهرة – 2006م(.

السكران، إبراهيم بن عمر. 	



209

قائمة المصادر والمراجع

للنشر  الحضارة  دار  والاستمدادات،  التقنيات  للتراث  الحداثّي  التأويل  	.88

والتوزيع، الطبعة الأولى، )الرياض – 2014م(.

سيل، كانون )المستشرق(. 	

 – )لندن  الرابعة،  الطبعة  مالك سلماني،  ترجمة:  التاريخي،  القرآن  تطوّر  	.89

1923م(.

السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر )ت 911 هـ( 	

الإتقان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبي الفضل إبراهيم، الهيئة المصرية  	.90

العامة للكتاب، )القاهرة - 1975م(.

   حـــرف الـشّــيـن   

شاخت، يوسف )المستشرق( 	

أصول الفقه، ترجمة إبراهيم خورشيد، دار الكتاب اللبناني للطباعة والنشر،  	.91

الطبعة الأولى، )بيروت - 1981م(، ص39.

شبستري، محمد مجتهد 	

الهرمنيوطيقا الكتاب والسنة، ترجمة: حيدر نجف، مركز دراسات فلسفة  	.92

الدين، الطبعة الأولى، بغداد – 2013م.

مدخل إلى علم الكلام الجديد، دار الهادي، الطبعة الأولى، )بيروت -2000(. 	.93

الشديّ، عادل بن علي 	

الوطن  مدار  ونقد،  عرض  الكريم  القرآن  لمعاني  الاستشراقيّة  الترجمات  	.94

للنشر، الطبعة الأولى، )الرياض – 2010م(.

الشرفي، عبد المجيد 	



210

 – )بيروت  الأولى،  الطبعة  الطليعة،  دار  والتاريخ،  الرسالة  بين  الإسلام  	.95

2001م(.

الإسلام والحداثة، الدار التونسية للنشر، الطبعة الثانية، )تونس – 1991م(. 	.96

في قراءة النّصّ الديني، الدار التونسية للنشر، الطبعة الثانية )بدون مكان  	.97

- 1990م(.

الشريف، عادل محمد 	

العقديةّ،  والبحوث  للدراسات  الدليل  مؤسسة  الدينيّ،  النصّ  تأريخيّة  	.98

الطبعة الأولى، )كربلاء – 2019م(.

الشهرستاني، علي 	

جمع القرآن؛ نقد الوثائق وعرض الحقائق )قراءة تحليليّة جديدة(، دار  	.99

الكفيل، )كربلاء – بدون تأريخ (.

   حــــرف الـصّــــاد   

الصالح، صبحي 	

100.	مباحث في علوم القرآن، بلا مطبعة، الطبعة العاشرة، )بيروت – 1977م(.

101.	دراسات في فقه اللغة، دار العلم للملايين، الطبعة الأولى، )بدون مكان – 

1960م(. 

الصدر، السيد محمد باقر 	

 – )قم  الأولى،  الطبعة  الهدى،  مؤسسة  منشورات  القرآنية،  102.	المدرسة 

1421هـ(.

الصغير، الدكتور محمد حسين 	



211

قائمة المصادر والمراجع

103.	تأريخ القرآن، دار المؤرخ العربي، الطبعة الأولى، )لبنان – 1999م(.

104.	المستشرقون والدراسات القرآنية، دار المؤرخ العربي، )بيروت – 1999م(.

النظرية والتطبيق، دار المؤرخ  الكريم بين  القرآن  لتفسير  العامة  105.	المبادئ 
العربي، الطبعة الأولى، )بيروت – 2000م(.

صليبا، جميل 	

106.	المعجم الفلسفيّ، منشورات ذوي القربى، مطبعة: سليمان زاده، الطبعة 
الأولى، )بدون مكان – 1385هــ(.

   حــــرف الـطّــــاء   

الطباطبائّي، مُحمّد حسين )ت 1402 ه‍ـ( 	

107.	الميزان في تفسير القرآن، منشورات مؤسسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة 
المدرسّين بقم المقدسة.

 – )بيروت  الأولى،  الطبعة  والنشر،  للطباعة  الولاء  دار  الإسلام،  في  108.	القرآن 
2001م(.

الطبّرسّي، أمين الإسلام أبي علي الفضل بن الحسن )ت 548 ه‍ـ( 	

 – )بيروت  الأعلميّ،  مؤسسة  منشورات  القرآن،  تفسير  في  البيان  109.	مجمع 
1995م(.

الطبّريّ، مُحمّد بن جرير )ت 310 ه‍ـ( 	

110.	جامع البيان عن تأويل آي القُرآن، تحقيق: صدقي جميل العطاّر، منشورات 
دار الفكر للطبّاعة والنّشر والتوّزيع، )بيروت – 1995م(.

طرابيشي، جورج 	

الثالثة المفهرسة،  111.	معجم الفلاسفة، دار الطليعة للطباعة والنشر، الطبعة 

)بيروت –2006م(.



212

الطرّيحيّ، فخر الدّين بن مُحمّد علّي بن أحمد )ت 1085 هـ( 	

112.	مَجمَعُ البَحرَينِ، تحقيق: أحمد الحُسينيّ، منشورات: مكتب نشر الثقّافة 

الإسلاميّ، الطبّعة الثاّنية، )بدون مكان - 1408 هـ(.

الطعّان، أحمد إدريس. 	

113.	العلمانيون والقرآن الكريم )تاريخية النص(، منشورات ابن حزم، الطبّعة 

الأولى، )الرياض – 2007م(.

الطوسي، مُحمّد بن الحسن )ت 460 ه‍ـ( 	

التبيان في تفسير القرآن، دار إحياء التراث العربي، )بيروت – 1995م(. 	.114

   حـــرف الـعـيـــن   

العالم، عمر لطفي 	

دراسات  مركز  المستشرقين،  لمناهج  نقديةّ  دراسة  والقرآن  115.	المستشرقون 

العالم الإسلاميّ، الطبعة الأولى، )بدون مكان – 1991م(. 

عادل، مصطفى 	

116.	فهم الفهم مدخل إلى الهرمنيوطيقا، مؤسسة هنداوي، )المملكة المتحدة – 

2017م(.

عباس، فضل 	

117.	قضايا قرآنية في الموسوعة البريطانية، دار البشير للنشر والتوزيع، )الأدرن 
– بدون تأريخ (.

العباقي، الحسن 	

النّصّ  نقدية لإشكالية  تحليلية  دراسة  الحداثية،  والقراءة  الكريم  118.	القرآن 
عند محمد أركون، دار صفحات، الطبعة الأولى، )بدون مكان – 2009م(.



213

قائمة المصادر والمراجع

عبد الباقي، محمد فؤاد 	

119.	المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، دار الكتب المصرية، )القاهرة – 
بدون تأريخ (.

عبد الرحمن، طه. 	

المركز  منشورات  الإسلامية،  الحداثة  تأسيس  إلى  المدخل   - الحداثة  120.	روح 
الثقافي العربي، الطبعة الأولى، )المغرب – 2006م(.

عبد النور، جبور. 	

121.	المعجم الأدبي، دار العلم للملايين، )بيروت – 1979م(.

عبده، محمد 	

122.	الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية، دار الحداثة، الطبعة الثالثة، )بيروت 
– 1988م(.

عرفان، عبد الحميد 	

123.	المستشرقون في الإسلام، مطبعة الإرشاد، )بغداد –1969م(.

عزوزي ، حسن. 	

124.	آليّات المنهج الاستشراقيّ في الدراسات الإسلاميّة، مطبعة آنفو، )المغرب – 
2007م(.

العقيقي، نجيب 	

125.	المستشرقون، دار المعارف، الطبعة الثالثة، )مصر – 1964م(.

العكيلي، الشيخ سعيد 	

الكوثر،  مطبعة  النتائج،  في  ومناقشة  الجذور  في  قراءة  الحداثة  126.	مقولات 

الطبعة الاولى، )إيران – 2014م(.

علواش، محمد 	



214

أنموذجًا،  زيد  أبو  حامد  نصر  المعاصر  العربي  الفكر  في  التأويل  127.	قضية 

صفحات للدراسات والنشر، الطبعة الأولى، )دمشق – 2017م(.

128.	مناهج تحليل الخطاب القرآني في الفكر العربي المعاصر، صفحات للدراسات 

والنشر، الطبعة الأولى، )دمشق – 2017م(. 

علي، عمر زهير 	

دار  فيها،  الاستشراق  وأثر  الكريم  للقرآن  المعاصرة  الحداثية  129.	القراءة 

العصماء، الطبعة الاولى، )دمشق – 2017م(.

العمري، مرزوق 	

المعاصر،  العربي  الحداثي  الخطاب  في  القرآنّي  النّصّ  تاريخية  130.	إشكالية 

منشورات ضفاف، الطبعة الأولى، )الجزائر – 2012م(.

عوض، الدكتور إبراهيم 	

الفرنسيين  المستشرقين  من  نفر  لترجمات  دراسة  والقرآن  131.	المستشرقون 

للقرآن وأراؤهم فيه، دار زهراء للشرق، الطبعة الأولى، )القاهرة -2003م(.

   حـــرف الـغـيـــن   

الغزالي، مشتاق بشير 	

الأولى،  الطبعة  النفائس،  دار  المستشرقين،  دراسات  في  الكريم  132.	القرآن 

)دمشق – 2008م(.

الغزاوي، إيمان أحمد خليل 	

133.	التوظيف الحداثي لتفسير القرآن الكريم وإشكالياته، دار غيداء، الطبعة 

الأولى، )بيروت – 2016م(.

غوستاف لوبون )المستشرق( 	



215

قائمة المصادر والمراجع

134.	حضارة العرب، ترجمة: عادل زعيتر، الهيئة المصرية للكتاب، )القاهرة – 

2012م(.

    حـــرف الـفـــــاء   

ابن فارس، أحمد بن فارس بن زكريا القزوينيّ الراّزيّ )ت 395 هـ( 	

135.	معجم مقاييس اللغُة، تحقيق: عبد السّلام مُحمّد هارون، منشورات دار 

اث العربّي - عيسى البابي وشركاه، الطبّعة الأوُلى، القاهرة 1366 هـ. إحياء التُّ

الفاضل، أحمد محمد 	

136.	الاتجاه العلماني المعاصر في علوم القرآن دراسة ونقد، مركز الناقد الثقافي، 

الطبعة الأولى، )دمشق - 2008م(.

فايل، جوستاف )المستشرق( 	

137.	مدخل تأريخيّ نقديّ إلى القرآن، بلا مطبعة، )بيروت – 1980م(.

الفجاري، مختار  	

الثانية،  الطبعة  الطليعة،  دار  أركون،  محمد  عند  الإسلاميّ  العقل  138.	نقد 

)بيروت – 2005م(.

الفراهيديّ، أبو عبد الرحّمن الخليل بن أحمد )ت 175 هـ( 	

139.	كتاب العين، تحقيق: مهدي المخزوميّ، إبراهيم السّامرائّي، المطبعة: الصّدر، 

النّاشر: مُؤسّسة دار الهجرة، الطبّعة الثاّني 1409 هـ.

الفضلي، الشيخ عبد الهادي 	

140.	خلاصة علم الكلام، مؤسسة دار الكتاب الإسلاميّ، الطبعة الثانية، )بدون 

مكان – 2007م(.

فوزي، فاروق عمر 	



216

141.	الاستشراق والتأريخ الإسلاميّ، دار الأهليّة للنشر، )الأردن – 1998م(.

فوك، يوهان 	

حتى  أوروبا  في  والإسلامية  العربية  )الدراسات  الاستشراق  حركة  142.	تأريخ 

بداية القرن العشرين، نقله: عمر لطفي العالم، دار المدار الإسلاميّ، الطبعة الثانية، 

)ليبيا – 2001م(.

الفيروز آباديّ، مُحمّد بن يعقوب بن مُحمّد بن إبراهيم )ت 817 هـ( 	

143.	القاموس المحيط، بحواشي نصر بن نصر يونسُ الهورينيّ )ت 1291 هـ(، 

دار العلم للجميع - بيروت.

   حـــرف الـقــــاف   

القاضي، عبد الجّبار المعتزلّي )ت 405 هـ( 	

144.	شرح الأصول الخمسة، تحقيق: عبد الكريم عثمان، مكتبة وهبة، )بدون 

مكان – بلا زمان(.

قانصو، وجيه 	

النصّ الدينيّ في الإسلام من التفسير إلى التلقّي، دار الفارابي، الطبعة الأولى،  	.145

)بيروت – 2011م(.

قدور، أحمد  	

146.	مبادئ اللسانياّت العامّة، جامعة حلب، )سوريا – 2006م(.

القرني، محمد بن حجر 	

147.	موقف الفكر الحداثي العربي من أصول الاستدلال في الإسلام، مجلة البيان، 
الطبعة الاولى، )الرياض – 1434هـ(.

قراش، محمد  	



217

قائمة المصادر والمراجع

148.	الخطاب القرآنّي وإشكالية القراءة الحداثية، رؤية للنشر والتوزيع، )القاهرة 
–2017م(.

   حـــرف الـكــاف   

ابن كثير، عماد الدّين أبو الفداء إسماعيل بن كثير القرشّي الدّمشقيّ )ت  	
774 هـ(

المعرفة-بيروت،  دار  المطبعة:  كثير(،  بن  )تفسير  العظيم  القُرآن  149.	تفسير 

الطبّعة 1412هـ.

الكلام، يوسف 	

150.	تأريخ وعقائد الكتاب المقدّس، دار صفحات للدراسات والنشر، )دمشق – 

2009م(.

الكوراني، علي  	

151.	تدوين القرآن، منشورات دار القرآن الكريم، الطبعة الأولى، )إيران – بدون 

تأريخ(.

كيشانه، محمود 	

152.	القصص القرآنّي في مرآة الاستشراق دراسة نقديةّ، العتبة العباسية المقدسة 

-المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيّة، الطبعة الأولى، )النجف، العراق– 2020م(.

   حـــرف الـلام   

لالاند، أندريه 	

153.	موسوعة لالاند الفلسفيّة، منشورات عويدات، تعريب: خليل أحمد خليل، 

الطبعة الثانية، )بيروت – 2001م(.



218

   حـرف الـميـم   

ماضي، محمود  	

الدعوة للطبع والنشر  القرآنّي في المنظور الاستشراقيّ ونقده، دار  154.	الوحي 

والتوزيع، الطبعة الأولى، )مصر – 1996م(.

مجموعة باحثين 	

155.	نصر حامد أبو زيد دراسة النظرياّت ونقدها، المركز الإسلاميّ للدراسات 

الاستراتيجيّة، الطبعة الأولى، )العراق – 2019م(.

مجموعة باحثين 	

156.	علوم القرآن في الإبستميّة المعاصرة مقاربة تفكيكية نقدية، مؤمنون بلا 

حدود، الطبعة الأولى، )بيروت – 2018م(.

مجموعة مؤلفّين 	

157.	الاستشراق إدوارد سعيد صورة قلميّة منحازة، ترجمة: كامل عويد العامريّ، 

دار نينوى للدراسات والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، )دمشق – 2017م(.

مجموعة مؤلفّين 	

الإسلاميّ  المركز  )الهرمنيوطيقا(،  نقديةّ  دراسة  المعاصر  اللاهوت  158.	سلسلة 

للدراسات الاستراتيجيّة، الطبعة الأولى، )العراق – 2020م(.

مجموعة مؤلفّين 	

للدراسات  الإسلاميّ  المركز  ونقدها،  النظرياّت  دراسة  أركون  159.	محمد 

الاستراتيجيّة، الطبعة الأولى، )العراق – 2019م(.

مجموعة مؤلفّين 	



219

قائمة المصادر والمراجع

160.	نصر حامد أبو زيد دراسة النظرياّت ونقدها، المركز الإسلاميّ للدراسات 

الاستراتيجيّة، الطبعة الأولى، )العراق – 2019م(.

مراد، يحيى 	

161.	افتراءات المستشرقين على الإسلام والرد عليها، دار الكتب العلمية، )بيروت 

– 2004م(.

162.	معجم أسماء المستشرقين، دار كتب عربيّة، )بدون مكان – بدون تأريخ (.

مصطفوي، محمد 	

163.	أساسيّات المنهج والخطاب في درس القرآن وتفسيره، مركز الحضارة لتنميّة 

الفكر الإسلاميّ، )بيروت – 2009م(.

المطعني، عبد العظيم 	

164.	الإسلام في مواجهة الاستشراق العالميّ، دار الوفاء، )مصر– 1987م(.

المظفّر، محمّد رضا 	

165.	المنطق، مؤسسة النشر الإسلاميّ، )قم إيران – بلا تأريخ(.

معرفة، محمّد هادي 	

166.	تلخيص التمهيد، مؤسسة التمهيد، الطبعة الثانية، )قم إيران – 2012م(.

ابن منظور، أبو الفضل جمال الدّين مُحمّد بن مكرم الإفريقيّ المصريّ )ت  	
711 هـ(

167.	لسان العرب، دار الكتب العلميّة، )بيروت – 2005م(.

الموسويّ، روح الله 	

العقدية،  والبحوث  للدراسات  الدليل  مؤسسة  الحداثّي  والعقل  168.	القرآن 

الطبعة الثانية )كربلاء العراق – 2019م(.



220

   حـرف الـنّـون   

أبي نادر، نايلة 	

والنشر،  للأبحاث  العربية  الشبكة  والجابري،  أركون  بين  والمنهج  169.	التراث 

الطبعة الاولى، )بيروت – 2008م(.

نجدي، نديم 	

170.	أثر الاستشراق في الفكر العربي المعاصر، دار الفارابي، )بيروت – 2005م(.

النشار، علي سامي 	

171.	نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، دار المعارف، )مصر – 1965م(. 

النصراوي، عادل عباس 	

 – )بيروت  الرافدين،  دار  المستشرقين،  عند  القرآني  النّصّ  فهم  172.	إشكالية 

2016م(. 

نقاز، الدكتور إسماعيل 	

لمناهج  مقارنة  ونقديةّ  تحليليّة  دراسة  الأصولّي  الفكر  التأويل في  173.	مناهج 

 – )بيروت  الأولى،  الطبعة  والدراسات،  للبحوث  نماء  مركز  المعاصرة،  التأويليّة 

2017م(. 

النملة، علي بن إبراهيم 	

174.	الاستشراق والدراسات الإسلاميّة، مكتبة التوبة، الطبعة الأولى، )الرياض – 

1998م(.  

نولدكه، تيودور )المستشرق( 	

175.	تاريخ القرآن، نقله إلى العربية: جورج تامر، دار نشر جورج إلمز، الطبعة 

الاولى، )بدون مكان – 2004م(.



221

قائمة المصادر والمراجع

   حـرف الهـاء   

الهاشمي، علي حسن مطر 	

الكفيل،  دار  نولدكه،  تيودور  للمستشرق  القرآن  تأريخ  في  نقدية  176.	قراءة 

)كربلاء-العراق- 2014م(.

   حـرف الواو   

وافي، علي عبد الواحد 	

 – )القاهرة  التاسعة،  الطبعة  والتوزيع،  للطباعة  نهضة مصر  اللغة،  177.	علم 

2004م(.

وهبة، مراد 	

178.	المعجم الفلسفي، مكتبة الأسرة، )بدون مكان –2016م(.

وات، مونتغمري )المستشرق( )2006م( 	

العصريةّ،  المكتبة  منشورات  بركات،  شعبان  تعريب:  المدينة،  في  179.	محمد 

)بيروت – بدون تأريخ (.

العامّة  الهيئة  منشورات  الشيخ،  الرحمن  عبد  تعريب:  مكّة،  في  180.	محمد 

المصريةّ للكتاب، )القاهرة – 1415هـ(.

بو عمامة، نجادي 	

اطروحة  تحليليّة،  دراسة  والمحدثين  القدامى  تأويل  بين  القرآن  في  النصّ  	.181

دكتوراه، إشراف: د. محمد عباس، )كلية الآداب واللغات - جامعة أبي بكر بلقايد(، 

)2014م(.

الدروغي، إيناس جاسم 	



222

التطبيق والإسقاط وأثرهما في فهم النّصّ القرآنّي، رسالة ماجستير، إشراف:  	.182

أ.د. ستار الأعرجي وأ.د. حيدر اليعقوبي، )جامعة الكوفة - كلية الفقه(، العراق، 

2018م.

الطريحي، سحر جاسم عبد المنعم 	

أ.د.  إشراف:  دكتوراه،  أطروحة  الألمانّي،  الاستشراق  في  القرآنيّة  183.	الدراسات 

محمد حسين علي الصغير، )جامعة الكوفة - كلية الفقه(، العراق 2012م.

الصغير، عمّر عبد الرزاق  	

نقدية،  دراسة  القرآنّي  للنصّ  المعاصرة  التأويليّة  للقراءة  المنهجيّة  184.	الأسس 

أطروحة دكتوراه، إشراف: أ.د. علي كاظم سميسم، )جامعة الكوفة - كلية الفقه(، 

العراق، 2021م.

مداقين، هشام 	

سورة  أركون  محمد  عند  القرآنّي  الخطاب  تحليل  في  السيميائية  185.	المقاربة 

الفاتحة أنموذجًا، رسال ماجستير، إشراف عباس بن يحيى، )جامعة المسيلة – كليّة 

الآداب والعلوم الاجتماعية(، 2010

مصطفى كحيل 	

186.	الأنسنة والتأويل في فكر محمد أركون، اطروحة دكتوراة، جامعة منتوري، 

الجزائر، )2008م(. 

مهدي، حميد 	

187.	فهم النّصّ القرآنّي بين القدامى والحداثييّن، رسالة ماجستير، إشراف: أ.د. 

كريم شاتي السّراج، )جامعة الكوفة – كليّة الفقه(، العراق، )2015م(. 

هواري، حمادي 	

بومدين  دكتوراه، إشراف:  اطروحة  المعاصر،  الفهم  وآليّات  القرآنّي  النصّ  	.188



223

قائمة المصادر والمراجع

بوزيد، )جامعة وهران – كليّة العلوم الاجتماعية(، الجزائر، )2013م(. 

نور الدين، باب العياط 	

سلطاني،  الجيلالي  إشراف:  ماجستير،  رسالة  بنيويةّ،  دراسة  القرآنّي  النصّ  	.189

الطعان )جامعة وهران - كلية العلوم الإنسانية والإسلامية(، )2015(.

بلعباس، مصطفى 	

190.	قراءة النّصّ القرآني على ضوء المنهج اللساني - المقاربة الألسنية السيميائية 

 – )الجزائر  الــ)3(،  العدد  والتواصل،  الخطاب  مجلة   ،- أنموذجًا  أركون  لمحمد 

2017م( . 

بو دربالة، علي  	

الفكرية  )الخلفيات  المعاصرين  العرب  الحداثيين  عند  القرآنيّ  النّصّ  قراءة  	.191

والاستراتيجيات المعرفية(، مجلة المدونة، المجلد ال)6(، العدد ال)2(، )الجزائر – 2019م(.

تاج، بالطير – بلعباس، مصطفى  	

زيد  أبو  الهرمنيوطيقي نصر حامد  المنهج  القرآنّي على ضوء  النّصّ  192.	قراءة 

أنموذجًا، مجلة قراءات، العدد الــ)7(، )الجزائر – 2017م(.

بن تونسي، عادل  	

النصّ القرآنّي بين تأويل القدامى والمحدثين – قراءة في الضوابط والمفاهيم،  	.193

مجلة المدونة، المجلد الـ)6(، العدد الــ)2(، )الجزائر – 2019م(.

جرادي، شفيق  	

194.	النص القرآنّي بين قداسة المعنى وتاريخانية المعرفة، مجلة البصائر، العدد 

الــ)51(، )بيروت – 2006(.

جيليو، كلود  	



224

195.	مبحث الدراسات المعاصرة، النشرة الفرنسية، بحث على الانترنت.

حسن، محمد خليفة  	

196.	دراسة القرآن الكريم عند المستشرقين في ضوء علم نقد الكتاب المقدّس، 

بحث على الانترنت، 2012م.

حسين، محمد توفيق  	

دراسات  الخاص  العدد  الفكر،  عالم  مجلة  الغربيّة،  الكتابات  في  197.	الإسلام 

إسلاميّة، الكويت.

حميدي، خالد كاظم 	

وتطبيقية،  تنظيرية  دراسة  السيميائي  المنهج  ضوء  في  القرآنّي  النّصّ  198.	فهم 

مجلة المعيار، المجلد الـ)17(، العدد الــ)33(، )الجزائر – 2013م(. 

خلادي، محمد الأمين  	

199.	قراءة النّصّ القرآنّي بين الضوابط ومناهج الدراسة المعاصرة، مجلة علوم 

اللغة العربيّة، المجلد ال7 العدد ال7، )الجزائر – 2015م(. 

خنوس، نور الدين  	

محمد  عند  الدينيّ  للنصّ  التأريخيّ  النقد  لمنهج  الاستشراقيّة  200.	الخلفيّة 

أركون، مجلة العلوم الإنسانيّة والاجتماعيّة، العدد 21، )الجزائر – 2015(.

رجب، الدكتور عبد الرزاق أحمد 	

201.	الظاهرة الفيلولوجيّة في الدراسات القرآنيّة عند المستشرقين عرض وتحليل 

ونقد، مجلة الجامعة الإسلاميّة للدراسات الإسلاميّة، 2015م.

رحماني، أحمد  	



225

قائمة المصادر والمراجع

202.	قضيّة قراءة النّصّ القرآنّي، بحث منشور على شبكة الانترنت.

رشيدي، محمود  	

نظريات  ضوء  في  الكريم  القرآن  دراسة  في  الألمان  المستشرقين  203.	مناهج 

الترجمة الحديثة، بحث على الانترنت، 2012م.

روابح، سعاد – جيدل، عمار  	

عند  الدلالي  الانفتاح  وقصديةّ  التأويل  خصوصيّة  بين  القرآنّي  النّصّ  204.	فقه 

الحداثييّن، حث مقدم إلى الملتقى الدولي الثالث بعنوان القراءات الحداثية للعلوم 

الإسلامية رؤية نقدية، )الجزائر – 2018م(.

زماني، محمد حسن  	

الإسلاميّ  المركز  استشراقيّة،  دراسات  مجلة  ومراحله،  تأريخه  205.	الاستشراق 

للدراسات الاستراتيجيّة، العدد الأول، )العراق – 2014م(.

شبستري، محمد مجتهد  	

القراءة النبويةّ للعالم، مجلة قضايا إسلاميّة معاصرة، العدد الــ)58-57(،  	.206

)بغداد – 2014م(.

القراءة النبويةّ للعالم، مجلة قضايا إسلاميّة معاصرة، العدد الــ)60-59(،  	.207

)بغداد – 2014(.

بن عاشوراء، صليحة  	

208.	الخطاب القرآنّي والمناهج الحديثة في تحليله دراسة نقديةّ، بحث مقدّم 

إلى الملتفى الدولّي الثالث في تحليل الخطاب، مجلة الأثر، المجلد الــ)10(، العدد 

الــ)11(، )الجزائر – 2011م(.

بو زيد، لخضر  	



226

مجلة  الإسلاميّ،  والفكر  العقيدة  على  وخطرها  الاستشراقيّة  209.	الدراسات 

الــ)15(،  العدد  الاستراتيجية،  للدراسات  الإسلامي  المركز   – استشراقيّة  دراسات 

)العراق – 2018م(.

عباس، حامد رجب 	

210.	المقاربة الحداثيّة الأركونيّة للوحي، فاتحة الكتاب أنموذجًا، مجلة العمدة 
في اللسانيات وتحليل الخطاب، العدد الثاني، )الجزائر – 2017م(.

عزوزي، حسن 	

الكريم، بحث منشور على  القرآن  البحثية في دراسة  المستشرقين  211.	مناهج 
الانترنت.

عزيزي، مصطفى 	

السنة  الـ)8(  العدد  الدليل،  مجلة  ونقد،  عرض  الدينيّ  النصّ  212.	تأريخيّة 
الثالثة، )كربلاء – 2020م( 

علوي، حيدر  	

البصائر،  التأريخيّ، تعريب: أحمد القزويني، مجلة  النّصّ في سياقه  213.	فهم 
العدد الــ)39(، )بيروت – 2006(.

لزعر، سليمة 	

214.	من المناهج الحديثة في قراءة النّصّ القرآنّي منهج الطيب تيزيني أنموجًا، 
بحث مقدّم إلى الملتقى الدولّي الثالث بعنوان القراءات الحداثيّة للعلوم الإسلاميّة 

رؤية نقديةّ، )الجزائر – 2018م(.

المحسن، عبد الراضي محمد 	

215.	مناهج المستشرقين في ترجمة معاني القرآن دراسة تأريخية نقدية، )بحث 
مقدّم لندوة ترجمة معاني القرآن الكريم بالمدينة المنورة(، 1423هـ.

محمد، ضياء الدين 	



227

قائمة المصادر والمراجع

216.	القرآن من النّصّ إلى الخطاب قراءة في مشروع نصر أبو زيد التأويلّي، مجلة 

دراسات وأبحاث، العدد الــ)27(، )الجزائر – 2017م(. 

هاليبر، رون 	

محمد  مع  )مقابلة  الغرب،  في  الأنوار  عصر  تراث  أمام  الإسلاميّ  217.	العقل 

أركون(. 

هرماس، عبد الرزاق  	

منطلقاتها  الإنسانيّة  العلوم  مناهج  ضوء  في  الكريم  القرآن  فهم  218.	دعوى 

الملك  جامعة   - القرآنيّة  الدراسات  لتطوير  الأول  الدولّي  المؤتمر  آفاقها،  حقيقتها 

سعود، )السعودية – 2013م(.    

الانترنت،  على  منشور  بحث  الخطاب،  تحليل  ومناهج  الكريم  219.	القرآن 

)المغرب – بدون تأريخ (.

الوائلّي، عامر عبد زيد 	

أبو  بالنصّ قراءة في منطلقات تأويليّة نصر  220.	الضلع المفقود علاقة المفسّ 

زيد، مجلة فتوحات، )الجزائر – 2015م(.

واعظيّ، أحمد 	

221.	تأريخيّة القرآن عند نصر حامد أبو زيد قراءة نقديةّ فاحصة، مجلة نصوص 

معاصرة، العدد الـ)28(، )بيروت – 2012م(. 

هيكل، عبد الباسط سلامة 	

تحليل  إلى  اللاهوت  رهانات  )من  نيوفيرت  أنجليكا  عند  القرآن  222.	دراسة 

الخطاب(، مجلة دراسات استشراقيّة، العدد الثامن عشر، العراق – 2019م.



228

  المواقع الإلكترونيّة  

223.	الموقع الرسميّ لطيّب تيزينيّ.   

224.	موقع مجلةّ هسبريس الالكترونية – المغرب

https://www.hespress.com/orbites/256584.html

 / الاستشراق  قسم   – الاستراتيجيّة  للدراسات  الإسلامي  المركز  موقع   	.225

مستشرقون

https://www.iicss.iq/?id=2

226.	 موقع ملتقى أهل التفسير – الباحث عبد الرزاق هرماس -

 https://vb.tafsir.net/.


