
الكتاب الفائز في مسابقة أفضل مؤلف بحق الإمام الباقر
لعام 1437هـ - 2016م



. الكتاب: العمليَّة الإرشادية وبناء الشخصية العبادية عند الإمام الباقر
الكاتب: الاستاذ يوسف مدن.

الناشر:قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة.
مراجعة: شعبة الدراسات والنشرات.

التدقيق اللغوي: مصطفى كامل محمود، عمار كريم السلامي.
الاخراج الطباعي والتصميم: علاء سعيد الأسدي، محمد قاسم النصراوي.

رقم التسجيل في دار الكتب والوثائق في بغداد: 2368 لعام 2017.
				   المطبعة: دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع

الطبعة: الأولى.
عدد النسخ: 1000.

شعبان 1438#-ايار 2017م



3

مقدمة النا�شر

الاسلامية  بالشخصيات  الشديد  الاهتمام  على  المقدسة  العباسية  العتبة  دأبت 
والرموز الدينية لاسيما اعمدة الدين الاسلامي من آل البيت النبوي الطاهر، لما 
أثر كبير في توجيه المجتمع الاسلامي نحو الحق  في تاريخهم وشخصياتهم بشكل عام 
والكمال، فان سيرتهم الطاهرة تخبرك انهم رجال افنوا حياتهم في اعلاء كلمة الحق وكلمة 
لا اله الا الله، من جانب آخر فانهم يمثلون الوجه الانساني والحضاري للإسلام، ولا 
يوجد رجال لدى المسلمين أعز وانبل وافضل منهم، من هنا جاء الاهتمام في رفد الواقع 
الفكري والمعرفي بدراسات جديدة تتناول فكر وسيرة أئمة أهل البيت، فقامت 
المسابقات  واجراء  الجانب  بهذا  تهتم  وندوات  مؤتمرات  بعقد  المقدسة  العباسية  العتبة 
المعرفية ذات المردود الثقافي الواعي وقد لاقت تلك الفعاليات رواجاً ونجاحاً واضحاً، 
كانت من ضمن تلك الفعاليات مسابقة )أفضل مؤلف بحق الامام الباقر( تخليداً 
للإمام محمد بن علي الباقر في نفوس احبائه واوليائه ومُعَرِفة بمنهجه وعلمه وفكره؛ 
لتستنير الامة به ولتتقوى على محنها ومصائبها، وبفضل الجهود المبذولة من قبل الكوادر 
المجتهدة نجحت المسابقة السنوية بعد مرور ابحاثها بمراحل مختلفة من المتابعة والفحص 
فانتخبت الكتب الثلاثة الاوائل منها للطباعة والنشر رفداً للمكتبة الاسلامًية وحفظاً 
لتلك الجهود المبذولة من قبل باحثيها وكتابها، وبذلك يواصل قسم الشؤون الفكرية 
في  المهم  مشروعه  اصالة  ليرسم  والثقافي  المعرفي  المضمار  في  المتتالية  نجاحاته  والثقافية 

.تأصيل المعرفة الدينية والهوية الايمانية لدى اتباع مدرسة أهل البيت
العتبة العباسية المقدسة 

قسم الشؤون الفكرية والثقافية









كلمات خالدة 

»ادفع عن نفسك حاضر الشر 

بحاضر العلم، واستعمل حاضر العلم 

ز في خالص العمل من  بخالص العمل، وتحرَّ

عظيم الغفلة بشدة التيقظ، واستجلب شدة التيقظ بصدق الخوف، واحــذر خفي 
الرين بحاضر الحياة

وتوَقَّ مجازفة الهوى بدلالة العقل،

وقِفْ عند غلبة الهوى باسترشاد 

العلم، واستبق خالص الأعمال 

ليوم الجزاء«

الإمام الباقر





الإهداء 

نهدي هذا المجهود المعرفي لإمامنا وسيدنا

ابن رسول الله باقر العلم الإمام أبي جعفر محمد بن علي الباقر،

وصاحبه جابر بن يزيْـد الجعفي،

وكل مؤمن ارتبط عبادياً بطاعة الله سبحانه، 

وحق الولاء لأئمة أهْـل البيت 

عليهم الصلاة والسلام.





11

مَـة الكتاب مقَدَّ

ها الباحث لتفسير كلمات وألفاظ  ليست هذه الدراسة مجرد محاولة كتابية قد أعدَّ
يزيد  بن  جابر  نقلها  التي  والتربوية  الأخلاقية  الوصايا  إح��دى  ومفردات  وجمل 
الجعفي عن سيده ومولاه الإمام محمد بن علي الباقر، وقد نقلها بعض العلمـاء 
في مصـادرهم، فهذه الدراسة التي بين يديك هي محاولة علمية لا تستهدف تحليل المادة 
المعرفية لهذه الوصية الكريمة، وصياغة رؤية متصلة مع بعضها )في موضوعات تربوية 
منهج  باستخدام  أو  بدراسة موضوعية  أو  بطريقة تجزيئية  إرشادية( سواء  ذات طبيعة 

آخـر.

عة  موسَّ دراسة  بعمليَّة  القيام  الكتاب  هذا  موضوعات  إعْـدَاد  من  غرضنا  فليس 
موضوع  على  النص  هذا  في  البحث  يتحرك  وإنما  المذكورة،  الوصية  لنص  ومستفيضة 
واحد، وأساسي يمكن التركيز على مرتكزاته في المحتوى اللفظي لهذه الوصية، ودراسته، 
وتكوين وجهة نظر تربوية للإمام الباقر في مجال إنساني، كمجال الإرشاد، وهو مجال 
كان الإسلام وسائر الأديان قد اهتم به، وكشف عن قيمته العلمية والعملية في واقع 

الآدميين وحياتهم.

منها ودراستها، وجمعها في  أو عدد  أحد موضوعاتها،  التركيز على  اهتمامنا  فكان 
شبكة فكرية واحدة شكلت هذا الكتاب، وفسحت المجال لفهم ومعرفة إطار متكامل 
حول  يدور  موحد  موضوع  حول  ومرتكزاتها  معرفية  رؤية  قواعد  وضع  من  ننا  يُمكِّ
العمليَّة الإرشادية في خطاب الإمام الباقر، وقد اتخذنا من إحدى وصاياه الكريمة 



12العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

مادة رئيسية لدراسة أحد موضوعاتها، وصياغة خطوط أولية لنظرية تربوية – إرشادية 
ومعرفية في أحد مصادر الخطاب التربوي والإرشادي عند أبي جعفر الإمام محمد بن 

.علي الباقر

من  شبكة  على  تنطوي  جابر  لصاحبه   الباقر الإم��ام  وصية  ب��أنَّ  نعتقد  إننا 
الموضوعات الفكرية والإنسانيَّة، وتستحق دراستها جميعاً وبناء وحدة معرفية، ويمكن 
الفكرية  الشمولية  لاستثمار  العلمية  جهودهم  بذل  تخصصاتهم  باختلاف  للباحثين 
ذلك  ومن  كثيرة،  موضوعات  في  تراثهم  لدراسة    البيت  أهل  تراث  في  الغزيرة 

وصية الإمام الباقر لجابر الجعفي.

وبفهم  التجزيئية،  بالطريقة  معرفية  كوحدة  دراستها  يمكن  الوصية  هذه  إنَّ 
معانيها جملة بعد اخرى، والسير بتفسيرها من الجملة الأولى إلى الثانية، ثم تفسير جملها 
وعباراتها بتتابع لفظي دون التركيز على موضوع موحد النظرة المعرفية ومناقشته في إطار 
بحث متشابك القواعد والأجزاء والمرتكزات، ومتكامل الرؤى بنحو يظهر للقارئ أنه 
يقرأ موضوعاً بحثه الإمام الباقر مع صاحبه، وفي الوقت ذاته ثمة فرص متجددة 
للباحثين لدراسة الوصية من خلال دراسة موضوعات عديدة، كل موضوع على حدة، 
وفي مجالات معرفية أخرى، فيدرس اللغوي مفردات هذه الوصية وكلماتها من حيث 
خصائصها اللغوية ودلالاتها الفنية، ويهتم باحث تاريخي بموضوع ثان يهتم بالجانب 
وصية  في  الإنسانية  القيم  بدراسة  اهتمامهم  الأخلاق  علماء  ويصرف  للنص،  التاريخي 
الإمام الباقر لجابر وصياغة وجهة نظر في هذه المسألة، وكذلك يمكن لعالم الدين 
وأصحاب الخبرات الروحية دراسة الجانب الروحي في الوصية دراسة مستقلة ومنفردة 

ومستفيضة.

وتربوية  نفسية  زاوي��ة  من  المباركة  الوصية  موضوعات  أحد  فدرسنا  نحن  ا  أمَّ



13 مقدمة الكتاب

يعالج  المعرفية  وحدته  على  مبني  موضوع  دراسة  على  قائمة  دراسة  وهي  وأخلاقية، 
قضايا الإرشاد التربوي والنفسي وعلاقتها بعملية بناء نمط سوي وأساسي للشخصية 
العبادية، وقد انصبت كل جمل وعبارات ومفردات التركيبة اللفظية لهذه الوصية على 
زنا على ذلك تماسك النص في تكوين نظرة معرفية موحدة  الاهتمام به -كما نعتقد- وحفَّ

حول هذا الموضوع الذي نأمل أن يحظى باهتمامات الباحثين.

ومع تركيزنا على وحدة معرفية في معالجة موضوع محدد أشرنا إليه آنفاً، فإننا لا نزعم 
الوصية جملة بعد اخرى، فثمة مفردات  الدراسة تفسيراً لنص هذه  أننا قد قدمنا بهذه 
أننا لم ندرك  التفسير الموضوعي، ويحتمل في ذلك  لأسباب متعددة لم تدخل في عملية 
بعد أهمية هذه الجملة أو تلك الكلمة من نص الوصية في تفسير بعض عناصر الموضوع 
الموحد الذي ندرسه، أو أننا أهملنا -لقصور في قدرتنا- لاسيما إذا كانت الألفاظ تتماثل 
اللفظية قد استفدنا منها في صياغة  في معانيها وإن كان غالب الجمل المكونة للتركيبة 
نظرة تربوية وإرشادية تساهم في تكوين وبناء نسق للشخصية العبادية المراد إعدادها في 

المحتوى اللفظي والمعرفي للوصية المباركة التي ندرسها ببحث أحد مواضيعها.

استثمار  إلى  حاجة  الأحيان  بعض  في  تجد  لم  الموضوعية  دراستنا  أنَّ  نستبعد  ولا 
بعض الجمل والعبارات لعدم صلتها بموضوع البحث باجتهادنا الشخصي القاصر عن 
مقاصد الإمام محمد بن علي الباقر في صياغة نصه التربوي والإرشادي بهذه الوصية 
وتهذيبه  العلمي  وإع��داده  الإنسان  تربية  مجال  في  إنسانية  وثيقة  نعدها  التي  الكريمة 

الروحي والأخلاقي.

ومن هنـَا فما تزال الوصية - وكما نعتقـد بجزم – هي في نظرنا فرصة علميَّة لدراسة 
والبحث  للدراسة  معرفية  مادة  واتخ��اذه  وفكري،  تربوي  كمشـروع  المعرفي  محتواها 
المتجدد، ولا تحتاج إَّال لجهود مستمرة من أهل العلم والبصيرة، وإلى مزيد من القـراءة 



14العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

أن  الوصية  يتاح لهذه  اللفظية وجملها، وأن  الذهني في بعض مفرداتها  المتأنية، والتأمل 
الاهتمام  من  المأمولة  والمساحات  الممكنة،  مجالاتها  والعلماء  الباحثين  جهود  من  تأخذ 

العلمي، وتجد الكتابات التربوية، وغير التربوية بتنوعها المعرفي طريقها إليها ومنها. 

النظرية  التي نسجنا منها جوانب أساسية من  فيه أن الخيوط الأولى  ومما لا شك 
نستطع  لم  ذلك  ومع  نصوصها،  من  مستمدة  كانت  الباقرية  الوصية  في  الإرشادية 
 الباقر الإمام  من  بنصوص  للوصية  الإرشادية  الأفكار  تعزيز  عن  تماماً  الاستغناء 
نفسه، ومن خارج هذه الوصية، وبالرغم من أن حجم هذا التعزيز كان محدوداً، بيد أنه 
ساعد في النهاية على إثراء الأفكار الإرشادية المأخوذة من نص وصية أبي جعفر الإمام 
الأساسية  الخيوط  تقوية  على  يساعد  نعتقد-  -كما  وهذا   ،الباقر علي  بن  محمد 
للنظرية الإرشادية في وصية الإمام محمد بن علي الباقر التي ندرسها، وإنَّ مساحة 
جوانب  مثل  والآدمية  الإنسانية،  حياتنا  من  عديدة  جوانب  الإرش��ادي  الفكر  هذا 
الناتجة عن  الأفعال  ردود  والسيطرة على  الانفعالي،  السلوك  الحاجات، وضبط  إشباع 
العبادي الإسلامي كالمعاصي  النشاط  أفعال ذات طابع غير سوي، ومضادة لأهداف 

والذنوب.

من  الروحي  الجانب  في  وواقعية  ممكنة،  فشل  تجارب  هناك  ذلك  إلى  وبالإضافة 
حياة الإنسان المؤمن كفشله في التوبة، وتعرضه لبعض العثرات والانتكاسات، وظهور 
صراعات مرتبطة بتجربته في مجاهدة النفس وأنشطته لتعديل السلوك، وظهور مشكلات 

سلوكية بطابع مَرَضي في بعض الأحيان، وقد ذكرتها الوصية بإشاراتها المتفرقة.

ونعتقد بأنَّ وصية الإمام الباقر -وهي تتحدث بلغتها الإرشادية- قد كشفت 
كما  وعلاجية،  ووقائية  إنمائية  مبادئ  الى  كإشاراتها  مهمة  إرشادية  نظرية  خيوط  عن 
ـر  استبطنت أساليب للعلاج الإرشادي، هي اليوم تقدمية، وبكل تأكيد فإن ذلك قد وفَّ



15 مقدمة الكتاب

بعض الأوضاع الإيجابية التي هيأت الأفراد للسيطرة الصحيحة على السلوك وبواعثه 
غير المنضبطة، ومنح الشخصية المؤمنة إمكانية ضبط سلوكها الانفعالي، وفرصة الإشباع 
السوي المقبول للحاجات بطرق عبادية صحيحة، بأفكار إرشادية سليمة مثل الفضائل 
والقيم الأخلاقية الإيجابية، والعقل وقدراته، وخبراته العلمية، وطرائق التفكير المتولدة 
النفسية،  الجهادية  التجارب  إنجاح  في  فاعلة  كمصادر  بها  والاستعانة  عقولنا،  عن 

ومساعدة الفرد المؤمن في مرحلتي )الوقاية وتعديل السلوك(.

وما ذكرناه يمثل -كما نرى- جوانب مهمة من النظرية الإرشادية في خطاب الإمام 
محمد بن علي الباقر، ونقصد هنا )وصيته التربوية – الإرشادية( لصاحبه جابر بن 
يزيد الجعفي، وهي وصية أرست مع نصوص أخرى منسوبة للإمام الباقر مبنى 

هذه النظرية التربوية – الإرشادية، وكثيراً من قواعدها ومرتكزاتها الأساسية.

وعلى كل حال فالحدود الأصيلة لهذه النظرية في تراث الإمام الباقر وخطابه التربوي 
أوسع من حدودها المرسومة في هذه الوصية، فما تزال مرتكزات وقواعد هذه النظرية 
مبثوثة في نصوص منسوبة للإمام الباقر بمصادر معتبرة عند الشيعة الإمامية، وعند 
هذا  طي  في  لاحقاً  سنذكرها  لمسوغات  كنص  الوصية  بدراسة  اكتفينا  لكننا  غيرهم، 
الكتاب، وقد وضعنا أيدينا بحمد الله سبحانه، وباجتهادنا الذاتي على مقومات مهمة 
مستوى  إلى  بها  والوصول  للإنسان،  زمنية  تجارب  عبر  لتطويرها  فرص  وثمة  وبناءة، 

أفضل، وأعمق، وأقوى، وأكثر تأصيلًا. 

 ***
الكيان،  مترابطة  ا  أَّهن نعتقد  فصول  عدة  من  يديك  بين  التي  دراستنا  وتكونت 
وموحدة في موضوعاتها بنحو يجعلها مادة متماسكة للدراسة والبحث، وبموضوع مؤثر 
الوصية  لنص  اللفظية  التركيبة  من  مادتها  استنبطنا  التي  ة  الإرشاديَّ النظرية  تشكيل  في 



16العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

معرفية  مادة  وصيـاغة  نسق،  بناء  قـراءتها  بعد  لنا  وأتاحت  المعرفي،  ومحتواها  الباقرية، 
الإيمانية(، وهو  للشخصية  العبادي  النموذج  بناء  مؤثرة في  إرشادية  )نظرية  أوليَّة عن 
لأفكاره  تطبيقي  ومجال  الإسلامي،  التربوي  ع  المشرِّ منظور  من  فيه  مرغوب  انموذج 

التربوية والإرشادية والأخلاقية.

وأهم عناوين هذه الفصول ما يأتي:

1. الإمام أبو جعفر الباقر، شخصيته، حياته، ومكانته العلمية.

2. مقدمات أولية في دراسة الوصية كوثيقة تربوية - إرشادية.

3. العملية الإرشادية في محتوى نص الوصية الباقرية.

4. السلوك الإنساني، مفهومه ومكوناته وعناصره، وخصائصه.

5. الانفعالات النفسية، مفهومها وشروط حدوثها، وأنواعها.

6. العوامل المؤثرة في السلوك الانفعالي.

النفسي  الات��زان  تحقيق  في  ودوره��ا  الوصية  في  الإرشادية  والقيم  الحاجات   .7
والانفعالي.

8. مبادئ العملية الإرشادية وعلاقتها بتنظيم السلوك العبادي.

9. المشكلات السلوكية والحالات الَمرَضيَّة في الوصيَّة.

 .10. الأساليب الإرشادية – العلاجية في وصية الإمام الباقر



 الحلقة الأولى
)الإمام �أبو جعفر الباقر، �شخ�صيته، حياته، ومكانته العلميَّة(





19 الإمام �أبو جعفر الباقر، �شخ�صيته، حياته، ومكانته العلميَّة

والباحثين  العلماء  وعنـْد  والسماء،  الأرض  أهل  بين   البيت أهل  عُ��رِفَ 
ة، والقيم الكريمة، وينظر لهم كـ»نُخْبَة« ليس  والمحققين وأهل العلم ببيت الطهر والعفَّ
لها مثيل في التاريخ، وهم أهل بيت تألقوا بمعايير التمايز والقدرات المتعددة، وهم أهل 
ة بالثقل الأكبر كتاب الله عـزَّ وجل،  ة ومطهرَّ بيت اقترنوا في تاريخهم، وكـ »عترة« نبويَّ
ة  النبوَّ المسلمين منذ عهـد  للتشريع في حياة  المصدر الأول  يعتبر  الذي  الكريم،  القرآن 

والرسالة حتى يرث الله أرضه ومن عليها.

المسلمين  حياة  في  الأول  الثقل  يَعْدِلون   الكريم البيت  هذا  أهل  ة  أئِمَّ وظل 
الرحمة، ورسول الله في بشارته  نبي  وتاريخهم وفق رواية حديث جدهم المصطفى 
المباركة، وهو حديث متواتر، ومشهور، وشائع في حياة المسلمين، ومصادرهم، وتراثهم 
قد   الله عبد  بن  محمد  سيِّدنا  المكرم  العربي  فالنبي  والفكري،  والروحي  الروائي 
ة وعموديها الأساسيين )القرآن والعترة(، وبحفظهما،  أوصى جموع المسلمين بثقلي الأمَّ

واحترامهما، والعمل بما ورد عنهما من تشريعات تنظيمية لحياة المسلمين. 

الاثني   البيت أهل  أئمة  عن  والتاريخية  الروائية  الكتابة  اتجاهات  تنوعت 
العلمية وتنوعها،  العلماء والمؤرخين والرواة بحسب قدراتهم  اهتمامات  عشر بحسب 
وبحسب نظراتهم إلى هذا الإمام أو ذاك من زوايا روائية أو تاريخية أو معرفية أو أخلاقية 
دنا هذا التنوع في حياة الأئمة الاثني عشر وتوثيق تاريخهم، وإسهاماتهم  أو غيرها، وتعوَّ
المتعددة بأدوات ومناهج فكرية وروائية، وبمصنفات مختلفة تؤرخ لمواليدهم أو وفيَّاتهم 
أو نتاجاتهم الثقافية، وأدوارهم العلمية والسياسية والاجتماعيَّة، فبعض هؤلاء العلماء 
رحمهم الله كتب منذ قرون بعيدة عن »مواليد الأئمة« الشريفة كاحدى مناحي حياتهم 
الشريفة، ووضعوا عناوين دراساتهم في تعزيز هذا الاتجاه البحثي، ليتم اعتماده كأحد 

مصادر معرفة الناس بهم.



20العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

تواريخ  الكتابات تحديد  )وفيَّاتهم(، واقتضت هذه  وكتب آخرون دراساتهم عن 
ولادات الأئمة، واهتم آخرون من العلماء والرواة بإعداد أبحاث ودراسات عن الأئمة 
الدراسات  هذه  بعض  وحصرت   ،الله عبد  بن  محمد  النبي  عترة  من  عشر  الاثني 
ونقصد  والمعرفي،  الروائي  تراثهم  من  مضيئة  جوانب  وتوثيق  وكتابة  بتدوين  اهتمامها 
التراث الروائي والمعرفي لأئمة أهل البيت كمجموعة، ونجد ذلك - على سبيل 
المثال - في كتاب »تحف العقول عن آل الرسول« للعالم الجليل أبي محمد الحسن بن علي 
الكتاب ومادته  اني عليه رضوان الله عزَّ وجل، وجعل هذا  ابن الحسين بن شعبة الحرَّ

الثقافية أحد المصادر المهمة لهذا التراث القيِّم.

ع  وكان ابن شعبة الحراني كعالم جليل، وهو من أعلام القرن الرابع الهجري، قد وزَّ
وحكم  طوال،  وجمل  وخطب،  روايات،  من  العقول«  »تحف  كتابه  في  جمعه  ما  بعض 
زمني  وتسلسل  بترتيب  سلوكيَّة،  ومواقف  قصيرة،  شعر  ومقاطع  وأدعية،  قصار، 
لتواريخ الأئمة أنفسهم، وبدأ هذا العالم في حصر بعض جوانب هذا التراث الفكري، 
النبي محمد بن عبد الله من  بدِْءًا من بعض ما تركه المصطفى  المعرفية، وترتيبه  ومواده 
تراث ثقافي وديني وإنساني، ومن أقواله المباركة، ثم قام الثقة الجليل أبو محمد الحسن 
ابن علي بن الحسين بن شعبة الحراني رحمه الله عـزَّ وجَل في تسلسل متتابع بحصر وتجميع 
وتدوين تراث الإمام علي بن أبي طالب أمير المؤمنين، وبعد ذلك تابع ابن شعبة في 
كتابه المذكور حصر روايات هذا البيت وتجميعها لسائر الأئمة العشرة باستثناء أقوال 
أن هذه  الصلاة والسلام، ويحتمل  البيت عليهم  أئمة أهل  المهدي آخر سلسلة  الإمام 
الأقوال لم تتوافر لديه من مصادر معتبرة؛ وذلك لقرب زمانه من زمان الغيبة الكبرى 

للإمام المهدي، وصعوبة توافر بعض أقواله في تلك الفترة الحرجة.

الروائي  التراث  من  المضيئة  الجوانب  بعض  النظام في حصر وعرض  هذا  ويكاد 



21 الإمام �أبو جعفر الباقر، �شخ�صيته، حياته، ومكانته العلميَّة

بن  محمد  الإمام  لتراث  والمعرفية  الروائية  الكتابة  على  ينطبق  البيت  آل  لأئمة  والمعرفي 
علي الباقر سلام الله والمؤمنين عليه، حيث رصد العالم الجليل ابن شعبة لتراث الإمام 
بعض  فيها  وجمع  صفحة،  عشرة  خمس   – البيت  أهل  من  خامس  كإمام   –  الباقر
خطب أبي جعفر الإمام محمد بن علي الباقر، ووصاياه، وإرشاداته الأخلاقية والمعرفية 
لأصحابه، وكذلك بعض كلامه كالمواعظ، والنصائح الفردية، وبعض مقاطع الشعر، 
نسبتها  في  وتعادل  المعرفية،  والاتجاهات  المعاني  مختلف  في  القصار  والجمل  والحكم 
الكمية حوالي )4%( من صفحات كتابه »تحف العقول«، وما جمع فيه من تراث روائي 

ومعرفي متنوع للنبي محمد وأهل بيته الطاهرين صلوات الله عليهم جميعاً.

ومما لا شك فيه أن تجربة العالم الجليل ابن شعبة عليه رحمة الله سبحانه وتعالـى في 
عملية حصر وجمع وتدوين جوانب من تراث أهل البيت))) أفادت الباحثين والعلماء في 
فهم ومعرفة تراث النبي محمد والأئمة من أهل البيت النبوي الكرام على مدار قرون 
الباقر  متتالية من الزمان، وهناك دراسات متعددة في مصادر مختلفة حظي فيها الإمام 
بنصيب كبير كـ »مسند الإمـام الباقر«للشيخ عزيز الله العطاردي، ودراسات روائية 

وتحليلية متعددة عن حياته وشخصيته وتراثه العلمي كتبها علماء ومحققون وباحثون.

كتب  في  سواء  ومصنفاتهم  والمحققين  العلماء  دراس��ات  أنَّ  بالتأكيد  لحظناه  ومما 
»المواليد«، أم في كتب »وفيَّات أهل البيت«أم في »كتب الحديث والرواية« أم في إطار 
ا جميعاً أسهمت كمصادر معرفية هامة  دراسات وكتب جمعت تراثهم الروائي والمعرفي أَّهن
وأساسيَّة في تكوين ثقافة الناس عن أهل البيت عبر قرون طويلة ومتعاقبة، وخاصة 

تكوين رؤى العلماء والمحققين والباحثين في سيرة أئمة هذا البيت الطاهر.

إنَّ هذه الكتب التي صنفها بعض العلماء عبر قرون متعاقبة من الزمان عن مواليد 

))) ابن شعبة الحراني، الحسن بن علي، تحف العقول، ص 206 – 220.



22العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الأئمة الاثني عشر من أهل البيت أو عن »وفيَّاتهم« أو بتناول جانب من سيرتهم 
الذاتية هي في كتب الرجال والتراجم، وفي كتب الرواية، وهي -بكل تأكيد- مصادر 
ذات أهمية كبيرة في الكتابات المعاصرة عن كل الأئمة بما فيهم أبو جعفر الإمام محمد بن 
علي الباقر، وحال قيمتها العلمية كحال الأهمية التاريخية والمعرفية التي كانت عليه 
الدراسات القديمة، حيث تركت بصماتها في تكوين ثقافتنا عن تاريخنا، ومعرفتنا بأهل 
سنا هذه الدراسة المتواضعة  البيت في اتجاهات معرفية وتاريخية متعددة، وقد أسَّ
كما سيرى القارئ الكريم عن أئمتنا الأطهار من دعامات هذا التراث الروائي، وركائز 

خزانته التاريخية الطويلة وجدلياتها التفاعلية والمتشابكة. 

وبالتأكيد لم تبتعد هذه الدراسة الاجتهادية التي نكتبها عن سيدنا حفيد الرسول 
عالم  في  الولاية  سماء  بنوره  زهرت  الذي  الخامس  الإمام  وهو  العلم،  وباقر  الأكرم، 
وحكم  طوال،  وجمل  متفرقة،  ونصوص  رواي��ات،  من  تراثه  واستخدمنا  المسلمين، 
ومعاني قصار، وبعض ما جمعناه في هذه الدراسة من مقاطع شعر قصيرة هي في نهاية 
نَسْتَغْنِ  لم  إذ  والثمين،  الهائل  والمعرفي  الروائي  التراث  هذا  مخزون  من  مأخوذة  الأمر 
والقصيرة  الطويلة  بأشكالها  الباقر، والجمل  الإمام  والنص، وخطب  الرواية،  عن 
في عملية بناء نسيج دراستنا التي بين يديك -عزيزي القارئ- فكل فصولها وحلقاتها 
روائي  تاريخ  من  زماننا  على  المتقدمون  وال��رواة  والعلماء  لنا،  الله  حفظه  بما  موصول 

ومعرفي وأدبي.

أيامنا  حتى  بعيد  زمن  من  الروائية  الكتابات  غالب  يزال  فما  ذلك  من  وبالرغم 
الحاضرة هي السائدة عن حياة الإمام محمد بن علي الباقر وغيره من الأئمة، وأقل 
منها بكثير كما هو ملحوظ كتابات تحليلية في هذا الموضوع أو في غيره، وهي بنحو عام لم 
تعط الإمام الباقر، ولا غيره من آبائه أو أحفاده من الأئمة حقه الذي هو جدير به وألْيَق.



23

ولادته المباركة

القديمة  دراساتهم  وفي  والعلماء،  والرواة  المؤرخين  بين  واتفاق  إجماع،  شبه  ثمة 
النصف  من  السادس  العقد  في  المباركة  ولادته  يوم  تحديد  على  ورواياتهم  والمعاصرة، 
الثاني للقرن الأول الهجـري، وبزوغ إمامته في سماء الولاية وإنْ كانت آراؤهم لم تخلُ من 
اختلاف في تحديد تاريخ سنة وفاة أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين، وقد وجدنا 
في سياق تراث جمع من هؤلاء المؤرخين ورواياتهم تعدداً نسبياً في آرائهم حول تواريخ 
الباقر، وكذلك تعددت آراؤهم حول وفاته كما سيأتي  ولادة الإمام محمد بن علي 

بيانه.

لقد شهدت المدينة المنورة في يوم الجمعة )غرة شهر رجب الأصب( عام )#57( 
والولاية  الإمامة،  أقمار  خامس   الباقر علي  بن  محمد  للإمام  الميمونة  الولادة  هذه 
الهاشمية على المسلمين، إذ انعقد اتفاق جمع من المؤرخين وعلماء الرواية على هذا اليوم 
كتاريخ لمولده الشريف من أبوين علويين وفاطميين، وهاشميين كما يقول الشيخ 

ة«. علي بن محمد بن أحمد بن الصبَّاغ المالكي))) مصنِّف كتاب »الفصول المهمَّ

د بن علي الباقر كان أول مولود هاشمي، وقد اجتمع فيه  فالإمام أبو جعفر محمَّ
نسل الحسنين )الإمامين الحسن والحسين( ابني أمير المؤمنين أو أنه »أول علوي 
توَلَّد من نسل الحسنين)))«، ومنهما انحدر نسل الأئمة الثمانية من الإمام الخامس 

))) ابن الصباغ المالكي، الفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة، ص 200.
))) البحراني، حسين بن محمد بن أحمد بن إبراهيم آل عصفور، مجموعة وفيات الأئمة، وفاة الإمام 



24العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الباقر حتى الإمام الثاني عشر المنتظر، وهو محمد بن الحسن العسكري، وكانت 
ولاداتهم المباركة واقعة ما بين منتصف القرن الهجري الأول والنصف الثاني من القرن 

الهجري الثالث وبالتحديد الزمني ما بين أعوام )57 – 255( من التاريخ الهجري.

معاصرة  أم  قديمة  كانت  سواء  والروائية  التاريخية  الدراسات  بعض  دت  أكَّ وقد 
اتفاقها على أنَّ أبا جعفر الإمام محمد بن علي الباقر وُلدَِ في السنة المذكورة من أبوين 
هاشميين، وانحدر سلالياً من أم عبد الله وهي العلوية السيدة فاطمة بنت الإمام الحسن 
بن  علي  العابدين  زين  السجاد  الإمام  وهو  هاشمي  أب  ومن  طالب،  أبي  بن  علي  ابن 

.الحسين بن علي بن أبي طالب

وتعرفنا على أكثر من رأي في هذا الصدد، وسنتوقف الآن عند نماذج متفرقة تحدد 
بيانه  ها سيأتي  الباقر، وأهمُّ المباركة للإمام أبي جعفر.. محمد بن علي  الولادة  تاريخ 

روايتان موثقتان في مصادر مختلفة، وهي كما يأتي.

الرواية الأولى: اليعقوبي )ت 292هـ(.

لم يقل اليعقوبي في تاريخه بتاريخ محدد لولادة الإمام الباقر مباشرة، ولكنه ذكر وفاة 
أبي جعفر محمد بن علي بقوله: »وتوفي أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي 
ه أم عبد الله بنت الحسن بن علي بن أبي طالب سنة 117 #«، ثم قال كذلك:  طالب، وأمُّ
»وسنُّه ثمـان وخمسون سنة«، وأردف اليعقوبي بروايته عن الإمام الباقر قائلًا: »قال أبو 
جعفر، ويقصد الإمام الباقر: قُتـِـل جدي الحسين ولي أربع سنين، وإني لأذكر مقتله، 

وما نالنا في ذلك الوقت)))«.

الباقر، ص 183.
))) اليعقوبي، أحمد بن واضح، تاريخ اليعقوبي، ج2، ص 224.



25 الإمام �أبو جعفر الباقر، �شخ�صيته، حياته، ومكانته العلميَّة

وإذا ما أسقطنا بصورة تقريبية »السنوات الأربع« من تاريخ استشهاد الإمام السبط 
ة سنة )61#( يكون تاريخ مولده  الحسين بن علي في فاجعة كربـلاء الاستشهاديَّ
سنة )57#(، فالإمام الباقر – بحسب رواية اليعقوبي - كان موجوداً ضمن أبناء الحسين 
والبيت الهاشمي في كربلاء، وله من العمر كما نقل اليعقوبي سنوات أربع، وهي فترة 
 تقديرية لا تعادل أيام هذه السنوات الأربع بدقة تامة وفْقاً للرواية المذكورة، وأنَّه
تاريخه  في  اليعقوبي-  نقل  -كما  الباقر  الإمام  شهادة  بنص  الدامية  الواقعة  هذه  شهد 
حينما قال ما لفظه: »قُتـِـل جدي الحسين ولي أربع سنين، وإني لأذكر مقتله، وما نالنا في 
ذلك الوقت« من محن الجيش الأموي ومآسيه، ومظالم جنوده القساة التي امتلأت بها 

صفحات مصادر تاريخية كثيرة. 

الرواية الثانية: رواية الطبري في دلائل الإمامة.

وهو من أعلام القرن الرابع الهجري

حيث قال الطبري في »دلائل الإمامة« نقلًا عن قول لأبي محمد الحسن بن علي الثاني 
ما لفظه: »ولد أبو جعفر محمد الباقر بالمدينة يوم الجمعة غرة رجب سنة سبع وخمسين 
من الهجرة قبل قتل الحسين بثلاث سنين فأقام مع جده الحسين ثلاث سنين، ومع 
الوليد،  بقية ملك  إمامته  أيام  أبيه  بعد  أشهر، وعاش  أربعاً وثلاثين سنة، وعشرة  أبيه 
الملك،  بن عبد  يزيد  العزيز، وملك  الملك وملك عمر بن عبد  بن عبد  وملك سليمان 
وملك هشام بن عبد الملك، وملك الوليد بن يزيد، وملك إبراهيم بن الوليد«)))، وأمه 
»فاطمة بنت الحسن، ويروى بنت علي، ويروى بنت الحسن بن الحسن، وقيل أم عبد 

الله، وهي أول علوية ولدت علوياً«))).

))) الطبري، محمد بن جرير بن رستم، دلائل الإمامة ص 94.
))) الطبري، مصدر سابق، ص 95.



26العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الرواية الثالثة: قول �أبي الح�سن علي بن عي�سى بن �أبي الفتح الأربلي )ت 692هـ(.

فاضل،  عالم  الأربيل�)))،  الفتح  أبي  بن  عيسى  بن  علي  الحسن  أبو  المحقق  العلامة 
ث، وهو من أعلام القرن السابع الهجري، حيث قال في ذكر ولادة الإمام الخامس  ومحدِّ
ثالث  فبالمدينة في   ا ولادته »فأمَّ لفظه:  بما   الباقر بن علي  الإمام محمد  أبي جعفر 
صفر سنة سبع وخمسين للهجرة قبل قتل جده الحسين بثلاث سنين«)))، ثم قال: »وقيل 
غير ذلك«))) دون تفصيل، فهذا العالم خرج عن قول كثير من المؤرخين القائلين بتاريخ 
الولادة في غرة رجب عام 57هـ، وحدد تاريخاً آخر هو يوم )الثالث من شهر صفر( من 
السنة ذاتها، لكنه قال: »وقيل غير ذلك« في إشارة إلى تعدد الأقوال في تحديد سنة الولادة 
ع الشيخ الأربلي في  الميمونة لأبي جعفر محمد بن علي زين العابدين، وبعد ذلك وزَّ

عبارات أخرى متفرقة عمر الإمام الباقر وسنوات حياته على النحو التالي:

1. ثلاث سنوات من عمره الشريف عاشها في أيام جده الإمام الحسين شهيد 
ا ولادته فبالمدينة في ثالث صفر سنة سبع وخمسين للهجرة قبل  كربلاء لقوله: »فأمَّ

قتل جده الحسين بثلاث سنين«.

العابدين، واستخدم  أبيه زين  التي عاشها مع  السنوات  بدقة مقدار  2. ولم يحدد 
التحديد في  لفظ »بضع« للإشارة إلى سنوات تتراوح بين سبع وعشر، وعَّرب عن هذا 
 العـابدين زين  أبيه  مع  »أقام  الباقر:  جعفر  أبي  الإمام  عمر  عن  التالية  عبارته 
أبوه، وعم  فيه  الذي  بالقبر  بالبقيع،  بالمدينة..  بضعاً))) وثلاثين سنة من عمـره، وقبره 

))) أربيل، أو )أربل( مدينة قديمة في شمال العراق.
))) الأربلي، أبو الحسن علي بن عيسى بن أبي الفتح، كشف الغمة في معرفة الأئمة، ج2، ص 329.

))) الأربلي، أبو الحسن علي بن عيسى بن أبي الفتح، مصدر سابق، ص 329.
))) لا تختلف لفظة )بضع( عن سائر الالفاظ العربية، حيث تتعدد معانيها في معاجم اللغة، ولكن 
أحد معانيها )بكسر حرف الباء( يدخل في حكم العدد المفرد، مثل قولنا بضعة رجال، بضع سنين، 



27 الإمام �أبو جعفر الباقر، �شخ�صيته، حياته، ومكانته العلميَّة

أبيه الحسن بالقبَّة التي فيها العبَّاس رضي الله عنه«)))، وهذه القبَّة التَّاريخية التي ذكرها 
السابع الهجري ليست موجودة الآن بعد  القرن  الأربلي في نصه، وهو يعيش سنوات 

هدم قبور أئمة البقيع))) الأربعة بعد أن كانت مبنية لعدة قرون.

3. وسكت الأربلي عليه رحمة الله عن عدد سنوات إمامته في عبارته السابقة بعد 
أو  عشرة)))  تسع  بين  عام  بوجه  تراوحت  فترة  ولكنها   ،العابدين زين  أبيه  ممات 

 .عشرين سنة بعد وفاة أبيه زين العابدين

تقول:  التي  عبارته  ذلك  بعد  الأربلي  عيسى  بن  علي  الشيخ  الحسن  أبو  نقل  ثم 
اً فأبوه زين العابدين علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، وأمه  ـا نسبه أباً وأمَّ »وأمَّ
ا اسمه  فاطمة بنت الحسن بن علي بن أبي طالب وتدعى أم الحسن، وقيل أم عبد الله،وأمَّ
العلم، والشاكر والهادي(،  )باقر  ألقاب  أبو جعفر لا غير، وله ثلاثة  د، وكنيته  فمحمَّ

وأشهرها الباقر، وسُمِي بذلك لتبقره العلم، وهو توسعه فيه«))). 

***

وتتراوح ما بين الثلاث والتسع في العدد، فإذا تجاوز العدد العشرة ذهب البضع، انظر معجم )مختار 
الصحاح(، وغيره، والاغلب أن هذا البضع هو )أربع وثلاثون سنة أو خمس وثلاثون( عاش مع 

 .إمامة أبيه زين العابدين
))) الأربلي، أبو الحسن علي بن عيسى بن أبي الفتح، مصدر سابق، ص 331 – 332.

))) تعددت الأقوال في تحديد تاريخ هدم هذه القبور، فمن قائل إنها في الثامن من شهر شوال عام 
أن هذه  الهدم وقع عام 1344هـ، وذكر غيرهم سنة 1345هـ، ويقال  أن ذلك  1434#، وقائل 
أو  الثانية في سنوات )#1343(  والمرة  الأولى عام 1220هـ،  المرة  كان في  مرتين،  القبور هدمت 

السنوات القريبة منها باختلاف تواريخ القائلين. 
))) ابن الصباغ، علي بن محمد، مصدر سابق ،ص 209.

))) الأربلي، أبو الحسن علي بن عيسى بن أبي الفتح، مصدر سابق، ص 200.



28العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

اغ المالكي )ت 855هـ(. الرواية الرابعة: قول ابن ال�صبَّ

نصه  في  وحدد  الأربلي،  مة  العَّال المحقق  رأي  فأيَّد  عليه  الله  رحمة  الصباغ  ابن  ا  أمَّ
التاريخي نفس التاريخ السابق لولادة الإمام الباقر، وهو يوم الثالث من شهر صفر 

عام )57#(، وعبارته واضحة في هذا التحديد الزمني.

ة«:  يقول الشيخ علي بن محمد بن أحمد بن الصبَّاغ المالكي في »فصوله المهمَّ

تاريخ  وحدد  بالمدينة«،  عنه  الله  رضي  الحسين  بن  علي  بن  محمد  جعفر  أبو  »وُلدَِ 
 الولادة بقوله: »في ثالث صفر سنة سبع وخمسين من الهجرة قبل قتل جده الحسين
زين  فأبوه  ��اً  وأمَّ أباً  نسَبه  ـا  و»أمَّ الشريفة)))«،  ة  النبويَّ الهجرة  »من  سنين«)))  بثلاث 
العابدين علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، وهو هاشمي من هاشميين، علوي 
ا كنيته فأبو جعفـر لا غير، وله ثلاثة ألقَـاب )الباقر والشاكر والهادي،  من علويين، وأمَّ
أشهرها الباقر(، ولقب بذلك لـ »بَقْـرِه العلم وهو تفجره وتوسعه)))« في العلم والمعرفة. 

***

والرواية الخام�سة: مع ابن طولون الدم�شقي )ت 953هـ(.

هو العالم والمؤرخ الجليل، وهو من علماء القرن العاشر الهجري، وربما أدرك القرن 

))) إذا ما حسِبْنا تاريخ حياة الإمام الباقر من تاريخ ولادته بحسب ما نقله ابن الصباغ وهو الثالث 
من شهر صفر عام 57هـ فإنّنا نجد عمره هو بالفعل أربع سنوات إَّال شهرا واحداً، وأما إذا 
فيكون  بتاريخ مولده في غرة شهر رجب سنة 57هـ  القائلين  المؤرخين  الأغلبية من  برأي  أخذنا 
عمره ثلاث سنوات ونصف لحظة وقوع موقعة كربلاء التاريخية في العاشر من شهر محرم بالعام 

الحادي والستين الهجري.
أيام وأشهر سنة  الفارق بين عامي )57( و )60(، وأهمل  الصباغ قد حسب  ابن  ان  ))) يلحظ 
)57(، فهذا العالم لم يحسب الأشهر العشرة من العام السابع والخمسين، والعشرة أيام الأولى من 

شهر محرم سنة 61 #، واكتفى بعدِّ سنوات )58 – 59 – 60( فقط.
))) ابن الصبَّاغ المالكي، علي بن محمد بن أحمد، مصدر سابق، ص 200.



29 الإمام �أبو جعفر الباقر، �شخ�صيته، حياته، ومكانته العلميَّة

التاسع الهجري، وكتب عن تاريخ الأئمة الاثني عشر كتاباً، ويعرف هذا الُمصَنَّف 
باسم »الشذرات الذهبية«، ونشر هذا العالم كتابه بعنوان »الأئمة الاثنا عشر«، وتحدث 
فيه ابن طولون رحمه الله عن الأئمة بإيجاز، وبمساحة متفاوتة من الحديث عن سيرتهم، 

وذكر ابن طولون فيه خامسهم الإمام محمد بن علي الباقر بلغة مباشرة. 

 :قال في مدخل كلامه عن أبي جعفر محمد بن علي الإمام الباقر

»وخامسهم ابنه محمد، وهو أبو جعفر بن محمد بن علي بن زين العابدين بن الحسين 
ابن علي بن أبي طالب رضي الله عنهم، الملقب بالباقر، وهو والد جعفر الصادق رضي 

الله عنهما«.

ـر في العلم،  ثم قال عنه: »وكان الباقر عالماً سيِّداً كبيراً، وإنَّما قيل له الباقر لأنَّه تَبَقَّ
ع، والتبقر التوسع، وفيه يقول الشاعر: أي توسَّ

التقى لأه���ل  ال��ع��ل��م  ب��ـ��اق��ر  وخري� م��ن سـما عىل� الأجَْ��بُ��ل)))ي��ا 
وذكر ابن طولون الدمشقي مولد الإمام الباقر فقال ما لفظه: 

ه  جدُّ قُتلَِ  يوم  عمره  وكان  الهجرة،  من  وخمسين  سبع  سنة  الثلاثاء  يوم  »ومولده 
ه أم عبد الله بنت  ه الطاهرة بقوله: »وأمُّ الحسين رضي الله عنهما ثلاث سنين«)))، وذكر أمَّ

الحسن بن الحسن بن علي، رضي الله عنهم«))).

***

))) ابن طولون، محمد، الائمة الاثنا عشر )أو الشذرات الذهبية(، ص 81.
))) ابن طولون، محمد، مصدر سابق، ص 81.
))) ابن طولون، محمد، مصدر سابق، ص 81.



30العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الرواية ال�ساد�سة: ال�شيخ ح�سين العلامة البحراني )ت 1216هـ(.

المشهور أن الشيخ حسين بن محمد بن أحمد بن آل عصفور الدرازي البحراني مرجع 
بـ»العلامة«،  العربية  الجزيرة  شرق  البحرين  وإقليم  البحرين  في  ى  المسمَّ وهو  ديني، 
البيت«  وأهل  الأئمة  و»وفيَّات  مواليد،  عن  مصنفات  بكتابة  ربه  رحمة  عليه  واشتهر 
»الشيخ  قال  حيث   ،الباقر محمد  الإمام  وفاة  عن  كتبه  ما  ومنها  حياتهم،  وتواريخ 
لفظه:  بما  الطاهرة  الكتاب عن ولادته  هذا  من  الأولى  الصفحات  في  العلامة«  حسين 
رحمه  الشيخ  مصباح  كتاب  في  كما  وخمسين  سبع  سنة  رجب  غُــرة  الجمعة  يوم  »وُل��دَ 
الأكثر  وعليه  الحجة،  ذي  شهر  من  الثالث  اليوم  أنَّه  وروي  الجعفي،  جابر  برواية  الله 
واسمه محمد، وكنيته أبو جعفر، ولقبه »باقر العلم«، وأمه أم عبد الله بنت الحسن بن 

.(((»وهو أول علوي تولَّد من الحسنين ،علي

من  هاشمي   الباقر »أن  قوله:  المناقب  كتاب  عن  البحراني  العلامة  نقل  ثم 
هاشميين، وعلوي من علويين، فاطمي من فاطميين؛ لأنه أول من اجتمعت له ولادة 
وأبدلهم  بهجة،  وأحسنهم  لهجة،  النَّاس  أصدق  أمه  وكانت   ،والحسين الحسن 
سنة  من  الأصب  رجب  شهر  »غرة  تام  بوضوح  حدد  البحراني  فالعلامة  مهجة)))«، 
57#« تاريخ ولادة الإمام الباقر، وهـي رواية شائعة ومنتشرة في مصادر الإمامية 
وأدبياتهم، ونقل كذلك في رواية ثانية يوم الثالث من شهر ذي الحجة من السنة ذاتها 

تاريخاً لهذه الولادة المباركة. 

***

))) كتاب الوفيات، وفاة الإمام الباقر، ج2، جمع من العلماء، ص 183.
))) كتاب الوفيات، وفاة الإمام الباقر )مصدر سابق(، ص 183.



31

ت�سميته الم�شهورة بالباقر

ى أبا جعفرالباقر لأنَّه بقَـرَ العلمَ«))). وكان: »يسمَّ

نبوية كريمة وشائعة في مصادر روائية  العلمي، وهي تسمية  اللقب  واشتهر بهذا 
نقلها  التاريخية، وقد  المصادر  نبوية شائعة في  إلى رواية  وتاريخية عديدة، وغالبها تشير 
الصحابي الجليل جابر بن عبد الله الأنصاري عليه الرضوان، كما أسندت بعض المعاجم 
اللغوية ما استبطنته هذه الرواية النبوية الكريمة، وقد أشار سبط بن الجوزي لمعنى البقر 

لغوياً واصطلاحاً.

البَقْـر بمعناه اللغوي.

فيه  والتبحر  العلم  )تبقر  الشريفة فسرت معنى  الروايات  أن بعض  كما سنلاحظ 
والتوسع( كما في كلام ابن الجوزي، والعلامة الشيخ حسين بن محمد البحراني صاحب 
– التاريخية الأخرى، ولكن هذا لا يمنعنا  السداد، وكذلك في بعض المصادر الروائية 
من الاستفادة من بعض معاجم اللغة العربية لتعزيز معناه، ويمكننا الآن الوقوف -على 
سبيل المثال لا الحصر - عند معنى »بَقْـر العلم« في هذه المعاجم كمصادر لغوية، وهم 
الباقر  الإمام  بذكر  به  والتبحر  العلم  في  التوسع  بمعنى  »التبقر«  معنى  يفسرون  جميعاً 

مباشرة، وتلك في اعتقادنا شهادات منهم على الاعتراف بمكانته اللائقة. 

الجوزي  بن  سبط  مثل  اللغوي  بالتفسير  استعانوا  قد  المؤرخين  بعض  أن  ولحظنا 

))) اليعقوبي، أحمد بن واضح، تاريخ اليعقوبي، ج2، ص 224.



32العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الذي ركز كذلك على توضيح الدلالة اللغوية لهذا الاسم أو »لقب الباقر« بالاستعانة 
بكلام اللغوي الجوهري صاحب »معجم الصحاح« فقال ابن الجوزي رحمه الله: »التبقر، 
 طالب أبي  بن  علي  بن  الحسين  بن  علي  بن  لمحمد  يقال  وكان  العلم،  في  التوسع 
الباقر.. لتبقره في العلم، ويسمى الشاكر والهـادي«)))، ومن أقوالهم كما ذكرنا ما قال ابن 
طولون في معنى التبقر بمعنى التوسع في العلم: »وكان الباقر عالماً سيِّداً كبيراً، وإنَّما قيل 
ع، والتبقر التوسع«))) وقول ابن الصبَّاغ: »ولقب  ـر في العالم، أي توسَّ له الباقر لأنَّه تَبَقَّ

بذلك.. أي الإمام الباقر.. لبقره العلم وهو تفجره وتوسعه«))).

وهكذا تشابكت تفسيرات علماء المسلمين لمفردة »التبقر« بمطابقة معنييها اللغوي 
والاصطلاحي، وتطبق الأقوال والأوصاف وحقائق الأمور، وقد اخترنا لشرح معنى 
هذا اللفظ نماذج من الشروحات القصيرة بنحو لا تتجاوز أربعة معاجم لغوية غالبها 

قديمة نسبياً. 

1. قال اللغوي المعروف محمد بن ابي بكر بن عبد القادر في مختار الصحاح: »التبقر، 
التوسع في العلم، ومنه محمد )الباقر( لتبقره في العلم«))).

بقراً )انشق(، وقال:  البطن  الوسيط(: »بقر  اللغوي )المعجم  2. وقيل في المعجم 
انبقر: تشقق، وفي الكلام توسع فيه وأفاض، وفي العلم والمال، توسع وأكثر، والباقر: 
المتوسع في العلم، وبه سمي أبو جعفر محمد بن علي زين العابدين بن الحسين الباقر)))«.

))) ابن الجوزي، سبط، مصدر سابق، ص 302.
))) ابن طولون، محمد، الائمة الاثنا عشر )أو الشذرات الذهبية(، ص 81.

))) ابن الصبَّاغ المالكي، مصدر سابق، ص 200.
)بقر(  مفردة  الباء،  حرف  باب  الصحاح،  مختار  القادر،  عبد  بن  بكر  أبي  بن  محمد  الرازي،   (((

ص24.
))) المعجم الوسيط، باب حرف الباء، مفردة بقر، ص 65.



33 الإمام �أبو جعفر الباقر، �شخ�صيته، حياته، ومكانته العلميَّة

3. وفي لسان العرب للغوي المشهور ابن منظور حدد معنى )التبقر( بـ »التوسع في 
العلم والمال«، وكان يقال لمحمد بن علي بن الحسين بن علي.. الباقر »رضوان الله عليهم 
الشق  البَقْر:  وأصل  العلم،  في  ـر  وتبَقَّ فرعه،  واستنبط  أصله،  وعرف  العلم،  بقر  لأنه 

والفتح، والتوسعة، بقرتَ الشيء بقراً، فتحته، ووسعته«))).

ا معجم »الصحاح تاج اللغة وصحاح العربيَّة« فيحدد التبقر بالمعنى اللغوي  4. أمَّ
بقراً،  الشيءَ  »بقرتُ  بن حماد:  أبو نصر إسماعيل  يقول الجوهري  ذاته،  والاصطلاحي 
قال  ثم  ولدها،  عن  بطنها  شقَّ  أي  جنينها،  عن  أبْقَرَها  قولهم:  ومنه  ووسعته،  فتحته 
الجوهري: »والتبقر: التوسع في العلم والمال، وكان يقال لمحمد بن علي بن الحسين بن 

علي بن أبي طالب رضي الله عنه )الباقر(، لتبقره في العلم«))).

***

البقر بمعناه الا�صطلاحي.

ويراد به معناه المتداول في نصوص الحديث النبوي ورواياته، فكما جاء في رواية 
أنَّه  الصحابي الجليل جابر بن عبد الله الأنصاري رضوان الله عليه في مصادر عديدة، 
نقل جمع من الرواة والمؤرخين كاليعقوبي، وسبط بن الجوزي والأربلي، وابن الصبَّاغ، 
لسان  اللقب على  تسميه بهذا  التي  المتواترة  النبوية  الرواية  وابن خياط، وغيرهم هذه 
جده المصطفى رسول الله محمد بن عبد الله قبل أن يولد الإمام الباقر في الحياة 

الدنيا بأكثر من أربعة عقود ونصف من سنين النصف الأول في القرن الهجري الأول.

التسمية،  متداخلين لهذه  بن الجوزي )ت 654#( معنيين  العلامة سبط  لقد ذكر 

))) ابن منظور، لسان العرب، حرف الباء، ج 4، ص 324.
))) الجوهري، أبو نصر إسماعيل بن حماد، الصحاح تاج اللغة، وصحاح العربية، باب حرف الباء، 

ص 105.



34العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وحدد معناه اللغوي وما اصطلح عليه في أدبيات العلماء، فقال عليه الرحمة في وصف 
ـد بن علي  أبي جعفر الإمام محمد بن علي الباقر، ووصف تَبَقُـره: »هو أبو جعفـر محمَّ
 ،ابن الحسـين بن علي بن أبي طالب، وأمه أم عبد الله بنت الحسن بن حسن بن علي
عها، وقيل  فتحها ووسَّ السجود جبهته، أي  بَقَــرَ  الباقر من كثرة سجوده،  وإنَّما سمي 

لغزارة علمه«))).

الباقر«  »لقب  أو  الاسم  لهذا  اللغوية  الدلالة  توضيح  الجوزي  بن  سبط  وتابع 
بالاستعانة بكلام اللغوي الجوهري صاحب »معجم الصحاح« فقال ابن الجوزي رحمه 
الله: »التبقر، التوسع في العلم، قال: وكان يقال لمحمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي 

طالب الباقر.. لتبقره في العلم، ويسمى الشاكر والهـادي«))). 

وقد لاحظنا في نص اليعقوبي )ت 292#( السابق انه يذكر ذلك في تاريخه، وأنَّه، 
ى »الباقر« كصفة بارزة في  ويقصد سيدنا الإمام أبا جعفر محمد بن علي الباقر، يسمَّ
– كما تقدم القول - ما يوحي بذلك  العبادية والعلمية، وقد جاء في تاريخه  شخصيته 

ى أبا جعفر الباقر لأنَّه بَقَـر العلم)))«. باللفظ الصريح، حيث قال: »وكان يسمَّ

ونقلت مصادر تاريخية الرواية التالية عن لسان الصحابي الجليل جابر بن عبد الله 
الأنصاري بقوله: 

»قال لي رسول الله: »إنَّك تستقبى حتى ترى رجلًا من ولدي أشبه الناس بي اسمه 
لِْ عليك، فاقرئه السلام«، فلَّام كبرت سن جابر، وخاف الموت،  على اسمي، إذا رأيته لم يُخ
جعل يقول: يا باقر! يا باقر!، أين أنت؟ حتى رآه فوقع عليه يقبِّل يديه، ورجليه، ويقول: 

))) ابن الجوزي، سبط، تذكرة الخواص، ص 302.
))) ابن الجوزي، سبط، مصدر سابق، ص 302.

))) اليعقوبي، مصدر سابق، ج2 ،ص 224.



35 الإمام �أبو جعفر الباقر، �شخ�صيته، حياته، ومكانته العلميَّة

»بأبي وأمي شبيه رسول الله! إنَّ أباك يقرئك السلام«))). 

ونقل ابن الجوزي الحفيد عن المدائني قوله رحمه الله ))):

»عن جابر بن عبد الله أنه أتى أبا جعفر محمد بن علي إلى الكتاب وهو صغير، فقال 
له: رسول الله يسلِّم عليك، فقيل لجابر، وكيف هذا؟ فقال كنت جالساً عند رسول الله 
والحسين في حجره، وهو يداعبه، فقال يا جابر يولد مولود اسمه علي إذا كان يوم القيامة 
د، فإنْ أدركته يا  نادى مناد ليقم سيد العابدين، فيقوم ولده، ثم يولد له ولد اسمه محمَّ

لام«))). جابر فاقرئه منِّي السَّ

وتناول الإمام الشيخ علي بن محمد بن أحمد المالكي المعروف بابن الصبَّـاغ في كتابه 
»الفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة« تاريخاً موجزاً من سيرة الإمام أبي جعفر محمد 
والتسلسل  الترتيب  مع  انسجاماً  الخامس«  »الإمام  هو  عنه  فقال  الحسين  بن  علي  ابن 

.الزمني في ذكر أسماء الأئمة الاثني عشر من أهل بيت النبي الطاهرين

ونقل ابن الصبَّاغ كلام العلماء بما لفظه: 

»قال بعض أهل العلم: محمد بن علي بن الحسين الباقر، وهو باقر العلم وجامعه 
نفسه  وطهرت  عمله،  وزكا  قلبه،  صفا  وراصعه،  درره  ومتفوق  ورافعه  وشاهره، 
وميثاقه«،  قدمه  التقوى  مقام  في  ورسخ  تعالى،  الله  بطاعة  وعمرت  أخلاقه،  وشرفت 

))) اليعقوبي، أحمد بن واضح، مصدر سابق، ج2، باب وفاة الباقر، ص 224.
))) ابن الجوزي، سبط، مصدر سابق، ص 303.

))) أشار لهذه الرواية وأمثالها في المضمون مصادر عديدة مثل كتاب »مطالب السؤول« عن طريق 
الزبير ص 81، وكذلك ابن الأثير في المختار من مناقب الأخبار ص 30، مصورة عن مخطوطة 
الظاهرية، وراجع لسان الميزان، ج5، ص 198، وكتاب »كفاية الطالب« ص 299، والصواعق 
ة ص 197، وينابيع المودة  المحرقة لابن حجر ص 199، ومشارق الأنوار ص 21، والفصول المهمَّ
ص 333، والكواكب الدرية للمناوي، مجلد 1، ص 164، ونور الأنصار للشبلنجي ص 192. 



36العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

معرفة  ة في  الغمَّ الأربلي في »كشف  المحقق  عبارة  الصباغ عن  ابن  نها  دوَّ العبارة  وهذه 
الأئمة«))) وغيره باختلاف يسير. 

ز ابن الصبَّاغ قوله ببيت من الشعر عن القرطبي بقوله: وعزَّ

التقــى لأه��ل  العلم  باقـر  الأج��ب��ل)))ي��ا  عىل�  لبَّى  م��ن  وخري� 
ا كنيته فأبو جعفر لاغير، وله ثلاثة ألقاب  وقال ابن الصبَّاغ المالكي رحمه الله: »وأمَّ
تفجره  وهو  العلم  لبقره  بذلك  ولقب  الباقر(،  والأشهر  واله��ادي،  والشاكر  )الباقر 

وتوسعه)))«. 

ونلحظ أن ابن الصباغ عزز معنى »بَقْـر العلم« بالتفجر والتوسع من جهة، وأن 
ذلك سبب تسميته بهذه الكنية أو اشتهاره بهذا اللقب«.

وروى بعد ذلك رواية جابر بن عبد الله الأنصاري بالنص التالي فقال:

»قال رسول الله: يا جابر يوشك أن تلتحق بولد لي من ولد الحسين، اسمه 
كاسمي، يبقر العلم بقراً )أي يفجره تفجيراً(، فإذا رأيته فاقرأه عني السلام، قال جابر 
تي )أي حيـاته( حتى رأيت الباقـر، فأقرأته السلام  ـر الله تعالى مُـدَّ رضي الله عنه فأخَّ

.(((»من جَده رسول الله

اللغوي، ومعناه الاصطلاحي  العلم« في معناه  »بقر  تتبع معنى  بعد  وهكذا نجد 
الوارد في الروايات المذكورة في المصادر التاريخية، تطابق المعنيين، والتقاءهما في التعبير 

))) الأربلي، أبو الحسن علي بن عيسى بن أبي الفتح، مصدر سابق، ص 329.
الفصل الخامس، ص 199-  المهمة في معرفة أحوال الأئمة،  الفصول  المالكي،  ابن الصباغ   (((

.200
))) ابن الصبَّاغ المالكي، مصدر سابق، ص 200.

))) ابن الصبَّــاغ المالكي، مصدر سابق، ص 200.



37 الإمام �أبو جعفر الباقر، �شخ�صيته، حياته، ومكانته العلميَّة

الموحد عن تفجّر علم الإمام الباقر وتوسعه وتفتح قدراته العلمية بين الناس. 

لمَّا سأله عمر بن شمر: لمَ  وروى جابر بن يزيد الجعفي رحمه الله- كما في العلل- 
ه وأظهره إظهاراً. سمي الباقر باقراً؟ فقال: لأنَّه بقر العلم بقراً، أي شقَّ

رسول  سمع  أنه  عليه(  الله  )رضوان  الأنصاري  الله  عبد  بن  جابر  حدثني  ولقد 
الله يقول:

أبي  بن  بن علي  الحسين  بن  بن علي  ولدي محمد  تلقى  ستبقى حتى  إنك  »يا جابر 
الله  عبد  بن  جابر  فلقيه  السلام،  مني  فاقرئه  لقيته  فإذا  بالباقر،  المعروف   طالب
الأنصاري في بعض سكك المدينة، فقال: يا غلام من أنت؟ فقال: أنا محمد بن علي بن 
الحسين بن علي بن أبي طالب، فقال له جابر: يا بني أقبل، فاقبل، ثم قال له: أدبر 
فأدبر، فقال )رضوان الله عليه(: شمائل رسول الله ورب الكعبة، ثم قال: يا بني إنَّ 
السلام، فقال له جابر: يا   على رسول الله  :يقرئك السلام، فقال رسول الله

باقر، يا باقر، أنت الباقر، أنت الذي تبقـر العلم«))).

ثم كان يأتي إليه فيجلس بين يديه فيعلمه، وربَّما غلط جابر فيما يحدث به عن رسول 
الله فيرد عليه الباقر، ويذكره فيقبل ذلك منه، ويرجع إلى قوله، وكان يقول: »يا 

باقر، يا باقر، أشهد أنك أتيت الحكم صبياً«))).

تلك رواية واحدة تتماثل مع عدد كبير من الروايات التي تشير إلى موضوع »التبقر 
في العلم«، وبلوغ الصحابي الجليل جابر بن عبد الله الأنصاري وامتداد عمره المبارك 
 بعد نصف قرن تقريباً، وإبلاغ جابر للباقر إلى زمن ولادة محمد بن علي الباقر

الباقر،  البحراني، حسين بن محمد بن أحمد، مجموعة وفيات الأئمة، وفاة الإمام  ))) آل عصفور 
ص 184.

))) آل عصفور، حسين بن محمد بن أحمد، مصدر سابق، ص 184.



38العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

بعد  فيما  الباقر  بالإمام  جابر  علاقة  وتعززت  ـلام،  السَّ يُقرئه  المصطفى  محمد  جده  بأن 
الله  عبد  بن  جابر  الجليل  الصحابي  وأخذ  يديه،  بين  العلم  مجالس  حضور  طريق  عن 

الأنصاري »يتعلَّم منه«))). 

***

))) آل عصفور، حسين بن محمد بن أحمد، مصدر سابق، ص 185.



39

منزلته ومكانته العلمية بين الم�سلمين

والتربوية،  الاجتماعية  مكانته   الباقر علي  بن  محمد  الإمام  جعفر  أبو  تبوأ 
شديدة  بقسوة  المسلمين  مجتمع  الأمويون  فيه  حكم  زمن  في  المتميِّزة  العلمية  ومنزلته 
وانحراف بعيداً عن قيم الإسلام وتعاليمه، ووضعت هذه المكانة حضوراً فاعلًا للإمام 
ارتكزت مكانته على ثلاثة  النبوة والرسالة، وقد  تاريخ هذه الأمة منذ عصر  الباقر في 
د بن علي الباقر تتبوأ هذه  جوانب أساسية جعلت شخصية أبي جعفر الإمَـام محمَّ

المكانة، وهي كما يأتي:

العلوم«،  »باقر  حفيده  بولادة  والمسلمين  الانصاري  لجابر  النبوية  البشارة  	.1
وتحديد مكانته اللائقة.

نمو القدرات الذاتية للإمام محمد بن علي الباقر في بيئة توجيه رشيد من أبيه  	.2
وارتكازها على العبادة والتبحر في العلم والتوسع فيه، والسمو الروحي، ونشر العلوم 

الإسلامية، ومقاومة الانحراف المعادي للإسلام.

وصف علماء المسلمين من مذاهب شتى وتصريحاتهم الصادقة بمكانة الإمام  	.3
الباقر محمد بن علي بن الحسين، وعظمة شخصيته العلمية. 

***

�أولًا: الب�شارة النبوية بولادة الباقر وم�ستقبل مكانته. 

أشارت مجموعة مصادر روائية وتاريخية إلى البشارة النبوية بشأن الوجود المستقبلي 



40العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

لولادة الإمام محمد بن علي الباقر، وبروز شخصيته وتألقها في مجتمع المسلمين، وتمتد 
جذور هذه المكانة في جذورها التاريخية الأولى لبشارة مؤكدة ذكرتها روايات باختلاف 
يسير عن جابر بن عبد الله الأنصاري توصيه بنقل سلام رسول الله إلى حفيده محمد 
تأكيداً  البشارة تضمنت  فهذه  الزمان،  من  قرن  بعد حوالي نصف  به  التقى  متى  الباقر 
نبوياً لصاحبه جابر الانصاري بامتداد عمره بعده لأكثر من خمسين سنة، وكذلك بولادة 
حفيـده أبي جعفر الإمام الباقر، واللقاء بينهما في أرض المدينة، وإبلاغ جابر للإمام الباقر 
تعني  وهي   ،محمد النبي  بشارة  ذكرت  وكما  بقراً،  العلم  يبقر  بأنه  النبي  لسان  على 

تبحره في العلم والمعرفة، وأنه يقرئه السلام.

وتفيد المصادر الروائية والتاريخية بتحقق هذه البشارة في حركة الزمان، وبعد مضي 
 الله عبد  بن  محمد  الكريم  العربي  فالرسول   ،النبي وفاة  من  عاماً  خمسين  حوالي 
أخبر صاحبه المحب جابر بن عبد الله الأنصاري بأنه سيعيش مدة من الزمن يلتقي فيها 
في المدينة مع حفيد له يولد بعد حوالي )46( سنة واسمه محمد ويعرف بـ)باقر العلوم(.. 

.أي: أبو جعفر محمد بن علي الباقر خامس أئمة أهل البيت

السلام،  يقرئه  بأن  لوجه  وجهاً  ويراه  الباقر،  حفيده  مع  يلتقي  حينما  منه  وطلب 
المعرفة وعلوم الإسلام ونشره، وقد  العلم وتبقره وتوسعه في  تبحره في  بميزة  ويبلغه 
البشارة  أكثر من خمسين سنة من عمر هذه  الولادة، وبعد مرور  بعد  اللقاء  تحقق هذا 
»باقر  بـ  ووصفه   ،النبي من  وملفت  شديد  اهتمام  عن  المصادر  وتحدثت  النبوية، 
شخصيته،  في  ميزة  وتأكيد  الباقر  حفيده  على  بالسلام  جابر  صاحبه  وتكليف  العلم«، 

وهي ميزة تبحره في العلم التي ارتكزت عليها مكانته.

ن لدى العلماء والمحققين والباحثين  وقد بدأت خيوط هذه المكانة في التشكل والتكوِّ
من صدور هذه البشارة النبوية الصادقة والمؤكدة، ومن الاهتمام النبوي المبكر بولادة 



41 الإمام �أبو جعفر الباقر، �شخ�صيته، حياته، ومكانته العلميَّة

الباقر، وتعاظم شأن شخصيته وسموها العلمي والروحي في طي الزمان وحركته 
المتتابعة، وتبقره في العلم وتبحره، وتفسحه في معارف الإسلام وعلومه. 

 لم يكن تكليف جابر رضوان الله عليه بإقراء أبي جعفر الباقر سلام جده المصطفى
مجرد عاطفة خاصة بين جد وحفيد، بل هو في منظور العارفين بحقائق الزمان عملية 
استشراف لمستقبل زاهر لدين الله، ولمستقبل زاهر يحتل فيه أبو جعفر الإمام محمد بن 
علي الباقر مكانته اللائقة بين المسلمين، وبين سائر أتباع المذاهب والعقائد الدينية 
الأخرى، وهو أمر مرتبط بالإبلاغ النبوي الدقيق، ومطابقة البشارة النبوية مع حقائق 
المستقبل من تاريخ مبكر متصل بما قبل وفاة النبي محمد بن عبد الله، وفي فترة وجوده 

المبارك.

وتمثل ذلك فيما يأتي:

1. امتداد عمْـر جابر بن عبد الله الأنصاري أكثر من )50( سنة حتى تمكن فيها 
الصحابي الجليل جابر بن عبد الله الأنصاري من رؤية حفيد النبي كما وعده عليه الصلاة 

.والسلام، وأدَّى أمانته من تبليغ الباقر السلام نيابة عن جده المصطفى

وتبحره  العلم«  باقر  »ولادة  على  التأكيد  في  دقتها  عن  النبوية  البشارة  عبرت   .2
وشهرته، وبزوغ مكانته اللائقة بين الناس منذ طفولته المبكرة، واكتشاف جابر ذلك، 
الإمام  بين  قصير  حوار  من  صحبه  وما  السامعين،  واهتمام  تفكير  استثارة  في  وأثرها 

الباقر، وهو صغير، وبين جابر بن عبد الله الأنصاري وأحد السامعين لهما.

3. وضعت هذه البشارة النبوية الجذور التاريخية لبروز المكانة اللائقة التي حظي 
بها الإمام الباقر، ووضوحها التدريجي منذ لحظة التقاء جابر بـ »الإمام الباقر« حتى 
نته  وفاة هذا الصحابي عليه الرحمة والرضوان، ونقصد تاريخ نمو قدراته الذاتية التي مكَّ



42العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

من تبوئ منزلته العلمية اللائقة، وهي جذور بدأت أرضيتها من كلمات رسول الله ونبي 
الرحمة، ثم تناقل المسلمون هذه البشارة النبوية بعد أن حفظ الصحابي الجليل جابر 
.هذه البشارة وأدى أمانته، وأبلغها حفيد النبي أبا جعفر الإمام محمد بن علي الباقر

4. ارتبطت مكانته اللائقة، وما تبوأته شخصيته من منزلة عظيمة من سجايا 
عبادة وسمو روحي،  عُرِفَ عنه من  ما  الذاتية وبخاصة  الإيمانية، وقدراته  الشخصية 

وتبحر في العلم ونشره الواسع لمعارف الإسلام.

***

ثانياً: نمو قدراته الذاتية التي حددت مكانته.

بالرغم من اهتمامنا المحدود في هذه المقدمة لكتابنا هذا بالنص الروائي، فقد وجدنا 
في باطن بعض الروايات القليلة إشارة بارزة لبعض القدرات الهامة في شخصية الإمام 
فيه(  والتبحر  العلم  وبقر  )التبقر،  والتي تمتع بها وعرف بها، وفي صدارتها   ،الباقر

ووصف ذاته الكريمة بها.

الروائية والتاريخية وإضافة بعضها، وهي  وإذا ما توسعنا في استخدام النصوص 
التي  والسلوكيَّة  الإيجابية  الخصائص  من  مزيداً  نكتشف  المسلمين  مصادر  في  كثيرة 
 ،أسهمت في تكوين النمط الأساسي المتميز لشخصية الإمام محمد بن علي الباقر
لتبوئ منزلته   الذاتي، وهيَّأته بروز قدرات أساسية في كيانه  وقد برزت تجليَّاتها في 
مجتمع  بين  وبخاصة  الناس  بين  والاجتماعيَّة  والأخلاقيّة  الروحية  ومكانته  العلمية 

عصـره.

فهذه المكانة العالية للإمام الباقر لم تهبط عليه من فوق أو علياء بلا جهد، ولا 
اجتهاد، وبلا عمل عبادي مقتدر تبَنَّاه آباؤه الكرام من أئمة أهل البيت في برنامج 



43 الإمام �أبو جعفر الباقر، �شخ�صيته، حياته، ومكانته العلميَّة

أنفسهم، وإعداد  التربوية على  نهم جميعاً من مهامهم  تربوي كفء، ورشيد، وهذا مكَّ
شخصيات الأئمة بقدرات ذاتية عالية كالعبادة والسمو الأخلاقي، والتبحر في 
العلم، وحقيقة التمايز الذاتي في نشر معارفه، وعلوم الإسلام، وقد فسحت هذه الظروف 
التربوية الضابطة العالية للإمام الباقر، وسائر أئمة أهل البيت تبوأ مكانته اللائقة.

العلمي، ونبوغ فكر  التميِّز  يتضح في تضاعيف دراستنا جانب مهم من  وسوف 
بدراسة  لنا  ويسمح  والإرشادية،  والأخلاقية  العبادية  مهامه  أداء  في  الباقر  الإم��ام 
الباقر، وفعاليته، وعلاقته الإيجابية  اجتهادية لعنصر الجانب الإرشادي في فكر الإمام 
المجتمعات  وفي  عصره،  مجتمع  في  للأفراد  ومظاهرها  النفسيَّة  ة  الصحَّ بتحقيق  المؤثرة 

اللاحقة.

الذي  الناجع  التربوي  البرنامج  كفاءة  على  شاهداً  إَّال  اعتقادنا  في  ذلك  وليس 
باقتدار  نه  ومكَّ واقتداره،  والأخلاقي  الإرش��ادي  المجال  في   الباقر الإم��ام  أعده 
ت الوجود الإسلامي بعناصر قوة  وكفاءة معرفياً وتطبيقياً، فنجح في تربية كوادر أمدَّ
مستمرة ومتجددة بخاصة أصحابه »وتلاميذه ممن كان لهم دور كبير في نشر معارف 
مسلم  بن  ومحمد  أعين،  بن  وزرارة  تغلب،  بن  أبان  طليعتهم  وفي   ،البيت أهل 

الثقفي«)))، وجابر بن يزيد الجعفي، وأبو حمزة الثمالي، وغيرهم. 

***

.ثالثاً: ت�صريحات علماء الم�سلمين بمكانة الإمام الباقر

جعفر  أبي  شخصية  بها  حظيت  التي  اللائقة  المكانة  على  التصريحات  هذه  ودلَّت 
الإمام الباقر محمد بن علي زين العابدين، وهي في نظرنا بمثابة قرينة مادية وتاريخية 

))) السيد كمال، درر البحار في سيرة النبي وآله الأطهار، ص 276 – 277.)بتصرف( 



44العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

مؤثرة على تقدير علماء المسلمين من مذاهب شتى، ومن غير أتباع أهل البيت لأبي 
جعفر محمد بن علي الباقر، وتقدمت أقوال بعض اللغويين، وهم أتباع هذه المذاهب في 
تفسير مفردة التبقر بمعنى التوسع في العلم بالإشارة دائمًا إلى تبحر أبي جعفر محمد بن 

علي الباقر في العلم، ونضيف اليهم آراء وتصريحات مؤرخين وعلماء رواية.

وتصريحات  أقوالاً  تقدمت-  -كما  ولغوية  وتاريخية  روائية  مصادر  دونت  وقد 
العرب، ونفر من علماء المسلمين في تقدير شخصية الإمام  اللغويين  إيجابية من بعض 
وتميزها  العلمي  نبوغها  على  والشهادة  واحترامها،  العابدين  زين  علي  بن  محمد  الباقر 

الروحي والجهادي.

شخصية  تألق  مدى  لبيان  فحسب  التصريحات  هذه  من  بنماذج  الاكتفاء  ويمكننا 
المصادر  واقتدارها في مجالات عديدة، وهي مدونة، وموثقة في عدد من  الباقر  الإمام 
أو  الأصلية  النصوص من مصادرها  بعض هذه  ونقتطع  المختلفة،  والتاريخية  الروائية 
عن طريق مصادر غير مباشرة نقلتها إلينا كما في بعض الدراسات، ومن هذه النصوص 

التي تعتبر بمثابة شهادات تقدير وإعزاز ما يأتي.

1. نص ابن الصبَّان.

أما الشيخ محمد الصبَّان فذكر الباقر في نص قال فيه: »وأما محمد الباقر رضي الله 
عنه فهو صاحب المعارف وأخو الدقائق واللطائف ظهرت كراماته، وكثرت في السلوك 

ه فعرف أصله وخفيه«))). إشاراته، ولقب بالباقر لأنه بقر العلم، أي شقَّ

***

))) الصبان، محمد، إسعاف الراغبين، فضائل أهل البيت، ص 88.



45 الإمام �أبو جعفر الباقر، �شخ�صيته، حياته، ومكانته العلميَّة

2. شهادة ابن طولون الدمشقي.

ومن ذلك قول ابن طولون الدمشقي رحمه الله في حق الإمام الباقر وبالذات 
في التركيز على تبقره وتبحره العلمي الواسع، كما تلاحظ من النص التالي: »وكان الباقر 
ع، والتبقر التوسع، وفيه  ـر في العالم، أي توسَّ عالماً سيِّداً كبيراً، وإنَّما قيل له الباقر لأنَّه تَبَقَّ

يقول الشاعر:

التقى لأه���ل  ال��ع��ل��م  ب��ـ��اق��ر  وخري� م��ن سـما عىل� الأجَْ��بُ��ل)))ي��ا 
***

.وفاة �أبي جعفر الإمام محمد بن علي الباقـر

وفي هذا المجال تعددت كذلك آراء المؤرخين والرواة وأقوالهم، ومنهم سبط بن 
الجوزي )ت 654#( الحفيد، وهو )يوسف بن فرغلي بن عبد الله البغدادي سبط الحافظ 
أبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي الحنفي)))(، حيث نقل لنا ثلاثة أقوال في تحديد سنة 

دها بقوله: وفاة الإمام أبي جعفر محمد بن علي الباقر، وعدَّ

- »أحدها، أنه توفي سنة سبع عشرة ومائة، ذكره الواقدي«.

-و»الثاني سنة أربع عشرة ومائة، قاله الفضل بن دكين«.

- و»الثالث سنة ثماني عشرة ومائة«))). 

 ،سنِّه تحديد  في  اختلاف  المؤرخين،  أق��وال  في  الاختلاف  هذا  عن  وترتب 
سبع  والثاني  وخمسون،  ثمـان  أحدها:  أقوال،  ثلاثة  في  السبط  الجوزي  ابن  وعرضـها 

))) ابن طولون، محمد، الائمة الاثنا عشر )أو الشذرات الذهبية(، ص 81.
))) ابن الجوزي، سبط، مصدر سابق، ص 3.

))) ابن الجوزي، سبط، مصدر سابق، ص 306.



46العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وخمسون، والثالث ثلاث وسبعون، ثم قال ابن الجوزي: »والأول أشهر«))). 

وبالتأمل في ترجيحه الرأي الأول، فإنَّ ابن الجوزي قد حدد سنة )59#( كتاريخ 
لسنة ولادة الإمام الباقر، وهذا ما خالف أقوال مؤرخين آخرين قبله وبعده لاسيما 

.الرواية الإمامية التي تحدد سنة )57#( لولادته، وسنة )114#( لوفاته

ـا الشيخ علي بن عيسى أبو الحسن الأربلي عليه الرحمة فتجاوز العمْـر السابق،  أمَّ
الرحمة:  عليه  ووفاته  عمره،  سنوات  عن  فقال  تعبيره،  حد  على  الستين  على  نيِْفَ  وقد 
ا عمره فإنَّه مات في سنة سبع عشرة ومائة، وقيل غير ذلك«)))، ولم يدخـل الشيخ  »وأمَّ
الأربلي عليه شآبيب رحمة ربه في تفصيل توضيحي لكلماته الأخيرة من الجملة السابقة، 
بيد أنها في معناه الإجمالي تفيد بتعدد الأقوال في تحديد تاريخ وفاة الإمام أبي جعفر محمد 
ابن علي الباقر، وهذا ما عناه الشيخ أبو الحسن الأربلي وبعض المؤرخين من قوله: 
»وقيل غير ذلك« بعد أن حدد سنة )117#( كتاريخ لوفاة الإمام الباقر، وهذا لا 

يتفق مع آراء غالبية علماء الشيعة الإماميَّة.

فاليعقوبي ذكر في تاريخه أن تاريخ وفاته كان سنة )117#(، وهذا ما ذهب إليه 
د في كتابه بعض الأقوال)))، أما خليفة بن خياط فقال:  ابن الصبَّاغ كذلك، حتى وإنْ عدَّ
»وفي سنة ثماني عشرة ومائة مات أبو جعفر محمد بن علي بن حسين بن علي بن أبي طالب 
بالمدينة«)))، ولقد مر علينا قبل قليل كلام العلامة ابن الجوزي السبط يوسف بن فرغلي 

ابن عبد الله البغدادي في تعدد آراء تواريخ وفاته عند عدد من العلماء والمحققين.

))) ابن الجوزي، سبط، مصدر سابق، ص 306.
))) الأربلي، أبو الحسن علي بن عيسى، مصدر سابق، ص 331.
))) ابن الصباغ، علي بن محمد بن أحمد، مصدر سابق ص 209.

))) انظر تاريخ خليفة بن خياط، ص 226 نقلًا عن تاريخ اليعقوبي، ج2، ص 224.



47 الإمام �أبو جعفر الباقر، �شخ�صيته، حياته، ومكانته العلميَّة

)الباقر،  ولقبه  الباقر،  للإمام  فأشار  حمدان  بن  الحسين  الله  عبد  أبو  الخصيبي  أما 
تاريخ وفاته وعمره »سبع  الباقر، وذكر  بالإمام  لقاء جابر  والهادي، والأمين( ورواية 
وخمسون سنة مثل عمر أبيه وجده عام مائة واربعة عشر من الهجرة في شهر ربيع 

الآخر«))).

وذكر الطبري في دلائل الإمامة: »وقبض في أول ملك إبراهيم في شهر ربيع الأول 
سنة مائة وأربع عشرة وشهرين، وصار إلى كرامة الله سبحانه، وقد كمل عمره سبعة 

وخمسين عاماً«))).

وتحت عنوان »العشرة الثانية من المائة الثانية« قال ابن قنفذ )810#(: »توفي محمد بن 
علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب رضي الله عنهم أجمعين سنة أربع عشرة ومائة«))).

القرن العاشر الهجري فقد قال  ا المؤرخ الدمشقي محمد بن طولون أحد علماء  أمَّ
الإمام  البيت  أهل  المسلمين من  أئمة  الرحمة - كما ذكرنا - في شأن وفاة خامس  عليه 
الباقر: »وتوفي -يقصد الإمام الباقر- في ربيع الآخر سنة ثلاث عشرة ومائة، وقيل 
سبع عشرة بـ »الحُمَيْمَة«، ونقل إلى المدينة، ودفن بالبقيع في القبر الذي فيه أبوه، وعم أبيه 

الحسن بن علي رضي الله عنهم في القبَّة التي فيها العباس رضي الله عنه)))«.

ا الحميمة التي توفي فيها الباقر ونقل منها إلى المدينة كي يدفن فيها فقد قال عنها  أمَّ
ا تلفظ: »بضم الحاء المهملة وفتح الميم وسكون الياء المثناة من تحتها، وفتح الميم الثانية،  أَّهن

))) الخصيبي، الحسين بن حمدان، الهداية الكبرى، ص 237 – 238.
))) الطبري، محمد بن جرير بن رستم، دلائل الإمامة، ص 94.

))) ابن قنفذ القسنطيني، أبو العباس أحمد بن حسن بن الخطيب، كتاب الوفيات، ص 9.
))) ابن طولون، محمد، مصدر سابق، ص 81.



48العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ام بني أميَّة«))).  وبعدها هاء ساكنة: اسم لقرية كانت لعلي بن العباس وأولاده في أيَّ

وذكر الشيخ محمد الصبَّان في باب فضائل أهل البيت من كتابه )إسعاف الراغبين(: 
ثلاث  نحو  عن  ومائة  عشرة  سبع  سنة  عنه  الله  رضي  مسموماً  »مات  الباقر  الإمام  أن 

وسبعين سنة، وأوصى أن يكفن في قميصه الذي كان يصلي فيه)))«.

عام  توفي   الباقر الإمام  بأنَّ  الإمامية  الشيعة  ومؤرخي  علماء  من  جمع  وقال 
)114#( عن عمر ناهز )57( سنة، وهذا التعدد يفسر كلام الأربلي وغيره من المؤرخين 
الصلاة  عليه  الباقر  الإمام  وفاة  تاريخ  في  الاختلاف  بشأن  ذلك«  غير  »وقيل  بقولهم: 

والسلام. 

عصفور  آل  أحمد  بن  محمد  بن  حسين  الشيخ  العلاَّمَـة  القول  هذا  على  ومضى 
الدرازي البحراني، وهو من علماء القرنين الثاني عشر والثالث عشر الهجريين في جزر 
 ،وفاته يوم  في  الأخبَـار  »واختلفت  الصـدد:  هذا  في  عنه  الله  رضي  فقال  البحرين 
وكذلك المؤرخون، فالمشهور بين علمائنا )ويقصد علماء الإماميَّة)))( أنها في السابع من 
ا في سابع ربيع الأول، وفي  ذي الحجة سنة ست عشرة ومائة من الهجـرة، وفي رواية أَّهن

رواية أنها في سابع ربيع الثاني)))«. 

 ،والسيِّد محمد بن حسين الطالقاني كتب في دراسته التَّاريخية عن الإمام الباقر
فذكر أمر وفاته بقوله: »توفي أبو جعفر بن علي بن الحسين بالمدينة يوم الاثنين سابع 

))) ابن طولون، محمد، مصدر سابق، ص 81.

))) الصبان، محمد، إسعاف الراغبين، ص 88.
))) جملة زائدة عن نص العلامة الشيخ حسين العصفور البحراني، أي أضفنا على النص للتوضيح.
))) البحراني، حسين بن محمد بن أحمد آل عصفور الدرازي، كتاب الوفيات )وفاة الإمام الباقر( 

ص 220. 



49 الإمام �أبو جعفر الباقر، �شخ�صيته، حياته، ومكانته العلميَّة

البقيع مع والده  أربع عشرة ومائة، وله سبع وخمسون سنة، وقبره في  ذي الحجة سنة 
وعمه الحسن في القبَّة التي فيها العبَّاس«)))، وذكـر أحد علماء الشيعة الإمامية من 
المعاصرين عن تاريخ وفاته أن أبا جعفر الإمام محمد بن علي الباقر عليه أفضل الصلاة 
والسلام قد »استشهد في )7( ذي الحجة سنة 114هـ بعد أن عاش )57( سنة قضاها 

 .(((»في التقوى والصلاح وخدمة الإسلام والمسلمين، ونشر علوم أهل البيت

ت عام )1402هـ  وفي دراسة معاصرة للجنة التأليف بـ )دار التوحيد الكويتية( أعدَّ
- 1982م( جـاء في آخِـرها وخاتمتها كلمات النص التالي: 

»إذ لم تحقق المضايقة الأموية غاياتها الدنيئة في صد الإمام الباقر عن النهوض 
بمهامه الرسالية العظمى، فقد رأت السياسة المنحرفة أنه ليس عن اغتياله بديل، وهكذا 

دُسَّ إليه السم في عام 114هـ، فرحل إلى ربه الأعلى سبحانه صابراً محتسباً«))).

علي  بن  محمد  الإم��ام  جعفر  أبي  لوفاة  كتاريخ   )#114( سنة  النص  هذا  ويحدد 
الباقر، وطريقة استشهاده، واغتياله المتعمد من قبل الدولة الأموية بالسم، بعد 
والعقائدي،  السياسي  جهاده  عن  الباقر  الإمام  وصد  مضايقاتها،  في  أساليبها  استنفاذ 
قرارها  قتله  فكان  والأخلاقية،  والسياسية  العقائدية  انحرافاتها  مقاومة  وإضعاف 
 النهائي، وبهذه الطريقة القاسية والظالمة، وبآخر خطوات عدوانها على أهل البيت

 .للتخلص منه

))) الطالقاني، السيد محمد حسين، كتاب »نور الأبصار في مواليد الأئمة الأطهار«، ولادة الإمام 
الباقر، ص 254.

))) السيد، كمال، درر البحار في سيرة النبي وآله الأطهار، ص277.
))) الإمام الباقر، دراسة صادرة عن دار التوحيد الكويتية، ص 47، نقلًا عن أعيان الشيعة، للسيد 

محسن الأمين، ج4، ق 2، ص 4.





 الحلقة الثانية
)مقدمات �أوليَّة في درا�سة الو�صية كوثيقة �إر�شاديَّة(





53

مدخل الحلقة

مَنْ قـرأ شيئاً من تراث الإمام أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن علي المعروف 
الباقر« في مصادر الشيعة الإمـاميَّة، أو في مصادر غيرهم من كتب ودراسات  بـ » 
ن، وموثق بآليات  علماء المسلمين الآخرين سيجد نفسه أمام تراث ثقافي، وروحي مدوَّ
متنوعة، وأدوات ثقافية متعددة، وكان ذلك النظام الثقافي سائداً في الأزمنة المتقدمة من 
تاريخنا الهجري، وما يزال منهجاً قائمًا ومعتبراً في التوثيق والتدوين حتى وإنْ أصبحت 
هاتان العمليتان شائعتين بأساليب متطورة حسب حركة الزمان وتقادمه، وهو مؤسس 
فترة  في  كتبت  حتى  وسماعها،  الشفهي،  ونقلها  المرويات،  حفظ  على  الأول  المقام  في 

متأخرة عنها نسبياً.

والحفظ  النقل  أساليب  في  التنوع  هذا  جعل  قد  أنه  العمليتين  هاتين  فوائد  ومن 
والروائي  والعقلي  الثقافي  الرت�اث  من  متعددة  بجوانب  موصولة  المعرفية  ذاكرتنا 
 ،استشهاده بعد  لنا  الباقر  علي  بن  محمد  الإمام  تركه  الذي  والتربوي  والأخلاقي 
وحفظته على امتداد زمان طويل، ومنذ القرن الثاني الهجري، فكل ما نعرفه عن الإمام 
وآبائه أو أبنائه وصلنا عن طريق حفظ تراثهم في مصادر المسلمين على مختلف أطيافهم 

ومذاهبهم الدينية.

بين  الآن  وهو  العلماء-  حفظه  الذي  والـروائي  المعرفي  تراثه  أن  فيه  شك  لا  وممَّا 
الباقر في روايات وأسئلة وأجوبة ونماذج من  الإمام  اهتمامات  ت عنه  أيدينا– قد عَّرب
والتوجيه  الديني،  الإرشاد  في  وأفكار  دينية،  قضايا  في  د  وتجسَّ الثقافي،  التعبير  وسائل 



54العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

فيه،  المرغوب  العبادي  السلوك  البشري، وقواعد  السلوك  أمراض  الأخلاقي، ودائرة 
وفي نواهٍ عن محرمات شرعية، وأفعال غير شرعية، وهي موثقة في مصادر تراثه بآليات 

.د الباقر وأدوات ثقافية شائعة في عصر الإمام محمَّ

الشأن،  معتبرة  الح��اضر  يومنا  حتى   - الحظ  لحسن   – المصادر  هذه  ت��زال  وما 
وذات أهمية علمية ومعرفية وروحيَّة، وهي متداولة في المصادر القديمة التي حفظت 
التي  المستحدثة  والمصادر  الدراسات  في  وكذلك  معارفه،  بعض  ونشرت  النصوص، 
التجارب  سابق  إلى  فأضافت  زماننا،  إلى  التراث  هذا  من  جوانب  كتابة  في  استمرت 
وإنَّه  معاصرة،  بدراسات   الباقر علي  بن  محمد  الإم��ام  حياة  عن  جديدة  تجارب 
تاريخنا، نكون قد  المتعددة بحدود ظروف قرون متعاقبة من  باستخدام هذه الأدوات 
تعرفنا على جوانب من تراث وفكر أبي جعفر الإمام محمد بن علي الباقر، وتعاليمه 
وشؤون  والأخلاق  بالعقيدة  تتصل  عديدة  وقضايا  شتَّى،  موضوعات  في  وإرشاداته 
الباقري  الخطاب  أدوات  من  مبثوثة  نماذج  وجود  لولا  وأنَّه  حياتيَّة،  وقضايا  الدين 
وآلياته في مصادر تراثه عند الشيعة الإمامية وغيرهم لصعب علينا، وعلى منْ عاش في 
الباقر، وشخصيته وتراثه  أزمنة سابقة ولاحقة )تكوين معرفي( عن حياة الإمام محمد 
أو  حياته  بتاريخ  معرفتنا  علينا  ولخفيت  والأخلاقية،  الروحية  وفضائله   ،العلمي
بكثير من تفاصيلها بخاصة أنَّ أعداء الحق يمسكون بخيوط منع التدوين فضائل أهل 

البيت، وكبت ومصادرة حريات العلماء، والناس بوجه عام. 

الناس،  بين  الثقافية  العلاقة  وأدوات  وآليات  مصادر  تحديد  هذا،  بعد  ويمكننا 
والإمام محمد بن علي الباقر، ونذكر منها ما يأتي:

1. مجموعة وصـايا أخلاقية وإرشادية في مجال التربية العبادية التي يبتغيها المشرع 
يزيد  بن  جابر  الكريم  لصاحبه  وصيته   - الآلية  هذه  على   – ذلك  ومثال  الإسلامي، 



55 مقدمات �أوليَّة في درا�سة الو�صية كوثيقة �إر�شاديَّة

الجعفي عليه شآبيب رحمة ربه، وهي في مجملها المصدر الرئيسي لدراستنا في فهم العلاقة 
بين العملية الإرشادية، وبين الاتزان الانفعالي، والنفسي. 

2. المواعظ والنصائح الفردية.

3. الخطَُـب، على قلة عرض نماذج منها.

4. الروايات الشريفة.

5. الأدعية.

6. نظـم الشعـر ومقاطعه.

7. النصوص والجُمَـل، والحكم القصار.

8. التفسيرات، والشروحات الكلامية. 

9. مناظراته ومحاججاته مع الآخرين. 

***

ن�ص الو�صية

النص الإرشادي للإمام الباقر

ناً في  ة كان مدوَّ – الأخلاقي، وبطبيعة مادته الإرشاديَّ عنوان هذا النص التربوي 
الجليل  الثقة  للشيخ  الرسول(  آل  عن  العقول  )تحف  كتاب  وأولها  المصادر،  من  عدد 
اني، وهو من علماء القرن  الأقدم أبي محمد الحسن بن علي بن الحسين بن شعبة الحـرَّ
الرابع الهجري، ثم في مصادر متأخرة عن هذا القرن، ونشـر هذا العنوان لهذه الوصيَّة في 

.أول نص ذكره ابن شعبة عن الإمام محمد الباقر بن علي زين العابدين

وكان مدخل هذا العنوان بهذه الكلمات التالية: 



56العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر
» في طوال هذه المعاني«)))

»وصيته لجابر بن يزيد الجعفي«))).

روي عنه أنه قال لجابر:

»يا جابر اغتنم من أهل زمانك خمساً، إن حضرت لم تُعرف، وإن غبت لم تُفتقد، وإن 
شهدت لم تُشاور، وإن قلت لم يُقبل قولك، وإن خطبت لم تُزوج، وأوصيك بخمس: إن 
بت فلا تغضب، وإن مُدِحت فلا تفرح،  ظلمت فلا تظلم، وإن خانوك فلا تخن، وإن كُذِّ
وإن ذُممت فلا تجزع، وفكر فيما قيل فيك، فإن عرفت من نفسك ما قيل فيك فسقوطك 
من عين الله جلَّ وعز عند غضبك من الحق أعظم عليك مصيبة مما خفت من سقوطك 
من أعين النَّاس، وإن كنت على خلاف ما قيل فيك، فثواب اكتسبته من غير أن يتعب 

بدنك.

إنك  وقالوا:  مصرك،  أهل  عليك  اجتمع  لو  حتى  وليَّاً  لنا  تكون  لا  بأنك  وأعلم 
رجل سوء لم يحزنك ذلك، ولو قالوا: إنك رجل صالح لم يسرك ذلك، ولكن اعرض 
نفسك على كتاب الله، فإن كنت سالكاً سبيله زاهداً في تزهيده، راغباً في ترغيبه، خائفاً 
من تخويفه فأثبت وأبشر، فإنه لا يضرك ما قيل فيك، وإن كنت مبائناً للقرآن، فماذا الذي 

))) انظر كتاب تحف العقول لابن شعبة الحراني، ص 206 – 207، وبحار الأنوار للمجلسي، 
ج75، ص 162 – 165.

))) الجعفي رحمه الله تعالى صاحب الإمام الباقر، وهو على زنة الكرسي، ومن جعف، ونُسِبَ إليها 
فقيل )الجعفي( بحار الأنوار، ج 75، باب وصايا الباقر، ص 162، وكما ذكر كذلك في كتاب تحف 
 ،العقول فهو »جابر بن يزيد بن الحرث بن عبد يغوث الجعفي، من أصحاب الباقر والصادق
الصادق سنة ثمان وعشرين  ام  أيَّ متوالية، مات رحمه الله في  أبا جعفر سنين  الإمام  وخدم 
العقول  انظر تحف   ،الصادق الإمام  قبل وفاة  النبوية بحوالي عشرين عاماً  الهجرة  ومائة« من 

لابن شعبة، الفصل الخاص بمعارف الباقر، ص 206، هامش رقم 1 من الصفحة نفسها.



57 مقدمات �أوليَّة في درا�سة الو�صية كوثيقة �إر�شاديَّة

يغرك من نفسك.

إن المؤمن معني بمجاهدة نفسه ليغلبها على هواها، فمرة يقيم أودها)))، ويخالف 
هواها في محبة الله، ومرة تصرعه نفسه فيتبع هواها فينعشه الله فينتعش ويقيل الله عثرته 
فيتذكر ويفزع إلى التوبة، والمخـافة فيزداد بصيرة ومعرفة لما زيد فيه من الخوف، وذلك بأن 
رُوا فَإذَِا هُمْ مُبْصِرُونَ﴾))). يْطَانِ تَذَكَّ هُمْ طَائفٌِ مِنَ الشَّ قَوْا إذَِا مَسَّ الله يقول: ﴿إنَِّ الَّذِينَ اتَّ

من  واستقلل  الشكر،  إلى  تخلصاً  ال��رزق  قليل  الله  من  لنفسك  استكثر  جابر  يا 
نفسك كثير الطاعة لله إزراءً على النفس وتعرضاً للعفو، وادفع عن نفسك حاضر الشر 
من  العمل  العمل، وتحرز في خالص  بخالص  العلم  واستعمل حاضر  العلم،  بحاضر 
عظيم الغفلة بشدة التيقظ، واستجلب شدة التيقظ بصدق الخوف، واحذر خفي التزين 
باسترشاد  الهوى  غلبة  عند  وقف  العقل،  بدلالة  الهوى  مجازفة  وتوَقَّ  الحياة،  بحاضر 
العلم، واستبق خالص الأعمال ليوم الجزاء، وانزل ساحة القناعة باتقاء الحرص، وادفع 

عظيم الحرص بإيثار القناعة.

واستجلب حلاوة الزهَـادة بقصر الأمل، واقطع أسباب الطمع ببرد اليأس، وسد 
سبيل العجب بمعرفة النفس، وتخلص إلى راحة النفس بصحة التفويض، واطلب راحة 
ض لرقة القلب بكثرة  البدن بإجمام القلب، وتخلص على إجمام القلب بقلة الخطـأ، وتعرَّ
بالخوف  إبليس  من  وتحرز  الحزن،  بدوام  القلب  نور  واستجلب  الخلوات،  في  الذكر 
اك والرجاء الكاذب، فإنه يوقعك في الخوف الصادق، وتزيَّن لله عز وجل  الصادق، وإيَّ
اك والتسويف فإنَّه بحر يغرق فيه  بالصدق في الأعمال، وتحبَّب إليه بتعجيل الانتقال، وإيَّ

كة )العوج(، وقد تأتي بمعنى القوة، انظر تحف العقول، ص 206، وبحار الأنوار،  ))) الأود: محرَّ
ج75، ص 163.

))) الأعراف: 201.



58العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

اك والتواني فيما لا عذر لك فيه، فإليه  اك والغفلة، ففيها تكون قساوة القلب، وإيَّ الهلكى، وإيَّ
ض للرحمة  يلجأ النادمون، واسترجع سالف الذنوب بشدة الندم، وكثرة الاستغفار، وتعرَّ
وعفو الله بحسن المراجعة، واستعن على حسن المراجعة بخالص الدعاء والمناجاة في الظلم.

وتخلَّص إلى عظيم الشكر باستكثار قليل الرزق واستقلال كثير الطاعة، واستجلب 
زيادة النعم بعظيم الشكر، والتوسل إلى عظيم الشكر بخوف زوال النعم، واطلب بقاء 
العز بإماتة الطمع، وادفع ذل الطمع بعز اليأس، واستجلب عز اليأس ببعد الهمة، وتزود 
من الدنيا بقصر الأمل، وبادر بانتهاز البغية عند إمكان الفرصة، ولا إمكان كالأيام الخالية 

اك والثقة بغير المأمون، فإنَّ للشر ضـراوة كضراوة الغـذاء))).  ة الأبـدان، وإيَّ مع صحَّ

وأعلم أنه لا علم كطلب السلامة، ولا سلامة كسلامة القلب، ولا عقل كمخالفة 
الهوى، ولا خوف كخوف حاجز، ولا رجاء كرجاء مُعين، ولا فقر كفقر القلب، ولا 
غنى كغنى النفس، ولا قوة كغلبة الهوى، ولا نور كنور اليقين، ولا يقين كاستصغارك 
الدنيا، ولا معرفة كمعرفتك بنفسك، ولا نعمة كالعافية، ولا عافية كمساعدة التوفيق، 
الدرجات،  في  كالمنافسة  حرص  ولا  الأمل،  كقصر  زهد  ولا  الهمة،  كبعد  شرف  ولا 
ولا عدل كالإنصاف، ولا تعدي كالجور، ولا جور كموافقة الهوى، ولا طاعة كأداء 
اليقين،  كقلة  عقل  عدم  ولا  العقل،  كعدم  مصيبة  ولا  كالحزن،  خوف  ولا  الفرائض، 
مصيبة  ولا  خوف،  فقد  على  الحزن  كقلة  خوف  فقد  ولا  الخوف،  كفقد  يقين  قلة  ولا 
كاستهانتك بالذنب، ورضاك بالحالة التي أنت عليها، ولا فضيلة كالجهاد، ولا جهاد 
كمجاهدة الهوى، ولا قوة كرد الغضب، ولا معصية كحب البقاء، ولا ذل كذل الطمع، 

))) الضراوة: مصدر ضري بالشيء، أي لهج به، وفي بحار الأنوار، ج75، ص 164 الضراوة هي 
)الاعتياد، ومصدره ضرى بالشيء، اي اعتاده، ويقصد بهذا الكلام في نهاية الأمر )تأثير الشر هو 
بقوة تأثير العادة السلوكية وشدة إلحاحها على الفرد بوجه عام، مثل تأثير الغذاء وإلحاحه الشديد 

على الإنسان حينما يجوع أو يحتاج للشراب، فالشر كالغذاء لهما تأثير شديد الإلحاح علينا(.



59 مقدمات �أوليَّة في درا�سة الو�صية كوثيقة �إر�شاديَّة

اك والتفريط عن إمكان الفرصة، فإنَّه ميدان يجري لأهله الخسـران«))).  وإيَّ

***

و�صف عام ومجمل للن�ص وفر�صة درا�سته

قد يكون مِـنَ الصعوبة بمكان - بخاصة عند غير المتخصصين في فن الأدب العربي 
وطبيعتها  والأخلاقية،  التربوية  الوثيقة  هذه  وصف   - والأخلاق  الحديث  علمي  أو 
الإرشادية وصفاً دقيقاً يعبر عن مستواها العلمي والأخلاقي، فهي تحتاج إلى قدرات 
الذاتية،  إمكانياته  في  بقوة  متوافرة  تكون  لا  قد  الباحث  لدى  وتربوية  وأدبية  علمية 
ولكن مع ذلك لا يترك هذا النص الأدبي بلا محاولة تفهم معانيه، ومن هنا نعتقد أنه 
انطوى  أدبي وأخلاقي وتربوي  بالمقدور وصفه على نحو مجمل، وتحديد هويته كنص 
على وصفات إرشادية لبناء الذات البشرية بخاصة المؤمنة، فهذا النص استهدف بمادته 
الإيمانية  أزمنة متجددة، وهدايته  المؤمن في  الإنسان  إرشاد  اللغوية والإرشادية عملية 
الأساسي  للنمـط  وقوي  سليم  بناء  ونظام  ومحكمة،  متقنة،  بخطوات  والشخصية 
للشخصية المرغوبة لدى المؤمن وفق محددات إيمانية ارتضاها المشرع التربوي الإسلامي، 

وتتوافق مع معايير هذه الوصيَّة وشروطها.

وتوزع النص الباقري إلى أربع فقرات متفاوتة في حجمها لفظياً، وكل واحد منها 
ويمكن  معانيها،  في  رائعة  تربوية  أفكاراً  جميعها  تطرح  وعبارات  جمل  عدة  من  مكون 
النظر لكل واحدة منها على حدة، ولكنها مترابطة المعاني، وفي كل جزء يتم التأسيس على 
ألفاظه لخدمة هدف من عمليات بناء النمط الرئيسي من السلوك العبادي الذي يحقق 
وانفعالات،  قيم  ذلك-  لحظنا  -كما  فيه  واجتمعت  الوصيَّة،  لنص  الإيمانية  الأهداف 

))) ابن شعبة، الحسن بن علي بن الحسين، تحف العقول، ص 179 – 181، وبحار الأنوار الجامعة 
لدرر أخبار الأئمة الأطهار، ج 75، ص 162 – 165.



60العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

من  بنائية  وأساليب  أخلاقية،  وقواعد  إنسانية،  لدوافع  وإشارات  إرشادات،  وشبكة 
أجل تنمية الذات البشرية وتطوير مستواها.

ونقصد  الإرشادي،  النص  محتوى  في  متوزعة  والأساليب  القواعد  هذه  وكانت 
من  المرغوب  النمط  بناء  في  جميعها  تنتظم  وعلاجيَّة  وإنمائية  وقائية  أنماط  بين  الوصيَّة 
زت وصيَّة الإمام الباقر على تأسيس مبناها بقواعد إرشادية  الشخصية العبادية التي ركَّ
ن نص هذه الوصيَّة- وهي مفتاح تعلم جديد يستهدف الوصول إلى نمط  رائعة، كما تضمَّ
أهداف عبادية، ومحتوى أخلاقياً ونفسياً، ولغوياً،  تكوينها- مجموعة  المراد  الشخصية 
وأدبياً متكاملًا، واحتوى في طي تركيبته اللفظية على أسس، وأدوات، وأساليب تأمل 

ونظر في مجالات متعددة من سلوكنا الإنساني المتشابك.

ن هذا النص بمجموعه، وترابطه في وحدة معرفية متعددة الأبعاد  ويلحظ منه تكوُّ
مترابطة  وكوحدة  بأكمله،  النص  ويهتم  والغايات،  الأه��داف  موحدة  والجوانب، 
خلل  أي  يستبق  الذي  الوقائي  التربوي  البناء  بطرائق  ا  إمَّ وتربيته  الإنسان  بشخصية 
وانحرافات فكرية وعاطفية وسلوكية، أو بطرائق إنمائية معززة للبناء الوقائي، وذلك 
بناء نمط الشخصيَّة من جديد  قبل أن يضطر المربي إلى اتخاذ خطوات علاجيَّة لإعادة 

وفق محدداتها الإيمانية.

وتتنوع المادة الإرشادية للنص بجمال لغته الأدبية بنحو يسمح للباحثين من اتجاهات 
تخصصية معاصرة ومختلفة بدراسته، كل من الزاوية التي يجد نفسه متمكناً منها، فيتم 
- بمجهود فردي أو جماعي - استخراج معانيه الإنسانيَّة، ودلالاته الأدبية والأخلاقية 
والسيكولوجيَّة، وينتظر منهم أن يحظى هذا النص بانتباههم العلمي، وبرغبتهم في تفهم 
معانيه، ومعرفة كنوزه الفكرية والأخلاقية، ظاهرة في النص أو متخفية في باطن بعض 

ألفاظه وجمله وعباراته. 



61 مقدمات �أوليَّة في درا�سة الو�صية كوثيقة �إر�شاديَّة

فاللغوي، والأديب يمكنه دراسة الوصيَّة كنص أدبي، ويتم استخراج خصائصه 
ويتفهم  السلوكيَّة،  ظواهره  دراسة  يستطيع  كذلك  والسيكولوجي  والأدبيَّة،  اللغوية 
القيام  في  أخرى  فرصة  الأخلاق  ولعالم  التربوية،  نتائجها  ومعرفة  النفسية،  دلالاتها 
بعملية تفسير أخلاقي، وتحليل مضامينه الأخلاقية بخبرته التربوية والإرشادية بنحو 
يحقق للمؤمن الأهداف العبادية والإيمانيَّة التي يسعى إلى الوصول إليها، وهكذا فالنص 
الإرشادي الكريم مجال علمي وفكري، ويستبطن في تركيبته اللفظية، وباطنه الداخلي 

)إثارة علمية( حيَّة من وجوه شتى لهذا الباحث وذاك. 

***

تاريخ الن�ص

كان من الممكن أن تكون هذه الدراسة تاريخية في بعض جوانبها، ولا بد أن تكون 
بسبب وجود بُعد تاريخي لنص الوصية الباقرية، ولكننا في المعتقد العام لا نرى أن المادة 
التاريخية التي قدمها أئمة أهل البيت سواء بهذه الوصية أو غيرها هي مادة تاريخيَّة 
محضة حتى وإنْ كان زمن صدورها منذ تاريخ بعيد يتصل بالنصف الأول من القرن 
الثاني الهجري، وربَّما في القرن الأول، فأهل البيت دائمًا هم مصدر رئيسي لثقافة المؤمنين 
التاريخ، وقع  الثقافية والروحية كشيء من  أدوارهم  نتعامل مع  وتوجيه حياتهم، ولا 
نتفاعل معه، بل هو في نظرنا مادة فكر حي موجه  أو لا  نعد نستلهمه  الزمان، ولم  في 
لنا ولجميع الناس عبر أزمنة متعاقبة، ومتجددة، ولا تتوقف عند حدود زمنية أو بقاع 

جغرافية ومكانيَّة.

الكريم، والوفي  الباقر لصاحبه  ومع ذلك فيمكن إخضاع نص وصية الإمام 
جابر بن يزيد الجعفي لدراسة تعالج بمنهج تاريخي، ونقصد أنه يمكن للعلماء والمحققين 
والباحثين تتبع تاريخ صدور هذا النص في فترة زمنية متقدمة جداً من تاريخنا الهجري، 



62العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

قد تكون في نهاية القرن الهجري الأول أو في السنوات الأربع عشرة الهجرية الأولى من 
القرن الهجري الثاني، ثم تعقب وضع نص الوصية في المصادر التي نقلته منذ تلك الفترة 
إلى يومنا الحاضر في مصادر العلماء والمحققين ودراساتهم، وبتتابع زمن متصـل كتعقب 
اهتمام العلماء ونقلهم لهذا النص في مصادر مختلفة عند المسلمين، وبذلك يتاح لباحث 

معاصر التعرف على هذه المصادر التي ذكرت النص في باطنها.

وربَّما كنَّا قد تمكنَّا بالاجتهاد التقريبي من تحديد الفترة التاريخية التي صدر فيها نص 
ة، فالإمام أبو  الوصيَّة، ولكننا نجد بالتأكيد صعوبة في التحديد لصدور النص بدقة تامَّ
جعفر محمد بن علي الباقر، وهو صاحب النص عاش بين )57 – 114#(، وربما 
لسنوات أكثر لا تزيد عن ثلاث، وعاش صاحبه جابر الجعفي حتى عام )128#( في 
عصر الإمام الصادق، وعليه لا نجد صعوبة في القول بأن تاريخ صدور هذا النص 
التحديد  إقرارنا بصعوبة  أعوام )114#( وأعوام سابقة عليه، مع  ما بين  الكريم كان 
، من شهر هجري محدد،  الزمني بدقة تامة، كأن نقول بأن تاريخ الزمن كان في يوم معَّني

وفي سنة مذكورة بعينها.

الفترة  كُثْر في  لتواريخ صدور نصوص  مماثلًا  الوصية  تاريخ نص  وبذلك يصبح 
أقوال  بحسب   )#117 –  114( وفاته  سنة  إلى   )#57( عام  الإمام  ولادة  من  الممتدة 
بعض المؤرخين، وهذا التحديد هو مهمة بعض الدارسين لتراثه الفكري بمنهج تاريخي 
ويحدد   ،الباقر الإمام  تاريخ  في  والثقافية  الروحية  الحياة  ظواهر  فحص  على  قادر 

تواريخ ممكنة لصدور بعض نصوصه في المجالين المذكورين )الروحي والثقافي(.

***



63 مقدمات �أوليَّة في درا�سة الو�صية كوثيقة �إر�شاديَّة

الإثارات الذهنيَّة الرئي�سيَّة في ن�ص الو�صيَّة �أو مو�ضوعاتها الأ�سا�سية

ونريد أبرز محتويات النص وموضوعاته المجملة، وهي ثلاثة تتمثل فيما يأتي:

وهي  توافقي،  غير  طابع  ذات  كبرى  سلوكيَّة  لمشكلة  الوصيَّة  نص  تحديد   .1
بالمنظور العبادي مشكلة تتداخل فيها المشاعر المضطربة بالأفكار غير السوية، فتنعكس 

رت من استمرارها وصية الإمام الباقر لجابر الجعفي.  على سلوكيَّات حذَّ

2. والجزء الآخر من محتوى النص مجموعة إرشادات الإمام الباقر لجابر الجعفي، 
وما ارتبط بها من تنبيه بوجود المشكلة، وأهمية وضع برنامج وقائي، وإنمائي، وعلاجي 

لتربية الذات وضبط سلوكها في مسارات تعبدية سليمة.

قدرة  توجيه  في  فنراه  للنص  والمعرفي  اللفظي  المحتوى  من  الثالث  الجزء  أما   .3
والشر،  للخير  استعدادات  من  فيها  بما  البشرية  الطبيعة  بين  الملاءمة  على  المؤمن  الفرد 
وبين منهج العمل الضابط لحركة الذات، ونرى تداخل طرائق علاجية وإرشادية لوقاية 
الشخصية العبادية أو إعادة تعلم الفكر والسلوك العبادي السليم، واستبدال المشاعر 

السلبية بالايجابية تلتقي مع النظرة التربوية والمعرفية الإسلاميَّة. 

ونلحظ برؤيتنا المستمدة من مفردات هذا النص أنَّ لهذه المشكلة السلوكيَّة ثلاثة  
أوجه متعددة، وينبغي للفرد المؤمن فهم دلالاتها في تشخيص مشكلته السلوكية هذه، 

والتركيز عليها لتخليص نفسه منها، وفك رهانه من مخاطرها، وهي كما يأتي:

أ- جانب من المشكلة هو وضع الذات من نظرة الإنسان الآخر، وما يثيره لها من 
مشكلات وتحديات، أي تتمثل المشكلة بهذا الوجه في قدرة الإنسان الآخر على إثارة 
مشكلات سلوكيَّة تعرقل نمو الذات المؤمنة، وسيرها في الاتجاه النَّمـائي والسيكولوجي 

من جهة، وحركتها الصحيحة في الاتجاه العبادي القويم من جهة ثانية.



64العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ب- وللمشكلة السلوكيَّة في نص الوصيَّة وجه كبير آخر يتمثل في سقوط الفرد 
المؤمن في دنياه، وآخرته ما لم يتدارك نفسه من عين الله، ومن أعين النَّاس كذلك، فيجتمع 
على نفسية الإنسان وعقله نوعان من السقوط الصعب أحدهما في الدنيا بسقوط اعتباره، 
وتقديره من أعين الناس في دنياه، وقد يكون السقوط أصعب في الآخرة من عين الله 
ن من  َسِّ سبحانه ما لم يتدارك أمره بتوبة خالصة، وبالتفكر فيما قيل فيه بطرائق إيجابية ُحت
وضعية ذاته عبادياً، وهو في ميدان الحياة والعمل، وقبل فوات الأوان، وتسترشد لما فيه 

من الخير وتقوى الله سبحانه.

حالتي  عن  ينفصل  فلا  الوصيَّة  محتوى  في  الفرد  لمشكلة  الثالث  الوجه  ا  أمَّ ج- 
»السقوط« من عين الله، ومن أعين الناس، وما يزال الفرد المؤمن بعد في عالم دنياه، عالمه 

الأول، وثمة فرصة لتغيير الحال، والتأكد من أوضاعه العبادية.

وتحدد المشكلة السلوكية - بهذا الوجه المهم والخطير- في نطاق تأثيرها على مصير 
ة بـ »غَلَبَةِ الهوََى« على  الحياة الفردية للشخص المؤمن نفسه بما أسماه نص الوصيَّة الباقريَّ
وفشله  نفسه،  على  الجاثمة  وضغوطاتها  لشهواته  وخانع  ضعيف،  مؤمن  كعبد  إرادته 
المستمر أو في غالب الأحيان في تَوَقِّي )مجازفة الهوى(، ودفع مخاطره لا باسترشاد العلم، 
ولا بدلالة العقل، ولا بشدة تيقظه الذهني، ولا بصدق خوفه من الله تعالى، ولا بدفع 
عظيم  من  عمله  خالص  في  الفرد  بتحرز  ولا  العلم،  بحاضر  أنفسنا  عن  الشر  حاضر 
الغفلة، ولا ببادرة منه نحو الخير وانتهاز فرص الحصول على مطالبه الطيبة برضا الله، 
قيم  وترسيخ  بتأصيـل  ولا  الأمل،  بقصـر  الدنيا  من  بالتزود  بها  والنهوض  واغتنامها 
ة التي شددت عليها الوصيَّة في كل عباراتها مثل )أداء الفرائض،  التربية العبادية السويَّ
استصغار الدنيا، معرفة النفس، السيطرة على سراديبها المظلمة بقيم النور الإلهي(، ولا 
والعقل  بالدين  ومجاهدتها  الهوى  مخالفة  في  برشده  ولا  العلى،  الدرجات  في  بالمنافسة 



65 مقدمات �أوليَّة في درا�سة الو�صية كوثيقة �إر�شاديَّة

ة، ولا برغبته المخلصة في تحرير داخل نفسه من أصفاد الشيطان ونوازعه  والفطرة السويَّ
باب  من  وحتى  وتعالى،  سبحانه  الله  طاعة  غير  في  البقاء  حب  معصية  ومن  الماجنة، 
التفلسف، والادعاء بالعلم والتحضر، وقد نسي هذا العبد أن »العلم في غير طاعة الله 

 .مادة للذنوب« كما قال أمير المؤمنين الإمام علي بن أبي طالب

***

غات و�ضع ن�ص الو�صيَّة في مدخل الدرا�سة م�سوِّ

موضوع هذه الدراسة التي بين يديك هو ما أوصى به الإمام محمد الباقر صاحبه 
جابر بن يزيد الجعفي رحمه الله في نص أخلاقي، تربوي، وإرشادي كريم، وكان غرضه 
توجيه الأفراد المؤمنين نحو الحق، وبناء أنفسهم على تكاليف المشرع التربوي الإسلامي 
وأحكامه، وقد اخترناه كموضوع للدراسة لكونه أشبه ببرنامج تربوي لبناء الشخصية 
ا بالاستفادة منه في مرحلة البناء الوقائي، أو مرحلة لاحقة  العبادية في مراحل مختلفة، إمَّ
قد وقع فيها الفرد بأخطاء وذنوب تستوجب تعديل السلوك بإزالة الرذائل،واستبدالها 
وكما  الإسلامي،  المشرع  ونظرة  تتفق  تغيير  حالة  وإحداث  العبادي،  السلوك  بفضائل 

أراد الله سبحانه وتعالى لعباده المؤمنين. 

واستوجبت دراستنا لهذه الوصية وضع )نصها بالكامل( في مدخل الفصل الثاني 
بعد انتهائنا من الفصل الأول من هذا الكتاب والخاص بسيرة الإمام الباقر، وكان 

لوضع النص في نظرتنا المتواضعة )مسوغات( هي كما يأتي:

كاملًا،  قراءته  للقارئ  يتيح  الكتاب  لهذا  الدراسة  مدخل  في  النص  وضع  إنَّ   .1
ويستجمع في ذهنه فكرة عامة، ومجملة لمعاني النص وسياقاتها اللغوية والمعرفيَّة، وقد 
يتجاوز بعض من يتاح له الاطلاع على هذه الوصية التقدم في فهم معانيها التفصيلية، 



66العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ويبدأ بقراءة هذا الكتاب لفهم المزيد من تفاصيله.

2. يأتي وضع )نص وصيَّة الإمام الباقر( بأكمله كخطوة مسبقة، ومهمة يحتاجها 
الباحث نفسه، ومنهم معد هذه الدراسة في أثناء عملية الموضوعات الفرعية لدراسة، 
في  فرعية  نصوص  من  يريده  ما  وتثبيت  احتاج،  كلَّما  مستمر  بشكل  النص  ومراجعة 
الموضع الذي يحتاجه بعد انتقائها من جديد لتناسب سياقات الكلام الذي يبحث فيه، 
أو لمعرفة مدى التلاؤم بين المادة المدروسة، والموضوع الفرعي الذي كان يناقش أفكاره 
الجزئية، وبين التفسير والتحليل الذي كتبه الباحث، أي تلاؤم بين نص الكلام، وفهم 

الباحث.

الباحث، والقارئ  النص )كاملًا( بعمليَّات ذهنية يستفيد منها  3. يسمح وجود 
الدراسة  من  متفرقة  موضوعات  في  الداخلية  الفرعية  النصوص  كمراجعة  معاً، 
ومقارنتها بمثيلاتها في متن النص الكامل للوصيَّة، وكتناسب تفسير الباحث مع ما يراه 
من المضمون المعرفي للنص، والحكم عليه بوجهة نظره.. مؤيدة لوجهة نظر الباحث أو 

معارضة. 

***

النظـرة العلمية للنَّ�ص

ما تطلَّبَ منَّا إثارة وطرح هذا العنوان الجانبي في مقدمة دراستنا التي بين يديك الآن 
هو ما أثير في مصادر متفرقة حول شخصية جابر، والطعن فيه بتكذيبه، والتشهير 
به إلى حد السخرية منه، وهذا ما استدعى النظر للنص كموضوع علمي محض، ومادة 
اءة، ومعزولة عن طعون بعض المرجفين وتشكيكاتهم في هذا الناقل لرواية  ة بنّـَ إرشاديَّ

ة. الإمام الباقر، والانتماء الديني الذي يؤمن به في حياته الروحيَّة والفكريَّ



67 مقدمات �أوليَّة في درا�سة الو�صية كوثيقة �إر�شاديَّة

إن جابر بن يزيد الجعفي عليه الرحمة هو من نقل رواية النص، وهو نص دراستنا، 
ويتوافق هذا النص مع المعاني الإنسانيَّة للمشرع التربوي الإسلامي من جهة، ومتلائمة 
مع وصايا المنهج العلاجي والإرشادي في العلوم النفسيَّة الجديدة والمعاصرة، ومحدداتها 
العلمية المحضة، فالنص الذي ندرسه هو في حقيقته نص إرشادي، وكما نراه بنظرتنا 
وتحليل  والدراسة  للبحث،  تصلح  علمية  قيمة  ذو  ذاته  الوقت  في  وهو  المتواضعة، 
مفرداته، وعباراته، وصياغة مادة إرشادية، وبلغة معاصرة ما أمكننا، بغض النظر عن 
نظرنا لا تخلو من حساسيات  التشكيكات والطعون في شخصية جابر، وهي في  جملة 

مذهبية لا تتوافق مع القواعد العلمية، والأسس الموضوعية للبحث العلمي. 

في  والتأمل  التفكر،  الحال  وبطبيعة  الجوانب،  متعددة   – كباحثين   – وظيفتنا  إنَّ 
أمكننا،  ما  نعزل  وأن  وندرسها،  نبحثها،  التي  ومادتها  للنصوص،  المعرفية  الطبيعة 
لمادة  العلمية  القيمة  تقليل  شأنها  من  التي  والمؤثرات  الظروف  كل  تامة  وبموضوعية 
الارشادية  المادة  نبحث في  فيما يهمنا، ونحن  وافتراءاتهم،  الناس  مزاعم  النص، ومنها 
لنص )وصية الإمام الباقر( هو »النظر فيما قيل فيه«.. أي في مادة القول، لا النظر فيمن 
 ،قال » أي لا ننظر في شكل الأشخاص وصفاتهم« كما قال الإمام علي أمير المؤمنين
وتأسيساً على قوله الكريم: »لا تنظر إلى مَـنْ قال، وانظر إلى مَا قَـال«)))، وفي نص آخر 

»وانظر إلى ما قِيْـل«. 

ولعل نصيحة الإمام الباقر لجابر في مدخل وصيته الارشادية أن يطلب منه أن 
لا يشغل نفسه بمواقف الأشخاص وتصرفاتهم الاستفزازية، وإنما يهتم فقط بـ » ما قيل 
فيه« لتطوير نفسه والبحث عن وضع ذاته من حيث )الاستقامة أو الانحراف( بالمعيار 
العبادي، ولتجنب السقوط من عين الله وأعين الناس معاً، ويعني هذا أنه يدعوه للتفكر 

))) التميمي، عبد الواحـد الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ج2، رقم الحديث )40(، ص 320. 



68العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الموضوعي فيما قيل كمادة بحث ودراسة تتم معالجتها بطريقة علمية لا الانجرار وراء 
دوافع شخصية.

ولهذا، فدراستنا هذه، تهتم بموضوع، ومادة إرشادية تشغل تفكيرنا، لا انشغالنا 
)المادة  طبيعة  هو  يهمنا  ما  أي  معتبر،  موضوع  ذات  كرواية  الوصيَّة(  )ناقل  بمشكلة 
الارشادية( للنص، وليس موضوع بحثنا، ما يثيره البعض من تشكيكات وطعون في 
شخصية جابر الجعفي رحمه الله، فهذا أمر متروك للعلماء والمحققين الذين ذهب كثير 
منهم، وبالأخص من علماء الإمامية إلى اعتبار جابر عليه الرحمة رجل ثقة، والنظر إليه كـ 
)عالم جليل، وثقة معتبر(، ويكفيه أن عالمين كبيرين كابن شعبة الحراني في القرن الرابع 
الهجري، والعلامة المحدث الشيخ محمد باقر المجلسي رحمه الله في القرنين الحادي عشر 

والثاني عشر قد وثَّقاه، ونقلا عنه، ولم يطعنا في روايته. 

***

مفهوم الو�صيَّة الإر�شادية

لاحظنا في مدخل هذا النص الإرشادي، وفي السطر الأول منه استخدام ابن شعبة 
الحراني عليه رحمة الله ورضوانه- وهو مؤلف كتاب )تحف العقول عن آل الرسول(، 
وجامع رواياته، وخطبه، وجمله، وحكمه القصار- لمصطلح )وصيته(، وهو أول لفظة، 
وكلمة في عنوان هذه الرواية بهذا المصدر، وكتب ابن شعبة عنوان هذه الوصية هكذا 
:)في طوال هذه المعاني.. وصيته))) لجابر بن يزيد الجعفي(، وكان ضمير )الهاء( يشير 

إلى )وصيَّة الإمام أبي جعفر محمد بن علي الباقر( لصاحبه المذكور. 

والوصية في مجمل معناها الكلي بالقواميس والمعاجم اللغوية العربية مرتبطة عند 

))) ابن شعبة الحراني، تحف العقول، ص 206.



69 مقدمات �أوليَّة في درا�سة الو�صية كوثيقة �إر�شاديَّة

العرب، وعلماء اللغة بمعناها الأصلي وهو ما يتصل بأمر الميت، فهي )ما يوصي به)))(، 
فالوصيَّة ما يُوَْىص به))) أو )ما أوصيت به)))(، ومضت تفاسير المعاجم على هذا المنوال، 
ولم تذكر شيئاً عن وصايا غير مالية كالوصايا الإرشادية، ومع ذلك شاع ذكر )الوصيَّة( 
مثل  وكلمات  ألفاظ  استخدام  مصادرنا  بعض  في  إرشادية  وصايا  ومنظومة  كلفظ، 
)وصيَّته، وصايا، وصاياه( خارج سياق المعنى المالي والمادي، فلفظ )وصيته( المذكور في 
أول الرواية التي رواها جابر الجعفي عن إمامه الباقر هو لفظ شائع في ثقافتنا العربية، 

ويستفاد منه في الاتجاه المناسب، وهو مجرد مثال تطبيقي.

اللغة  معاجم  في  معانيه  وتتعدد  وصيَّات،  أو  وصايا  وجمعها  )اس��م(،  فالوصية 
العربية، ولها معنى فقهي، ومعانٍ متعددة في اللغة والقانون، وعادة ما يشترك في نسيجها 
أطراف متفاعلون كـ )الوصي، والموصى له، والموصى به(، وغالباً ما يتبادر لأذهان الناس 
إلى الوصيَّة المالية التي بمقتضاها يتم توزيع المال وثروة الشخص والممتلكات بعد وفاته 

كالأب، أو غيره.

كيفية  في  رغبته  عن  الرجل  فيها  ِْرب  ُخي خطياً  مستنداً  أو  وثيقة  الوصيَّة  تكون  وقد 
توزيع أمواله وممتلكاته بعد موته، ولكنَّ مفهوم الوصيَّة كما في مثال وردنا في نص الإمام 
الباقر أعلاه )معناه المالي والمادي(، وامتد ليدخل مفهوم الوصيَّة في سياق معنى ثقافي، 
أخلاقي، وتنظيمي للسلوك، كأن تكون الوصية نسقاً لمجموعة من القواعد السلوكية 
التي يوصي بها الأب أبناءه، أو أحد العلماء تلاميذه، أو هي وصايا لله عـزَّ وجل يعمل 
علي،  والإمام   ،محمد النبي  وصايا  في  جاء  كما  وتوجيه  للعمل،  توجيه  كقواعـد  بها 

))) ابن منظور، لسان العرب، مادة )وصي( باب حرف الواو، ص 4854. 
))) ابن منظور، مصدر سابق، ص 4854.

))) المعجم الوسيط، ص 1038، ومختار الصحاح للرازي، ص 302.



70العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

والسيدة فاطمة الزهراء وباقي الائمة الأطهار عليهم جميعاً السلام. 

والحكم،  الشرائع  ويقصدون  العشر،  بالوصايا  يعرف  بما  ذلك  قبل  قيل  وقد 
وعلاقات  الفرد،  حياة  لتنظيم  تحفظ  التي  والسلوكية  والأخلاقية  الثقافية  والقواعد 
الثقافية  الوصيَّة  من  يفهم  وبالتالي  الانحراف،  بعضهم من غوائل  مع  الناس  جماعات 
التي نحن بشأنها )كل شريعة ملزمة أو كل منظومة قواعد سلوكية يراد العمل بها أو 
علي  بن  محمد  الإمام  فوصية  بنودها(،  في  جاء  ما  وتنفيذ  وتطبيقها،  بها،  الالتزام  يجب 
)وثيقة  فعلًا  هي  تعالى  الله  رحمه  الجعفي  يزيد  بن  جابر  الكريم  لصاحبه   الباقر
ة  إرشادية وثقافية وتربوية( كانت مسموعة لحظة صدورها الأول، ثم أصبحت مرويَّ
عن طريق التناقل الشفهي حتى كتبت في وقت لاحق بمصادر العلماء الثقات، والموالين 
لأهل البيت، ودونت بعد ذلك في بعض المصادر الروائية والتاريخية عند الشيعة 
)وثيقة  بمثابة  الوصيَّة  هذه  فأصبحت  وعلمائه،  الإسلام  أئمة  من  وغيرهم  الإمامية 
مخطوطة ومكتوبة( صدحت بها أفواه وكتب، وما يزال تراث أهل البيت يفخر 

بمثل هذه الوصية كسائر ما جاء عن الأئمة الأطهار من وصايا وحكم. 

***

م�صادر و�صيَّة الإمام الباقر لجابر الجعفي

قلَّبت عدداً من مصادر الإماميَّة باحثاً عن ذكر هذه الرواية التي يمكن أنها نقلت 
لسوء  لكن  الإرشادي،  والتوجيه  التربوي،  الإعداد  في   )الباقر الإمام  )وصيَّة  لنا 
الحظ، وتقصيرنا في البحث، ورغبتنا في استثمار الوقت الذي بات يضيق علينا، لم نتمكن 
العثور على مصادر كثيرة لهذا النص الحيوي والمهم، ولهذا اكتفينا بما تحصلنا عليه  من 
من مصادر نعتقد أنها تكفي لاعتمادها كنص إرشادي معتبر القيمة، من حيث تناسب 
عن  البحث  في  تقصيرنا  ومع  والأخلاقيَّة،  الدينية  للنصوص  الارش��ادي  موضوعها 



71 مقدمات �أوليَّة في درا�سة الو�صية كوثيقة �إر�شاديَّة

مصادر لنص وصية الإمام الباقر لصاحبه جابر بدرجة كافية، إَّال أن المعروف من هذه 
المصادر حتى الآن انها تعد في نظر علماء الإمامية رضوان الله عليهم )معتبرة، وأساسية، 

وموضع ثقتهم(.

***

.أهداف درا�سة و�صية الإمام الباقر�

نرى بنظرتنا الاجتهادية المتواضعةأن أهداف هذه الوصيَّة كنص إرشادي كريم قد 
توزعت على مستويات ثلاثة:

أولاً: أهداف الموجه المرشد.

ثمة أهداف أراد الإمام الباقر تحقيقها، ونلخصها فيما يأتي:

1. تحقيق الإمام محمد الباقر رضا ربه الكريم )الله سبحانه(، وجعل هذا النص في 
خدمة عباده الصالحين من أهل الإيمان، وإرشادهم بالطرائق والأساليب التي تهيئ لهم 

شعوراً إيجابياً بحياة آمنة في عالم الآخـرة.

مادة  صياغة  في  والمعرفية  الروحية  خبرته  توظيف  إلى   الباقر الإمام  سعي   .2
ل يستفاد منها بين أجيال المؤمنين على مدار قرون متتالية من الزمان  إرشادية في نص مطوَّ

في بناء النمط العبادي من أوجه متعددة.

 )3. ترسيخ الموجه المرشد بتعاليمه وقيمه، ونعني به هنا )إمام الحق محمد الباقر
علاقاته  وتنمية  آنذاك،  أصحابه  وبين  بينه  والعبادي  الإيماني  والفكر  الولاء  لروابط 
الدهـر، وخير مثال لذلك تواصل هذه الجموع  امتداد  المؤمنين على  الواسعة مع جميع 

معه بآليات ووسائل اتصال كثيرة لم تنقطع طوال هذا التَّاريخ.



72العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ثانياً: على مستوى الوصيَّة كنص موضوعي:

من  الأهداف  بعض  بتحقيق   الباقر الإمام  رغبة  الوصية  هذه  بنص  ويرتبط 
ة، ومنها- كما نراها- ما يأتي: شيوع نصه كأحد مصادر التوجيه والتربية الإرشاديَّ

1. تربية الإمام محمد الباقر لأصحابه المقربين، والموالين له في عصور متتالية 
نهاية  خيرها  تصب  التي  اللغوية  الحصيلة  من  مناسب  قدر  اكتساب  على  الزمان  من 
الأمر لصالحهم، وتثري قدراتهم اللغوية واللفظية))) كآليات في تحصيل وتحقيق أهداف 
العقلية- سواء أكانت لفظية أم غيرها-  البعيد، فالقدرات  العبادية على المدى  حياتهم 

هي في نظر المربي المسلم مجرد وسائل وآليات، وليست غايات بالمنظور العبادي.

الثروة  الذاتية- نحو توظيف  2. توجيه الأفراد الموالين- وكل بحسب إمكانياته 
اللفظية التي اكتسبوها من نص الوصية واستثمارها في عمليات بناء شخصياتهم.

على  التأثير  من  والمعرفية  الارشادية  ومادته  اللفظية،  بمفرداته  النص  تمكين   .3
 . شخصيات الأفراد المؤمنين بتوجه ذاتي أو الاستعانة بمربٍّ

ثالثاً: على مستوى المتلقي للنص. 

النص  هذا  ومنهم موجه  البيت جميعاً،  أهل  المتلقي، وبين  بين  الروابط  تعزيز   .1
ومرشده.

2. نقل المادة الإرشادية للنص ما أمكن إلى مستوى التفاعل الأوسع بين الموجه، 
والمتلقي.

الجهد  بذل  يمكن  أهدافاً  تعتبر  العبادية  غير  والثقافات  للفلسفات  وبالنسبة  دنيانا،  في  هي   (((
كنعمة  والتقرب بها-  آخرتهم،  المؤمنين في  أهداف  لبلوغ  المشرع وسائل  نظر  لتحقيقها، وهي في 

إلهية- إلى الله عز وجل. 



73 مقدمات �أوليَّة في درا�سة الو�صية كوثيقة �إر�شاديَّة

هذه  استثمار  على  الذاتي  وبجهده  الإرشادية،  المادة  لهذه  المتلقي  قدرة  إثبات   .3
الوصيَّة، وما تقدمه من عون وخدمة إرشادية في تربية شخصيته الخاصة.

من  معقولة  حالات  وبلوغ  وجل،  عـز  ربه  عن  النفسي  لرضاه  الفرد  تحقيق   .4
التوافق، والرضـا عن الذات، والصحة النفسية.

5. أن يكتشف الفرد ذاته من خلال وسائل متعددة، ويعرف خصائصها الصحيحة 
وغير الصحيحة وفق معايير المشرع الإسلامي.

6. تسخير عملية التأمل الذهني، والتفكر فيما يقوله الناس عن الفرد بغرض تمييز 
أنماط السلوك السوي، والعصبي في شخصيته. 

***

م�صادر توجيه الإن�سان و�ضبط حركته في الن�ص

دراسات  مجملها  في  وهي  ومعاصرة-  قديمة  الإسلامية  الدراسات  بعض  عنيت 
أخلاقية وسيكولوجية وروحانية- بمصـادر حركة الإنسان وتوجيه تفكيره، وعواطفه، 
دتها، واعتبرتها )منابع أساسية( في  اليومي، وقد عدَّ الوجدانية، ومسار نشاطه  وحياته 
إدارة عمل الذات البشرية ونشاطها، وقد حصرها الشيخ محمد مهدي الآصفي طيَّب 
الله ثراه في دراسته عن )الهوى( بستة مصادر أو منابع أساسيَّة، وهي »الفطرة، العقـل، 

الإرادة، الضمير، والقلب أو الفؤاد، وآخرهم ما يعرف بالهوى«))).

أدوارها،  بيان  بشأنها، وفي  تعالى-  الله  الشيخ الآصفي- رحمه  الجليل  العالم  وقال 
وأهميتها في حركة الإنسان وتوجيه حياته ما لفظه:

1. الفطرة: وفيها أودع الله تعالى الميل والنزوع والانجذاب إلى الله تعالى ومعرفته، 

))) الآصفي، محمد مهدي، الهوى في حديث أهل البيت، ص 16 – 17.



74العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وإلى الفضائل والقيم الأخلاقية كالوفاء، والعفة، والرحمة، والكرم... 

2. العقل: وهو مركز التمييز والتشخيص في تكوين الإنسان.

ن للإنسان حرية القرار واستقلاليته. 3. الإرادة: وهي مركز القرار، وتؤَمِّ

4. الضمير: وهو محكمة قائمة في داخل النفس مهمته محاكمة الإنسان، وتوبيخه، 
وممارسة الضغط عليه لتعديل سلوكه.

من  نفهم  كما  والمعرفة،  للوعي  أخرى  نافذة  وهو  أوالصدر:  أوالفؤاد  القلب   .5
خلال آيات كتاب الله تعالى، يتلقى الإشراق والوعي من لدن الله تعالى.

والتي  الإنسان،  نفس  في  المودعة  والشهوات  الغرائز  مجموعة  وهو  الهوى:   .6
تتطلب الإشباع بقوة، وتكسب الإنسان لذة عند الإشباع.

للحركة  ذكرتها  التي  الستة  المنابع  »وهذه  المصادر:  لهذه  إشارته  خاتمة  في  قال  ثم 
والوعي في نفس الإنسان، هي من أهم المصادر التي أودعها الله تعالى لدى الإنسان«))) 

لتسيير وإدارة حياته بتوجيه من هذه القوى الأساسية وفعلها الإيجابي والسلبي.

وما ذكره شيخنا المرحوم الآصـفي قد أشارت إلى بعضه وصية أبي جعفر الإمام 
محمد بن علي الباقر كنص تربوي وأخلاقي وإرشادي بألفاظها المباشرة وبأسمائها 
وأشارت  الفؤاد(،  أو  والقلب  والعقل،  )اله��وى،  كـ  الإسلامية  المصادر  في  المعروفة 
والإرادة،  )الفطرة،  وهي  الأخرى،  الثلاثة  كالمصادر  مباشر  غير  وبنحو  ضمنياً،  إليه 
والضمير( في عدد من جملها، وعباراتها، وسيدرك القارئ في طي كلامنا في هذه الدراسة 
ما كان مذكوراً بمصطلحات مباشرة، وما كان مشاراً إليه ضمنياً في طي النص ومفرداته 

اللفظية بنحو غير مباشر يوجه الفهم إليه. 

))) الآصفي، محمد مهدي، مصدر سابق، ص 16.



75 مقدمات �أوليَّة في درا�سة الو�صية كوثيقة �إر�شاديَّة

ونحسب أن بعض المصادر المكتسبة من خارج الذات الإنسانيَّة لم يذكرها الشيخ 
الآصفي رحمه الله عـزّ وجل، وذكرتها وصية الإمام الباقر في نصها مباشرة أو بنحو 
غير مباشر، مثل العلم والاسترشاد به كما في نص الوصية وعدد من مصادر الإسلام، 
وفرائضه،  ونواهيه،  وأوامره  الشرعية،  تكاليفه  الأمين( في  الوحي  أو  )الدين  وكذلك 
)الدين، والوحي(  الشيخ الآصفي رحمه الله قد أدخل  إذا كان  إَّال  المتعددة،  وأحكامه 
كجزء من الفطرة الإنسانية كما هو شائع في المصادر الدينية، وأدرج )الاسترشاد بالعلم( 
أنه  ونعتقد  الحياة،  حركة  في  الإنساني  التوجيه  مصادر  وكأحد  العقل(،  )قوى  ضمن 
رغم اتصالهما )العلم والوحي أو الدين( بالفطرة، وتركيبة العقل وقواه إَّال أنهما قوتان 

أساسيتان في عملية التوجيه الفكري والوجداني والسلوكي للكائن الآدمي. 

***

غات درا�سة و�صية الإمام الباقر لجابر بن يزيد الجعفي. م�سوِّ

 وجدنا في بعض المسوغات ما يستثير رغبتنا في دراسة نص وصيَّة الإمام الباقر
لصاحبه جابر بن يزيد الجعفي، ويمكننا تحديد بعض هذه المسوغات التي اقتضت دراسة 
الوصية كنص مليء بتوجيهات وإرشادات خاصة بتربية الشخصية المؤمنة، وجعلتها في 
اعتقادنا المتواضع جديرة بالبحث والدراسة وتحليل مادتها اللفظية والمعرفية، ومنها ما 

يأتي:

المعرفي الخاص بهذا  الوصية، وخصوبة مخزونها  الطبيعة الإرشادية لنص هذه   .1
الموضوع التربوي، وثروته الأخلاقيَّة الفاعلة في تكوين نظرة إرشادية تعين المربي على 

بناء النمط العبادي لشخصية الإنسان المسلم المعاصر.

التي  والإرش��ادات  والتوجيهات  التعاليم  لمجموعة  المؤمنين  الأف��راد  حاجة   .2



76العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

تضمنتها هذه الوصية، وبكيفية مباشرة في عمليات الإعْـداد التربوي للشخصية المؤمنة 
في مراحل مختلفة من تاريخنا.

 ،3. الطول النسبي لنص الوصيَّة قياساً لنصوص أخرى من تراث الإمام الباقر
فهذه الوصية هي من أكثر نصوصه التي عثرنا عليها طولاً.

4. تناسب حجم هذه الوصية في طولها، وفي وفرة مفرداتها اللفظية وغزارة معانيها، 
مع إمكانية استخدام جزئي للمنهج الموضوعي، والإفادة منه في عملية تفسير موضوع 

حيوي، واستمداد رؤيته المعرفية من باطن هذه الوصيَّة.

5. وضوح لغة النص، ونعني الوصيَّة، وتناسب مستواه اللفظي مع ثقافة كثير من 
اء. الناس سواء كانوا من الباحثين أم من القـرَّ

كتب  في  ومدونة  ومعتبرة،  قديمة  إماميَّة  مصادر  في  الوصيَّة  هذه  نص  توثيق   .6
وموسوعات علماء ثقات، والاطمئنان إلى مستويات كفاءتهم. 

الباقر، ودراسة  تراث الإمام  المستخلصة من  الدراسات بوجه عام  7. نقص 
هذه الوصية فرصة لقراءة بعض تراثه العلمي والروائي. 

***

كيفية درا�سة الو�صيَّة

يحتاج كل باحث يريد دراسة هذا النص ومعرفة مضامينه الداخلية لانتقاء منهج 
مناسب يساعده على نجاح مهمته في التعامل مع هذا النص وتفكيك محتواه وتحليل بنيته 
المعرفيَّة، وهذه الخطوة تمثل ضرورة علمية، وهناك أكثر من منهج يمكن استخدامه في 
ومعرفته  نفسه،  الباحث  مهمة  من  المناسب  المنهج  فاختيار  الوصيَّة،  هذه  نص  دراسة 
في  واستثمارها  معانيه،  وإدراك  النص،  هذا  مفردات  تفسير  في  استخدامه  على  بقدرته 



77 مقدمات �أوليَّة في درا�سة الو�صية كوثيقة �إر�شاديَّة

تحديد مقاصده البنائية، وأهدافه التربوية بنحو خاص، وكل باحث هو في نهاية الأمر 
حر العمل، وفي اختيار المنهج بما يخدم أهدافه، ويصل به إلى النتائج المراد تحققها.

ويبدو أمامنا منهجان رئيسيان هما: )المنهج التجزيئي، والمنهج الموضوعي(.

أ- المنهج التجزيئي.

اتجاه  المعاصرين  من  وكثير  الأقدمين،  العلماء  كتابات  أوساط  في  سـاد  وتاريخياً 
وعبارات  جمل  إلى  دراستها  المراد  النصوص(  )تفسير  عملية  في  يقوم  تفسيري  ومنهج 
ومقاطع صغيرة ما أمكن، حيث يتحرك المفسر هنا - وبهذه العملية - من جملة سابقة 
ومتقدمة، إلى تفسير جملة لاحقة، ومتأخرة تتلوها، وتتصل بها حتى يصـل المفسر شيئاً 
فشيئاً إلى آخر جملة، أو نهاية النص الذي يفسره بطريقة تجزيئية، ومفككة الأجزاء إلى 

نهايته.

أدبي،  هو  ما  فيها  ويختلط  المعارف،  من  محدودة  أشكال  ة  المهمَّ هذه  في  وتتداخل 
ولغوي، وفلسفي وأخلاقي بمعارف جزئية ومحدودة أخرى، وغير مترابطة أحياناً، ولا 
أنه  ، ونعتقد  أو موضوع معَّني إزاء قضية  الفرد من تكوين نظرة معرفية موحدة  تمكن 
يمكن استخدام هذا المنهج التفسيري في دراسة نص هذه الوصيَّة، وتفسير معانيها بهذا 
المنهج التجزيئي، ويعطي بعض الفوائد، ولكن لا يخدم العمليَّة الإرشادية التي يتبناها 

نص وصية الإمام الباقر كوحدة معرفية متكاملة.

ب- المنهـج الموضـوعي.

ة اتجاه تفسيري هو الآخر قديم، ومعروف نسبياً في بعض الكتابات ومجالاتها  وثمَّ
المعرفيَّة، ولكن لم يجد هذا المنهج الموضوعي انتشاراً في مجالات المعرفة الإسلامية سوى 
في مجال علم الحديث وتدوين الروايات في أبواب، وفصول مقسمة، ويسهل الوصول 



78العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

إليها، فكل مجموعة منها قائمة بذاتها، وعلى حدة بحسب نوع موضوعها، وسار على 
بمجلداته  الحكمة(  )ميزان  كما في موسوعة  الحديث  رواية  منواله علماء معاصرون في 

العشرة. 

متنا الكبير، والمفكر الإسلامي الشهيد السيد محمد باقر الصدر طيَّب الله  بيد أنَّ عَّال
م تجربة علمية انموذجية  ثراه قد خطا بالمنهج الموضوعي خطوات تقدميَّة أوسع، وقدَّ
معرفياً، ومتكامل  الكريمة في موضوع موحد  وآياته  قرآنية  قائمة على تحليل نصوص 
–بدء  كتابه  وطبع  الكريم(،  القرآن  في  التاريخية  )السنن  بـ  أسماه  الفكرية  جوانبه  في 
الأمر– بعنوان )الاتجاه الموضوعي، والتجزيئي في تفسير القرآن الكريم(، وقد عالج فيه 

الموضوع ذاته برؤية جديدة غير مسبوقة.

***

الدرا�سات ال�سابقة

هناك مصادر -بحدود خبرتنا المتواضعة- نشرت نص هذه الوصيَّة وتناقلتها عبر 
أجيال متعاقبة من الزمان، فهذا النص موثق في كتاب )تحف العقول عن آل الرسول(، 
مة المحدث  وهو من مصادر الإماميَّة في القرن الرابع الهجري، وعرفنا كذلك أنَّ العَّال
الوصيَّة،  هذه  نقل  قد  الهجري  عشر  الثاني  القرن  علماء  من  وهو  المجلسي،  باقر  محمد 
وأثبتها كنص في موسوعة ) بحار الأنوار)))(، وفي بعض النسخ من الكتب، وهذه إفادة 
ينقلها عن أبي جعفر الإمام  الوصية كرواية عن جابر الجعفي  بتعدد مصادر نقل هذه 

.محمد الباقر

أن هذين  بيد  عنه،  ناقل  السابق هو الأصل، والآخر  المتقدم  أن  فيه  وممَّا لا شك 

))) انظر موسوعة البحار للمجلسي، بحار الأنوار، ج 46، ص162 – 165.



79 مقدمات �أوليَّة في درا�سة الو�صية كوثيقة �إر�شاديَّة

المصدرين، وربما في غيرهما اكتفيا بنقله من مصدر إلى آخر، ويعني ذلك مجرد استنساخه 
في  كما  المصادر  بعض  في  وجدنا  وبالتأكيد  لاحق،  مصدر  في  ليستقر  سابق  مصدر  من 
تحف العقول، وفي )موسوعة البحار للمجلسي( عليه الرحمة والرضوان استخدام تفسير 
الصفحة  بأسفل  الوصيَّة  معانيها في هوامش نص  فقط، ووضع  كلماته  لبعض  تجزيئي 
في هذين المصدرين، وتعتبر هذه الخطوة بمثابة )تعليق( على بعض الكلمات، وتفسير 
غوامضها بحسب ما يراه المحقق، وما قد يعتقده الباحث من وجهة نظر، ولكن هذا لا 
يعني أنَّ دراسة تحليلية سابقة لنص هذه الوصيَّة سواء كانت بطريقة تجزيئية أم بمنهج 

آخر.

التربوية والإرشادية في  الوصيَّة على أهميتها  أن هذه  كنَّا مخطئين-  ونعتقد -وربَّما 
توجيه الفرد المؤمن لم تجد اهتماماً مناسباً يجعلها مادة بحث ودراسة وتحليل واستقراء، 
ر  وتعذَّ بغيرها،  أو  بطريقة تحليلية  ومنفردة ومستفيضة سواء  مستقلة  بدراسة  ولم تحظ 
علينا معرفة وجود دراسة لهذا النص حتى لحظة دراستنا بعض محتوياتها المعرفية باعتماد 

جزئي للمنهج الموضوعي، ولا يسعنا سوى القول إنَّ الحقيقة عند الله عز وجل. 

***

عوائـق الدرا�سة

كما تعودنا في إعداد الدراسات مطولة أو قصيرة، فإنها لا تخلو عادة من مشكلات 
الكتاب عوائق محدودة -كسائر ما عهدناه  وعوائق، وقد واجهتنا في تحضير مادة هذا 
الدراسة،  هذه  مادة  جمع  في  المضي  الله  ـر  ويَسَّ السابقة-  دراساتنا  إعداد  في  عوائق  من 
القارئ  بمدى رضا  الآن، ونحن لا علم  إلى وضعها  منهجياً حتى وصلت  وتنظيمها 
عنها أو اعتراضه عليها، ويمكننا القول إنَّ هناك أكثر من عائق سنشير إليه بإيجاز، ولكنه 
لم يمنع من إعداد دراستنا لأحد الموضوعات التي تضمنتها هذه الوصيَّة، ومن ذلك تم 



80العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

إعداد هذا الكتاب.

الوصية  هذه  نشرت  التي  المصادر  في  نجد  لم  أننا  على  الأول  العائق  ويقوم   .1
شروحات وتفسيرات كافية، باستثناء وضع هوامش أسفل بعض صفحات الوصية، 
وعلى  قليل،  وبعدد  الوصية،  هذه  في  الكلمات  بعض  معاني  على  بتعليقات  أشبه  وهي 
نطاق ضيق، ولعل علماء الشيعة الإمامية بالأمس، وفي مراحل تاريخية سابقة، وبعيدة، 
الموسعة  والتعليقات  الشروحات  هذه  وجود  إلى  حاجتنا  يتحسسون  لا  كانوا  ربَّما 
اللفظية  المفردات  من  كثيراً  فقدنا  أن  بعد  اليوم  ونحتاجها  قيمتها،  نتحسس  التي 
العربية وعلومها،  اللغة  بسبب تمكنهم من  – أنهم  نعتقد  كما  العربية، وذلك -  باللغة 
ل عليهم فهم مفردات الوصية  وضوابطها، وفهمهم في الوقت نفسه معاني دينية تسهِّ
ومعانيها، وإدراك مقاصدها فقد تجاوزوا عن شروحات لمفردات لفظية كثيرة، ويعني 
العربية(، ومهاراتهم - كما نظن من فهم هذا  آنذاك كانوا )قريبين من لغتنا  م  ذلك أَّهن
النص – كانت من خبراتهم اللغوية للعربيَّة التي ألفوها، فلم يعد في نظرهم اهتمام كبير 

بشرح مفردات ومعاني كلمات عربية.

البحث عن مصادر لنص رواية هذه الوصيَّة، وتناقلها  بالرغم من جديتنا في   .2
 ،بين أيدي الناس، وعبر أجيال متعاقبة برواية صاحبه جابر الجعفي عن إمامه الباقر
إَّال أنَّ ما تم بذله من جهد بحثي في هذا الشأن لم يساعدنا حتى الآن على تحصيل معرفة 
من  الانتهاء  لحظة  حتى  وأنه  الأقدمين،  العلماء  كتابة  في  الرواية  هذه  بمصادر  موسعة 
إعداد هذه الدراسة لم نوفق سوى في معرفة عدد قليل من المصادر، ومع اعتقادنا بأن 
د الباقر، وبلسان صاحبه الكريم )جابر الجعفي(  نص الوصية كرواية عن الإمام محمَّ
هي في واقع الحال وصيَّة ذات قيمة علمية وأخلاقية، ومبثوثة كمادة إرشادية في عدد من 



81 مقدمات �أوليَّة في درا�سة الو�صية كوثيقة �إر�شاديَّة

بحار  )كتاب  موسوعة  في  جاء  كما  أخرى)))  وبنسخ  الإمامية،  لعلماء  الروائية  المصادر 
ـد باقر المجلسي رحمه الله عـزَّ وجل، وكما نقـل  الأنوار(.. للمحدث الكبير الشيخ محمَّ

محقق كتابه في طبعته الثانية التي وصفها بـ »المحققة«.

))) استخدم محقق موسوعة )بحـار الأنوار( الصادر عن مؤسسة الوفاء في طبعتها الثانية المحققة 
لعام )1403هـ - 1983م( جملة )وفي بعض النسخ( على تعليقاته في شرح بعض معاني كلمات هذه 
الباقر لجابر الجعفي((،  الإمام  المذكورة في موضوع ))وصيَّة  للجملة  الوصية، وتكرر الاستعمال 

انظر هوامش ص )163 – 164 – 166 – 167 – 175، وصفحات عديدة(





 الحلقة الثالثة 
مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي





85

مقدمة

نزعة  وجود  عن  حديثنا  وهو  كتابنا،  من  الرئيسية  الحلقة  هذه  موضوع  ونقصد 
إرشادية بارزة في نص وصية الإمام الباقر بألفاظ مباشرة وصريحة أو بألفاظ وجمل 
ما  إرشادي يجيد  اتجاه  أو  النزعة  تأكيد وجود هذه  إلى  تنتهي دلالتها ومعانيها  تعبيرية 
يسميه البعض من العلماء والباحثين بـ )المنهج الإرشادي(، وهو منهج إنساني يتعهد فيه 
المرشد والمربي المسلم، وبثقافته التربوية الإسلاميَّة بتقديم خدمة إرشادية ذات مضمون 
وآلامها  وعقباتها  الحياة  صعـاب  وتخطي  أنفسهم،  مساعدة  على  الأفراد  تعين  عبادي 
والتغلب على ظروف سوء التكيف فيها، والوصـول إلى أهداف مأمولة يرتضيها المشرع 

التربوي الإسْـلامي.

وجود  على  تقتصر  لا  والثقافية  والأخلاقيَّة  السيكولوجيَّة  بمعانيه  )الإرشاد(  إنَّ 
وتركيبتها  وعباراتهـا،  ألفاظها،  في  الباقرية  الوصية  نص  عليها  يؤكد  إرشادية  نزعة 
العام  للمعنى  النص  تجاوز  والمعرفي  اللفظي  المحتوى  سياق  من  يلحظ  بل  اللغوية، 
للإرشاد كنزعة فطرية في تركيبتنا الآدميَّة إلى مستوى تنظيم هذه النزعة وتفعيلها كخبرة 
إنسانية تؤدي أغراض المنهج الإرشادي الذي يتبناه المشرع التربوي الإسلامي سواء في 
نص الوصيَّة الباقرية أم في مئات الروايات والأحاديث والنصوص بمختلف تصنيفاتها 
المعرفية والروحية، وهي خبرة إرشادية تنظيمية للسلوك البشري وتوجيهه في مسارات 

العمل العبادي المقبول في حياة الإنسان، وبمحدداته الإيمانية.

تجاوزت   الباقر الإمام  لوصية  الكريم  النص  هذا  ة في  الإرشاديَّ النزعة  أن  كما 



86العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

اسمه  الناس  من  واحد  لشخص  وإرشاد  توجيه  من  الفردي  الطابع  فهمناه–  –كما 

جابر بن يزيد الجعفي، وهو صاحبه المخلص رضوان الله عليه إلى طابع جماعي بتوجيه 
الأفراد المؤمنين، وبخدمة إرشادية منظمة إلى طريق الهدى والاستقامة وطاعة المعبود، 
أوامر  على  انطوت  والإرش��ادات  التوجيهات  من  بمجموعة  سبحانه  رضاه  وطلب 
حيناً، ونواهٍ حيناً آخر، وكان غرض الإمام الباقر توحيدها في قوة تنظيمية ضابطة 
العمل الاستباقي  يتطلب  التربوي  الموقف  إذا كان  للسلوك الإنساني بخطوات وقائية 
أو بخطوات علاجيَّة حين تغرق الذات في بعض أمراضها السلوكيَّة الشهوية، فيكون 
قدر المربي والمعالج والمرشد استخدام الأوامر والنواهي الإرشادية التي تتطلبها ظروف 

الشخصية في مواقف علاجية.

وما نعنيه بانتقال فهم النص إلى عمل جماعي هو بتقبل جماعات المؤمنين وأفرادهم 
أشرنا  كما  موجهاً  كان   الباقر الإمام  حديث  أن  فالواضح  للنص،  الجماعية  الروح 
الفهم خاطئ  مناًّ فردياً، ونعتقد أن هذا  البعض  يراه  لصاحبه جابر الجعفي، وهذا قد 
وغير منطقي، إذ لو كان الأمر كذلك لما نشره جابر بين الناس ليتعلموا مضامين دعوته 
وحده،  جابر  تراث  في  الوصية  نص  ولكان  والأخلاقيَّة،  المعرفية  ووصاياه  الإرشادية 
أفراداً  منه  ويتعلموا  الناس،  وعامة  المؤمنون  منه  ليستفيد  نشره  آثر  الله  رحمه  ولكنَّه 

وجمـاعات، وهكذا فهمنا أنه نص للجميع لا لواحد دون غيره من الناس. 

***

المفهوم اللغوي للإر�شاد

تعددت اجتهادات اللغويين في تحديد معاني لفظة )رَشَدَ( وما تفرع عنها، ورد في 
تقول  الغي،  ضد  شاد(  )الرَّ »رَشَـدَ  لفظه:  ما  رَشـَدَ(  )مفردة  عن  المعاجم:  هذه  بعض 
)رَشَـدَ( يَرْشُـدُ مثْـل قعدَ يقعدُ، )رُشْداً( بضم الراء، و)أرشَــده( الله، والطَّـريق )لأرْشَد( 



87 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

مثلُ الأقْصَـد، ونقول هو )لرشْدَة( ضد قولهم لزَِنْيَة«)))، وتوسع ابن منظور رحمه الله في 
تحديد معاني لفظة )رَشَـدَ( ومشتقاتها اللفظية، ونأخذ منها ما توافق مع مفهومه العام 

والسائد في الثقافة اللغوية العربيَّة.

قال ابن منظور في معجمه: »راشد، من أسماء الله تعالى الرشيد، وهو الذي أرشد 
م عليها، أي دلهم تدبير الله على سبيل السداد من غير إشارة  الخلق إلى مصالحهم، ودَّهل
الإنسان  رَشَد  البغي،  نقيض  شاد:  والرَّ شْد،  والرَّ شْد،  والرُّ د،  مُسَدِّ تسديد  ولا  مشير 
)بالفتح( يرشد رُشْداً بالضم، ورشِدِ بالكسر، يرشد رَشَداً ورشاداً، فهو راشد ورشيد، 
وهو نقيض الضلال إذا أصاب وجه الأمر والطريق... والراشد: اسم فاعل مِنْ رَشَدَ 

يرْشُدُ رُشْداً«))).

واسترشده:  هـداه،  ورِشَدَه:  الأمرِ،  إلى  وأرْشَدَه  الله  »وأرشَدَه  منظور:  ابن  وقال 
فلم  وأرشدته  له،  اهتدى  إذا  لأمره  فلاناً  فلان  استرشد  ويقال  شَدَ،  الرَّ منه  طلب 
يسترشد، وفي الحديث: وإرِْشَاد الضال، أي هدايته الطريق، وإذا أرشدكَ إنسان الطريق 
شْدُ، قال أبو منصور: ومنهم من جعل رَشَدَ يرْشَدُ، ورَشِدَ يرْشَدُ  فقل: لا يَعْمَ عليك الرُّ
ابن  وذكر  لالة«)))،  والدَّ الهداية  والإرشـاد  قال:  ثم  والضلال،  الغَـيِّ  في  واحد  بمعنى 
شَادِ﴾ أي أهْـدِكم سبيل  بعُِونِ أَهْدِكُمْ سَبيِلَ الرَّ منظور رحمه الله قوله تعـالى: ﴿يَا قَوْمِ اتَّ

القصد)))، سبيل الله عـزَّ وجل، وأخرجكم من سبيل فرعون. 

***

))) الرازي، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر، مختار الصحاح، باب حرف الراء، ص 103.
))) ابن منظور، لسان العرب، باب حرف الراء، ص 1649.

))) ابن منظور، لسان العرب، باب حرف الراء، مفردة رَشَدَ، ص 1649 .
))) ابن منظور، لسان العرب، باب حرف الراء، مفردة رَشَدَ، ص 1650. 



88العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

)رَشَـدَ(  اللفظ  استعمالات  عت  تنوَّ الوسيط  والمعجم  المحيط  القاموس  وفي 
الإرشاد)))،  لكلمة  العام  اللغوي  معناها  حدد  ما  وبتصرف،  منها،  وننتقي  ومشتقاته، 
وبمعنى الهداية والطريق الأصوب، والاستقامة على طريق الحق، وجاء في السياق نفسه 
بعض المعاني القريبة منه، حيث نقل اللغويون في هذا المعجم والقاموس اللغوي معاني 
رُشْداً،  رَشِدَ:  القاموس:  هذا  في  فقالوا  حديثنا،  يناسب  ما  منها  وانتقينا  )رَشِدَ(  فعل 
اهتدى فهو راشد، )رَشِدَ – رُشْداَ، ورَشَاداً: رَشِدَ فهو رشيد، ويقال رَشِدَ أمره: رَشِدَ 
دَه(:  ه، يقال أرشده الله، وأرشده على الأمر، و)رَشَّ قَ له، و)أرشَدَهُ(: هداه ودلَّ فيه ووُفِّ
بي: قضى برشده، و)استرشَدَ( له: اهتدى له، وفلانٌ طلب  أرشده وهداه، والقاضي الصَّ
شْد، و)الراشد(: )المستقيم  الرُّ الشاب  ببلوغ  القاضي  يُرْشِده، والترشيد: حكم  منه أن 
متعددة  مسارات  في  معناه  تحديد  اللغويين  هؤلاء  بعض  وتابع  الح��ق()))،  طريق  على 

فقالوا: 

بي حد التكليف صالحاً في دينه  أ- )الراشـد(: )عند الفقهاء(: أن يبلغ الفرد الصَّ
مُصْلِحاً لماله. 

ب- وفي القانون: السن الذي إذا بلغها المـرء استقل بتصرفاته.

ج- والرشيد: من أسماء الله الحسنى، وحسن التقدير.

د- والمرشِدُ، هو الواعظ، ومن بلغ سن الرشد فهو »رشيد)))«. 

***
بآيات  زها  وعزَّ ومشتقاته،  شد  للرَّ واضحة  معاني  الأصفهاني  الراغب  وذك��ر 

))) انظر القاموس المحيط، والمعجم الوسيط، باب حرف الراء، ص 346.
))) القاموس المحيط، والمعجم الوسيط، باب حرف الراء، مفردة رشد، ص 346.

))) القاموس المحيط والمعجم الوسيط، مصدر سابق، ص346 )بتصرف(.



89 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

شد  شْد، والرُّ ونصوص قرآنية، ففي مادة )رَشَد( من باب حرف الراء قال: » رشد: الرُّ
هُمْ  خلاف الغي يُستعمل استعمال الهداية، يقال: رَشَدَ يَرْشِدُ، ورَشِدَ يَرْشَدُ قال: ﴿لَعَلَّ
مِنْهُمْ  آنَسْتُمْ  تعالى: ﴿فَإنِْ  ﴾)))، وقال  الْغَيِّ مِنَ  شْدُ  الرُّ تَبََّنيَ  يَرْشُدُونَ﴾)))، وقال: ﴿قَدْ 
شْدَ  الرُّ أعني  شْدَيْن،  الرُّ وبين  قَبْلُ﴾)))،  مِنْ  رُشْدَهُ  إبِْرَاهِيمَ  آتَيْنَا  ﴿وَلَقَدْ  رُشْ��دًا﴾)))، 
بعُِكَ عََىل أَنْ  شْدَ الذي أُوتي إبراهيمُ بَونٌ بعيْـد، وقال: )هَلْ أَتَّ الُمؤْنسِ من اليتيم الرُّ
شْدُ  قْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَدًا﴾)))، وقال بعضهم: الرَّ مْتَ رُشْدًا﴾)))، وقال: )ِألَ َّا عُلِّ مَنِ ِمم تُعَلِّ
في  يقال  شَدُ  والرَّ والأخروية،  الدنيوية  الأمور  في  يقال  شْد  الرُّ فإنَّ  شْدِ،  الرُّ من  أخَصُّ 
شيد يقال فيهما جميعاً، قال تعالى: )أُولَئكَِ هُمُ  اشد والرَّ الأمور الأخروية لا غـير، والرَّ

اشِدُونَ﴾)))، و﴿وَمَا أَمْرُ فرِْعَوْنَ برَِشِيدٍ﴾)))«))).  الرَّ

***
دَ اللغوي المعاصر )جبران مسعود( في معجمه الطلابي بعض المعاني الواضحة  وحدَّ
للرشد كمعنى )الهداية والاستقامة على الحق(، وهو المعنى المراد في نص وصيَّة الإمام 
عرف  اهتدى،  ورشَاداً،  رُشْـداً،  يرشُدُ:  »رَشَـدَ،  ب:  الطَّال رائد  في  جبران  قال  الباقر، 
د جبران مسعود بعض  شـاد والاستقامة«، رَشِدَ يَرْشَدُ، رَشَداً، ورشاداً، وعدَّ طريق الرَّ

))) البقرة: 186.

))) البقرة: 256.
))) النساء: 6.

))) الأنبياء: 51.
))) الكهف: 66.
))) الكهف: 24.
))) الحجرات: 7.

))) هود: 97.
))) الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، باب حرف الراء، ص 259 – 260.



90العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

شْـدُ« هو: معاني )رَشَدَ( فقال: وهو يعدد بعض معاني هذه اللفظة: »الرُّ

، رَشَد. أ- مصَّ

ب- الاستقامة على طريق الحق.

واب. ج- الهـُدى، الصَّ

د- بلوغ الأولاد مبلغ الرجال أو النِّساء«))).

***

المفهوم الا�صطلاحي للإر�شاد

وهو ما يشار إليه في علوم إنسانية متداخلة في مادتها.. كالأخلاق، والتصوف وعلم 
النفس، وعلم الإرشاد النفسي مع اختلاف في صياغة مفهومه، وتحديد معناه بحسب 
مفردات العلم الذي يشتغلون به، ومع ذلك لا نريد هنا تحديد مفهوم الإرشاد كما هو 
النفسي، والمدرسي،  المتعددة كالإرشاد  التوسع في مجالاته  شائع عند الأكاديميين، ولا 
والاجتماعي، والديني، والعلاجي، وفي مؤسسات العمل ومجالاته المتعددة، وغيرها، 
ث بها علماء الإرشاد النفسي هي واسعة، وتصل لمجالات  فالإرشاد بالمساحة التي تحدَّ
عديدة من نواحي حياتنا، وهذا شغل المهتمين بالدراسات الأكاديمية، وهم بالتأكيد قد 
حددوا معناه بطائفة من التعريفات التي تهم الأكاديميين والمهنيين، ولا نجد شغلًا لنا 

بها. 

ومن هذه التعريفات ما ذكره معجم المصطلحات التربوية والنفسية بأنَّ الإرشاد 
هو )محاولة فرد مساعدة آخر على فهم مشكلات تكيفه وحلِّها، ومنه الإرشاد التربوي، 

))) جبران مسعود، رائد الطلاب، 460 – 461.



91 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

أنواعه كذلك »الإرشاد العلاجي،  المهني، والإرشـاد الاجتماعي()))، ومن  والإرشـاد 
حل  في  بالإرشاد  المساعدة  والمهن  بالإرشاد،  السلوكيَّة  المشكلات  وطأة  تخفيف  وهو 

مشكلات اختيار المهنة أو التمييز لها«))).

والإرشاد كمصطلح شائع في أدبيات علماء النفس يؤسسون مفهومه على اختلاف 
ألفاظهم في تعريفه بأنه علاقة فريدة لمساعدة مسترشد وصاحب مشكلة بجهد مرشد، 
مربِّ يملك مهارات العمل الإرشادي، وتقوم هذه العلاقة على سرية وتفاعل ومقابلة 
بينهما واتصال عقلي وعاطفي بين شخص يملك مهارات العملية الإرشادية كما ذكرنا، 
وقد يكون نشاطاً بين مرشد ومجموعة أشخاص لمواجهة مشكلة معينة مع مساعد يمتلك 
المشكلة  حل  في  تسهم  التي  الأوضاع  توفير  على  ويعملون  الإرشادية،  المهارات  نفس 
الإرشاد  أن  منهم  آخرون  يرى  كما  المسترشد،  وقيم  وأهداف  يتفق  بما  السلوك  وتغيير 
والمسترشد،  للمتعلم،  فيها  ويتاح  ومسترشد،  مرشد  بين  ومساعدة  مساندة  عملية 
وصاحب المشكلة فرصة التعلم والتفكير والاختيار والتجربة وتغيير الأفكار والمشاعر 
والسلوك بطرائق مقبولة ومرغوبة، وبطواعية لا قهر فيها، وتساعد على فهم نفسه وحل 

مشكلاته الخاصة.

وتمضي تعريفات علماء الإرشاد على اختلاف لغتها اللفظية في هذا المنحى، ويمكن 
للقارئ، أو الباحث اللجوء لمصادر هذا العلم ليجد جملة من التعريفات شبه متقاربة 
بعض  تحديد  وفي  اللفظية،  لغتها  في  كثر  أو  قل  تفاوت  مع  وتوصيفاتها  معانيها،  في 
خصائصه)))، اوجميعها مع أنها تؤدي خدمة إرشادية إنسانية، إلا أنها لا توجه أهدافها 

))) حسن شحاتة، وزينب النجار، معجم المصطلحات التربوية والنفسية، ص 33- 34.
))) حسن شحاتة، وزينب النجار مصدر سابق، ص 33.

))) انظر مثلًا كتاب الارشاد التربوي والنفسي في المؤسسات التعليمية للدكتورة رافدة الحريري، 
والدكتورة سمير الإمامي، ص 21 – 23.



92العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ما تذكر من خصائص  تلتقي معها في بعض  بالتأكيد  العبادية، لكنها  لخدمة الأهداف 
ومهام وأهداف. 

الإمام  لوصية  المعرفي  بالمحتوى  ومرتبط  محدود  دراستنا  في  الإرشاد  مفهوم  إنَّ 
الوصية  هذه  نص  بواسطة  وتم  وإنسانيَّة،  وعبادية،  دينية،  صبغة  ذو  وهو   ،الباقر
ة للفرد المؤمن كي يفهم نفسه، ويدرك جوانب القوة ومكامن  تقديم خدمات إرشاديَّ
الداخلية،  قواها  مخاطر  من  نفسه  وقاية  في  أساليبه  ويستبصر  شخصيته،  في  الضعف 
والمثيرات المحيطة، ويساعد نفسه على اعتماد أساليب علاجيَّة في نواحٍ معرفية وروحية 
وسيكولوجيَّة وأخلاقيَّة، وفهم علاقات الذات بنفسها، ومع الإنسان الآخر، ومع الله عزَّ 
وجل، وبعالم الأشياء، والاهتداء لطرق التربية والإصلاح وتقويم الذات بآليات المشرع 

 .التربوي الإسلامي المحددة في نص الوصية، وفي نصوص أخرى للإمام الباقر

***
وتتوقف مهمة المنهج الإرشادي لدى المشرع الإسلامي في جوانبه الثلاثة )الإنمائي 
أخلاقية  وعلى  المؤمن،  الفرد  لدى  المسؤولية  روح  تنمية  على  والعلاجي(  والوقائي 
على  الآدمي  »للكائن  ة:  العباديَّ الوظيفة  أداء  وعلى  الإيمانيَّة،  الصيغة  وإذكاء  السلوك 
هذه الأرض، وبدون هذا التفسير لا يمكن أن يتم أي نجاح في تعديل السلوك، ويتم 
ذلك من خلال الالتزام بمبادئ السلوك الإسلامي في مستويات النشاط، وبدون هذا 

الالتزام لا يمكن أيضاً أن يتم أي نجاح في تعديل السلوك«))).

وصاغ العلامة البستاني مبادئ السلوك الإسلامي في التصور التالي، فقال: 

الحياة  هذه  في  وجودها  لدلالة  خاص  ر  تصوُّ من  الإسلاميَّة  الشخصيَّة  »تنطلق 

))) البستاني، محمود، دراسات في علم النفس الإسلامي، ج 1، ص 167 – 168.



93 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

المحددة:

ر يقضـي بأنَّ وجـودها )هادف(، وبأنَّه يرتبط بالقيام بمهمة خاصة  1. هـذا التصـوُّ
هي: )الخلافة على الأرض(.

ة الخلافية أو العبادية المذكورة تحددها السماء، متمثلة في الالتزام بجملة من  2. المهمَّ
م ومكروه(، والخيار بين سلوك  المبادئ )فعل ما هو واجب، مندوب(، وترك ما هو )محرَّ

لا يتَّسم بأمر او نهي )المباح(.

)غاية(  وليس  )وسيلة(  وبأنَّه  أولاًّ،  )مؤقت(  بأنَّه  الدنيوي(  )الوجود  ويتميَّز   .3
ثانياً.

ا كونه )مؤقتاً( فلأنَّه قبال حياة أبدية هي )الدار الآخرة(. أ- أمَّ

ا كونه )وسيلة( فلأنَّه من أجل تحقيق )الحياة الأخرى(. ب- أمَّ

أو  النجاح  )درج��ة(  لتسلُّم  تماماً  المدرسي  الاختبار  يشبه  )اختبار(  مجرد  إنَّه   .4
الرسوب في اجتياز الشخصيَّة للدار الآخرة.

ة، أي  5. يترتَّب على )الاختبار( أن تواجه الشخصية )شدائد( أو )إحباطات( للذَّ
صـراعاً بين )الشهوة والعقل(، بين )الذات والموضوع(.

6. ولكي يمضي )الاختبار( بنجاح يتعَّني على الشخصية أن تمارس نمطاً من اللذّة 
هي )اللذة الموضوعيَّة(، و)تأجيل( اللذة الذاتيَّة )بغية تحقيقها في الدار الآخرة... بعد 

ج())). التخرُّ

***

))) البستاني، محمود، مصدر سابق، ج1، ص 168.



94العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

سابقة  تربوية  دراسة  في  الإرشادية  العملية  مفهوم  منَّا  علمي  باجتهاد  فنا  عرَّ وقد 
ورأينا بأنها: »العملية القائمة على تبصير الإنسان بذاته، وتقديم العون له، ومساعدته 
أو  وقائية  بصيغة  اتَّسمت  سواء  وإرشادية  عبادية  وأساليب  بقيم،  سلوكه  تعديل  على 
إنمائية أو علاجيَّة«، فالعملية الارشادية جهد بشري هادف ومنظم وموجه نحو تعامل 
للأهداف  تستجيب  بحيث  الإنسانية،  ال��ذات  في  الإيجابيَّة  الخصائص  مع  صحيح 
الوصيَّة  نص  فيها  بما  الإسلامية  التربوية  النصوص  مختلف  توختها  التي  العبادية))) 
الباقرية من توجيه وإرشاد ومساعدة وخدمة للمحتاج صاحب المشكلة، وهي تلتقي 
عبد  بن  محمد  النبي  أحاديث  في  المجملة  وتفاصيلها  الإرشادية  العملية  مضمون  مع 

الله، وفي أقوال ونصوص الأئمة المعصومين الأطهار من عترته الكريمة.

ونعني من ذلك اعتبار هذه الوصية: 

»وثيقة إرشادية مهمة، وآلية عمل عبادية يحاول المربي المسلم عن طريقها اكتشاف 
خصائص الذات، ومعرفة قواعد السلوك السوي في منهج الله، وتفعيل العلاقة بينهما، 
بهدف تمكين الإنسان من فهم ذاته، ومعرفة قدراته وتوجيهها في ضوء منهج إرشادي 
واضح الخطوط والمعالم.. منهج يساعده على القيام بالأدوار والوظائف العبادية المكلَّف 

بها من قبل خالقه سبحانه وتعالى، وتحقيق الأهداف الكبرى للإنسان«))). 

***
مفردة )الاسترشاد( بالعلم في نص الوصيَّة.

أبرز  كان  اللغوية،  مصادرها  في  )الرشد(  للفظة  متعددة  معانٍ  على  تعرفنا  بعد 
المباشر  الوحيد  اللفظ  عند  نتوقف  الطريق،  ووضوح  والاستقامة،  الهداية  معانيها.. 

))) مدن، يوسف، بناء الشخصية في خطاب الإمام المهدي، ص 44 – 45.
))) مدن، يوسف، بناء الشخصية في خطاب الإمام المهدي، ص 44.



95 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

)استرشاد  مصطلح  وهو  العملية،  هذه  ويذكر  المباركة،  الوصية  نص  في  ورد  الذي 
ن من لفظتين، ودلَّت هذه الجملة القصيرة التي ورد فيها هذا المصطلح على  العلم(المكوَّ
دعوة واضحة ومباشرة، ومحفزة للعبد المؤمن على أداء الفعل الإرشادي كوظيفة عبادية 
لحماية الذات الإنسانية من مزالق الهوى ومخاطره سواء كان هذا المؤمن في دور )مرشد( 
أم كان في دور)مسترشد(، وكما علمناه فهذه اللفظة )استرشاد( اقترنت بكلمة )العلم( 
الباقرية المباركة في الجزء الثالث من  إذ جاء لفظ )الاسترشاد( في إحدى جمل الوصية 
نصها عندما قال الإمام الباقر في سلسلة أوامر متتابعة الجملة التالية في كلام مباشر 
لمواجهة  آنذاك  يدعو   وكان ومفرداتها،  العربية  يتقن  لمن  غموض  ولا  فيه  لبس  لا 
الهوى بدلالة العقل وباسترشاد العلم، فقال، وهو يأمر صاحبه جابر الجعفي، وكل 
قَ مجـازَفَة الهوى بدلالة العقل، وَقِفْ عند غَلَبةِ  د لله سبحانه وتعالـى: »وَتَوَّ مؤمن مُوَحِّ

الهوى باسترشاد العلم«.

على  الإلهية  النعم  أهم  باستخدام  )استباقية(  وقائية  خطوة  هي  السابقة  الخطوة 
الإنسان في مواجهة هوى نفسه وشهواتها، ودوافعها المنفلتة، وباستعمال )العقل( القادر 
الذات  مقومات  كأحد  بالعلم  بالاسترشاد  وكذلك  والباطل،  الحق  بين  التمييز  على 
قدراته  ونمو  العقل،  نمو  من  متولدة  ذاتية  خبرة  للإنسان  بالنسبة  ويمثل  الإنسانية، 
ونشاطها في حركة الحياة، فالعقل هو القدرات التي يولد الإنسان مزوداً بها من قبل الله 
ا العلم فهي خبرات الفرد، وما نشأ عنه من تجارب وتدريب هادف ومنظم  عز وجل، أمَّ
الصحيح،  الطريق  اختيار  تدله على  التي  العلمية  في حركة الحياة، فكان منها الخبرات 
وترشده لما فيه خيره وهدايته واستقامته على منهج الحق، ولكن ذلك بخطوة وقائية قبل 
النفسي  لنموه  الإعاقة  وأنماط  والذنوب  بالانحرافات  وعقله  نفسه  الإنسان  ث  يُلوِّ أن 
ث النفس الإنسانية  والذهني، فيضطـر حينذاك إلى معالجات مكثفة وموجهة لإزالة ما لوَّ



96العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

من انحرافات، وما أصابها من أوضـار الدنس والإثم، ومعوقات واضطرابات، وعلل، 
ورواسب فاسدة، وقد أسماها الإمام الباقر في نص وصيته لصاحبه جابر بن يزيد 
الجعفي بـ )سالف الذنوب(.. أي مجموعة الذنوب والمعاصي التي عصفت بالذات في 
يكون  أن  بد  )الاسترشاد( لا  أن  ويعني هذا  ماضيها واستحكمت بمصيرها،  تجارب 
منهجياً، يعتمد على العلم والخبرة المعرفية المتولدة عن نجاح العقل وقدراته الذاتية على 

توليد حقائق معرفية سليمة تعينه على التمييز بين ما هو سليم، وما هو خاطئ.

وكانت الجملتان السابقتان تربطان العلم بالعقل؛ لأن العقل هو في الأصل )عقل 
العلم،  »العقل أصل  قائلًا:  النصوص صرح  فأحد  العامة،  العقلية  القدرة  أي  ولادة( 
مثيرات  مع  وتفاعلاته  الفرد  نمو  قدرات خلال  عنها من  تمايز  وما  الفهم«)))،  وداعية 
أي  أو تجربة«)))،  استفادة  أو  إفادة  أصله )عقل(  فهو في  )العلم(  ا  أمَّ الحياة وظروفها، 

))) محمدي ريشهري، ميزان الحكمة، ج6، ص400، وكتابنا )التعلم والتعليم في النظرية التربوية 
الإسلامية( ص 177.

الفرد أو الإنسان  ))) إن العقل نوعان أحدهما الذكاء، وهو عقل فطري موهوب وفطري يولد 
النوع الآخر  أما  بـ »عقل ولادة، وعقل طبع، وعقل مطبوع«،   به، ويسميه الإمام علي مزوداً 
محيطه،  في  المثيرات  مع  المستمرة  تفاعلاته  بعد  بيئته  من  يكتسبه  وما  الإنسان  تجارب  فهو  للعقل 
ويسميه الإمام علي بعقل التجربة أو الإفادة، والمهم أن العقل - بقسميه معاً - أحد أهم العوامل 
هذا  في  ونذكر  السلوك،  وأنماط  والقيم  الفضائل،  واكتسابه  وتعلمه،  الإنسان  فهم  في  المؤثرة 
الواردة عن أمير المؤمنين الإمام علي، وقد جاءت في بعض  الصدد بعض النصوص التربوية 
المصادر الإسلاميَّة مثل قوله: »العقل ولادة، والعلم إفادة«، والعقل عقلان: عقل الطبع، وعقل 
التجربة، وكلاهما يؤدي إلى المنفعة، ويعني عقل الولادة ما يرثه الفرد من ذكاء فطري زوده الله به، 
المتولدة عن استخدام الذكاء وتنميته في صور متعددة من  أما عقـل الإفادة فهو العلم والخبرات 
القدرات العقلية لدى الكائن الآدمي في مراحل متدرجة وتصاعدية من عمره، وبخاصة في سني 
الطفولة، انظر ميزان الحكمة، ج 6، ص 413، وكذلك كتابنا )التعلم والتعليم في النظرية التربوية 

الإسلاميَّة(، يوسف مدن، ص 177. 



97 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

الأساسية  ومهاراته  العقل  قدرات  تنمية  في  نجاحنا  بعد  نت  تكوَّ خبرات  مجموعة  أنَّّه 
بعض  في   علي الإمام  ذكر  كما  المقصودة  الدنيوية  التجارب  من  بسلسلة  والفرعية 
أقواله، ولهذا السبب -كما نعتقد- تقدمت في الجملتين المذكورتين لفظة )العقل( على 
لفظة )العلم، وأتت في جملة من نص الوصية الباقرية لفظتا )دلالة العقل( قبل لفظتي 
تركيبتنا الآدميَّة، وقد  فالعقل في أصله قدرة ذهنية فطرية كامنة في  العلم(،  )استرشاد 
العقل  أهم مظاهر  بينما يشكل)العلم(، وهو  تنميتها،  يتم  الإنسان مزوداً بها كي  وُلـِدَ 
التجارب  عن  عادة  تنشأ  ومكتسبة  عنه،  متولدة  وخبرات  »قدرات  مجموعة  الفطري 
وعن أنشطة المربي لتفعيل القدرات الفطرية الكامنة للعقل وتنميتها أو هو بلغة متداولة 
اليوم ينشأ العلم من الذكاء وليس العكس، وقد ذكرنا حديث أن »العقل أصل العلم، 

وداعية الفهم«))). 

في  الإرشادية  بالعملية  لنا  وتوحي  واضحة،  لفظة  )الاسترشاد(  لفظة  كانت 
العلم،  ومنها  والمكتسبة،  الداخليَّة  وقواه  قدراته  بتفعيل   الباقر الإمام  وصية  نص 
للسيطرة  النفس  شهوات  ومواجهة  الهوى،  مخالفة  في  الذهني  التيقظ  وشدة  والإرادة 
عليها وضبطها، وجعلها تحت الطوع والإرادة والمشيئة الإنسانية، ولكن مع ذلك فثمة 
مفردات قليلة تصب في مسار الفعل الإرشادي وتعزيزه بالقيم العبادية كإشارة الوصية 
للفظ )التشاور(، والتفكر فيما قيل في الفرد من أقوال تزوير أو صحيحة، وهما شكلان 
ا باقي ما ورد في نص الوصية  من أشكال الفعل الإرشادي المراد تفعيله، وتأصيله، أمَّ
تعزيز  في  كلها  تجتمع  ونواهٍ  وأوامر  ونصائح  مواعظ  مجموعة  فهي  وعبارات  جمل  من 
بَاع كل  باتِّ المؤمن  الفرد  بناء نمط عبادي لشخصية  العملية الارشادية لاستخدامها في 
أمـر يرشد إليه العقل والعلم والدين، وتجنب كل ما ينهون عنه من السيئات، والمعاصي 

))) محمدي ريشهري، ميزان الحكمة، ج6، ص 400.



98العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وأفعال السوء.

قال أمير المؤمنين الإمام علي: »الأمور ثلاثة:

أمْـر بانَ لك رُشْـدُه فاتبعه. 	•

وأمْـر بان لك غيُّه فاجتنبه. 	•

وأمْـر أشكل عليك فرددته إلى عالمه«))). 	•

وبوجه عام - وكما عرفنا النفس - لن تترك صاحبها يختار رشده وهدايته وصواب 
الطريق بسلام وراحة واطمئنان، لذلك لا بد من تنبيهه لمقاومة ما تريده من وسوسات 
 الحسين الامام  لإبنه  قاله  بما  المؤمنين  امير  نصح  وقد  إبليسية،  ونوازع  شيطانية 

بضرورة اختيار مخالفة شهوات النفس.

ولنقرأ بعض النصوص القصيرة في هذا الشأن: 

الصدق خفَّت عليه  ى  منْ تحرَّ نجا، وكم من عامل هوى،  بُنَي كم من عاص  »يا 
الُمؤن، في خلاف النفس.. رُشْـدها«)))، وقول ابن أبي طالب سلام الله عليه في هذا الشأن: 
شْـد في خلاف الشهوة«)))، والمراد هنا نوع الاستجابة، وتعني كما قلنا في دراسة تربوية  »الرُّ
ية بالمعيار الديني والإنساني هو  وأخلاقيَّة سابقة: »الاستجابة للشهوة المحرمة، غير السوَّ

شْـد العقلي للإنسان«)))، وقوله: و»املكوا أنفسكم بدوام جهادها«))). خلاف الرُّ

))) الحراني، الحسن بن الحسين بن شعبة، تحف العقول، ص 149.
))) الحراني، ابن شعبة، مصدر سابق، ص 66، وميزان الحكمة، لمحمدي الريشهري، ج 10، ص 

.384
))) الحراني، ابن شعبة، مصدر سابق، ص 153.

))) مدن، يوسف، العلاج النفسي وتعديل السلوك بطريقة الأضداد، ص 259.
))) محمدي الريشهري، ميزان الحكمة، ج 1، ص 143.



99 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

ويستفاد من التركيبة اللفظية لنص وصية الإمام محمد بن علي الباقر، ومحتواها 
ة للعملية الإرشادية بألفاظ مباشرة وقليلة  المعرفي الحكيم أنها دعت في مادتها الإرشاديَّ
وأساليب  ونواهي  أوامر  شكل  وفي  مباشرة،  غير  أخ��رى..  بألفاظ  لكنها  ومح��دودة، 
قد  سيئة  رذائل  وتجنب  إيجابية  سلوكية  خصائص  وتنمية  وعلاجية،  وقائية،  إنمائية، 
غطَّت هذه الوصيَّة الميمونة - كما نعتقد - عناصر مهمة من العملية الارشادية، وامتدت 
الكائن الإنسـاني كي يكون شخصاً مؤمناً قادراً على أداء  إلى جوانب عديدة من كيان 
وظيفته التربوية - العبادية في حركة الحياة، ومتقيداً مخلصاً بالتكاليف الشرعية من اوامر 

ونواه وباقي الاحكام.

***

�أهداف العمليَّة الار�شـاديَّة

فكرية  مجالات  في  النصوص  كسائر   الباقر الإمام  وصية  لنص  مكونات  ثمة 
نات أساسيَّة لهذا النص كـ )المحتوى المعرفي، والأساليب  وتربوية وغيرها، فهناك مكوِّ
والطرق، ومناهجها العامة، وعملية تقويم السلوك(، وإلى جانب ذلك نجد في الأهداف 
على  ماضية  حلقة  في  مررنا  وقد  الكريمة،  الوصيَّة  هذه  نص  مكونات  من  هاماً  جزءًا 

أهداف عامة للنص بأكمله.

فرعية،  أو  خاصة  وأخرى  الارشادية،  للعملية  عامة  أهداف  على  هنا  ونتوقف 
وجميعها موصول العلاقة بالأهداف السابقة، أو متفرع منها، أي مشتقة منها، وهي في 
الحلقة السابقة، وفي هذا الموضع من دراستنا هي أهداف حيوية بالنسبة للفرد، وقد تم 
صياغتها برؤية اجتهادية قد تكون مقبولة للقارئ أو يجد فيها ما يتحفظ عليه أو يعتب، 
فإن أصبنا فأجرنا على رب العالمين، وإنْ أخطأنا نسأله عـزَّ وجل أن يغفر لنا ما تقدم من 

ذنب وما تأخر. 



100العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ونقسم هذه الأهداف إلى عامة وفرعية.

أ – الأهداف العامة.

كما فهمنا من باطن هذه الوصيَّة فإنَّ العملية الارشادية التي استوعبها نص وصية 
الإمام الباقر تستهدف تحقيق هدفين أساسيين، وهمـا:

1. تحقيق الفرد المؤمن في جهده العبادي حالة من الشعور بالأمن، والاطمئنان، 
والرضا الإلهـي عن أداء ذاته حتى بالحد الأدنى.

مطلوب  وقدر  النفسي،  والتوافق  الانفعالي،  الاتزان  من  طبيعي  قدر  تحقيق   .2
ومقبول من الصحة النفسية والعقليَّة.

ب – الأهداف الفرعية )الخاصة(.

فضائل  على  وعلاجيَّة  وقائية  بطريقتين  المؤمنة  الشخصية  تدريب  إلى  السعي   .1
السلوك العبادي وقيمه، وعاداته الحسنة التي يرتضيها الله عـزَّ وجل.

نفسه، وتنمية مهاراتها، ومعرفة خصائصها  اكتشاف  المؤمن على  الفرد  تعويد   .2
لمساعدة نفسه على التربية الوقائية بتنمية الخصال الحميدة، وعلى التربية العلاجية التي 

تعيد الذات إلى الحالة الإيمانية.

أو في مرحلة  الوقائية  التربية  المؤمنة سواء في مرحلة  الشخصية  تنمية صفات   .3
التربية العلاجيَّة باكتشاف خصائص النفس ومعرفتها. 

4. التعرف على مبادئ وأساليب تنظيم السلوك في نص الوصيَّة وتسخيرها في بناء 
النمط العبادي للشخصيَّة الإيمانيَّة.

5. اكتشاف قوى مصادر التوجيه والإرشاد الموجهة التي تمكن الأفراد من ضبط 



101 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

سلوكهم، وتنميته بالمحددات الإيمانيَّة والتَّوافقية. 

6. التعرف على أمراض السلوك العصابي كما حددتها الوصيَّّة كالاستهانة بالذنب 
وقبول الحالة التي يكون عليها الفرد العاصي المذنب، وتحديد أساليب التغيير، والمعالجة 

وطرائق تعديل السلوك المرغوب نحو الأفضل بالقيم والفضائل.

7. تنبيه أذهـان الأفراد إلى مخاطر الهوى وتسويف التوبة وقساوة القلب. 

في  فاعليتها  على  والتأكيد  المسؤولية  روح  تنمية  على  المؤمنة  الأنا  قدرة  تفعيل   .8
معرفة السلوك، والتمييز بين أنماطه الخاطئة والصحيحة.

الإنساني  السلوك  ضبط  في  الدينية  وجذوته  الوصية  نص  أخلاقية  استثمار   .9
وتوجيهه وتقويمه، وتقوية عناصر القوة في شخصية الفرد المؤمن. 

مشاكله،  ومعالجة  خصائصها،  وفهم  نفسه  معرفة  من  المؤمن  الفرد  تمكين   .10
وإثارة دافعية المسترشد وتفسيرها، ووضع حلول علاجية لهذه المشكلات. 

***

م�صادر الا�ستر�شاد وينابيعه الأ�سا�سية

الاسترشاد - بحسب ما قرأناه في نص الوصية - واجب شرعي، وضرورة تربوية 
دينية تحقق للفرد المؤمن أهداف وجوده في الحياة، وتشعره بأهميته ككائن مكلف شرعاً، 
الباقرية وقوفنا على بعض مصادر  للوصية  يلحظ من طبيعة الخطاب الإرشادي  وكما 
هو  ما  لتمييز  الفطرية  بقدراته  كالعقل  الآدمي  الكائن  لدى  وإرشاده  السلوك  توجيه 
حق عَّام هو باطل ثم عمل الفرد بنتيجة هذا التمييز الراشد، وكذلك العلم، والدين، 
إيجابية  كقوة  المصادر  القلب، وتجتمع هذه  أو  والفؤاد  الوجداني،  الأخلاقي  والضمير 
داخل تركيبتنا الآدمية لمواجهة قوة هي من داخلنا أيضاً، وهي )قوة الهوى( وشهواته 



102العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ووساوسه، وهو مصدر رئيسي لانحرافات الإنسان ومعين ذنوبه ومعاصيه، وغرضها 
الصحة  توافق نفسي، وقدر معقول من  القلب، أي تحقيق  للنفس واجمام  تحقيق راحة 
وتجنب  سبحانه،  الله  رضا  وهو  الأكبر  الهدف  إلى  وصولاً  للإنسان،  والعقلية  النفسية 

حالات سقوط الفرد من عين الله وأعين الناس معاً.

إنَّ الفعل الإرشادي لن يكون مفيداً إَّال بتأسيسه على دلالة العقل، واسترشاد العلم، 
ة  وحكمة الدين والتكاليف الشرعية، وحيوية الجهاز القيمي، والضمير الأخلاقي، ورقَّ
الفؤاد أو القلب الإنساني وعطفه ولطفه، فهذه القوى يمكن أن تتآزر معاً، ويستفاد منها 
كمصادر توجيه في ضبط العمل الإرشادي وتسخيره في تقديم خدمات معرفية وروحية 
تنمية مهاراتهم، وتطوير  أنفسهم من أجل  مناصحة  الأفراد على  ونفسية وذهنية تعين 

قدراتهم، وبناء نمط عبادي مطلوب لشخصياتهم.

ونواهيه  بأوامره  الإرشادي  الفعل  إسناد  في  صريحة  الباقر  الإمام  وصية  وكانت 
وانتقاء  أهوائها،  ومخالفة  أنفسهم  مجاهدة  يحاولون  وهم  للأفراد،  عبادي(  )كسلوك 
حالات إشباع للشهوات بأساليب حلال ومشـروعة، وهذه الوصية صريحة في تدعيم 
القوى للأفراد في التعود على اكتساب الفضائل والقيم، والمفاهيم المعرفية المرغوبة في 
المشاعر  وترسيخ  تأصيل  على  الذات  وتدرب  المران،  ثم  الإسلاميَّة،  التربوية  النظرية 
إلى  الكريمة  الوصية  كهذه  المتعددة  بأدواته  المسلم  المربي  يسعى  التي  النبيلة  الإنسانيَّة 

تنميتها في كيان الفرد وتقويتها. 

القوى  التي تستبطن وجود هذه  ة  المهمَّ اللغوية  المقاطع  – كأمثلة - بعض  ولنقـرأ 
الداخلية في كيان بني آدم كمصادر توجيه وإرشاد متفرقة في نص الوصية وجملها وعباراتها 

وضبط سلوكنا نحو الفضائل وتجنب الرذائل، فهذه المقاطع جمعت بين دفتيها قوى:



103 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

1. العقل )الذكاء العقلي الوراثي للفرد( أو عقل الولادة.

2. العلم، وهو العقل المستفاد أو عقل التجربة.

3. الفؤاد أو القلب.

4. صدق الخوف، والإرادة الذاتية للإنسان.

5. الضمير الوجداني، والقيم الأخلاقية وغيرها.

وجميعهم من القوى الإيمانية التي يستخدمها الإنسان )مؤمن أو غير مؤمن( لردع 
قوة الهوى وكبح دوافعه، وشهواته الشيطانية الماجنة، وتطويعه على إشباع ما هو طبيعي، 

ة التي يقرها المشرع التربوي الإسلامي. وما هو مقبول منها بالأساليب السويَّ

ولنتأمل في الجمل والمقاطع اللغوية التالية:

»ادفـع عن نفسك حاضر الشر بحاضر العلم، واستعمل حاضر العلم بخالص  	•

العمل، وتحرز في خالص العمل من عظيم الغفلة بشدة التيقظ، واستجلب شدة التيقظ 
قَ مجـازَفَة الهوى بدلالة العقل،  بصدق الخوف، واحذر خفي التزين بحاضر الحياة، وَتَوَّ

وَقِفْ عند غَلَبة الهوى باسترشـاد العلم«.

 :وفي مقطع آخر مكون من سلسلة جمل متتابعة قال الإمام الباقر

الحرص،  باتقاء  القناعة  ساحة  وانزل  الجزاء،  ليوم  الأعمال  خالص  »واستبق  	•

واقطع  الأمل،  بقصر  الزهَـادة  حلاوة  واستجلب  القناعة،  بإيثار  الحرص  عظيم  وادفع 
راحة  إلى  وتخلص  النفس،  بمعرفة  العجب  سبيل  وسد  اليأس،  ببرد  الطمع  أسباب 
النفس بصحة التفويض، واطلب راحة البدن بإجمام القلب، وتخلص على إجمام القلب 
ض لرقة القلب بكثرة الذكر في الخلوات، واستجلب نور القلب بدوام  بقلة الخطـأ، وتعرَّ



104العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

في  يوقعك  فإنه  الكاذب،  والرجاء  اك  وإيَّ الصادق،  بالخوف  إبليس  من  وتحرز  الحزن، 
الخوف الصادق، وتزيَّن لله عز وجل بالصدق في الأعمال«.

وإذا كان العقل والعلم بارزين بوضوح في المقطع الأول، وفي دورهما المؤثر فإنَّه 
قد اجتمع في النص الثاني والمكون من عدة جمل تأثير قوى أخرى هي مصادر لضبط 
القيم والأخلاق )القناعة، والزهد، وقصر الأمل، ورد  الفعل الإرشادي وهي بعض 
تعالى  الله  ذكر  وأساليب  والفؤاد،  القلب  ليونة  أو  والوجدان  النفس،  ومعرفة  اليأس، 
النفس،  معاصي  على  الحزن  ودوام  وجل  عـزَّ  الله  من  الصادق  والخوف  الخلوات،  في 
والحاضر،  الماضي،  في  والضعف  الشدة  متفاوتة  أخطاء  المستمر  وارتكابها  وحماقاتها، 

ومحاولة التغلب على سالف الذنوب بشدة الندم وكثرة الاستغفار وحسن المراجعة(. 

***

مهارات الطرفين )المر�شد والم�ستر�شد( في العملية الإر�شاديَّة

أو  والمسترشد(  )المرشد  هما  لطرفين  متبادل  نشاط  على  الإرشادية  العملية  ترتكز 
الناصح ومستقبل النصيحة، وقد يكون بين مربٍّ ومرشد واحد ومجموعة أشخاص كما 
في عمليات الإرشاد الجماعي، ومنها ما ذكره بعض الرواة والمحدثين عن نصح الإمام 
الجماعية  المقابلة  من  نمط  وهذا  شيعته،  من  لجماعات  مرة  من  أكثر  في  ومواعظه  الباقر 

.للأفراد في ممارسة العمليَّة الإرشادية عند أئمة أهل البيت

***
ولكليهما )المرشد والمسترشد( ككائنين آدميين قدرات ومهارات خاصة بالعملية 
المعاصرين كمهارات في الاتصال  العلماء  – بلغة بعض  ة، وتحسب - غالبها  الإرشاديَّ
التعليمي، ونعني بها مهارات المرشد والمسترشد، ولاحظنا باجتهادنا الشخصي بعضاً 



105 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

من هـذه المهارات اللازمة لنجاح العملية الإرشادية، وهي كما يأتي:

أ- مهارات للمرشد:

قدرة  على  شاهداً  الوصية  نص  وكان  والتحدث،  الكلام  بمهارة  المرشد  تمتع   .1
والإملاء  التحدث  مهارات  في  وروحي  وأخلاقي  تربوي  كمرشد   الباقر الإمام 

وصياغة الأفكار ومعانيها، وتوصيلها بلغة واضحة.

2. قدرة المرشد -وهو هنا الإمام الباقر- على تعليم الآخرين، وتوفير المعونة 
الإرشادية المطلوبة، وتقديم الخدمة النفسية والروحية والأخلاقية.

والمصادر  الال�زم��ة،  والقيم  المسترشد،  حاجات  تحديد  على  المرشد  ق��درة   .3
والأساليب والطرق ومبادئ عملية الإرشاد.

مناقشة  على  المسترشد  تشجيع  في  الأخلاقي  والمربي  النفسي،  المرشد  مهارة   .4
موضوعات مهمة من المشكلة المطروحة، ومن المادة الإرشادية التي هي موضوع الحوار 
بدون خوف وبطريقة مشجعة، وإرساء علاقات الاحترام المتبادل بمشاعر إيجابية مع 

المسترشد.

5. مهارة المرشد على توجيه المسترشد ومساعدته على الاستفادة من فرص التعلم 
والتفكير الإيجابي والاختيار السليم، وتغيير السلوك بما يتفق وأهداف المشرع الإسلامي 

العبادية في نص الوصية. 

ب- مهارات للمسترشد:

حديثه،  في  إليه  والإنصات  مرشده،  إلى  الاستماع  مهارات  كذلك  للمسترشد   .1
بنص  الباقر(  )الإمام  المرشد  وهو  فأحدهما،  التحدث،  في  المرشد  مهارة  مقابل  وذلك 



106العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الوصية كان يتكلم ويتحدث، والآخر )وهو جابر أو أي مسترشد من الأفراد المؤمنين( 
يستمع إلى حديثه.

التوجيهات،  معاني  فهم  على  متفاوتة  ق��درة  كالمرشد  للمسترشد  يكون   .2
والإرشادات والتفاعل مع المرشد بتسامح وتعاطف واحترام متبادل بينهما.

3. قدرة المسترشد على فهم المادة الإرشادية )التوجيهات والتعاليم(، وما يتصل 
بها من معلومات وتوظيفها في عمليات التغيير المراد إحداثه.

وفهمه،  بمرشد،  الاستعانة  أو  بنفسه  اللفظي  السلوك  ملاحظة  على  القدرة   .4
وتنفيذ التعاليم الإرشادية الخاصة بشأنه من نص الوصيَّة المباركة.

5. لديه قدرة فاعلة في التعلم الذاتي، والتفكير الذاتي، والقدرة على مقابلة ما كان 
صحيحاً من فكره وسلوكه ومشاعره، وما كان خاطئاً بمعايير ومحددات إيمانية. 

***

نات العملية الار�شـاديَّة مكوِّ

المعرفية– ومادتها  الباقرية  الوصيَّة  نص  في  الذهني  تأملنا  عملية  تطلبت  لقد 
الارشادية تحديد أهم المكونات الأساسية للعملية الارشادية التي تضمنتها هذه الوصيَّة 
المعنيَّة، ولا يمكن تصور وجود مثل هذا النص بدون وجود فعلي لمكونات لهذا الوجود، 

وهي ما يأتي:

1. المكون الأول وهو المادة الإرشادية:

الإعلاميين،  بلغة  رسالة  وهي   ،الباقر علي  بن  محمد  الإمام  وصيَّة  نص  وهو 
وقد وصلتنا مادتها ومعانيها بواسطة المروي له، وتعتبر هذه المادة )منهج التوجيه وفقه 



107 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

العمل الإرشادي(، ويتكون من قسمين هما:

أ - التركيبة اللفظية.

والجمل  والألفاظ،  الكلمات  مجموع  بها  ونعني  للنص،  اللغوية  التركيبة  وهي 
والعبارات المتلاحقة، والمتصلة والمكتوبة بلغتنا العربية، وقد احتوت هذه التركيبة على 
محتوى معرفي في مجال توجيه وارشاد الفرد المؤمن، وتحديد علاقاته الأربع مع الله ونفسه 

والإنسان الآخر وعالم الأشياء المادية المحيطة بكيان شخصيته. 

ب – المحتوى المعرفي الإرشادي.

اللفظية ومفرداتها  التركيبة  الذي تضمنته  – الإرشادي  المعرفي  المحتوى  به  ويراد 
اجتماعية،  وآداباً  وأخلاقاً،  وفضائل  وقيمًا  إرشادات  المحتوى  هـذا  وتضمن  اللغوية، 
وأساليب  المؤمن  للفرد  بالنسبة  المطلوب  العبادي  السلوك  بناء  وأدوات  وأساليب 
وطرائق تعديل سلوكه في حالة وقوعه بانحرافات السلوك، وغرقه في بحر من الذنوب 

والمعاصي والأخطاء. 

ي: ن البََرش 2. والمكوِّ

ويدخل في سياقات هذا المكون أطراف بشرية فاعلة ومتفاعلة، ويشمل هذا المكون 
أطراف التفاعل البشري مع المادة الارشادية للوصيَّة، وهم كما يأتي:

وهو  ومصدره،  النص  صاحب  الباقر،  علي  بن  محمد  الإمام  جعفر  أبو  إمامنا  أ- 
المرشد، ومُنظَِّر الخطاب الإرشادي في هذه الوصيَّة الميمونة.

ب- جابر بن يزيد الجعفـي صاحب الإمام الباقر، وأي فرد مؤمن آخر يعيش في 
أزمنـة متعاقبة، وهو بلغة الإعلاميين )المستقبلِ( لمفردات النص ومعانيه، وهو )المرسِل( 



108العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

مع  والمتفاعل  الارشادية،  والمادة  الرسالة  آن واحد  لنا ولغيرنا في  اوصل  له، وهو من 
مفردات النص اللفظية ومحتواه المعرفي، ومعانيه وعظاته التربوية.

، ورجل أخلاق، وكل من  ـا الطرف البشري الثالث، وهو كل عالم، مربٍّ ج- أمَّ
إرشادية  خبرات  وتقديم  المؤمن  الفرد  مساعدة  في  التخصصات  ذوي  من  به  يستعان 
المعرفي  المضمون  مع  تفاعله  في  المؤمن  للفرد  التوجيه  بمهمة  يقوم  من  كل  هو  أو  له، 

ة.  والأخلاقي والإرشادي لهـذه الوصيَّة المهمَّ

3. مدى التفاعل بين المكون البشري والمادة الارشادية.

هذا  ويكون  الارشادية،  العملية  أهداف  لتحقيق  تربوية  ضرورة  التفاعل  وهذا 
ذلك  ويتوقف  الارشادية،  ومادتها  الوصيَّة  نص  مع  الإنسان  تفاعل  بمقدار  التحقق 
إيجابيات  من  الفاعلة  وقواه  أدواره،  بمختلف  الإنسان  طبائع  عليه  انطوت  ما  على 
واستعدادات داخلية تمكن الأفراد من التفاعل مع وصية الإمام محمد الباقر كنص 

إرشادي.

ا الطبيعة البشرية  إنَّ منهج العمل الإرشادي واضح في لغة النص، وفي مطالبه، أمَّ
فمتساوية في مكوناتها الفطرية من دوافع وبواعث واستعدادات وقوى وقدرات ذاتية 
البشري  المكون  انضووا تحت  الأفراد، ومن  تفاوت  تكمن في  المشكلة  أن  بيد  متصلة، 
المشار إليهم من حيث تفاعلهم مع النص ومادته الارشادية بخاصة المسترشد ومدى 
تعاونه مع مطالب النص أو الوصية، وقدرته على اكتساب أنماط السلوك العبادي من 
قيم، وفضائل، وعادات السلوك الحسن، والمرغوب فيه كما حدده هذا النص، ومن جهة 
والغفلة  كالذنوب  العبادي  السلوك  عوائق  من  نفسه  تخليص  على  الفرد  يعمل  أخرى 
تعطيل  إلى  تنتهي  مقبولة  غير  أعذار  وافتعال  محاربتها،  عن  النفس  وتسويف  عنها، 



109 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

العملية الارشادية وإبطال تأثيراتها على النفس في جانبها العلاجي. 

ن الزمني والمكاني. 4. المكوِّ

ويخص الظرف التاريخي لصدور نص وصية الإمام محمد بن علي الباقر، وأسباب 
تاريخ  ويشمل  عليه،  الله  رضوان  الجعفي  يزيد  بن  جابر  لصاحبه   كلامه وبواعث 
صدور النص في زمن غير معلوم بدقة تامة من القرنين الأول أو الثاني الهجريين، وإن 
كانت فترة صدوره واقعة في هذا الزمان، ثم تداوله على مدار زمن تاريخنا الهجري بين 

أهل العلم والخبرة والإيمان والصلاح في مصادرهم وأدبياتهم.

وكذلك يتضمن هذا المكون الأزمنة التي تستغرقها عملية البناء العبادي للشخصية 
النص،  بعد فترة صدور  فيما  تاريخنا الهجري  متعاقبة من  تعديل سلوكها في فترات  أو 
ويدخل في هذا المكون فترة استيعاب النص، إعداد شخصية كل فرد تفاعل مع القيمة 
القول  هذا  فيها  صدر  التي  المنورة  فالمدينة  المكان  ا  أمَّ عصر،  كل  من  للنص،  المعرفية 

الحكيم أو أي مكان تم فيه تطبيق هذه الوصية. 

ن الخامس )أجر العمل بهذا النص وتنفيذه(. 5. الُمكَوِّ

)بائعاً  الدنيوية  حساباتنا  في  لها  فإنَّ  كبيعة  الوصيَّة  هذه  مع  نتعامل  أن  لنا  رَ  قُدِّ لو 
ومشترياً وثمناً(، كذلك نجد هذه الوصيَّة أشبه بهذه البيعة الثمينة، لها )بائع( هو الإمام 
من  فرد  كل  بعدِه  ومن  الجعفي،  يزيد  بن  جابر  هو  و)مشتٍر(  النص،  صاحب  الباقر 
المؤمنين، و)ثمن( هذه البيعة، وهـو )الأجْـر( الذي نحصل عليه عادة من التزامنا – قدر 

استطاعتنا – بآداب هذه الوصيَّة وتفاعلنا مع أخلاقياتها في حياتنا الإيمانيَّة والعبادية.

تقيدنا  ما  إذا  عليه  نحصل  ثمناً  الوصيَّة  نص  مكونات  بين  للعلاقة  أن  ونتصور 
ما نحصل عليه من  الطبيعي هو  فالثمن  )ذاتنا(،  لـ  نسقاً  الداخلي، ونسجنا  بمحتواها 



110العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الله  أنفسنا، ومصدر هذا الأجر من  الوصيَّة وتطبيقها على  العمل بمضمون هذه  أجر 
سيئات،  من  فعلناه  ما  على  يعاقبنا  كما  خيراً،  الحسنة  أفعالنا  على  يجازينا  إذ  سبحانه، 
فالعمل الإرشادي له – كبيعة – عنصر آخر هو تحصيل الأجر من الله لطاعتنا لأوامره 
الفرد  الوصيَّة، وإذا ما تحققت مرضاة الله عز وجل، وشعر  التي يمثلها نص  ونواهيه 
المؤمن بالرضا وسعادته والارتياح في داخل نفسه عن الله عز وجل، وعن رضا الفرد 

على نفسه يكون للوصية ثمنها، وثوابها. 

***

المحادثة ك�أ�سلوب عام للعملية الار�شادية في ن�ص الو�صيَّة

ساد في نص الوصية الارشادية أسلوب عام ميَّز هذه الوصية كخطاب إرشادي، 
واختزن هذه الوصية مجموعة أساليب فرعية، ويمكننا تحديد ذلك فيما يأتي:

 ،الباقر الإمام  بين  لوجه(  )وجهاً  ثنائية  لعلاقة  تجسيداً  )المحادثة(  كانت   .1
وصاحبه جابر الجعفي هو الأسلوب الإرشادي العام، والظاهر في هذه المقابلة بينهما، 
نت  وبالرغم من أن المحادثة لم تظهر)حواراً مباشراً( بينهما، إَّال أنه في نهاية المطاف قد تكوَّ
علاقة إرشادية، وبصورة مباشرة على نمطيَّة )المحادثة( الواضحة، فقد أظهرت الوصيَّة 
أو  يكتب  أو  يستمع  أقواله، وصاحبه جابر  يملي  أو  يتكلَّم  الباقر  الإمام  أن  الإرشادية 
والعاطفي  العقلي  والاتصال  التفاعل  على  مؤشر  حال  كل  على  وهذا  يقال،  ما  يحفظ 
والاختيار،  الإيجابي  والتفكير  للتعلم  متجددة  فرصاً  مؤمن  وكل  لجابر  وتتيح  بينهما، 

وتغيير الأفكار والمشاعر والسلوك طواعية، وبطرق مقبولة، بل ومرغوبة كذلك.

مرتبطة  وكانت  مباشرة،  بصورة  الفردي(  )التوجيه  طريقة  كذلك  وبرزت   .2
 ،بالمحادثة، ومِنْ ثم قامت – فيما هو ظاهـر بهذه العملية – على معاونة الإمام الباقر



111 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

وشخصي  فردي  أساس  على   ) وكمربٍّ )مرشد  كـ  والتربوية  المعرفية،  خبرته  وتقديم 
ة فيما يتعلق بمشكلات الفرد والشخصية المؤمنة.  خاصَّ

ه الأنظار  3. ومع بروز الأسلوب الفردي في التوجيه والإرشاد، فنص الوصية وجَّ
علاقة  النص  هذا  في  فالمكشوف  والجماعات،  الأفراد،  لتوجيه  مباشرة،  غير  وبصورة 
ا الآن  أمَّ النص،  بين مرشد هو الإمام، ومسترشد هو جابر، وكان ذلك لحظة صدور 
فالإمام الباقر، وجابر غير موجودين، ولكن تجاوزت الوصية أسلوب التوجيه الفردي، 
فجماهير المؤمنين الأحياء بعدهما يمكنهم، وعلى امتداد العصور الاستفادة الجماعية من 
والجلسات  اللقاءات،  فرصة  توافرت  ما  إذا  الجماعي  التوجيه  وبطريقة  الوصيَّة،  هذه 
توجيهات  منه  ويتلقون  إيمانية،  وجماعة  الوصيَّة  هذه  معاني  يفسر  مرشد  بين  الجماعية 

الإمام الباقر من وصيَّته.

المساعدة  وتقديم  والموعظة،  كالنصح  الوصيَّة  عليها  ت  نصَّ أساليب  ثمة   .4
للمسترشد للاستفادة منها في تنمية قدراته الذاتية بـ )القيم الأخلاقيَّة كالقناعة والزهـد، 
السلوك  بأسلوب )أضداد  المعالجة  الله، وقصر الأمل، واستخدام  وصدق الخوف من 
واستخدام  الندم،  مشاعر  كتفجير  الإيجابية  الوجدانيَّة  المشاعر  وتأجيج  وتقابلها(، 
والتفكر،  الذات،  ونقـد  المراجعة،  وحسن  الخلوات،  في  والذكر  الاستغفار،  أساليب 

.والدعاء، وأداء الفرائض، وأساليب عديدة متفرقة في نص وصية الإمام

***
ة أسس هامة في العلاقة الإرشاديَّ

ة، ونذكر بعضها: ثمة أسس يجب مراعاتها كما توحي الوصية الإرشاديَّ

المرشد  بين  المتبادل  والاحرت�ام  التفاهم،  على  ة  الإرشاديَّ العلاقة  هذه  تقوم   .1



112العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

والمسترشد.

2. ترتكز هذه العلاقات على أساس إنساني، وعلى معرفة خبيرة بنفسية المسترشد.

3. أن تتوافر في العلاقة الارشادية صفات الإخلاص والوفاء والأمانة الأخلاقيَّة 
من المرشد والمسترشد معاً.

الارشادية،  مهمته  أداء  على  وقدراته  بنفسه  كافية  ثقة  المرشد  لدى  تكون  أن   .4
ومراعاة مشاعر المسترشد واحترامها.

***

جوانب المنهج الإر�شادي )الوقائي والعلاجي والإنمائي(.

يتحرك المنهج الإرشادي في نص الوصية باعتماد طريقين معاً هما الجانب الوقائي 
والعلاجي، ويتقدم أحدهما على الآخر بحسب الموقف التربوي للذات، ويتداخل في 
أداء أدوارهما نوع ثالث يسميه بعض العلماء بالجانب الإنمائي، ويمكن وصف التأثير 

الإيجابي لكل جانب بنحو مختصر يتناسب وموقع هذه الجوانب الثلاثة من البحث.

1. الجانب الإنمائي.

إلى  ة  الإرشاديَّ الخدمات  تقدم  حيث  )الإنشائي(،  ى  ويسمَّ الإنمائي،  المنهج  ودور 
)العاديين لتحقيق زيادة كفاءة الفرد الكفء، وإلى تدعيم الفرد المتوافق إلى حد ممكن، 
الأسوياء  لدى  السليم  وي  السَّ النمو  إلى  تؤدي  التي  الإجراءات  المنهج  هذا  ويتضمن 
والعاديين خلال رحلة نموهم طوال العمر حتى يتحقق الوصول بهم إلى أعلى مستوى 

ة النفسية، والسعادة والكفاية())).  ممكن من النضج والصحَّ

))) أبو أسعد، أحمد عبد اللطيف، مصدر سابق، ص 349.



113 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

)الوقـائي  السابقين  الجانبين  مستوى  على  ات  للذَّ الإنمائي  الجانب  ويتوزع 
والعـلاجي(، فيتجه جهد الذات المؤمنة في استخدام عمليات تنموية لصفات الذات 
وتزويدها بالقيم الطيبة، والفضائل وعادات السلوك الحسن، حين تقوم بالتربية الوقائية 
لتصل الذات إلى أعلى ما يمكن من النضج والكفاية، وعندما تبدأ الذات في توبتها أو 
الحسنة  بالصفات  الشخصية  إنماء  إلى  تلجأ  أخطائها، وسلوكها  تعديل  بعمليات  تقوم 
الشخصية  هذه  لتزويد  مناسباً  جهداً  وتبذل  والخاطئ،  السيئ  السلوك  صفات  محل 
الله سبحانه  قرباً من  أكثر  الذات  بنحو يجعل  ة  السويَّ الحياة  استئناف  يساعدها على  بما 
الصحة  من  مقبولة  حالة  تحقيق  ثم  النص،  هذا  أهداف  أهم  وهذا  القويم،  ومنهاجه 

النفسية، وهو هدف يأتي في المرتبة الثانية بالنسبة للمؤمن.

الوقائي  الجانب  على  تتوقف  لا  وخصائصها(  ال��ذات  صفات  )إنام�ء  عملية  إنَّ 
التوازن  السلوك، واستعادة  العلاج وتعديل  فحسب، بل ويشارك مرة أخرى في فترة 
النفسي المفقود، فالجانب الإنمائي يوازن بين كفتي الجانبين ويختار ما يرجح انتصار الخير 
مصادر  على  معتمداً  الذاتية  قدراتها  كذلك  وينمي  الطيبة،  صفاتها  ويقوي  الذات،  في 
العبادية بما يحقق  الذات المؤمنة وضبط مسارات حركتها  العملية الارشادية في توجيه 
للفرد زيادة صفاته الحسنة في نفسه سواء كان في فترة وقائية أم في مرحلة علاج سلوكي 

للذنوب والسيئات والمعاصي.

يستغرقه  الذي  والزمن  الفرد،  عمر  مدار  على  تمتد  الجانب  هذا  فمساحة  وهكذا 
نص  في  العلاجية  والمقترحات  الوقائية،  الأساليب  نجد  ولهذا  الدنيا،  هذه  في  بقاؤه 
الوصيَّة متداخلة مع بعضها في جمل وعبارات متشابكة، مما يشعرك بأن لا فصل زمنياً 
ة طالما كانت  في مهمة الفرد المؤمن، وهو يمارس الجانب الإنمائي من العملية الإرشاديَّ
الذات المؤمنة على قيد الحيـاة، ويقدم المقطع الأخير من نص الوصيَّة هذا التداخل بنحو 



114العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الثلاثة  جوانبها  في  للفرد   الباقر الإمام  لوصية  الإنمائية  العملية  مهمة  في  فصل  لا 
المتصلة مع بعضها، ففي الجزء الأول منه، وهو قوله: »وتخلص على إجمام القلب بقلة 
بدوام  القلب  نور  واستجلب  الخلوات،  في  الذكر  بكثرة  القلب  لرقة  ض  وتعرَّ الخطـأ، 
في  يوقعك  فإنه  الكاذب،  والرجاء  اك  وإيَّ الصادق،  بالخوف  إبليس  من  وتحرز  الحزن، 
الخوف الصادق، وتزيَّن لله عز وجل بالصدق في الأعمال، وتحبَّب إليه بتعجيل الانتقال« 

يدخل ضمن الفترة الوقائية.

اك والتسويف فإنَّه بحر يغرق فيه الهلكى،  ويكون المقطع الثاني منه، وهو قوله: »وإيَّ
اك والتواني فيما لا عذر لك فيه، فإليه يلجأ  اك والغفلة، ففيها تكون قساوة القلب، وإيَّ وإيَّ
للرحمة  ض  وتعرَّ الاستغفار،  وكثرة  الندم،  بشدة  الذنوب  سالف  واسترجع  النادمون، 
في  والمناجاة  الدعاء  بخالص  المراجعة  حسن  على  واستعن  المراجعة،  بحسن  الله  وعفو 
تستخدم في  الأساليب  بعض هذه  كانت  وإن  العلاجية،  المرحلة  الظلم« ضمن سياق 
التربية الوقائية كذلك، ولكن المهم أن الفرد يقوم بعمليَّة تنمية صفات الخير، والقدرات 
علمية  خبرات  في  كوامنه  وإبراز  العقلية  قدراته  كتنمية  الإنساني  الكائن  لدى  الذاتية 

وأنشطة إيجابيَّة.

للذات  الإنمائي  الجانب  دور  وقائية وأخرى علاجية تخدم  عبارات  ولهذا جاءت 
مثل قول الإمام في الفقرة التالية من وصيته: 

»يا جابر استكثر لنفسك من الله قليل الرزق تخلصاً إلى الشكر، واستقلل من نفسك 
كثير الطاعة لله إزراءً على النفس وتعرضاً للعفو، وادفع عن نفسك حاضر الشر بحاضر 

العلم، واستعمل حاضر العلم بخالص العمل«.

أو  والبغية  الفرص  انتهاز  في  والمبادرات  الفرص،  اغتنام  على  الوصية  حثت  ثم 



115 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

المطالب، والتزود من الدنيا بقصر الأمل، وتنمية الصفات العلمية والأخلاقية كالقناعة 
والزهد وقصر الأمل والعدالة وشدة التيقظ وغير ذلك.

***
2. الجانب الوقائي.

ففي بداية العمل مع تربية الشخصية يركز المربي المسلم على التربية الوقائية واستباق 
من  مرغوبة  إيجابية  وقيم  الحسن،  السلوك  وعادات  وفضائل  صفات  بتأصيل  الأمور 
المشرع الإسلامي، وتأصيلها وتثبيتها وتمكين الفرد من التفاعل الصحي معها في إدارة 
حركة ذاته مع داخلها، ومع الآخر ومع الله سبحانه، بل ومع عالم الأشياء المحيطة به، 
وكان الغرض التربوي من البناء الوقائي للذات تسهيل تعبدها وطاعتها لله ومنهاجه، 
وتجنيبها مزالق الهوى، وذنوب النفس ومعاصيها، ووقايتها من مخاطر شهوات النفس، 
وسيئات الأفعال الشريرة على كيان الفرد، ويؤكد العمل بالتربية الوقائية سلامة التفاعل 
مع المنهج الإرشادي وقيمته التربوية تحقيقاً لأمن الذات في الدنيا والآخرة، ودرءًا لها 
ل حياته إلى كآبة وعبث،  من مخاطر الشر ووسوسات الشيطان ونزغاته المظلمة، فيُحَوِّ

ويتعلم قلبه تدريجياً قساوة قد لا يجد بعدها فرصة للتليين وترقيقها.

ويقصد بالوقاية..» أي جهود أو ممارسات علمية تبذل بهدف تجنب أو منع أو تقليل 
من فرص وقوع المشكلات سواء كانت هذه المشكلات جسمية أو نفسيَّة أو اجتماعيَّة 

أو ثقافية التي قد يواجهها بالأخص الأفراد أو الجماعات المعرضة أكثر للمخاطر«))).

وهذا المنهج، ونعني الوقائي، ويطلق عليه أحياناً منهج )التحصين النفسي( ضد 
ويخفف  المربين،  وجهد  وقت  يوفر  النفسية)))  والأمراض  والاضطرابات  المشكلات 

))) أبو أسعد، أحمد عبد اللطيف، علم النفس الإرشادي، ص 362.
))) أبو أسعد، أحمد عبد اللطيف، مصدر سابق، ص 362.



116العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

عليهم عبء العمل العلاجي وتكاليفه، بالإضافة إلى تجنب المعاناة مع الرواسب النفسية 
التي تتولد عادة عن المشكلات النفسية ورواسبها، كتسببها في مشاعر القلق والتوتر 

وقد استبطن نص الوصية اهتمامه الشديد، وبوضوح تام للجانب الوقائي في العمل 
الإرشادي، ونجد كلماته وبطريقة مباشرة ومكشوفة إلى البدء بوقاية النفس من )مجازفة 
والعلم  كالعقل  والأخلاقية  والروحية  المعرفية  له  المضادة  القوى  باستخدام  الهوى( 
الفطري في داخل تركيبتنا الآدمية، ويمكن معرفة هذا  والدين، والوجدان الأخلاقي 
الاهتمام من كلمات متفرقة في نص الوصية، لكنها تشكل قاعدة البناء المعتمدة والرئيسية 

والأولى لمرتكزات الشخصية الإيمانية.

مجازفة  »وت��وَقَّ   :قوله مثل  الوصيَّة  نص  داخل  وعبارات  وجمل  كلمات  ففي 
التوبة، وادفع عن نفسك حاضر الشر  الهوى كالبعد عن الانحراف حتى لا تحتاج إلى 
بحاضر العلم، وتحرز في خالص العمل من عظيم الغفلة بشدة التيقظ، وقف عند غلبة 
الهوى باسترشاد العلم وانزل ساحة القناعة باتقاء الحرص، وادفع عظيم الحرص بإيثَـار 
القناعة«، وكلمات وجمل أُخَـر موزعة في نص الوصيَّة نلاحظ عناية الوصية بتربية الفرد 
المؤمن بطريقة وقائية، وقبل أن تفترسه المعاصي، ويغرق في بحر الشهوات والذنوب، 
فيصعب عليه التغيير، وربما يجد مسافة شاقة بينه وبين عودته إلى الله سبحانه وتعالى من 

جديد.

المعالجة  خطوات  قبل  الوقاية  ببدء  تطالب  الوصية  نص  في  مدونة  أمثلة  ولنأخذ 
عن  تعبير  هي  وغيرها«  تجزع  لا  ن،  تخوِّ لا  تغضب،  لا  تظلم،  »لا  فقوله:  السلوكية، 
رغبة الإمام الباقر في وقاية الفرد من شر الآخرين، وأن يبدأ بتعويدها على الضبط 
الانفعالي الهادئ كفضيلة أخرى هي الحلم، والصبر على أذى الناس بأخلاق الإسلام، 
وتطالب جملة أخرى باستكثار الفرد لنفسه من الله قليل الرزق تجنباً للوقوع في الطمع، 



117 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

وتدريباً للنفس على شكر الله حتى وإن بدا العطاء قليلًا.

ونجد في جملتين متصلتين هما: »وانزل ساحة القناعة باتقاء الحرص، وادفع عظيم 
القناعة  على  وتعويدها  وتدريبها  وقائية،  بطريقة  للنفس  دفعاً  القناعة«  بإيثار  الحرص 
كخاصية وقيمة، وقبول ما توافر في اليد حتى لا يطمع فيما هو بأيدي الناس، ويكون 
الوصيَّة  قالته  ما  وكذلك  الحقوق،  واغتصاب  والسرقة  للنهب  مفتاحاً   - بعد  فيما   -
بـ»استجلاب حلاوة الزهد بقصر الأمل«، وإشباع الذات بقدر ما تحتاجه وما ترتاح فيه، 

وثمة جمل أخرى في هذا السياق الوقائي لتحقيق أمْن الذات. 

***
3. الجانب العلاجي.

علي  بن  محمد  فالإمام  الميمون،  الباقري  النص  باطن  في  ملحوظ  الجانب  هذا 
المباركة،  وصيته  من  عديدة  مواقف  في  العلاجي  للجانب  إشاراته  يترك  لم   الباقر
نفسه،  المؤمن معني بمجاهدة   َّ »إن  النص  الثاني من  المقتطع في نهاية الجزء  وكان نصه 
وإشارته للفزع من انتكاسة النفس في إصلاح اعوجاجها، والمبادرة للتوبة ومخافة الله« 
أوضح هذه الإشارات، وثمة أقوال متفرقة بالنص تشير إلى الانحرافات، والمعاصي، 
والاستهانة بها، ورضا الفرد بالحالة التي يكون عليها، وما ترتب عليه من ذكر لبعض 
المراجعة،  وحسن  الذنوب،  وشدة  )التوبة،  مثل  للذنوب  الإيمانية  المعالجة  أساليب 

وتحذيراته من التسويف والتواني فيما لا عذر للأفراد فيه، والغفلة، وغير ذلك(. 

لقد تباعدت الأفكار العلاجية في مواضع متفرقة من نص الوصية، فمرة يتحدث 
وهي  والسلوكية،  الأخلاقية  وضرورتها  الجهادية،  وأهميتها  التوبة،  عن  الباقر  الإمام 
حالة عالية من العمل العلاجي، ومداواة أمراض السلوك التي تغرق الفرد في شهواته 



118العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ومآسيها، ولا سبيل له سوى التوبة حتى يتمكن من استبصار ذاته، ويقبل على مواجهة 
هذه الذنوب بثورة تغييرية وعمليات جهادية داخل كيانه، وضد شهوات نفسه المنفلتة، 

يقول نص وصية الإمام الباقر في هذا الشأن:

»إن المؤمن معني بمجاهدة نفسه ليغلبها على هواها، فمرة يقيم أودها)))، ويخالف 
هواها في محبة الله، ومرة تصرعه نفسه فيتبع هواها فينعشه الله فينتعش ويقيل الله عثرته 
الخوف،  من  فيه  زيد  لما  ومعرفة  بصيرة  فيزداد  والمخـافة،  التوبة  إلى  ويفزع  فيتذكر 
هُمْ  فَإذَِا  رُوا  تَذَكَّ يْطَانِ  الشَّ مِنَ  طَائفٌِ  هُمْ  مَسَّ إذَِا  قَوْا  اتَّ الَّذِينَ  يقول: ﴿إنَِّ  الله  بأن  وذلك 

مُبْصِرُونَ﴾)))«.

ويعود النص الكريم للوصية الباقرية، وفي مقطع آخر على التحذير من عوائق تحرير 
النفس والاستسلام لها كالغفلة، وتسويف مواجهة النفس من ذنوبها، وافتعال أعذار 
الوصيَّة  وتنتقد  المعاصي،  وتصفية  التوبة،  بدء  في  لهم  تسويفاً  لها  حصر  لا  مقبولة  غير 
كوامن الإعاقة للتوبة، ومنع النفس عن الوصول إلى تحقيق أهداف توبته وإصلاح ذاته 
بما يرضي الله سبحانه، كتسويف النفس، واستمرار غفلة صاحبها، والتواني فيما لا عذر 
له، والخضوع لتأثير سالف الذنوب، ورواسبها النفسية، حيث جاء في الوصية الكريمة 
قول الإمام الباقر: »وتخلص إلى راحة النفس بصحة التفويض، واطلب راحة البدن 
ض لرقة القلب بكثرة الذكر  بإجمام القلب، وتخلص على إجمام القلب بقلة الخطـأ، وتعرَّ
في الخلوات، واستجلب نور القلب بدوام الحزن، وتحرز من إبليس بالخوف الصادق، 
اك والرجاء الكاذب، فإنه يوقعك في الخوف الصادق، وتزيَّن لله عز وجل بالصدق  وإيَّ

كة )العوج(، وقد يأتي بمعنى القوة، انظر تحف العقول، ص 206، وبحار الأنوار،  ))) الأود: محرَّ
ج75، ص 163.

))) الأعراف: 201.



119 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

اك والتسويف فإنَّه بحر يغرق فيه الهلكى،  في الأعمال، وتحبَّب إليه بتعجيل الانتقال، وإيَّ
فإليه  فيه،  لك  فيما لا عذر  والتواني  اك  وإيَّ القلب،  قسـاوة  تكون  ففيها  والغفلة،  اك  وإيَّ
ض  وتعرَّ الاستغفار،  وكثرة  الندم،  بشدة  الذنوب  سالف  واسترجع  النادمون،  يلجأ 
للرحمة وعفو الله بحسن المراجعة، واستعن على حسن المراجعة بخالص الدعاء والمناجاة 

في الظلم«.

عمليات  نجاح  لضمان  المؤمن  الفرد  لدى  القوة  روح  تأجيج  في  الوصيَّة  وتستمر 
فبيَّنت  بر الأمان  الذات وإصلاح حالها من جديد، والوصول بها إلى  التوبة ومراجعة 
مقترحات  المؤمن  للفرد  وقدمت  التوبة،  عوائق  استمرار  آثار  من  تحذيراتها  الوصية 
تدفع  التي  والسلوكيَّة  والوجدانية  المعرفيَّة  الأساليب  بعض  كتحديد  عملية  علاجية 
الطبيعية  لمساراتها  بها  والوصول  المرسومة،  الأه��داف  نحو  توبتها  في  الذات  بحركة 
الآمنة، فتبين الوصية كيفية مواجهة الهوى وغلبته بالعقل والعلم، والسيطرة على سالف 
ورحمته،  الله  عفو  وطلب  الخلوات،  في  والذكر  الاستغفار  وكثرة  الندم  بشدة  الذنوب 
الأدعية  أفكارها وعواطفها وسلوكها، واستخدام خالص  الذات في  مراجعة  وحسن 

والمناجاة في الظُلَم. 

فيها  تداخلت  وقد  الباقرية،  الوصيَّة  نص  في  والعبارات  الجمل  بعض  تقول 
الأساليب الوقائية والعلاجية والإنمائية: »وادفع عن نفسك حاضر الشر بحاضر العلم، 
واستعمل حاضر العلم بخالص العمل، وتحرز في خالص العمل من عظيم الغفلة بشدة 
الحياة،  بحاضر  التزين  خفي  واحذر  الخوف،  بصدق  التيقظ  شدة  واستجلب  التيقظ، 
واستبق  العلم،  باسترشاد  الهوى  غلبة  عند  وقف  العقل،  بدلالة  الهوى  مجازفة  وتوَقَّ 

خالص الأعمال ليوم الجزاء«.

الخطـأ،  بقلة  القلب  إجمام  الى  »وتخلص   :يقول الوصيَّة  من  آخر  مقطع  وفي 



120العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الحزن،  بدوام  القلب  نور  واستجلب  الخلوات،  في  الذكر  بكثرة  القلب  لرقة  ض  وتعرَّ
الخوف  في  يوقعك  فإنه  الكاذب،  والرجاء  اك  وإيَّ الصادق،  بالخوف  إبليس  من  وتحرز 
اك  الصادق، وتزيَّن لله عز وجل بالصدق في الأعمال، وتحبَّب إليه بتعجيل الانتقال، وإيَّ
اك  اك والغفلة، ففيها تكون قساوة القلب، وإيَّ والتسويف فإنَّه بحر يغرق فيه الهلكى، وإيَّ
والتواني فيما لا عذر لك فيه، فإليه يلجأ النادمون، واسترجع سالف الذنوب بشدة الندم، 
حُسْـن  على  واستعِـن  المراجعـة،  بحسن  الله  وعفو  للرحمة  ض  وتعرَّ الاستغفار،  وكثرة 

الُمـراجعَـة بخالص الدعاء والمناجاة في الظلم«.

***

�أدوات وم�صادر جمع المعلومات عن م�شكلات الذات

شددت الوصية الباقرية على أهمية معرفة النفس في أكثر من موضع، وعلى وقاية 
الذات، ومعالجتها من أمراضها ومشكلاتها في جمل وعبارات وفقرات عديدة، ومع أن 
النص الباقري ليس مادة مماثلة لما هو معتمد لدى الأكاديميين، إَّال أن فهمنا يدرك أنَّ 
بعض الأدوات والمصادر التي تساعد الأفراد على جمع معلومات عن أنفسهم لمعرفتها 
والتصرف معها على ضوئها هي ملحوظة على نحو غير مباشر، ومن تلك المصادر التي 

يتم بواسطتها جمع بعض المعلومات عن الذات ما يأتي:

1. ملاحظة سلوك الذات: 

ويكون عادة بجهد الفرد نفسه أو استعانة بمواقف من الآخرين كانت له أو عليه 
كما في دعوة الإمام الباقر لجابر الجعفي بأن يكف سلوكه عن الاستجابات المحرمة، 
انفعالية  مواقف  مواجهة  في  النفس  وضبط  والحلم  النفس  وثبات  الصبر  إلى  ويدعوه 

صادرة من الأفراد الآخرين في ظروف استفزازية تبتغي إيذاء الفرد.



121 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

ة: 2. والمقابلة الإرشاديَّ

وهي أحياناً )فردية أو ثنائية(، وقد تكون جماعية في أحيان أخـرى. 

إنَّ الملحوظ في نص هذه الوصية أنَّ ألفاظها ومفرداتها تُبَِّني لنا -لقارئها ومستمعها- 
ا )مقابلة ثنائية بين الإمام الباقر وصاحبه جابر بن يزيد الجعفي رحمة الله عليه(،  أَّهن
هو  المتكلم  فيها  كان  النص من محادثة  المعروض في  بشكلها  المقابلة  نشأ عن هذه  وما 
الإمام الباقر، وقد تعرف فيها جابر على مجموعة من الآداب والقواعد الإرشادية التي 
استهدفت تربية شخصيته، وضبط سلوكه وتربيتها، وتحفيزه على أداء وظائف ومهام 
في  المتوافرة  المعلومات  هذه  جابر  جمع  والمحادثة  المقابلة  وبهذه  دوافعها،  على  السيطرة 

.نص وصية الإمام الباقر

وإذا كانت مقابلة الإمام الباقر لجابر ومحادثته تصنف كـ )مقابلة فردية، وثنائية( فإنَّ 
ثمة نوعاً آخر من المقابلة نسميها بـ )المقابلة الجماعية( ونذكر نص الخطبة التالية كنموذج 

 :لذلك، وقد ابتدأت خطبته، وهي في شكل )موعظة توجيهيَّة وإرشادية( بقوله

رهم،  »وحضره -أي الإمام الباقر)))- ذات يوم جماعة من الشيعة فوعظهم وحذَّ
وهم ساهون لاهون، فأغاظه ذلك فأطرق مليَّاً، ثم رفع رأسه إليهم فقال: »إنَّ كلامي 
لو وقع طرف منه في قلب أحدكم لصار ميتاً، ألا يا أشباحاً بلا أرواح، وذباباً بلا مصباح 
تقتبسون  ألا  الحجر،  من  الذهب  تأخذون  ألا  مَربدة،  وأصنام  مسنَّدة  خشب  كأنكم 
الضياء من النور الأزهر، ألا تأخذون اللؤلؤ من البحر، خذوا الكلمة الطيبة ممَّن قالها، 
وإن لم يعمل بها، فإن الله يقول: ﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبعُِونَ أَحْسَنَهُ أُولَئكَِ الَّذِينَ 

الأنوار  وبحار   ،212  –  211 ص  الح��راني،  شعبة  لابن  العقول  تحف  في  النص  هذا  انظر   (((
للمجلسي، ج75، ص 170 – 171.



122العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

هَدَاهُمُ الله﴾)))، ويحك يا مغرور ألا تحمد من تعطيه فانياً، ويعطيك باقياً، درهم يفنى 
هو  مكافأة  عند  الله  آتاك  كريم،  جواد  من  مضاعفة  ضعف  سبعمائة  إلى  تبقى،  بعشرة 
يُرَاعيك من حفظك في  مطعمك وساقيك، وكاسيك ومعافيك وكافيك وساترك ممن 
ليلك ونهارك، وأجابك عند اضطرارك، وعزم لك على الرشد في اختبارك، كأنك نسيت 
الشكر،  صنيعه  بجميل  فاستوجب  لك،  فاستجاب  دعوته  وخوفك  أوجاعك  ليالي 
فنسيته فيمن ذكر، وخالفته فيما أمر، ويلك إنما أنت لص من لصوص الذنوب)))، كلَّما 
فارتكبته  عليه،  بجهلك  وأقدمت  إليه  سارعت  ذنب  ارتكاب  أو  شهوة  لك  عرضت 
كأنك لست بعين الله، أو كأنَّ الله ليس لك بالمرصاد، يا طالب الجنة ما أطول نومك، 
وأكلَّ مطيتك، وما أكسبك لما يوقعك فيها، انظروا إلى هذه القبور سطوراً بأفناء الدور، 
تدانوا في خططهم)))، وقربوا في مزارهم، وبعدهم في لقائهم، عمروا فخربوا، وآنسوا 
فأوحشوا، وسكنوا فأزعجوا، وقنطوا فرحلوا، فمن سمع بدانٍ بعيد وشاحط )))قريب، 

وعامر مخرب وآنس موحش، وساكن مزعج، وقاطن))) مرحلٍ.. غير أهل القبور؟« 

وتابع قوله في نصحهم:

»يا بن الأيام الثلاث: يومك الذي ولدت فيه، ويومك الذي تنزل فيه قبرك، ويومك 
الذي تخرج فيه إلى ربك، فيا له من يوم عظيم، يا ذوي الهيئة المعجبة والهيم المعطنة)))، 

))) الزمر: 18.
))) اللص بالكسر )فعل الشيء في الستر(، ومنه قيل للسارق )لص( وجمعه لصوص.

))) جمع خطة بالكسر، ما يخيطه الإنسان من الأرض ليعلم أنه قد اجتازها ليبنيها داراً، والأرض 
التي تنزلها، ولم ينزلها نازل قبلك، وبالضم )الأمر والخصلة(.

))) الشاحط هو )البعيد(. 
))) القاطن هو المقيم. 

وأعطنت  الماء(،  حول  ومبركها  الإبل  )وطن  بالتحريك  العطن  العطاش،  الإبل  هي  الهيم   (((
الإبل: حبسها عند الماء فبركت بعد الورود، وعطنت الإبل )رويت ثم بركت(.



123 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

مالي أرى أجسادكم عامرة وقلوبكم دامرة، أو ما والله لو عاينتم ما أنتم ملاقوه، وما أنتم 
نَا وَنَكُونَ مِنَ اْملؤْمِنيَِن﴾)))، قال  بَ بآِيَاتِ رَبِّ إليه صائرون لقلتم: ﴿يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وََال نُكَذِّ
هُمْ  وا لَعَادُوا لمَِا نُهُوا عَنْهُ وَإنَِّ جلَّ من قال: ﴿بَلْ بَدَا لَهُمْ مَا كَانُوا يُخْفُونَ مِنْ قَبْلُ وَلَوْ رُدُّ

لَكَاذِبُونَ﴾))).

3. دراسة الحالة:

-إيجابياته  المسترشد  لسلوك(  المرشد  )دراس��ة  بأهميَّة  إيعازاً  الوصية  لنا  تركت 
المشكلة،  )صاحب  وهو  نفسه،  الفرد  قيام  أو  الكريم،  نصها  خلال  -من  وسلبياته 
أكثر، مستخدماً  أو  وبالاستعانة بمرشد، مربٍ، خبير( بدراسة نفسه في مشكلة معينة 
ة،  والهمَّ الإرادة  وتحريك  التحفيز  وقوى  وتوجيهاتها،  وآدابها  الوصية  نص  مضمون 
حيث يساعد المرشد )المسترشد( في دراسة حالته الذاتية وتبين كوامن الضعف والقوة 
فيها، كي يتم العمل على أساسها من حيث ما ينبغي إصلاحه، وما ينبغي تقويته، ومع أن 
مشكلات السلوك متعددة نسبياً، لكنَّ أوضح مثال على ضرورة دراسة الفرد لمشكلاته 
الوصية عن مشكلة  قالته  ما  الخاطئة  لتغيير طباعها  بغيره  بالاستعانة  أو  بنفسه  الذاتية 
»الاستهانة بالذنب، والرضا بالحالة التي يكون الفرد عليها«، فيمكن لكل فرد تصدق 
، ومستفيداً كذلك  عليه هذه الحالة أن يدرس حالته بنفسه أو بالاستعانة بمرشد أو مربٍّ

من المادة الارشادية لنص هَـذِه الوصية وتوجيهاتها الميمونة.

4. استخدام ملف، صحيفة وسجل تراكمي للمعلومات: 

لم نجد في ثنايا كلمات الوصية إشارة مباشرة إلى استخدام سجل تراكمي، صحيفة، 
ملف، كتاب معين لجمع المعلومات عن حالة الذات، ولكنَّ تفصيلها لأمراض السلوك 

))) الأنعام: 27.
))) الأنعام: 28 .



124العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

والتوبة والعوائق، والإجراءات الوقائية تقتضي استخدام )ذاكرة الفرد( لجمع معلومات 
الذاتية،  عن حالة ذاته، وقد يستخدم ما ذكرناه كمعزز لما يجمعه في ذاكرته عن حالته 
حيث يقوم المسترشد بملاحظة سلوك ذاته وتسجيلها في كراسة خاصة أو غيرها، وهذا 
السجل التراكمي عبارة عن تجميع أعمال المسترشد والراغب في تغيير ذاته، وبواسطته 
يمكن الكشف عن قدراته ومدى تقدمه وتحديد ما أتقن وما لم يتقنه، وعناصر الإعاقة 
ومشكلاته  العصابي  السلوك  أنماط  وتدوين  تسجيل  وكذلك  التقدم،  خطوات  مقابل 
في  عيوبه  من  الفرد  أحصاه  ما  وتسجيل  سلوكي،  وتغيير  تعديل  إلى  المرء  يحتاج  التي 

السلوك والرأي والأخلاق والممارسات اليوميَّة كما قال الإمام علي في نصه التالي.

قال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب في نصه التالي: 

»وعلى العاقل أن يحصي على نفسه عيوبها في الدين، والرأي والأخلاق، والأدب، 
فيجمع ذلك في صدره، أو في كتاب، ويعمل على إزالتها«))).

عن  الوصية  نص  في  إش��ارات  تسجيل  عن  وقريبة  واضحة  إشارة  نلحظ  لم  ربَّما 
مشكلات السلوك وأمراضه، وجمعها في صحيفة، ملف، كتاب، أو أي سجل تراكمي 
والجزع  كالغفلة،  الوصية  في  إليها  المشار  السلوك  مشكلات  فيه  وتحفظ  للمعلومات، 
المرضي، والرغبة في الرد على الآخرين بسلوك انتقامي، وإعجاب النفس بذاتها، والرياء 
)ذل  بـ  الوصيَّة  أسمته  ما  وكذلك  والآثام،  الدنس  وهو  ين(،  )الرَّ بخفي  عرف  ما  أو 
الطمع( الذي وصفه الإمام علي بـ )رق مخلَّد، والفقر الحاضر( الذي لا يتوقف من 
داخل النفس ولا تنقطع النفس عن الحرص والاشتهاء )التشهي(، والرغبة مما في أيدي 
الناس، وأيضاً ما جاء في الوصية من تحذير من التسويف، والتواني، والرجاء الكاذب، 

))) كتاب غرر الحكم ودرر الكلم، ج2 للآمدي، ص 29، وكتاب الطفل بين الوراثة والتربية، 
ج2، للشيخ محمد تقي فلسفي، ص 434.



125 مدخل للعمليَّة الإر�شادية في و�صية الإمام الباقر لجابر الجعفي

وقسوة القلب وتبلد الوجدان، والاستهانة بالذنب وقبول الفرد بحالته التي عليها، ثم 
تدرس وتفهم وتواجه بحلول ومعالجات عبادية مرغوبة، كل على حدة، أو جميعها... 
حتى  والتأمل  التمعن  على  قادر  الإنساني  والعقل  غير،  لا  التمثيل..  سبيل  على  ذلك 

الإبداع. 

***





 الحلقة الرابعة
 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر مفهومه، 

ومكوناته، وعنا�صره، وتنظيمه وخ�صائ�صه 





129

نسعى في هذا المبحث من كتابنا الذي بين يديك عزيزي الكريم - وبنظرة هي بطبيعة 
التنظيمية،  السيكولوجية  المبادئ  لتحديد مجموعة من  تلزم أحداً -  الحال اجتهادية لا 
والموجهة لسلوكنا وأفعالنا البشرية، والحديث عنها كمبادئ إرشادية واضحة في نص 
وبعض  اللفظية،  تركيبته  ومفردات  تعالى،  الله  رحمه  الجعفي  لجابر  الباقر  الإمام  وصية 
فقراته، وعباراته، ومحتواه المعرفي والقيمي والسيكولوجي، وغرضنا من ذلك الاطلاع 
المزيد من  البحث لكشف  المبادئ وتحديدها كجزء حيوي وهام من  على منظومة هذه 
الثروة المعرفية والسيكولوجية من محتوى هذه الوصيَّة الكريمة، وتحديد أثرها وفعاليتها 
شخصيته  وتكوين  المؤمن  بالإنسان  الطبيعي  والارتقاء  السمو  في  التربوية  وقيمتها 

العبادية التي تستمد هويَتها من مصادر المشرع التربوي الإسلامي وأحكامه الشرعيَّة.

نزعم  ولا  الفكري،  الاجتهاد  ومحاولة  البحث،  بدوافع  ذلك  نفعل  هنا  ونحن 
نا نأتي في هذا الموضوع بشيء جديد، ولا نبالغ في مقاصد الإمام محمد بن علي  بالتأكيد أنَّ
الباقر، وقدرنا – كبشر– أن نبدأ المحاولة الأولى التي تصيب أو تخيب، وكي توضع 
هذه التجربة للقراءة والفهم والتمحيص والنقد بغرض تطويرها، وتوظيفها في عمليات 
وتعاليمه  بالإسلام  المؤمنين  جموع  يواجه  صعب  زمن  في  والمعرفية  الروحية  التربية 
القيِّم  بمحتواها  الوصيَّة  والروحية لهذه  والمعرفية  الإرشـادية  المادة  والتأمل في  وقيمه، 
التوجيه والإرشاد  وفهم موضوعه، وتحليل مادته، والاستفادة من معانيه في عمليات 
للشخصية العبادية، واستثمارها كذلك في عملية )انضباطها( وسلامة تكوينها الإيماني 

والعقائدي والمعرفي والسيكولوجي في هذا الزمن الصعب.

***





131

المكونات الأ�سا�سيَّة لل�شخ�صية الإن�سانيَّة

نجد من الفائدة تناول إشارات وصية الإمام الباقر لمكونات شخصية الإنسان 
قبل الدخول في تفاصيل مباحث هامة من هذه الدراسة؛ لأنَّ موضوعات هذه المباحث 
للشخصية  المكونات الأساسية  كالسلوك والانفعالات وغيرها مؤسسة على جملة من 
البشرية، وطالما أن نص الوصية المباركة مرَّ بالإجمال على هذه المكونات فيستحسن ربط 
مباحث دراستنا بهذه المكونات، والتمهيد لها بحديث غير مفصل، ولكنه ذو قيمة علمية 

تربط بعض المفاهيم الأولية في البحث بهذه المكونات.

إنَّ المخاطب بهذا التوجيه الإرشادي القويم كما هو ملحوظ هو الإنسان ذاته باعتباره 
الكائن الوحيد المكلف شرعاً من قبل الله سبحانه وتعالى في عالمه الدنيوي القصير، وفي 
أدبيات المشرع التربوي الإسلامي بتنفيذ شبكة ومنظومة )الأوامر والنواهـي( العبادية 
في مجالات عديدة من حياة الإنسان، وقد وردت في التركيبة اللفظية للوصية الخالدة، 
وبطريقة مباشرة ألفاظ وكلمات تذكر أهم مكونات الكائن الآدمي، وتشير لتفاعل هذه 
المكونات مع بعضها في تشكيل وصياغة النمط الأساسي للشخصية الإيمانيَّة )العبادية( 

كما يريدها الله عز وجل للناس في حركة واقعهم اليومي بعالم الدنيا.

وأهم المكونات الأساسية للشخصية الإنسانية كما جاءت في نص الوصية هي ما 
يأتي:



132العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

أ- المكونات الرئيسية وهي:

1. البدن )الجسـم الإنساني(.

وهو جسم الإنسان بكل أعضائه وأجزائه، وجاء ذكره في الجملة التالية من الفقرة 
الثانية: »واطلب راحة البَـدَن بإجمام القلب«، وقوله في نهاية الفقرة الثالثة: »وبادر بانتهاز 
ذكرت  ثم  الأبـدان«،  ة  صحَّ مع  الخالية  كالأيام  إمكان  ولا  الفرصة،  إمكان  عند  البغية 
ألفاظ قليلة تشير، وبطريقة غير مباشرة لبعض أعضاء البدن وأجزائه مثل لفظة الغذاء، 
وتعني مجموعة أعضاء مثل اليد واللسان، والمعدة، وكل ما يقوم بمهمة هضـم الغذاء، 
ومثل لفظة »الفرائض« التي لا تنجز إَّال بحركات صادرة من نشاط أعضاء فاعلة في 

جسم الإنسان كحركات اليدين، والوجه، والرجلين، واللسان وغيرها.

2. العقل الإنساني.

ويشير لفظ )العقل( أولاً، وكما يبدو لنا إلى وجود )المخ( كخلق إبداعي، وكجزء 
أداء  مهمة  وجل  عز  الله  قبل  من  بالعقل  أُنيِْطَت  وقد  الإنسان،  رأس  أعلى  في  طبيعي 
والتذكر  كالتفكر  العقلية  والوظائف  والعمليات  التفكير  وتفعيل  الشرعية،  التكاليف 
والاستبصار والوصول إلى اليقين ومعرفة الحقائق ما أمكنه إلى ذلك سبيلًا، وأيضاً مهام 
عقلية أخرى كنقد سلوك الذات وغير ذلك، وكما يلحظ من نص الوصية فلفظة )العقل 
ذكرت  والمعرفة  والتذكر  والتيقظ  والاستبصار  كالعلم  قدرات  من  بها(  يتصل  وما 

مباشرة، وبنحو لا يتجاوز )خمس مرات(.

ن أساسي ثانٍ هو )العقل(  ومع ذلك فهذه الألفاظ والمصطلحات تؤكد وجود مكوِّ
ذهنية،  عمليات  من  عنه  تولد  وما  الإنسان،  رأس  في  المخ  وجود  من  عليه  اشتمل  بما 
ووظائف عقلية تنتج أفكاراً ومعرفة يستفيد منها الكائن الآدمي في حياته وفي أداء مهامه 



133 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

الوظيفية والعبادية.

ويتجَّىل هذا المكون بحسب التصنيف الإنساني وبعض الدراسات السيكولوجية 
وهذه  والأحاديث  الروايات  تسميه  ولادة(  )عقل  هما  رئيسيين  نمطين  في  المعاصرة 
ظروف  حسب  على  الأفراد  فيها  يتفاوت  بمستويات  )الذكاء(  بـ  المعاصرة  الدراسات 
لكنهم  فيهم،  توافره  نسبة  في  متساوين  يجعلهم  وجل  عز  الله  عدل  كان  وإن  حياتهم، 
تفاوتوا بحسب ظروف ولادتهم وانتسابهم لتناسل بشري مختلف الأعراق والأنساب، 
وهذا الذكاء في مجمـله هـو )قدرة عقلية عامة فطرية(، ويقابله وجه آخر له أو نوع ثانٍ 
هو ما تسميه بعض روايات أهل البيت، ودراسات علم النفس الحديث بـ )عقل 
التعلم  من  تجارب  تكوين  إلى  فيؤديان  الإنسان،  حياة  في  كلاهما  ويتفاعل  التجربة(، 
الوصية في بعض  ما أسمته  المطلوبة، وهذا  العلمية  متعددة، وتوليد الخبرات  بأشكال 

مفرداتها بـ )العلم والمعرفة والاستبصار(. 

ة.  3. النَّفس البشـريَّ

وهي المكون الأساسي الثالث الذي يجمع الجسم والعقل في كيان واحد، وتتمثل 
حركتها جميعاً في علاقة تفاعلية تنتج فكراً وسلوكاً وحياة شعورية بعواطفها وانفعالاتها 
بلغة مباشرة،  الوصية  وإراداتها، ومشاعرها الإنسانية المختلفة، وقد خوطبت في نص 
وباستخدام اللفظة ذاتها )مصطلح النفس( كما في قول الإمام الباقر لصاحبه جابر 
ابن يزيد الجعفي رحمه الله في أول مقطع من الفقرة الثانية من نص الوصية: »إزراءً على 

النفس« و»معرفة النفس« و »راحة النفس« و»كغنى النفس«.

كمعرفتك  معرفة  ولا  نفسك،  من  عرفت  »فإن  مثل  منها  قريبة  بألفاظ  وذكرت 
بنفسك، ومجاهدة نفسه، تصرعه نفسه، واستقلل من نفسك كثير الطاعة لله، وادفع عن 



134العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

نفسك حاضر الشر«، أو كانت الإشارة إليها بكلمات وإشارات مخاطبة مثل: »حضرت، 
بتَ، مدحت، ذممت، وفكر، عرفت،  غبت، شهدت، قلت، قولك، ظلمت، خانوك، كُذِّ
فسقوطك، خفتَ«، وكلمات كذلك كثيرة ومتفرقة في التركيبة اللفظية للوصية، وجميعها 
تدل على إشارة مباشرة أو غير مباشرة للإنسان، وكل فرد مؤمن معني هنا بـ )التوجيه 
والإرشاد والنصح ومواعظ الإمام الباقر( كما في قوله: »إن المؤمن معني بمجاهدة 
نفسه ليغلبها على هواها«، وما يؤكد في النهاية، وبنحو واضح توجيه الخطاب إليه في 

نص الوصيَّة. 

ب– ومكوناتها الفرعية.

فيؤدي  الأساسية  المكونات  تفاعل  عن  الناتجة  الفرعية  بالعناصر  نعتقد  ما  وهي 
النفس  علماء  من  عدد  يسميه  ما  وب��روز  الشخصية  سلوك  انتظام  إلى  جميعاً  عملها 
الإرادي،  أو  والانفعالي  الوجداني  الجانب  مثل  المتكاملة(  )الشخصية  بـ  المعاصرين 

والجانب الاجتماعي، والجانب اللغوي. 

المكونات كما في حديثها  اللفظية عن هذه  مفرداتها  الوصية في بعض  وقد عبرت 
عن:

وفقره،  وقساوته،  القلب،  ورقة  والعواطف،  الانفعالي،  السلوك  أنماط  بعض   .1
وإجمام  الإلهي،  العفو  في  والرغبة  والخوف  والمخافة  والسرور،  والحزن  النفس،  وغنى 
القلب، ودوام الحزن، وشدة الندم، وذل الطمع، وشهوات النفس وهواها، وخالص 

الدعاء، فجميعها يعبر عن انفعالات الإنسان وإرادته.

2. أما الجانب اللفظي فقد ذكرته الوصية في مواطن عديدة كالمحادثة بين الإمام 
ألفاظ  وفي  الظلم،  في  والمناجاة  الدعاء  وخالص  الجعفي،  جابر  وصاحبه   ،الباقر



135 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

معبرة مثل كلمات »وقالوا، كثرة الذكر، كثرة الاستغفار، والتواني فيما لا عذر للإنسان 
فيه، وأداء الفرائض«، فهذه شواهد على الإشارة للجانب اللغوي.

3. أما الجانب الاجتماعي للذات فإنَّ ما هو ملحوظ في نص الوصية الباقرية من 
تعبيرات عن الاجتماع البشري وتفاعلاتهم متفرق هنا وهناك، ولكنها تعبيرات دالة على 
هذه الظاهرة الاجتماعية، وثمة مواقف اجتماعية تجسد هذا الجانب كمكون كبير ومهم 
من الشخصية، وإن كانت أهميته بمساحة كبيرة من حياة الأفراد والجماعات، ويتمثل 
حضور الحياة الاجتماعية والتعبير عنها من مفردات الوصية فيما ذكرته من إشارات مثل:

وفي  ذاتها،  المحادثة  في  الإنسانية  الشخصية  من  الاجتماعي  الجانب  بروز  تمثل  أ- 
صياغة  كليهما  عن  وترتب  اللفظي،  وتفاعلهما  جابر  لصاحبه   الباقر الإمام  مقابلة 
الثنائي كمظهر لإشباع  اجتماعهما  نفسه على  الوقت  كله في  هذا  )الوصيَّة(، ودل  نص 

حاجتهما للاجتماع البشري، وإبراز أنشطة تعبيرية عن هذا الجانب.

ب- هناك مواقف في نص الوصيَّة تعبر عن مواقف تفاعلية بين البشر، وفي حياتهم 
الرد على مظالم  الرحمة من  الباقر لجابر الجعفي عليه  الاجتماعية كتحذيرات الإمام 
غيره من الناس بنفس أساليبهم العدوانية والظالمة الاستفزازية، وهي مواقف تنطوي 
الإمام  أوصى  ولهذا  ة،  سويَّ غير  ولكنها  واجتماعية  نفسية  وعمليات  علاقات  على 
الباقر صاحبه )جابر الجعفي( بأهمية السمو الأخلاقي للذات عن رذائل الآخرين 
وسفالاتهم، وضرورة وضع ضوابط ترشيد للسلوك الاجتماعي في مقابل ذلك، ومن 
التعامل مع الآخر،  الذاتية في  النوازع  بإعلاء  المنحط  السلوك  مبادلة هذا  جهة أخرى 
التربوي  المشرع  يريد  وكما  الإيمانية،  المحددات  من  ومتوافقة  أسمى،  وباستجابات 

الإسلامي في دوائر ضبط السلوك البشري والسيطرة عليه.



136العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الجانب  عن  بحديثها  تفيد  وعبارات  جملًا  للوصية  اللفظية  التركيبة  وتستبطن 
الجماعة(  )واو  على  تنطوي  لمفردات  الوصية  استخدام  ذلك  ومن  للناس،  الاجتماعي 

كإشارة على وجود الجماعة كـقول الإمام الباقر مثلًا: »وقالوا، ولو قالوا، والنادمون«.

قول  مثل  اجتماعي  جانب  وجود  على  تؤكد  جمل  ثلاث  الوصية  استخدمت  كما 
الإمام الباقر للجعفي: 

»حتى لو اجتمع عليه أهل مصرك«. 	-

وقوله: »سقوطك من أعين الناس«. 	-

وما جاء في الوصية من توجيه للناس: »فإليه يلجـأ النادمون«.  	-

***

مفاهيم �أوليَّة في مدخل المبحث.

بادئ  قليلة ومحدودة - نحتاج  أوليَّة، وهي  – ذات أهميَّة  أنَّ هناك مفاهيم  نعتقد 
ذي بدء تحديد معانيها بإيجاز، وهدفنا أن يتمكن القارئ الكريم من متابعة معانيها منذ 
اللاحقة،  المباحث  مع  حركتنا  سياق  في  المفاهيم  هذه  بعض  عند  يتوقف  وأنْ  البداية، 
ونحدد معانيها في مواضعها المناسبة، وما يهمنا في هذا المبحث قبل الدخول في تفاصيل 
بصورة  مفاهيمها  وتأمل  المهمة  المصطلحات  معاني  بعض  عند  المجمل  التوقف  هو 

مجملة، وهي كما يأتي:

السلوك. 	•

تنظيم السلوك. 	•

التنظيمية للسلوك الإنساني. المبادئ  	•



137 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

خصائص السلوك.  	•

***

مفهوم عام لل�سلوك.

السلوك كما يراه علماء النفس المحدثون والمعاصرون في عدد من تعريفاتهم المتداولة 
بينهم، وفي أدبياتهم ومصادرهم هو )كل ما يصدر عن الكائن الحي – بخاصة الإنسان 
بمختلف  أو مشاعر وجدانية  أو حركة  العجمــاوات - من نشاط وفعل  والحيوانات 
أشكالها( سواء كانت سوية أو غير سوية، وهو عندهم سلوك خارجي، ظاهري يمكن 
وغيرها،  والحركات  للداخل  ضابطة  وأجهزة  وب��أدوات،  المنظمة  بالملاحظة  قياسه 
ويخضع السلوك الإنساني والحيواني لهذا التحديد العام السائد في كتابات علماء النفس، 

ولمجموعة مبادئ لضبط وتنظيم وتوجيه سلوك الكائن الآدمي الذي تعرفوا عليه.

وقد حدد معجم المصطلحات التربوية والنفسية السلوك بأنه: »ظاهرة يهتم علم 
الكائن  تفاعل  من  الجزء  »ذلك  بأنه:  كذلك  ويعرف  بدراستها«)))،  الإنساني  السلوك 
في  منه  جزء  وحركة  الحي  الكائن  حركة  تحري  خلاله  من  يمكن  الذي  بيئته  مع  الحي 
من  الأقل  على  واحد  جانب  في  للقياس  قابل  تغيير  عنه  ينتج  والذي  والزمان،  المكان 

جوانب البيئة«))).

موقف  أي  إزاء  حي  كائن  يبديها  التي  الكليَّة  الاستجابة  »بأنه  أيضاً:  ويعرف 
يواجهه«))).

في  الفرد  لها  يستجيب  التي  المثيرات  من  تتكون  سلوكيَّة  بيئة  الموقف  هذا  ويمثل 

))) حسن شحاتة، وزينب النجار، معجم المصطلحات التربوية والنفسية، ص 196.
))) حسن شحاتة، وزينب النجار، مصدر سابق، ص 196.
))) حسن شحاتة، وزينب النجار، مصدر سابق، ص 196.



138العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

.(((» موقف معَّني

من  ونشاطه  وخبرته  الإنسان  سلوك  في  يبحث  الذي  العلم  هو  النفس  علم  إن 
وخارجه  داخله  من  به  المحيطة  ومكوناتها  الداخلية،  بيئته  مثيرات  مع  تفاعله  خلال 
كظروف النمو النفسي للجنين وهو ما يزال في رحـم أمه، ثم في مراحل تفاعله المتلاحقة 
انفعالية،  مثيرات  من  الفرد  يواجه  ما  كل  في  وتتمثل  بطنها،  خارج  بيئته  مثيرات  مع 
وعواطف وأحاسيس وأفكار وصور مختلفة، ومنبهات مختلفة، وأنماط النشاط كالمشي 
اليدين،  وحركات  الوجه  تعبيرات  وكل  والابتسامة،  والصمت،  والكلام  والجري 
وغيرها من أنماط السلوك الكثيرة، ودراستها بطريقة موضوعية كما يدعي علماء النفس، 

وتقوم طريقتهم هذه على الخطوات التالية:

1. قياس السلوك الخارجي لمعرفته.

2. وقيام عالم النفس بضبط السلوك والتحكم فيه والتنبؤ به.

نواحي  من  عديدة  مجالات  في  وصحيحة  علمية  أسس  على  تفسيره  وأخري�اً   .3
حياتنا، والتعرف على قوانين السلوك الحاكمة له. 

***

تحديد معنى )المبادئ( ومفهومه العام.

مفردة )مبدأ( اسم مفعول، وجمعه )مبادئ( كما في بعض معاجم اللغة ومصادرها، 
إذ جاء في بعض المعاجم أن المبدأ هو )مبدأ الشيء(.. أي أوله، ومادته التي يتكون منها 
كـ )النواة مبدأ النخل( أو ما يتركب الشيء منها.. كالحروف هي )مبدأ الكلام، والجمع 
الواقع  بحركة  لالتقائه  وجيه  محض  لغوي   - ظاهر  هو  – كما  التفسير  وهذا  مبادئ(، 

))) حسن شحاتة، وزينب النجار، مصدر سابق، ص 196. 



139 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

وتطابقه مع دلالاته.

وقاعدة  »معتقد،  فهو  الاصطلاحي،  معناه  يطابق  آخر  لغوي  مصدر  في  والمبدأ 
قيم  عليه  تبنى  علمي  ومعيار  قاعدة  معتقد،  الأخلاق:  ومبادئ  عقيدة،  أو  أخلاقية 
الأعمال، ومبدأ الشيء: قواعده الأساسية التي يقوم عليها، وفي قول )المبدأ( هو القانون، 
البند، وتعني مبادئ العلم أو الفن أو الخلق أو الدستور أو القانون، وقواعده الأساسية 
التي يقوم عليها«))) في حياتنا البشرية اليوميَّة، وكذلك المبادئ هي »صيغة جمع لمفردة 
)مبدأ( المتداولة بكثرة في لغتنا، فيقال عند بعض اللغويين العرب )مبادئ هذا العلم أو 

الفــن أو غيرهمــا.. وهي قواعده الأساسية«))). 

القيمية(،  )المبادئ  لفظة  المعاصرين  من  لاسيما  الباحثين  من  البعض  ويستخدم 
مثـل  أو  مبـادئ  أو  خلقية  قواعـد  هيئـة  تأخذ  التعميمات  من  صورة  أو  نمط  »وهي 
تعاملهم مع بعضهم  إتِّباعها في  المجتمعات  أو  أو الجماعات  الأفراد  يتوجب على  عليا 
ومع غيرهم، ويكون مصدرها الدين والدستور والعادات والتقاليد والأعراف المهنية 
وغيرها من مكونات التراث الثقافي في مجتمع مـا«)))، ومما لا شك فيه أن النظام القيمي 
المركب مهمته سلوك الفرد ويوجهه لفترة طويلة، ويؤدي إلى تكوين أسلوب في الحيـاة 

مميز له«))).

)القاعدة  بـ  والنفسية  التربوية  المصطلحات  معجم  يسميه  )المبدأ(  ومصطلح 
تعبر  خبرية  جمل  ة  عدَّ أو  جملة  صورة  في  مصـوغ  »تعميم  عن:  عبارة  وهو  الوصفية(، 

))) مجموعة لغويين عرب، المعجم الوسيط، باب حرف الباء، ص 42. 
))) مسعود، جبران، قاموس: رائــد الطلاب، باب حرف الميم، ص 806.

))) حسن شحاتة، وزينب النجار، مصدر سابق، ص 253.

))) حسن شحاتة، وزينب النجار، مصدر سابق، ص 155.



140العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

بالتعميم  استنتاجها  يمكن  كما  العموم،  وجه  على  تطبيقها  ويمكن  علاقة،  وجود  عن 
المعادن جيدة  بأنَّ معظم  القائلة  القاعدة  أو  فالمبدأ  مثلًا(،  من حالات خاصة )حقائق 

التوصيل للحرارة، قد استخلص من عدة حالات )حقائق نسبية)))(.

والمبادئ بوجه عام )قيمية وعلمية وغيرها( كما يذهب بعض المهتمين بعلم النفس 
كالنمو  السلوك  تفسر  وقوانين  ونظم  قواعد  »مجموعة  ــا  بأّهن المعاصرين  والتربويين 
الإنساني على سبيل المثال أو تفسير العلاقة القائمة بين ظاهرتين أو نمطين أو أكثر من 
« كالعلاقة –  ظواهر السلوك وأنماطه عند الكائن الآدمي وتضبط حركته في اتجاه معَّني
على سبيل التمثيل - بين النضج الطبيعي وتعلم الكائن الآدمي أو الفرد عادات السلوك 
تنظيمه  طرائق  ومعرفة  السلوك،  طبيعة  )تفهم  المبادئ  هذه  فمهمة  وبالتالي  وأنماطه، 
وضبطه، وكذلك معرفة مستويات النضج عند الأفراد في ظروف مختلفة، وأيضاً معرفة 

طبيعة التغيرات التي تطرأ في حياتهم تحت تأثير متغيرات محددة(.

وهكذا يراد لهذه المبادئ -وهي ذات طبيعة نفسية- أن تعمل على ضبط العلاقة 
علوم  في  وكما  إيجابية،  حالة  أم  سلب  حالة  عن  تعبيراً  كانت  سواءً  للإنسان  السلوكية 
مبادئ  ثمة  كذلك  عامة،  مبادئ  العلوم  من  وغيرها  والمنطق،  والسياسة،  الاقتصاد 
تنظيمية وسلوكية ذات طبيعة سيكولوجية تترك بصماتها على التكوين النفسي للآدميين 

من مختلف أصنافهم.

***

مكونات ال�سلوك وعنا�صره.

ما قدمناه كان تحديداً لمفهوم )السلوك( وتعريفه مبسطاً لقارئ متخصص أو غير 

))) حسن شحاتة، وزينب النجار، مصدر سابق، ص 252 / 253.



141 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

متخصص، بيد أن للسلوك لدى الكائن الآدمي بوجه خاص مجموعة عناصر ومكونات 
تحدد هويته، وتذكر في أدبيات علم النفس ومصادره، ويبدو السلوك بمفهومه الإنساني، 
والعبادي على وجه التحديد كان محكوماً بعدد من المكونات والعناصر الحاكمة لحركته، 
وتحديد مساراته، وثمة أكثر من عنصر تتداخل فيما بينها لتقوم بضبط السلوك وتوجيهه 
الفعل، وضبط  توجيه  قوة مؤثرة، وفاعلة في  العناصر هي  فهذه  المرغوبة،  في مساراته 
حركته ككيان موحد، فكل )سلوك( يتكون في نظرنا من مجموعة عناصـر نشير كذلك 

بإيجاز، وهي:

المثير والاستجابة. 	•

الغاية. الهدف أو  	•

النيَّة أو التوجه الداخلي للإرادة نحو فعل معين.  	•

التنظيمية. المبادئ  	•

ويمكن بإيجاز تحديد دور هذه العناصر المكونة للسلوك بكلمات قليلة على النحو 
التالي:

�أولًا: المثير  والا�ستجابة.

تعبير )المثير أو المنبِّه( أحياناً هو من مفردات المدرسة السلوكية، فعلماء هذه المدرسة 
وفي مقدمتهم واطسون الأمريكي اهتموا بدراسة السلوك الإنساني، ورأوا أنه كوحدة 
ويأخذ  الاستجابة(،  ثم  )المثير  أولها  أجزاء(..  أو  فرعيَّة  )وحدات  من  مكون  سلوكيَّة 
المكون الأول ونعني به )المثير( دوره الفاعل في استثارة إحساس الإنسان وتنبيه شعوره، 
يظهر سلوكاً كأن  أو  المرء  ينفعل  داخله، فلا  تنطلق من  دافعة  بقوة  ثم تحريك سلوكه 
)يبكي أو يفرح أو يتكلم( بدون وجود مؤثر داخلي أو خارجي يحرك سلوكه، وهذا هو 



142العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

المثير سواء كان من داخل الفرد أم في محيطه الاجتماعي والمادي، فالمثير في قوته بمثابة 
)دافع تنبيه.. يحرك وينشط ويوجه نحو موضوع ما، وبالتالي يصدر فعل مريح كتحقيق 
)إشباع جزئي أو كامل لحاجة معيَّنة(.. أو يكون هذا الفعل الصادر بصورة غير سارة. 

أما الاستجابة فهي رد فعل الإنسان أو الكائن الحي تجاه المثير، وهي بلغة بسيطة 
)سلوك صادر عن الكائن الحي، والآدمي كذلك بعد ظهور مثير( كما في المثال السابق 
)استجابة الإشباع(، وكاستجابته في شكل بكاء الفرد من خطاياه أو تفاخره بمعاصيه في 
السر والعلن أمام الملأ لوقوع استثارة مؤقتة أثارت سلوكه فتفاخر بعزة الإثم، وتتعدد 
المواقف  وبتنوع  الواسعة،  الله  أرض  في  الوجوه  بتعدد  الإنسان  حياة  في  الاستجابات 
التي يكون فيها الناس، بل وتتنوع استجابات الفرد الواحد حتى في الموقف السلوكي، 
المثير  الرابط بين  الكائن الآدمي، وكان  وتزداد كثرة وتنوعاً في مواقف عديدة يمر بها 
ده الله عـزَّ وجل بجهاز عصبي يستقبل المثيرات ويعطي  والاستجابة وجود كائن حي زوَّ
إشارات للدماغ، فيفسر نوع الإثارة على شكل سلوك خارجي ملحوظ، يسميها علماء 

النفس بـ )الاستجابة(.

مفردات  من  نصها  احتواه  وما  الجعفي(  لجابر  الباقر  الإمام  )وصيَّة  أن  ونعتقد 
لفظية ومعرفيَّة قدم مواقف سلوكيَّة مكونة من )إثارات واستجابات( في سلوك الكائن 
الآدمي، وسنمر على بعضها لاحقاً كنماذج في دراستنا، فمفردات هذه الوصية تنطوي 
على مثيرات )لإثارة المشاعر والأحاسيس، وتهيئة النفس للتفاعل باستجابة معينة سلبية 
أو إيجابية(، فالوصية بمجملها قول أو كلام يمثل مثيراً لجابر ولكل إنسان يستمع لهذا 
المتأخرين  المؤمنين  نحن  استجاباتنا  أو  جابر  واستجابة  الوصيَّة،  هذه  يقرأ  أو  القول 
تتمثل في الاستماع لهذه الوصية أو قراءتها وكتابتها ونقلها بألسننا، وأدواتنا الثقافية، هذا 

بالنسبة للمثير الكلي العام، وللاستجابة الصادرة عنه منَّا.



143 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

ا في باطن النص الإرشادي لهذه الوصية، وبين كلماتها وأسطرها فتكثر المثيرات  أمَّ
بعض  ونترك  محدودة،  أمثلة  ذكر  سوى  البحث  من  الموقع  هذا  في  يسعنا  ولا  وتتنوع، 
الإمام  استخدام  النظر  يلفت  ما  وأول  بحثنا،  من  لاحقة  مواقع  في  ذلك  تفاصيل 
وإثارة  التنبيه  )أفعال  صيغة  استخدام  ثم  جابر(  يا  بقوله:  )المناداة  لصيغة   الباقر
الله،  رحمة  عليه  الجعفي  يزيـد  بن  جابر  صاحبه  مع  مرة  من  أكثر  وتكرارها  الشعور( 
مرتبطة بها،  استجابات سلوكية  تكوين  إلى  تؤدي  أوليَّة  وتحريكها كمثيرات ومنبهات 
أساسها  وعلى  لدينا،  ن  فتكوِّ شعورنا  تستثير  أن  المثيرات  لهذه  ويمكن  عنها،  وصادرة 

استجابات سلوكيَّة كذلك في مواقف مختلفة.

كُثْراً  وأفعالاً  مرتين،  )اغتنم(  فعل  وصيته  نص  في  ر  كرَّ  الباقر محمد  فالإمام 
 ، ز، تَوَقَّ تَْ، عَرَفْتَ، ادفع، تحرَّ بْتَ، ظُلمِْتَ، خانوك، مُدِحْتَ، ذُِمم ومتنوعة مثل: »إنْ كُذِّ
وَقِفْ«، وكلها أفعال تنبيه وإثارة شعورية تأتي من خارج الذات، وبعضها يستمد قوة 
نشاطه من داخلها كما في قوله: »إن المؤمن معني بمجاهدة نفسه ليغلبها على هواها«، فَبـِدْء 
ا بدافع ذاتي أو بتوجيه من الآخرين  انطلاقة حركة مجاهدة شهوات النفس تأتي عادة إمَّ
ة والوجدانية داخلية بالتأكيد، وتنبعث قوتها  والاستعانة بهم، ولكنَّ الاستثارة الشعوريَّ
لهذه  )استجابات(  هي  السلوك  من  أنماط  في  ذاتها  المجاهدة  وتكون  الفرد،  دافعية  من 
تعتبر هذه الأفعال جميعاً مثيرات تستدعي ردود  كة، ومن هنا  الدافعة والمحرِّ المثيرات 
فعل أو استجابات طبيعية، فالاستجابة الطبيعية تصدر من الإنسان )الكائن الآدمي( 
ة أو باستثارة ذاتية من الداخل كما تقدم  سواء كان المثير من تجربة في بيئته الخارجيَّة والماديَّ

كلامنا في مثال مجاهدة النفس المشار إليه أعلاه.

ويلحظ من بعض جمل وصية الإمام الإرشادية أنَّ مثيراتها متنوعة، ومن المنطقي 
أيضاً أن لا تكون الاستجابات دائمًا من نمط واحد، وسبب ذلك تفاوت طبائع العباد 



144العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وتضمنت  وسرائرهم،  نواياهم  واختلاف  الشعور،  مثيرات  وتعدد  واستعداداتهم، 
الجملة التالية انموذجاً لهذا التنوع في مثيرات السلوك بصرف النظر عن نوع الاستجابات 

الصادرة، بل وتنوعها فعلياً بحسب نوع المثير وقوته.

:قال الإمام الباقر

بْتَ فلا  كُذِّ وإنْ  تظلم، وإنْ خانوك فلا تخن،  ظُلمِْت فلا  إنْ  »وأوصيك بخمس: 
تَْ فلا تجزع«. تغضب، وإنْ مُدِحْتَ فلا تفرح، وإنْ ذُِمم

هذا مجرد مثال على تنوع منبهات الموقف الانفعالي في حياة الأفراد، ولكن يتوقع في 
حياة شخص غير جابر الجعفي، أن لا تتساوى مشاعره مع إيمان جابر وقربه العبادي، 
)كَفُّ  الرحمة  عليه  جابر  من  مطلوب  بينما  الآخر،  الإنسان  هذا  استجابات  تتنوع  وأن 
سلوكه( بحزم وضبط شديدين لنفسه عن معاملة الآخرين بمثل أفعالهم، أي أن يمنع 
جابر استجابته عن أن تكون مماثلة لسلوك الظالمين له، والمكذبين عليه، والخائنين اياه، 
المباركة  الوصيَّة  نص  في  أن  كما  شخصه،  في  القادحين  امين  والذَّ مدحه،  في  والمبالغين 
المثير والاستجابة في وحدة سلوكية واحدة، ومترابطة  ترابط  على سبيل مثال آخرعلى 

بقوله في نص وصيَّته الشريفة والمعتبرة لجابر الجعفي: 

ة يقيم أودها )عوجها(،  »إن المؤمن معني بمجاهدة نفسه ليغلبها على هواها، فمـرَّ
ة تصرعه نفسه فيتَّبع هواها فينعشه الله فينتعش، ويقيل الله  ويخالف هواها في محبة الله، ومرَّ
عثرته فيتذكر، ويفزع إلى التوبة، والمخافة فيزداد بصيرة ومعرفة لما زيد فيه من الخوف«.

وبتأمل مفردات هذا المقطع اللفظي المهم في وصية أبي جعفر محمد بن علي الإمام 
الباقر نتعرف في سياقه اللفظي على بعض المثيرات والاستجابات المتصلة والمتبادلة، 
ا أن يتمكن منها  فَبدء عمليَّة )جهاد المؤمن لنفسه( هو مثير من داخلها، ويترتب عنه إمَّ



145 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

كله  ذلك  )ويكون  الله  محبة  في  ويخالفها  فيها،  الخلل  ومواطن  )عوجها(  أودها  فيقيم 
نفسه  تصرعه  حينما  فاشلة  الاستجابات  تكون  أو  النفس-  -جهاد  للمثير  استجابات 
إلى  ويفزع  ويتذكر،  عثرته  الله  ويقيل  فينتعش،  كمثير،  )انتعاش  ويعقبه  هواها،  فيتبع 
السلوكية  الاستجابات  من  أشكال  وجميعها  ومعرفة،  بصيرة  ويزداد  ويخاف،  التوبة، 
والمعرفية والوجدانية(، وهكذا فنص الوصية كما في هذا المثال وحدة سلوكيَّة مكونة من  

إثارة شعورية، واستجابات مترابطة في علاقتها، ومتنوعة في أنماطها. 

وكل ذلك يفسر اختلاف الاستجابات السلوكيَّة حتى لو كانت الاستثارة واحدة، 
قد  الآدمي  الكائن  لدى  الواحد  المثير  بأن  يشهد  الإنساني  السلوك  تاريخ  من  فالممكن 

يصدر عنه مجموعة من الاستجابات المختلفة ليست على نمط موحد في كل الحالات.

المثير  بين  علاقة  توجد  لا  أخري�اً،  وبالطبع  ذلك،  إلى  الإش��ارة  منَّا  تقدمت  وقد 
والاستجابة كمكونين أساسيين للسلوك إَّال بتزويد الكائن الحي، ومنه )الإنسان( بجهاز 
ال قادر على استقبال )الإثارات أو المثيرات أو المنبهات(، وتحويلها إلى  عصبي حي وفعَّ

ردود أفعال، واستجابات وجدانية، وفسلجيَّة وعقلية وإدراكية، وغير ذلك.

***

انموذج تطبيقي لمجموعة من مثيرات ال�سلوك الإر�شادي وا�ستجاباته:

في  مترابطة  سلوكية  كوحدة  بأكمله   - إرش��ادي  كنص   - للوصيَّة  النظر  يمكن 
السلوك  وحدة  في  أساسية  عناصر  من  مكون  معرفي  وككيان  واستجاباتها،  مثيراتها 
الإنساني، ويبدأ هذا الكيان من مثير داخلي أو آتٍ من جهة خارجية، وينتهي في العادة 
إلى تكوين استجابات سلوكية مختلفة الأشكال، ويكون وضع )المثيرات والاستجابات( 
في السلوك الإنساني، بل في سلوك كل كائن حي لاسيما الحيوانات أشبه بوضع )الفعل 



146العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

والفاعل( في قواعد النحو العربي، فالفعل الإرشادي سواء كان في شكل وصية كوصية 
ونصيحة،  موعظة،  شكل  في  أم  الجعفي،  يزيد  بن  جابر  لصاحبه   الباقر الإم��ام 
بـِداياته الأولى كمثـير، ودافع ومحرك ذاتي للسلوك من  وموقف عظة واعتبار يظهر في 
داخل الفرد، وبقوة ذاتية، فَإنِْ كانت العظة الإرشادية كما في )وصية الباقر أو مواعظه 
أو نصائحه أو غيرها( منبثقة من داخل كيان الفرد كان المثير )داخلياً( وقوة دفعه هي 
الأخرى ذاتية، وهذا ما كان الإمام الباقر يؤكد عليه في وصيته كنص إرشادي، وفي 

خطابه الإرشادي.

يقول في هذا الصدد: 

»منْ لم يجعل الله من نفسه واعظاً فإنَّ مواعظ الناس لن تغني عنه شيئاً«))). 

اً أن يبصر من الناس ما يعمى عليه من  وجاء في نص آخر له قوله: »كفى بالمرء غشَّ
أمر نفسه، أو يعيب غيره بما لا يستطيع تركه«))). 

ويراد بالإثارة الداخلية في الموقف الإرشادي تحسس الفرد، وبواعث ذاتية وداخلية 
إرادته،  داخله، وبمحض  للفعل الإرشادي من  والنصائح، والسعي  المواعظ  تقبل  في 
وقد تعزز هذه الإثَـارة الذاتية الداخلية بإثارة داعمة ومساندة من موقف اجتماعي أو 
خارجي، كأن يتطوع أحد الناس في إسداء نصيحة فاعلة أو تنبيه لنا على ضرورة تغيير 
سلوك خاطئ صدرعنَّا، ويفترض في سياق هذا الموقف زيادة نشاط الفرد بتأثير التدخل 
الاجتماعي، فكلاهما، الوعظ الذاتي للفرد، والوعظ الخارجي يحركان سلوك الفرد في 

اتجاه البحث عن حل موفق للمشكلة، وضبطها، والسيطرة عليها. 

اني، ابن شعبة، تحف العقول، ص 214، وبحار الأنوار للمجلسي، ج75، ص 173. ))) الَحـرَّ
))) الحراني، ابن شعبة، مصدر سابق، ص 216.



147 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

وإذا ما صدر من داخلنا مثير ذاتي محرك لسلوكنا أو بمعونة آخرين، فالمنطقي أن 
يقابل هذه الإثارة الداخلية أو الخارجية ظهور )استجابة سلوكية( سواء كانت معرفية، 
وجدانية، اجتماعية وأخلاقية أم غيرها، وهذه الاستجابة تكون في حقيقتها بمثابة ردود 
فعل منعكسة قد تختلف من فرد لآخر، أو بحسب تنوع المواقف أو من زمن إلى آخر، 
مترابطة  سلوكية  كوحدة  الإرشادي  للفعل  الآخر  الجناح  هي  شكل  بأي  فالاستجابة 

ومتماسكة.

ونعتقد أنَّ وصية أبي جعفر الإمام محمد بن علي الباقر التي ندرسها كوثيقة 
تربوية وإرشادية هي موعظة روحية – أخلاقية لصاحبه جابر بن يزيد الجعفي، ولكل 
إنسان مؤمن، وينبغي له )أي المؤمن( الاستعانة بزادها الروحي والإرشادي، ومخزونها 
وصفاتها،  بسماتها  والسمو  قدراته،  وتطوير  بذاته  الرقي  في  والسيكولوجي  الأخلاقي 
وقد اجتمع في نص وصية الإمام العنصران الأساسيان المكونان للسلوك كوحدة 
مترابطة؛ حيث أن النص بأكمله يمثل في نظرنا شبكة من المنبهات والإثارات المحركة 
للسلوك، وهي مختلفة الأشكال سواء كانت معرفية، روحية، وجدانية أم جانباً آخر من 

جوانب الشخصية.

توليد  على  إيجابية  وبطرائق  تساعد،  الإرشادية  المثيرات  هذه  أنَّ  فيه  شك  لا  ومما 
قدر ممكن من الرغبة في التغيير لدى الفرد، وتعديل السلوك، وذلك من أجل بناء نمط 
وبما  الإسلامي،  التربوي  المشرع  ومعايير  يتفق  بما  المرغوبة  الإيمانية  للشخصية  عبادي 
يحقق رضا الله سبحانه، ورضا الفرد نفسه عن أفعال ذاته، وهذا ما نراه عنصراً مهمًا في 
وحدة السلوك لدى الكائن الحي، وهو ما يجسد في نظرنا )الاستجابة السلوكيَّة( المترتبة 

. عادة عن مثير مسبق في اتجاه معَّني

المثيرات  من  أشكالاً  اختزنت   – إرشادية  كوثيقة   – الباقرية  الوصية  أن  وكما 



148العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

والمنبهات المحركة للسلوك كاللفظية والسمعية والحسية وغيرها، فالنص ذاته استوعب 
جملة ظاهرة من الاستجابات السلوكيَّة، وتوزع هذا التنوع في المثيرات والاستجابات 
في  متأمل  وباحث  قارئ  كل  ويستطيع  الباقرية،  الوصية  فقرات  جميع  في  السلوكية 
المثيرات والاستجابات  العلاقة بين  إدراك  المذكورة  للوصية  المادة الإرشادية  مضمون 
كعنصرين أساسيين للسلوك الآدمي، وتدرج جميعها من مثيرات واستجابات في العلاقة 
اً(، فيكون جزء من الجملة مثيراً  الإرشادية، وهي في حصيلتها العامة تمثل )فعلًا إرشاديَّ
أو منبهاً إرشادياً، ويكون الجزء الآخر منها استجابة إرشادية قائمة أو ينبغي أن تكون.

مثيرات  من  عديدة  نماذج  على  يديك  بين  التي  دراستنا  مباحث  طي  في  وسنمر 
الصادرة عن الأشخاص، وسيلحظ  الأفعال  السلوك الإرشادي واستجاباته، وردود 
النماذج منظومة  السلوك الإرشادي، وتشكل هذه  نماذج من مكونات  الكريم  القارئ 
التوجيه والإرشاد في الخطاب الباقري بوصيته لجابر الجعفي، ومن هذه النماذج ما يأتي:

1. السلوك الإرشادي بمثيراته واستجاباته كما في نص الوصية ومحتواه المعرفي.

2. الانفعالات النفسية في المادة الإرشادية للوصية الباقرية الميمونة.

3. العوامل المؤثرة في السلوك الانفعالي، وهي تتراوح بين مثيرات و استجابات 
سلوكية.

4. الحاجات النفسية والمادية.

5. القيم الإرشادية وتأثيراتها في ضبط السلوك الفردي.

6. مبادئ تنظيم السلوك الإرشادي.

7. مشكلات السلوك وحالاته المرَضِيَّة.



149 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

8. الأساليب الإرشادية )وقائية وعلاجية(. 

***
الجنس  مثيرات  الإرشادية  العملية  في  مهمًا  دوراً  تؤدي  التي  المثيرات  هذه  ومن 
والغذاء، ومثيرات سلوكية كما في الاستفزازات والسلوك العدواني كالظلم والتخوين 
النفس،  هوى  من  والوقاية  والخوف،  الناس،  أعراض  في  والقدح  والذم  والتكذيب 
إلى  والفزع  وشهواتها،  للنفس  الجهادية  العملية  ومثيرات  والترهيب،  والترغيب 
التوبة وبروز مقاومة لمثيرات رواسب النفس الناجمة عن سالف الذنوب، والشهوات 
الحاضرة، ويقابل هذه المثيرات كذلك استجابات من طبيعة المثير ذاته وجنسه كنماذج 

فقط للترابط بين المثيرات والاستجابات في العلاقة الارشادية كما في الجدول التالي: 

المثيرات
الإرشادية

نوع المثير
الاستجابات

الإرشادية المأمولة 
نوع الاستجابة

إنِْ ظُلمِْتَ
نفسي )عدواني(، 
أخلاقي واجتماعي

أخلاقيةلا تظلم

إنِْ خانُوْكَ
نفسي وأخلاقي 

)عدواني(
ُنْ أخلاقيَّةلا َخت

بْتَ إنْ كُذِّ
سلوكي أخلاقي 

)عدواني(

لا تغضب منهم، 
واردد الغضب، 

أي تجنبه.
وجدانيَّة 

إنْ مُدِحْتَ
لفظي، سمعي، 

وجداني
وجدانية، أخلاقيةلا تَفْـرَح بأقوالهم



150العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

تَْ إنْ ذُِمم
لفظي، سمعي،

وجداني، و)عدواني(
لا تْجـزَع من ذم 

الناس
وجدانية، أخلاقية

ما قيل فيك
من قول الزور

مثير خارجي، لفظي 
وسمعي

التفكير فيما قيل من 
كلام عدواني

استجابة معرفية وذهنية

الرغبة في القرآن 
والخوف من 

تخويفه

مثير دينـي، روحي، 
وجـداني، ونفسي، 
وعملي أو سلوكي

الثبات على القرآن 
والتمسك بما جاء 

فيه

استجابة روحية 
ووجدانية لما تنطوي 
عليه من رغبة وأمل 

وطمأنينة وبشـارة

تعثر حركة الفرد 
المؤمِـن في عملية 
المجاهدة النفسية

مثير روحي، نفسي، 
سلوكي

الاستجابة بالتذكر 
والفزع إلى التوبة

استجابة عملية وتطبيقية 
تجتمع فيها جوانب 

متعددة من مكونات 
الذات البشرية كالجانب 

الروحي والنفسي، 
والوجداني وغير ذلك

استرجاع سالف 
الذنوب

المثير نفسي 
ذو طبيعة روحية 

وإيمانية

استجابة الندم 
الشديد، وكثرة 

الاستغفار والذكر 
في الخلوات والعلن

استجابة وجدانية، 
وروحيَّة

الثقة بغير المأمون 
نوع المثير )نفسي، 

واجتماعي، 
وسلوكي(.

استجابات التعود 
على عادات 

السلوك الشرير.

استجابة أخلاقية 
اجتماعية 

***



151 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

ثانياً: الهدف المراد تحقيقه. 

يراد  أكثر  أو  محدد  وهدف  غاية،  البشرية  حياتنا  في  وشعور  وفعل،  سلوك،  لكل 
التي  وبالكيفية  نفسه،  الفرد  لحياة  الشخصي  المستوى  على  أو  الواقع،  حركة  في  تحقيقه 
بعد  لها  الوصول  يراد  إنسانيَّة  غاية  أشرنا..  كما  والهدف  عمله،  من  العبد  إليها  يتطلع 
أداء عمل عبادي معَّني أو مجموعة تكاليف شرعيَّة تحقق الغاية التي يرضى الله عنها، أو 

تشعرنا كبشر بحالة من الارتياح النفسي والشعور بالسعادة والمتعة الذاتية.

وللهدف معنى تربوي يحدده بعض المشتغلين بالدراسات التربوية والسيكولوجية 
فجاء في بعض المصادر أن الهدف )Goal( يُعْرَف لدى بعض علماء النفس بأنَّه: »طموح 
نه، ويقصد به التغيير البنَّاء الذي يحدث في سلوك المتعلم  الإنسان وما يرغب في أن يُكَوِّ

نتيجة مروره بمواقف تعلميَّة معيَّنة، وتفاعله معها، ويمكن قياسه وتقويمه«))).

والهدف في معناه البسيط، وكما نعرفه هو )كل سلوك متوقع، ويرجوه الإنسان)))( 
ويطلبه مؤمناً كان، أم غير مؤمن من ممارسة سلوك معين أو أداء فعل ما، ولذلك يحرص 
الإنسان العابد على تحديد هدف واضح مما سيفعله أو غاية مرجوة ومأمولة من سلوكه، 
ومن أجلها يبذل الفرد المؤمن جهده لتحقيقه، وإضفاء طابع المسؤولية عليه، وصبغه 
بالطابع العبادي السوي الذي رسمه المشرع الإسلامي في أحكامه التكليفية الشـرعيَّة 
بمختلف أنواعها لضبط وتوجيه حياة الكائن الآدمـي، فيطلب من الفرد المؤمن وصوله 
إلى هدف مهم، وتحقيقه - على سبيل المثال - طلب إرضاء الله عـزَّ وجل تعالى، أو تحقيق 
قدر معين ومناسب من التوافق النفسي والاجتماعي أو انجاز شيء معين أملًا في الوصول 

ة النفسية.  إلى قدر معقول من الصحَّ

))) حسن شحاتة، وزينب النجار، مصدر سابق، ص 64 – 65.
))) مدن، يوسف، سيكولوجية الانتظار، ص 42.



152العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الهدف  لبلوغ  الممكنة  والآليات  والأدوات  الوسائل  استخدام  يتم  ما  وع��ادة 
نص  وتفهم  والروحي،  المعرفي  وطابعها  الدعاء  ثقافة  استخدام  ذلك  ومن  المحدد، 
الوصيَّة المذكورة طلباً من العبد المؤمن لتنمية علاقته مع خالقه عـزَّ وجل، وحث هذا 
غيبة  زمن  المعاصر  زماننا  بخاصة  المؤمن  للفرد  والإرشادي  الأخلاقي  بطابعه  الطابع 
إمامنا المهدي، وزمن المنتظرين لظهوره الميمون على طلب التوافق السوي بإشباع 
والتعامل  وتعالى،  سبحانه  الله  نعم  وقبول  الكرب،  وتفريج  الهموم  وإزالة  الحاجات، 
معها بشكل سوي، وتوافقي، وتكيُّف سليم مع قواعد البناء السوي لنمط الشخصية 

العبادية المطلوبة، أو القريبة من دوائرها على أقل تقديراتها.

ومما نلحظه أنه في نص الوصيَّة تحددت بعض مطالب الإنسان المؤمن بتوجيه من 
الإمام الباقر، ورغبة منه في تحقيق أهدافه من الله سبحانه، وتتوقف غالبية مقاطع هذه 
النفسي  التوافق  الرئيسيين، وهما )طلب رضا الله، وتحقيق  الوصيَّة كأمثلة عند الهدفين 
والاجتماعي(، ثم ما ارتبط بهما من أهداف صغيرة ومشتقة تلتقي بخيوط مع الهدفين 
حلقة  في  ة  الارشـاديَّ الوصيَّة  أهداف  لبعض  إشارة  وتقدمت  المذكورين،  الأساسيين 
سابقة، وجاء في الوصيَّة قول الإمام الباقر بعد إشارته لنماذج من المثيرات الانفعالية 
فقال محذراً من  بالمثل  والمنحرفة  الظالمة  المعاملة  ومطالبته جابراً بكف سلوكه عن 
نتيجتين تسقطان المؤمن في هاوية، وتحرمانه من تحقيق هدفيه.. رضا الله، ورضاه عن 
السقوط  هذا  يتجنب  حتى  قيل  فيما  التفكر  منه  وطلب  عنه،  الآخرين  ورضا  نفسه، 
عـزَّ  الله  رحمه  الجعفي  يزيد  بن  لجابر  نصيحة  توجيه  في   الباقر الإمام  قال  المزدوج، 

وجل: 

»وفكر فيما قيل فيك، فإن عرفت من نفسك ما قيل فيك فسقوطك من عين الله جلَّ 
وعز عند غضبك من الحق أعظم عليك مصيبة مما خفت من سقوطك من أعين النَّاس، 



153 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

وإن كنت على خلاف ما قيل فيك، فثواب اكتسبته من غير أن يتعب بدنك«.

أي بهما يعرف رضا الله عن الذات، ورضا الفرد عن نفسه.

على  نصر  تحقيق  السابقين،  الهدفين  أهمية  تأكيد  إلى  الآخر  التالي  المقطع  وينتهي 
بعد  للإنسان  الله  وإنعاش  ال��ذاتي،  والرضا  الات��زان  من  حالة  إلى  والوصول  ال��ذات، 
استبصاره، ودفع مخاطر ما مسه من طائف الشيطان ووساوسه الخطيرة، وهو ما يحقق به 
الفرد المؤمن رضا ربه، وهو في الوقت ذاته مطلب وهدف يؤدي بالنسبة للفرد المؤمن إلى 
تحقيق هدف أقل منه وأصغر وهو تحقيق حالة معقولة من التوافق والصحة النفسية، قال 
مقطع من نص الوصيَّة: » إن المؤمن معني بمجاهدة نفسه ليغلبها على هواها، فمرة يقيم 
أودها)))، ويخالف هواها في محبة الله، ومرة تصرعه نفسه فيتبع هواها فينعشه الله فينتعش 
ويقيل الله عثرته فيتذكر ويفزع إلى التوبة، والمخـافة فيزداد بصيرة ومعرفة لما زيد فيه من 
رُوا فَإذَِا  يْطَانِ تَذَكَّ هُمْ طَائفٌِ مِنَ الشَّ قَوْا إذَِا مَسَّ الخوف، وذلك بأن الله يقول: ﴿إنَِّ الَّذِينَ اتَّ

هُمْ مُبْصِرُونَ﴾)))«.

لضمان  الباقر  الإمام  من  عديدة  مطالب  للوصيَّة  الإرشادي  النص  في  وتوزعت 
الله،  لطلب عفو  النفس  وتعرض  الطاعة،  كثرة  استقلال  مثل  الرئيسيين  الهدفين  بلوغ 
وخلاصها من الغفلة، وتيقظها الذهني، وصدق الخوف، وغلبة الهوى باسترشاد العلم 
بالمسارعة في تعجيل الأعمال الصادقة،  الذات، والتحبب لله  العقل، ومراجعة  ودلالة 
وتذوق  القناعة،  بإيثار  الحرص  واتقاء  الجزاء  ليوم  الصالحة  الأعمال  واستبقاء خالص 
القلب  لتليين  الاستغفار  وكثرة  الخلوات  الذكر في  وكثرة  الأمل،  بقصر  الزهد  حلاوة 

كة )العوج(، وقد يأتي بمعنى القوة، انظر تحف العقول، ص 206، وبحار الأنوار،  ))) الأود: محرَّ
ج75، ص 163.

))) الأعراف: 201.



154العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وترقيقه، وخاصة الدعاء، وعظيم الشكر، وتزيين النفس بصدق الأعمال وسلسلة من 
الأعمال العبادية نصح الإمام الباقر بتنفيذها.... الخ. 

***

ثالثاً: النيَّة الإن�سانية:

ويراد بهذا المصطلح العبادي )التوجه الداخلي الحاسم للنفس نحو الإيمان الكامل 
بهذه العقيدة أو غيرها بلا تردد أو حيرة()))، وهذا ما قاله أحد العلماء واللغويين كابن 
فهو  العزم  أما   ،» تردد  غير  من  القصد  »هي  النيَّة:  عن  قال  إذ   ، البحراني  عشيرة 
عشيرة  ابن  قال  كما  والنية  ب��الإرادة«)))،  الأمر  على  العقد  وهو  الرت�دد،  بعد  الحاصل 
البحراني »من أفعال القلوب، فلا يصح إطلاقها على الله، والإرادة يصح إطلاقها، فيقال 
إرادة الله سبحانه وتعالى«)))، بحيث يوجه العبد المؤمن عمله العبادي كله لله عز وجل، 
وتكون إرادته موجهة نحو فعل معين مطلوب بنية نقية ونظيفة لله خالية من الشوائب 

والرياء والشرك الخفي وطلب الشهرة.

بها  والفقه  العمل،  روح  هي  الإسلامي  التربوي  المشرع  نظر  في  الصالحة  فالنية 
وبرنامج  الذات  عمل  بين  مواءمة  يحقق  وكلاهما  وقاعدته،  العمل  وعاء  هو  وضبطها 
المنهج على هدي الإسلام وقيمه وتعاليمه، وهنا تتوجه النفس في سلوكها نحو بارئها 
المشرع الإسلامي ومحدداته  لمعايير  العبــادية وموافقة  الناحية  بنية صالحة وموافقة من 

الإيمانية.

ونتلمس الإشارة إلى النية كمحدد مهم وأساسي في تكوين السلوك وتلوينه بطابع 

))) مدن، يوسف، مصدر سابق، ص 42.
))) ابن عشيرة، يحيى بن الحسين، بهجة الخاطر ونزهة الناظر، ص 61.

))) ابن عشيرة، يحيى بن الحسين، مصدر سابق، ص 39.



155 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

الخير في مقطع مهم ومثير ذكره الإمام الباقر، حيث لم يترك تأكيده على دور النية 
الفعل وإضفاء  نوع  َل عديدة من وصيَّته لجابر، وتحديد  الطالحة في ُمج أو  الصالحة 
طابع عبادي أو خلافه عليه، ونذكر القارئ بكلمات الإمام في مقطعين لتأملها واستلهام 

معانيها.

قال الإمام الباقر عن إرادة الخير في الإنسان:

من  واستقلل  الشكر،  إلى  تخلصاً  الرزق  قليل  الله  من  لنفسك  استكثر  جابر  »يا 
نفسك كثير الطاعة لله إزراءً على النفس وتعرضاً للعفو، وادفع عن نفسك حاضر الشر 
من  العمل  العمل، وتحرز في خالص  بخالص  العلم  واستعمل حاضر  العلم،  بحاضر 
عظيم الغفلة بشدة التيقظ، واستجلب شدة التيقظ بصدق الخوف، واحذر خفي التزين 
باسترشاد  الهوى  غلبة  عند  وقف  العقل،  بدلالة  الهوى  مجازفة  وتوَقَّ  الحياة،  بحاضر 
العلم، واستبق خالص الأعمال ليوم الجزاء، وانزل ساحة القناعة باتقاء الحرص، وادفع 
عظيم الحرص بإيثار القناعة، واستجلب حلاوة الزهَـادة بقصر الأمل، واقطع أسباب 
الطمع ببرد اليأس، وسد سبيل العجب بمعرفة النفس، وتخلص إلى راحة النفس بصحة 
الخطـأ،  بقلة  القلب  إجمام  على  وتخلص  القلب،  بإجمام  البدن  راحة  واطلب  التفويض، 
الحزن،  بدوام  القلب  نور  واستجلب  الخلوات،  في  الذكر  بكثرة  القلب  لرقة  ض  وتعرَّ

وتحرز من إبليس بالخوف الصادق«. 

وقال في مقطع آخر: 

ض للرحمة وعفو  »واسترجع سالف الذنوب بشدة الندم، وكثرة الاستغفار، وتعرَّ
الظلم،  الدعاء والمناجاة في  المراجعة بخالص  المراجعة، واستعن على حسن  الله بحسن 
وتخلَّص إلى عظيم الشكر باستكثار قليل الرزق واستقلال كثير الطاعة، واستجلب زيادة 



156العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

النعم بعظيم الشكر، والتوسل إلى عظيم الشكر بخوف زوال النعم، واطلب بقاء العز 
بإماتة الطمع، وادفع ذل الطمع بعز اليأس، واستجلب عز اليأس ببعد الهمة، وتزود من 
الدنيا بقصر الأمل، وبادر بانتهاز البغية عند إمكان الفرصة، ولا إمكان كالأيام الخالية 
اك والثقة بغير المأمون، فإنَّ للشر ضـراوة كضراوة الغـذاء، وأعلم  ة الأبـدان، وإيَّ مع صحَّ
أنه لا علم كطلب السلامة، ولا سلامة كسلامة القلب، ولا عقل كمخالفة الهوى، ولا 
خوف كخوف حاجز، ولا رجاء كرجاء مُعين، ولا فقر كفقر القلب، ولا غنى كغنى 
النفس، ولا قوة كغلبة الهوى، ولا نور كنور اليقين، ولا يقين كاستصغارك الدنيا، ولا 
معرفة كمعرفتك بنفسك، ولا نعمة كالعافية، ولا عافية كمساعدة التوفيق، ولا شرف 
عدل  ولا  الدرجات،  في  كالمنافسة  حرص  ولا  الأمل،  كقصر  زهد  ولا  الهمة،  كبعد 
كالإنصاف، ولا تعدي كالجور، ولا جور كموافقة الهوى، ولا طاعة كأداء الفرائض، 
ولا خوف كالحزن، ولا مصيبة كعدم العقل، ولا عدم عقل كقلة اليقين، ولا قلة يقين 
كاستهانتك  مصيبة  الخ��وف،ولا  فقد  على  الحزن  كقلة  خوف  فقد  ولا  الخوف،  كفقد 
كمجاهدة  جهاد  ولا  كالجهاد،  فضيلة  ولا  عليها،  انت  التي  بالحالة  ورضاك  بالذنب 

الهوى، ولا قوة كرد الغضب، ولا معصية كحب البقاء، ولا ذل كذل الطمع«.

***
: ة عن إرادة السوء لدى العبد قوله ورد في نص الوصية الباقريَّ

اك والرجاء الكاذب، فإنه يوقعك في الخوف الصادق«، ودعا في مواجهة ذلك  »وإيَّ
الى قوله: »وتزيَّن لله عز وجل بالصدق في الأعمال، وتحبَّب إليه بتعجيل الانتقال«.

ثم قال في جملة ثانية: 

اك والغفلة، ففيها تكون قساوة  اك والتسويف فإنَّه بحر يغرق فيه الهلكى، وإيَّ »وإيَّ



157 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

اك والتواني فيما لا عذر لك فيه، فإليه يلجأ النادمون«. القلب، وإيَّ

»ولا مصيبة كاستهانتك بالذنب، ورضاك بالحالة التي أنت عليها«.

اك والتفريط عن إمكان الفرصة، فإنَّه ميدان يجري لأهله الخسـران«.  »وإيَّ

ففي هذه المقاطع تأكيد على وجود القصد أو النية أو الإرادة الداخلية، وعلى نوعها 
الآخر من حيث الاستقامة أو الفساد، ويشهد المقطع كله على فساد نوايا بعض الناس، 
والمهم في هذه المقاطع جميعها تأكيدها على وجود النية )خيرة وشريرة( كعنصر ومكون 
لله  خالصة  بنية  كانت  سواء  شخصياتهم  تشكيل  في  ودورها  الآدميين،  عند  للسلوك 
سبحانه أم بنية تخاذل وسوء، بل شر، فالنية مكون ملحوظ الأثر في بُنيَْة الفعل الإنساني 

وتكوينه، بل ويوصف الإنسان بالخِّري أو الشرير على أساسه. 

وبقيت الإشارة إلى مكونات أساسية للنيَّة الإيمانية الصادقة، والمفترض تحققها في 
شخص جابر الجعفي أو من سَايَر جابراً على منواله الإيماني، وإنْ كانت نيَّة كل فرد كان 

)جابراً أم غيره من الأفراد( تتكون من مكونات ثلاثة أساسيَّة، ونوجزها فيما يأتي:

1. مكون معرفي:

الآراء  مجموعة  ويشمل  عمله،  الم��راد  بالامر  الفرد  معرفة  المكون  بهذا  ويقصد 
معنية  وهي  سليمة(،  أم  )خاطئة  أكانت  سواء  العقلية  والحجج  والمعتقدات  والأفكار 
المتوقع أن  الفِعْـل، وبالنتيجة  النشاط والعمـل، والغاية من  الباعث على  بتفسير وفهم 
بنتائجها،  الفرد  يعلم  صحيحة  وبنيَّة  الآدمي،  الكائن  أو  الإنسان  فيختار  عنه،  تترتب 

ويعرف بعقله وإرادته الواعية جهة القصد التي توجه إليه.

ن الوجداني(: 2. والمكون الثاني )المكوِّ



158العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

أو  كالحب  النيَّة«  »موضوع  بـ  المرتبطة  الوجدانية  المشاعر  كل  المكون  هذا  ويحدد 
أو   ، القلبية تجاه تحقيق فعل معَّني الرغبة  أو  النفسي والانجذاب نحو شيء معَّني  الميل 
حالة الجذب الداخلي نحوه، فالنية التي وراء صدور الفعل قد تكون مشحونة بمشاعر 

»الحب أو الكره، بالسلام أو العدوان، بالتفاؤل أو التشاؤم«.

3. والمكون السلوكي:

المعرفية  الرؤية  وضوح  بعد  يتم  وتنفيذي  عملي  مكون  وهو  مهم،  المكون  وهذا 
وتحديد مشاعر الحب والبغض للموضوع، ويقوم هذا المكون على نزوع النفس عملياً 
أم  النفس  أحبَّته  سواء  معي)))  موضوع  نحو  السلوكيَّة  والاستجابة  الأعمال  تنفيذ  إلى 

كرهته.

الجعفي  جابر  لصاحبه   الباقر الإمام  توجيه  مسألة  إلى  القارئ  نظر  ونلفت 
به... الخ، ورد الفعل أو الاستجابات  بكفِّ أية استجابة مماثلة لمن ظلمه أو خانه أو كذَّ

المطلوبة- وكما يريدها الإمام الباقر- لا بد أن تتصف بالامور التالية:

أ - خلوها من الظلم.

ب – وأن لا يكون رد الفعل هو نفسه خيانة مماثلة لسلوك الخائن نفسه.

ج - ولا تكون الاستجابة على فعل التكذيب استجابة غضب، ويقصد الغضب 
العلني، المخلوط بالحماقة، والطيش، والشتائم وبذاءة القول.

ولكن  الاستفزازية،  المثيرات  لهذه  تعرض  الذي  الشخص  استجابات  تتنوع  قد 
بحسب وصية الإمام الباقر عليه أن يتجنب استجابات الظلم والتخوين والتكذيب 
يحب  ومن  جابر،  فعل  ردود  تربية  في  ا  أمَّ سيئة،  فعل  بردود  وربما  بالمثل،  والاستجابة 

))) مدن، يوسف، بناء الشخصية في خطاب الإمام المهدي، ص 228 – 230.



159 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

الإمام ويمتثل لأوامره ونواهيه، فهذا الموقف يُبْنىَ على مثيرات واستجابات، ووجود 
الإمام  أراد  كما  الاستجابة  تكون  لديه كي  ويرتكز على وجودانيَِّة صادقة  آدمي،  كائن 

مثالية ومنضبطة، وهي لا تخلو من مكوناتها الثلاثة التي ذكرناها قبل قليل.

فالمكون المعرفي قد تحقق، وهو أن جابراً يعلم بالامر المراد منه فعله، وهو عدم ظلم 
من ظلمه أو تخوين من خونه وغير ذلك، وتكون هذه المعرفة سبباً في الامتثال والطاعة 
لأوامر؛ لأنها تكسبه الفضل على غيره، ويكون ثوابها مجزياً عند الله، وتتيح للفرد تربية 

نفسه، وسموه عن البذاءات وفحش القول وغير ذلك.

أما المكون الوجداني لنية جابر هنا، فيميل جابر أو من يوالي الإمام الباقر إلى 
وحب  الفواحش،  عن  والبعد  الأجر،  لطلب  وميلًا  لأوامره،  الانقياد  في  حباً  طاعته 
للإمام  حب  هو  الأشخاص  هؤلاء  مع  فالتعاطف  الكراهية،  أم  العدوان  لا  السلام 
الباقر، وتصديق لقوله بأن كف السلوك هو الخيار الأفضل، وفي المكون التنفيذي 
النية عن صدقها،  أو السلوكي عمل بمشورة الإمام كخيار عبادي سليم، حيث تعبر 
الباقر وطاعته لأوامره، وتنقية  ورشدها، وإخلاص جابر أو غيره من المؤمنين للإمام 
قلبه من الشوائب، وهكذا فنية الصحابي الكريم كلها -للإمام الباقر أو غيره- إن تمكن 
فعليَّاً من التقيد بأوامر الوصية وضوابطها تجسد تعبيراً للنيَّة الصادقة والرشيدة، وهي 
هذا  على  انسحب  وما  الدنيا،  شوائب  من  الفرد  داخل  بتنقية  جهادي  نجاح  عن  تعبر 
الموقف السلوكي ينسحب على ألفاظ وجمل وعبارات في نص الوصيَّة من حيث توافر 
مكونات ثلاثة للنية، وهذا ما يساعد على تنظيم السلوك وتوجيه مساراته نحو أهدافه 

العبادية المرغوب بها. 

***



160العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

رابعاً: مبادئ تنظيم ال�سلوك:

مررنا في مدخل هذه الحلقة بتحديد )مفهوم المبادئ التنظيمية( للسلوك الإنساني، 
العبادية الإيمانية، وتشكيل  العام والأساسي للشخصية  البناء  وهي عنصر يرتكز عليه 
كالمجال  آخر  مجال  في  أو  عقائدي،  مجال  في  سواء  تنظيمها  وبناء  ومشاعرها  سلوكها 
عند  المختصر  الوقوف  بعد  لاحقاً  الحلقة  هذه  في  الجانب  هذا  وسنعالج  السلوكي، 

خصائص هذه المبادئ.

ويتحدد على أساس هذه المبادئ نمط أساسي للشخصية العبادية للأفراد المؤمنين في 
عصور مختلفة بخاصة في زمن غيبة إمامنا قائم آل البيت، إذ تتعاون جميع المبادئ، 
وتعمل كوحدة موحدة في تنظيم سلوكنا، وبناء النمط العام لشخصية الفرد منَّا، فالنص 
لفظية  مفردات  من  الوصيَّة  هذه  تضمنه  وما   ،الباقر الإمام  لوصيَّة  بأسره  الكامل 
مترابطة  جميعها  وهي  والسيكولوجي(،  )الأخلاقي  بشقيها  المبادئ  من  عدداً  استبطن 
تستهدف تنظيم بناء النمط العبادي الأساسي لشخصيات الأفراد المؤمنين، ومما لا شك 
فيه أن التعرف على مجموعة هذه المبادئ يحتاج إلى ثقافة سيكولوجية ودينية معقولة من 
الباحث  الوصيَّة ذاتها كي تساعد  توافر مفردات لفظية من داخل نص  الباحث، وإلى 
على الجمع والحصر والتحديد وربط هذه المبادئ في نسق فكري يمنحه فرصة مناسبة 
لصياغة نسق عام قريب لنظرية معرفية عن مجموعة المبادئ التنظيمية للسلوك، ونأمل 

التوفيق.

معنى تنظيم السلوك.

والمفعول  مُنظَِّم،  فهو  تنظيمًا،  ويُنظَِّم،  نَظَم،  )فعل(،  وقيل  )اسم(،  تنظيم  لفظة: 
ويقـال في بعض  )نَظَّم(،  بأشكال مختلفة ومتعددة، ومصدر  تنظيمات  )مُنظََّم(، وجمعه 
أدبياتنا )تنظيم العمَـل، وهو ترتيب الأمر بطريقة مسبقة، وتدبيرها ليأخذ نسقاً مُعَيَّناً( 



161 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

جعل  يعني  السلوك(  )تنظيم  مصطلح  فمفهوم  الجهد،  وتنظيم  والتوجيه  الحركة  في 
أجزائه وعناصره كتلة عمل واحدة، وتعمل متآلفة، ومتآزرة لأجل أداء غرض مُعَّني 
»نَظْم  يعني  السلوك  فتنظيم  سلوكيَّة،  كوحدة  نشاطها  ترتيب  ويتم  مشترك،  هدف  أو 
مكوناته وأجزائه وترتيب حركتها، وخاضعة لقانون أو قاعدة كترتيب العلاقة مثلًا بين 

مثيرات السلوك واستجاباته«.

أغراضه  وتباين  واستجاباته،  أنماطه  اختلاف  على  الإنساني  فـ»السلوك  وهكذا 
وأوصافه يعتبر سلسلة من العمليَّات المتتابعة، بشكل يجعل من مجموعها صيغة فعليَّة 
واحدة، تؤدي غرضها بعد أن تتجسد حقيقة سلوكيَّة على مسـرح الحياة«)))، وهذا وجْـه 

فعال من أوجه تنظيم السلوك في اتجاهاته المطلوبة، ووجهة قصده. 

***

�أولًا: خ�صائ�ص مبادئ تنظيم ال�سلوك في ن�ص و�صيَّة الإمام الباقر.

 الباقر علي  بن  محمد  جعفر  أبي  وصيَّة  لنص  الأوليَّة  الملاحظة  تمكنك  قد 
بتماسك مفرداتها ومعانيها ودلالاتها الإنسانيَّة، وتبسط لدى الإنسان قليلًا من التأمل 
– التعليمية لوصية الإمام محمد بن علي الباقر عليه  الذهني في محتوى المادة الإرشادية 
الصلاة والسلام من رؤية مبادئ وأفكار، ومضامين أنظمة، ومعاني قيم مؤثرة، وهي 

بكل تأكيد قوى مؤثرة، وضابطة للسلوك في تكوينه الأولي وحركته المتتابعة.

هذه  تحقيق  على  للمساعدة  تستخدم  ضبط(  )أدوات  بمثابة  المبادئ  هـذه  أنَّ  كما 
الأهداف وتنظيم سلوك الإنسان، وتنظيم حركة العلاقة البشرية في إطار دوائر متعددة 
نفسه،  مع  ثالثة  وعلاقة  الآخ��ر،  مع  وعلاقته  سبحانه،  وربه  الإنسان  بين  كالعلاقة 

))) تنظيم السلوك الإنساني، دراسة من إصدارات دار التوحيد الكويتية، ص 7.



162العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وكذلك علاقته مع عالم الأشياء المادية المحيطة به في الدنيا، ويرتبط هذا الكشف بمعرفة 
خصائص عامة لهذه المبادئ التنظيمية للسلوك، وفهمها كضرورة تربوية لتربية )الذات 
العبادية( بطريقة وقائية، أو مساعدتها بطريقة علاجية على التخلص من بعض عيوبها 

وأمراضها، ورذائلها.

ومن هذه الخصائص:

طابعها رباني. 	-

إنسانيتها. 	-

تنظيمها وطابعها الأخلاقي. 	-

هدفية هذه المبادئ. 	-

تشابك وتداخل هذه الخصائص مع بعضها. 	-

انية المبادئ. 1. ربَّ

والمراد من مضمون هذا المبدأ ارتباط محتواه الداخلي بتعاليم السماء، والقيـم الإلهية 
الخالدة، فالتوجيهات الإلهية هي المصدر الأساسي لمادة ومحتوى هذه المبادئ التنظيمية 
الموجهة لـ )سلوك الإنسان( في علاقته بالله تعالى.. الرب الكريم للمخلوقات كلها بلا 
استثناء، وكذلك في علاقات الإنسان الخاصة مع ذاته، ومع الآخرين في محيطه الاجتماعي 
إذ  ومكوناتها،  ومثيراتها  للفرد  الخارجية  البيئة  في  الأشياء  عالم  ومع  والمتنوع،  الواسع 
تستمد هذه المبادئ روحها، وقوة عملها من رؤية الدين ومن تعاليم الله سبحانه وقيمه 
ومبادئ منهجه القويم، ونقصد الإسلام كدين موجه للسلوك في مجالات متعددة من 

حياة الإنسان على أزمنة مختلفة، وفي بيئات مكانية متعددة.



163 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

تجنب  أراد  أو  المثال  سبيل  على  )اللذة(  من  شيء  على  الحصول  المـرء  طلب  فإذا 
)الألم(، ودفع الضرر عن نفسه كانت توجيهات الله سبحانه وتعالى ماثلة أمامه لتنظيم 
ا  تحقيق هذا المبدأ، والاستفادة منه في توجيه مساره في حركة الحياة الإنسانية وضبطها إمَّ
بتحقيق الرغبة في إشباع )اللذة المطلوبة( أو )تجنيبه آلاماً تؤذيه(، وقد أسس نص هذه 
الوصيَّة الكريمة كل )مبادئها التنظيمية( وفق اجتهادنا الخاص، وهي كما نعتقد مبادئ 

موجهة للسلوك على أساس طابعها الرباني.

فكل ما يحقق تنفيذ هذا المبدأ موكول إلى الله سبحانه وتعالى، باعتباره هو المصدر 
سبحانه  وأنه  المختلفة،  وحاجاتهم  طلباتهم،  من  الأفراد  يحتاجه  ما  تأمين  في  الأساسي 
الذي خلق الإنسان، وهو على علم بتركيبته العضوية والنفسية والذهنية، وما يحتاج إليه 

.وما لا يحتاج اليه، وتطابق مبادئ وصية وليه في أرضه الإمام محمد الباقر

وتوجيهاته،  الله  تعاليم  من  مستمد  السلوك  تنظيم  مبادئ  من  مبدأ  فكل  وهكذا 
ومرتبط تنظيمياً بالأوامر والنواهي الإلهية، وتكون الاستفادة من هذه المبادئ بأكملها 
بالتعاليم  كيانها  وإنضاج  بالذات  الارتقاء  وهي  المحددة،  مهمتها  في  استناد  دون 

والأساليب والقيم العبادية وتحقيق رضا الله سبحانه وتعالى.

2. إنسانية مبادئ الوصيَّة.

ونعني بـ )إنسانية هذه المبادئ( الواردة في نص وصية الإمام الباقر ان المرشد 
من  فالغرض  المتدين،  المؤمن  لاسيما  الانسان،  خدمة  في  بتسخيرها  قام  قد  -الامام- 
القيام  وغرضها  لمنافعه،  وموجهة  الإنسان  خدمة  في  تكون  أنْ  مبادئها  ومن  الوصية، 
بمحددات  التكليفية  وأفعاله  وأنشطته  ومشاعره  تفكيره  وتنظيم(  )ضبط  بعمليات 
يت بهذا الاسم لاتصالها المباشر  المشرع التربوي الإسلامي وأحكامه الشـرْعيَّة، وقد سُمِّ



164العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

بخدمة الإنسان.

بصماتها  تصبغ  لأنها  الإنساني(؛  طابعها  )سمو  بـ  تعددها  على  المبادئ  هذه  وتمتاز 
به  البشري، وما يقوم  المبادئ منظمة للسلوك  بالطابع الإنساني، فمن حيث كون هذه 
عنه  الصادرة  الأفعال  صنع  في  مباشرة  إنسانية  ومشاركات  أدوار  من  الناس  مجموع 
والإتيان بها سواء أكانت من الأفعال )الخاطئة( أم من الأفعال )العبادية الصحيحة(، 

والإفادة منها في تكوين وتوجيه السلوك الإنساني؛ إذ إنها مستمدة من مصدر رباني.

فهذه المبادئ - إذن - ليست موجهة لكائن آخر غير الإنسان كالحيوانات والجمادات 
بعالم  والارتباط  الإرادة  وحيوية  بالمسؤولية،  والشعور  السامي،  للتفكير  تفتقر  التي 
الغيب، ولهذا تهتم بإدارة شؤون الإنسان وإدارة نشاطه مستلهمة روحها من المحتوى 
المعرفي لهذه الوصية، وتستهدف تنمية قواه الذاتية في مرحلة تطوره المعرفي والأخلاقي 
ومشكلاته  بالإنسان  تهتم  وكذلك  للذات،  الوقائية(  )المرحلة  في  لاسيما  والروحي 
الله  يرتضيها  إيمانية  بمحددات  السلوك  وتعديل  العلاج  مرحلة  في  رأينا  كما  وهمومه 
سبحانه لعباده، ولهذا لم تسمَّ هذه المبادئ بـ )إنسانية( إَّال لكونها تخدم الإنسان وتحقق 
له درجة مقبولة من )كماله الروحي والمعرفي( يهيئه للقاء الله تعالى في عالم الآخرة، وقد 

تمكن بنجاح من بناء نمط شخصيته العبادية.

3. الطابع الأخلاقي لمادة دعاء الافتتاح ومحتواه المعرفي والروحي.

تمتاز كل وصايا، ونصوص وأدعية أئمة أهل البيت عليهم أفضل الصلاة وأزكى 
المبادئ  أهم  على  وتنطوي  ية،  مُربِّ ومعرفية  وأخلاقية  قيمية  بثروة  وجل  عز  الله  سلام 
الضابطة والتنظيمية لحركة السلوك البشري، ولا يشذ نص وصية الإمام محمد بن علي 
الباقر عن هذه القاعدة، إذ تتسم مادته الإرشادية – التعليمية بطابع أخلاقي ومعرفي 



165 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

وروحي يحقق )صدق العبودية( كما جاء في أقوال أئمة أهل البيت، وهو هدف عبادي 
كبير يشدد المشرع التربوي الإسلامي على تحقيقه والعمل من أجله، فجميع مبادئ هذه 
الوصيّة الكريمة كالعفو عن الذات، وطلب الاعتذار والاعتراف بالذنب والتوبة وكثرة 
الذكر في الخلوات، وتكرار الاستغفار وطلب إشباع الحاجات الإنسانيَّة، والاستعلاء 
واضح،  أخلاقي  طابع  على  مؤسسة  الألم  وتجنب  اللذات  عن  والبحث  شهواتنا  على 

وفاعل ومؤثر في )تربية المؤمنين( وصياغة كياناتهم الذاتية.. أفراداً وجماعات.

فما يميز هذه المبادئ )التنظيمية( في هذه الوصية هو ما اتسمت به من قيم، وتعاليم 
ذات طابع أخلاقي مؤثر يساعد على تكوين أفعال سلوكية موسومة بالأخلاق العبادية 
حياة  في  تحقيقها  والسلام  الصلاة  أفضل  عليه  الباقر  علي  بن  محمد  الإمام  يبتغي  التي 
الفرد المؤمن من تطهير داخل النفس الإنسانية من الشك والشرك والنفاق، وتخليصها 
تحرر  قوة  هناك  فليس  ومشكلاته،  السلوك  وأمراض  الهوى  وأسر  الشهوة  وثاق  من 
التي  العبادية  الأخلاق  تفعيل  من  أهم  والإثم  الاستياء  أوزارها، ومشاعر  من  النفس 
شدد الإمام الباقر عليها في مواجهة الهوى، وبذل الممكن من أجل تنظيم السلوك 

الإنساني وضبطه والارتقاء به واستثماره في تحقيق الاتزان النفسي المفقود.

4. الهدفية السامية للمبادئ التنظيمية في نص الوصيَّة.

تقدم قولنا بأنَّ الهدف طموح إنساني، وسلوك مرجو التحقق، ومما لا شك فيه أنَّ 
الله  أن يحقق عباد  الوصية عبثاً، وأنما وضعت من أجل  المبادئ لم توضع في نص  هذه 
المؤمنون أهدافهم بواسطتها، بل هي )منظومة معرفية وروحية وأخلاقية( تبتغي ضمن 
أهدافها القيام بمهمة ضبط وتنظيم سلوك الإنسان المؤمن، وهي في نظرنا )آليات عمل( 
موصولة بأهداف عبادية واضحة أكد عليها الإمام محمد بن علي الباقر في نص وصيته، 
فمبادئ هذه الوصية ليست غاية في حد ذاتها، وإنَّما أدوات قوة موجهة للسلوك، وغايتها 



166العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

أن ترعى عمليات بناء الشخصية العبادية المطيعة لله سبحانه وتعالى.

وأهم ما تريد هذه المبادئ تحقيقه -كما ذكرنا مراراً- هدفان أساسيان هما:

أ - تحقيق الرضا الإلهي، وتحقيق رضا الله على عباده بأدنى حد.

ب – تحقيق حالة رضا العبد عن ذاته، بتعديل سلوكها أو إزاحة مؤشرات التوتر 
النفسي المؤلم، وهذا ما نسميه بحالة التوافق النفسي للذات مع نفسها.

فعلى سبيل المثال نجد )طلب العفو عن الذات كمبدأ تنظيمي للسلوك( يستهدف محو 
الأثر النفسي المترتب عن ضغوطات السيئات أو قهر الذنوب وتحديات المعاصي وتراكماتها 
الجاثمة على كيان الشخصية الإنسانية، واستبداله بتحقيق أثر نفسي إيجابي مضاد كالشعور 
مشاعر  ضغوط  وإزاحة  النفس،  داخل  بالراحة  والإحساس  النفسي،  الرضا  من  بحالة 
الاستياء الناجمة عن ارتكاب الذنوب ومنغصاتها، والوصول إلى راحة النفس كما اوصت 

ة بأكملها. الوصية باجمام القلب وقلة الخطأ، وبتلبية مطالب العملية الإرشاديَّ

ويلحظ أن تحقيق الهدف الثاني مع قدرته على الوصول بالفرد المؤمن إلى مستوى 
أكبر..  هدف  لتحقيق  مظهر  نفسه  الوقت  في  فإنه  الإيجابي  الإنجاز  من  ومتقدم  عال، 
هو الرغبة الكبرى في تحقيق رضا الله عـزَّ وجل ورضا الفرد عن ذاته، وفي كلا الحالين 
)الرضا الإلهي كهدف رئيسي(،  الفعلي والمهم  الطلب  نيل  الفرد رغبة في  يتحقق لدى 
وتحقيق قدر معقول من الصحة النفسية، وهذا ما ينسحب على مبادئ أخرى موجهة 

لسلوك الفرد في نص هـذه الوصيَّة.

***
5. شموليتها.

المؤمن  الإنسان  شخصية  جوانب  مختلف  المبادئ  هذه  شمول  بذلك  ونعني 



167 ال�سلوك الإن�ساني في و�صيَّة الإمام الباقر

يمثل  فالإنسان  والوجدانية(،  والعقلية  والاجتماعية،  والنفسية  والروحية،  )الجسمية، 
كياناً واحداً، ولا تتعامل هذه المبادئ مع جـزء من هذا الكيان دون غيره، فإذا داومت 
كيانه  من  أخرى  مكونات  على  ذلك  انعكس  العبادي  السلوك  من  شيء  على  نفسه 
فرائضه  أدى  وإذا  الاجتماعية،  وحياته  جسمه،  وأعضاء  الوجدانية،  والحياة  كالتفكير 
اليومية المكلف بأدائها انتظمت جوانب الشخصية مع بعضها وتفاعلت مع مجموعة من 

المبادئ، وتحركت الذات الإنسانية في اتجاه منتظم واحد.

مناهج  تأثير  تحت  البشرية  للذات  توجيهها  حركة  في  تندرج  المبادئ  هذه  أن  كما 
الآدمي  الكيان  لأن  العلاجي(؛  والمنهج  الوقائي،  والمنهج  الإنمائي،  )المنهج  هي  ثلاثة 
كله كتلة موحدة، يتأثر فيه كل عضو، أو جانب بالأجزاء الأخرى، وقد رأينا تداخل 
الوجود  وموحد  الكيان،  موحد  مؤمن  إنسان  عن  حديثها  في  الوصية  نص  مفردات 

المادي والروحي والعقلي والاجتماعي.

***
6. عمل هذه المبادئ كمنظومة موحدة في تأثيرها التربوي.

الوصية  اللفظية لهذه  التركيبة  السلوك الإنساني وضبطه في  تنظيم  تتداخل مبادئ 
ة، فمختلف القضايا التي اهتم بها نص  مع نفسها، ومع الأساليب العلاجية – الإرشاديَّ
فيما  وتفاعل  وتشابك  تداخل  من  فعلياً  تخلو  لا   الباقر علي  بن  محمد  الإمام  وصيَّة 
بينها، فكل أنماط العلاقات ودوائرها الأربع في مادته موحدة معرفياً، ومرتبطة بالعلاقة 
الروحي  مبناها  على  ومؤسسة  وتعالى،  سبحانه  الله  مع  الإنسان  علاقة  وهي  الكبرى، 
مرتبطة  المبادئ  لهذه  الأساسية  الخصائص  من  خاصية  فكل  والمعرفي،  والعقائدي 

بالأخرى تتأثر بها وتؤثر فيهـا.



168العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

في  الذات  توجيه  في  بعضها  عن  منفصلة  تعمل  لا  كلها  المبادئ  هذه  أنَّ  ونعتقد 
في  بعضها  عن  مفككة  المبادئ  هذه  تتحرك  لا  ولهذا  ومشاعرها،  وأفكارها  سلوكها، 
الوصيَّة  تريد  التي  تأثير مجموع كيانها من أجل تحقيق الأهداف  الضبط، وفي  عمليات 

الوصـول إليها، وأهمها، وفي صدارتها الهدفان الكبيران: 

)طاعة الله وطلب رضاه عز وجل(. 	•

)وبناء شخصية الإنسان على مرتكزاتها بنحو يرضي الفرد عن أداء ذاته(. 	•

إنَّ جميع مبادئ الوصية أو غالبها -كما نراها- تتحرك معاً كمنظومة معرفية ونفسية 
وقيمية في إدارة الذات وتنميتها، وفي اتجاه واحد يساعد على بلوغ الهدف الأكبر.. رضا 
واكتمال  نفسها،  عن  الذات  رضا  تحقيق  بهدف  المرتبط  الرئيسي  وهدفهـا  سبحانه،  الله 

حالة النضج لديها، وتحقيق مستوى معقول من الصحة العقلية والجسدية والنفسية.

فلا يمكن على سبيل المثال الاستفادة من مبدأ الإثابة، وتطبيقه على الأفعال العبادية 
بدون قيام الفرد بالأعمال العبادية من طاعات وأعمال حسنة، وتجنب المعاصي، وبدون 
الداخلية،  صراعاته  وحل  السلوك،  وتعديل  والتوبة  والندم،  الاعتراف  مبدأ  تفعيل 
والإشباع  الهوى،  على  والانتصار  الشهوة  على  والاستعلاء  العبادية،  الأفعال  وتكرار 
المنظم المشروع، وغير ذلك؛ حيث إن جميع هذه المبادئ منظومة واحدة لا تتعارض مع 
بعضها في حركتها الضابطة والتقويمية والتوجيهية لسلوك الذات البشرية، ونفهم من 
المادة الإرشادية للدعاء المذكور ومحتواها المعرفي والروحي تأكيدها على هذا التداخل، 

وعلى عملها الموحد كمنظومة توجيه للسلوك الإنساني.

***



 الحلقة الخام�سة
 الانفعالات النف�سية

 مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا
وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام الباقر





171

المقدمة

مررنا في حلقة سابقة على نص وصية الإمام الباقر، وهي إحدى أهم نصوصه 
ة لديه، فعثرنا على جمل وعبارات ومفردات لفظية تشير  الأخلاقية والتربوية والإرشاديَّ
إلى نماذج من السلوك الانفعالي المعتاد في الحياة اليومية للكائن الآدمي، ومن المنطقي أن 
يختزن التراث الروائي والفكري للإمام الباقر، وهو يتعامل مع الناس وبخاصة أهل 
بيته وتلامذته والمحيطين به، جمل وعبارات انفعالية شكلت جزءًا من رؤيته للانفعالات 
الروحية  بقيم الإرشاد الأخلاقي وأساليبه  البشرية وكيفية ضبطها وتوجيهها  النفسية 

والمعرفية.

ومما لا شك فيه أن هذه الإشارات جاءت في سياقها الطبيعي، وهي تعرض على 
جموع الناس لا بقصد التركيز على انفعالات معينة في نصوص الإمام وأحاديثه، وإنَّما 
المصطلح في سياق  الباقر إن صح استخدام هذا  الامام  إليها مصادر عند  أشارت 
المحيطين  للناس  والمعرفي  الأخلاقي  وتوجيهه  الإرشادية،  رؤيته  عن  العام  حديثه 
بالإمام الباقر من أجل ضبط سلوكهم، فيكون الإمام الباقر بهذا الاهتمام بفكره 
السلوك  وضبط  والإرش��اد  والتربية  والنصح  التوجيه  في  وظيفته  أدى  قد  الإرش��ادي 
الإنساني بمعايير ومحددات إيمانية تحقق في نهاية الأمر الأهداف العبادية التي توخى أبو 
جعفر محمد بن علي الإمام الباقر الوصول إليها من خلال عمليات نشر وبث تعاليمه 
الإرشادية بأساليب متعددة كما في وصيته هذه العبادية - الإرشادية لجابر بن يزيد الجعفي 

أو في حكمه القصار ومعانيها أو في غيرها من مصادر فكره التربوي - الإرشادي.



172العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وبالتأكيد فالإشارة لنوع هذا )الانفعال( كالفرح أو الحزن لا يتم -كما نفعل اليوم- 
لدى  سيما  ولا  الحي  الكائن  عند  عنه  ومنفردة  ومفصلة  موضوعية  دراسات  إعداد  له 
المؤثرة  العوامل  وتحديد  حدوثه،  وشروط  وعناصره  مفهومه  وتحديد  الآدمي،  الكائن 
)العبادي(  النمط  لاسيما  الإنسانية  الشخصية  سلوك  على  نتائجه  عن  والبحث  فيه، 

للشخصية.

 بها اضطلع  التي  الكبرى  العبادية  الإرشادية  الوظيفة  إطار  في  ذلك  يتم  وإنَّما 
في ميدان توجيه الناس ومحاولته الهادفة – بعمليات إرشادية موجهة - ضبط سلوكهم 
الانفعالي والارتقاء بواقع ذواتهم وتطوير قدراتهم في مواقف متعددة من حياتنا اليومية، 
وبحسب أنواع الانفعالات المختلفة التي تواجه الناس في حركة الحياة، وباستعدادات 
وعلم  النفسية  الصحة  حقل  معايير  مع  تتفق  ة  سويَّ انفعالية  باستجابات  أو  وقابليات 
وقواعدها   الباقر الإمام  تبنَّاها  التي  العبادية  النظرة  محددات  ومع  المرضي،  النفس 
المعرفية والأخلاقية، وهي نظرة معرفية سليمة مستمدة من مصادر التشريع الإسلامي 
بيته  أهل  المعصومين من  الكريم ونصوص  النبي  الكريم، وأحاديث  القرآن  آيات  من 

الكرام عليهم أفضل الصلاة والسلام.

رواياته،  في  سواء  أحاديثه  ومصادر   الباقر الإم��ام  نصوص  في  الملحوظ  إنَّ 
التي  الشعر  مقاطع  في  أو  تراثه  في  الواردة  القصار  والحكم  الطوال،  والجمل  وخطبه، 
استبطنته  وما  ومعالجتها،  بيانها  إلى  يحتاج  قضايا  عن  التعبير  في  يستخدمها  أو  ينظمها 
ومقصودة  فائقة  عناية  عن  تعبر  ولغوية  لفظية  مفردات  من  والمصادر  النصوص  هذه 
من الإمام الباقر بتنظيم وضبط السلوك الأخلاقي ومثيراته واستجاباته، وأنواعه، 
استجاباته  على  والسيطرة  الانفعالي  السلوك  أنماط  بضبط  ونواهيه  التنظيمية  وأوامره 

الظاهرية لدى الكائن الآدمي.



173 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

وإذا ما بسطنا النظر، وتأملنا في مفردات بعض تراث الإمام الباقر نجد أنفسنا 
بين كلمات دقيقة ومعبرة عن حالات وجدانية وانفعالية متنوعة، وهي بالتأكيد ليست 
للترف الفكري أو لاستخدامات غير هادفة، فأهل البيت يشغلون أنفسهم بتعزيز 
مهاماً  يؤدي   الأئمة كسائر  الباقر  فالإمام  حياتهم،  في  الباطل  يتسلل  ولا  الحق، 
إصلاحي،  بجهد  تقويمه  أو  وتعديله  واستقامته،  الانفعالي  السلوك  لضبط  إرشادية 
وتسخيره في خدمة الأهداف العبادية التي تحقق أمرين أساسيين هما أهم أهداف التربية 

الإرشادية عند الإمام الباقر وهما:

1. السعي إلى تحقيق رضا الله سبحانه وتعالى.

تحقيق  طريق  عن  الفردية  الذات  عن  النفسي  الرضا  تحقيق  أجل  من  والعمل   .2
توافق نفسي واجتماعي في داخل كيانه الذاتي، وفي علاقاته مع الآخر.

وكلا الهدفين السابقين يحققان للإنسان علاقات سوية وإيجابية وفاعلة في دوائرها 
الأربع )مع الله عـزَّ وجل، ومع نفسه في كيانها الداخلي، ومع الإنسان الآخر، وفي تعامله 

مع عالم الأشياء(، وتجعله يتمتع بقدر من الصحة النفسية المريحة. 

***

 الن�صو�ص الانفعالية في و�صيَّة الإمام الباقر

ورد في متن الوصية ما يؤكد النزعات والاستجابات الانفعالية، وهي مجرد جانب 
من الحياة الوجدانية للكائن الآدمي، ومن هذه العبارات ما يأتي:

روي عنه أنه قال لجابر: 	•

»يا جابر اغتنم من أهل زمانك خمساً، إن حضرت لم تعرف، وإن غبت لم تفتقد، وإن 
شهدت لم تشاور، وإن قلت لم يقبل قولك، وإن خطبت لم تزوج، وأوصيك بخمس: إن 



174العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ظلمت فلا تظلم، وإن خانوك فلا تخن، وإن كذبت فلا تغضب، وإن مدحت فلا تفرح، 
وإن ذممت فلا تجزع، وفكر فيما قيل فيك، فإن عرفت من نفسك ما قيل فيك فسقوطك 
من عين الله جلَّ وعز عند غضبك من الحق أعظم عليك مصيبة مما خفت من سقوطك من 
أعين النَّاس، وإن كنت على خلاف ما قيل فيك، فثواب اكتسبته من غير أن يتعب بدنك.

وقال في الفقرة الثانية من وصيته:

إنك  لو اجتمع عليك أهل مصرك، وقالوا:  لنا وليَّاً حتى  بأنك لا تكون  »وأعلم 
رجل سوء لم يحزنك ذلك، ولو قالوا: إنك رجل صالح لم يسرك ذلك، ولكن اعرض 
نفسك على كتاب الله، فإن كنت سالكاً سبيله زاهداً في تزهيده، راغباً في ترغيبه، خائفاً 
فماذا  للقرآن،  مبائناً  كنت  وإن  فيك،  قيل  ما  يضرك  لا  فإنه  وأبشر،  فأثبت  تخويفه  من 
الذي يغرك من نفسك، إن المؤمن معني بمجاهدة نفسه ليغلبها على هواها، فمرة يقيم 
أودها)))، ويخالف هواها في محبة الله، ومرة تصرعه نفسه فيتبع هواها فينعشه الله فينتعش 
ويقيل الله عثرته فيتذكر ويفزع إلى التوبة، والمخـافة فيزداد بصيرة ومعرفة لما زيد فيه من 
رُوا فَإذَِا  يْطَانِ تَذَكَّ هُمْ طَائفٌِ مِنَ الشَّ قَوْا إذَِا مَسَّ الخوف، وذلك بأن الله يقول: ﴿إنَِّ الَّذِينَ اتَّ

هُمْ مُبْصِرُونَ﴾))). 

الفقرات الأخرى للوصية كلمات معبرة عن بعض الانفعالات وجوانب  وتخلل 
من حياتنا الوجدانية البشرية مثلًا: » يا جابر استكثر لنفسك من الله قليل الرزق تخلصاً 
للعفو«،  وتعرضاً  النفس  على  إزراءً  لله  الطاعة  كثير  نفسك  من  واستقلل  الشكر،  إلى 
وقوله عن الهوى وضرورة السيطرة على تأثيراته الشهوية: »وتوَقَّ مجازفة الهوى بدلالة 

كة )العوج(، وقد يأتي بمعنى القوة، انظر تحف العقول، ص 206، وبحار الأنوار،  ))) الأود: محرَّ
ج75، ص 163.

))) الأعراف: 201.



175 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

العقل، وقف عند غلبة الهوى باسترشاد العلم«.

وأقوال متتابعة متأخرة في النص كقوله:

»واستجلب حلاوة الزهَـادة بقصر الأمل، واقطع أسباب الطمع ببرد اليأس، وسد 
سبيل العجب بمعرفة النفس، وتخلص إلى راحة النفس بصحة التفويض، واطلب راحة 
ض لرقة القلب بكثرة  البدن بإجمام القلب، وتخلص على إجمام القلب بقلة الخطـأ، وتعرَّ

الذكر في الخلوات، واستجلب نور القلب بدوام الحزن«.

وأيضاً ما قاله من تحذيرات لا تخلو من انفعالات واضحة كشدة الندم وكثرة الذكر 
والاستغفار وما ينتج عنها من رقة قلب أو قساوة وتبلد، حيث جاء في النص:

اك والغفلة، ففيها تكون قساوة  اك والتسويف فإنَّه بحر يغرق فيه الهلكى، وإيَّ »وإيَّ
سالف  واسترجع  النادمون،  يلجأ  فإليه  فيه،  لك  عذر  لا  فيما  والتواني  اك  وإيَّ القلب، 
المراجعة،  بحسن  الله  وعفو  للرحمة  ض  وتعرَّ الاستغفار،  وكثرة  الندم،  بشدة  الذنوب 
واستعن على حسن المراجعة بخالص الدعاء والمناجاة في الظلم«، وقوله عليه سلام الله: 
اليأس  اليأس، واستجلب عز  بعز  الطمع  وادفع ذل  الطمع،  بإماتة  العز  بقاء  »واطلب 

ببعد الهمة«. 

»ولا خوف كالحزن، ولا مصيبة كعدم العقل، ولا عدم عقل كقلة اليقين، ولا قلة 
يقين كفقد الخوف، ولا فقد خوف كقلة الحزن على فقد الخوف، ولا مصيبة كاستهانتك 
كمجاهدة  جهاد  ولا  كالجهاد،  فضيلة  ولا  عليها،  أنت  التي  بالحالة  ورضاك  بالذنب، 
الهوى، ولا قوة كرد الغضب، ولا معصية كحب البقاء، ولا ذل كذل الطمع«، وإشارات 

متفرقة في جمل متأخرة من نص الوصية.

***



176العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

كالانفعالات  متعددة  سيكولوجية  موضوعات  على  التعرف  للباحثين  ويمكن 
تنظيم  الفردية، ومبادئ  الفروق  والدوافع، والحاجات، وظاهرة  النفسية ومشكلاتها، 
السلوك الإنساني، والقيم الإرشادية وغيرها من تجارب العلماء وتحليلاتهم، وفهم بعض 
النصوص لأئمة أهـل البيت ونظرياتهم وأفكارهم الإرشادية، ثم دراستها بلغة 
السلوك  من  وأنماط   الباقر الإمام  إرشادات  بين  العلاقة  لظهور  ونظراً  معاصرة، 
الانفعالي فقد آثرنا دراسة هذه العلاقة معتمدين على نص الإمام الباقر في وصيته 

لصاحبه جابر بن يزيد الجعفي عليه الرحمة والرضوان. 

لأنماط  كلي  بحصر  القيام  -أمثالنا-  الباحثين  بعض  على  الصعوبة  من  يكون  قد 
الإرشادية  الثقافة  وتعاليم  نصوص  إليها  أشارت  التي  واستجاباته  الانفعالي  السلوك 
التي توزعت مادتها المعرفية في عدد من أحاديث الإمام الباقر، لكنَّ الحصر الجزئي 
كل  بمقدور  ويكون  نسبياً،  لاً  مطوَّ كان  ما  إذا  محدد  نص  في  ممكن   – الأنماط  لهذه   –

باحث جمع بعض النصوص الروائية الفرعية من هذا النص الطويل كي تشكل جزءًا 
من التجربة الانفعالية والوجدانية والسلوكية لجماعة المؤمنين وتوجيهها بقيم إرشادية 
مبثوثة في النص الإرشادي الباقري المتقدم أو في أي مصدر من مصادر فكر أبي جعفر 

لام. الإمام محمد بن علي الباقر عليه الصلاة والسَّ

لهذا فالمنطقي أن يتوقف باحث مثلنا عند بعض النصوص والوقائع التاريخية التي 
النفسية، ومكوناتها، وعناصرها، وخبراتها ومشكلاتها(  )الانفعالات  تستبطن ظاهرة 
بعد حالة  انفعالية  واستثارة  والسلوكية، وما يصحبها عادة من اضطرابات  الشعورية 
الإيمانية  الجماعات  تزال  وما  غيرهم-  حتى  -أو  المؤمنون  كان  والهدوء،  السكون  من 
تعيشها إلى يومنا الحاضر، وتؤدي إلى تغيرات مفاجئة أو شبه مفاجئة، ويترتب عليها – 
بالضرورة - ظهور آثار انفعالية واضحة في سلوكهم الخارجي، وفي وظائفهم الجسمية.



177 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

وقبل الدخول في تفاصيل العلاقة بين التوجيه الإرشادي وعملية ضبط السلوك 
الانفعالي ومعرفته نحتاج الى تحديد مفهوم الانفعال، ومعرفة شروط حدوثه، وعناصره، 
ونعتقد أن القارئ العادي غير المتخصص يحتاج إلى هذا التحديد وفهم معناه وشروط 

تكونه في حياة الكائن الآدمي. 

***

تحديد مفهوم الانفعال

والانفعالات تجربة شعورية مهمة في حياتنا الوجدانيَّة، تنقل الأفراد من المؤمنين، 
ومن غيرهم على حد سواء من موقف إلى آخر.

معانٍ  لتحديد  اختلافهم  في  العلماء  كحال  للانفعال  متعددة  تعريفات  وثمة 
سيكولوجية.

1. التعريف الأول:

من  حالة  إلى  وهدوء  وانتظام  سكون  حالة  من  »الانتقال  هو  النفسي  الانفعال 
على  بادية  بآثار  مصحوبة  مفاجئة  تغيرات  خلالها  ويعيشون  والاستثارة،  الاضطراب 

سلوكهم الخارجي، ووظائف أعضائهم الداخليَّة«.

2. التعريف الثَّاني:

يتم تعريف مفهوم )الانفعال النفسي( بأنه حالة تغير تصيب الكائن الحي.. إنساناً 
وحيواناً.. من سكون وانتظام وهدوء إلى حالة من الاضطراب والاستثارة، ويصحب 
الموقف الانفعالي تغيرات مفاجئة مصحوبة بآثار تظهر في سلوكهم الخارجي، ووظائف 

الأعضاء الداخليَّة للأفراد«.



178العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

3. التعريف الثالث.

ابق قيل في بعض الدراسات  وفي تعريف ثالث للانفعال النفسي مشابه للتعريف السَّ
في علم النفس المعاصر: إن الانفعال النفسي هو )اضطراب حاد يشمل الفرد كله، ويؤثر 
في وظائفه الداخلية وسلوكه الخارجي())).. أو هو )حالة من الاضطراب والاستثارة 
الكائن الحي كبني  أحياناً يصيب  أو هو )تغير مفاجئ  تسبقها حالة سكون وانتظام(، 

آدم، وتظهر آثاره في السلوك الخارجي للفرد، وفي وظائف جسمه الخارجيَّة(.

وتمَّ في سياق تعريف آخر معرفة ظاهرة الانفعالات النفسية في حياة الكائنات الحية 
بمجموعة »استجابات نفسية وفسيولوجية )أي داخلية( تؤثر في جميع أوجه النشاط التي 
يقوم بها الكائن الحي، وتجعل حياته النفسية مليئة بخبرات وتجارب متنوعة«، فحياتنا 
النفسية – كما يدرك القارئ الكريم - مليئة بخبرات وتجارب وجدانية متنوعة، وهي 
كما يدرك الكثيرون منَّا لا تسير على وتـيرة واحدة، بل يختزن الفرد الواحد نهراً متدفقاً 

من الانفعالات والعواطف والمشاعر الوجدانية.

***

�شروط حدوث ال�سلوك الانفعالي

والسرور  كالفرح  الإنسانية  حياتنا  في  النفسية  الانفعالات  تعدد  من  الرغم  على 
والحزن والحنان والهرب والخوف والغيرة والغضب واليأس وغيرها إَّال أنها تخضع في 
والاضطراب  النشاط  إلى  الأخرى  الحيَّة  والكائنات  الأفراد،  ما تهيئ  حركتها لشروط 
والاستثارة، وقد حدد علماء النفس المعاصرون شروطاً ثلاثة واضحة لحدوث الانفعال، 

وهي:

))) العمران وآخرون، مبادئ علم النفس، ص 149 – 150.



179 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

1. وجود مثير داخلي أو خارجي.

ما  وهو  ك،  المحرِّ أو  )الُمنبَِّه(  مصطلح  كذلك  النفس  علماء  لغة  في  عليه  ويطلق 
يتسبَّب في إثارة شعور الفرد، فيدفعه نحو إصدار استجابة سلوكيَّة معيَّنة، وقد يكون 
هذا المنبه أو المثير داخلياً أو خارجياً، فالألم المفاجئ - كان نفسياً أم عضوياً – وسواء 
المثال هو منبه ومحرك  كان في داخل جسم الإنسان أم في خارجه، كالمغص على سبيل 
للشعور، وهو مثير داخلي يدفع الفرد نحو استجابة انفعالية معينة كالصراخ، والبكاء، 
أو الخوف، وقد يصاحب ذلك غضب واضطراب وتهيج وجداني شديد، وقد يكون 
هذا المثير )خارجياً( في المحيط المادي للفرد أو الكائن الحي.. كأن يكون المثير الخارجي 
كرؤية كلب أو حيوان مفترس كالأسد أو الذئب سبباً لحدوث انفعالات نفسية تصيب 
الكائن الحي بتغيرات تؤثر على نشاطه الخارجي، وأعضائه الداخلية، كمحاولته الهرب 

أو الاستعداد لفعل شيء ما للدفاع عن النفس وتجنب الوقوع في موقف صعب.

2. كائن حي له جهاز عصبي.

المثيرات  ويستقبل  الاستثارة  يقبل  عصبي  جهاز  وجود  من  الحي  للكائن  بد  لا 
يتوافر  لا  وهذا  العصبي،  الجهاز  فعالية  طريق  عن  معها  ويتجاوب  أشكالها  بمختلف 
لكائن جامد وأصم، لذلك يعتبر الجهاز العصبي آلية استقبال واستثارة وتمهيد لإصدار 
استجابة مناسبة أو غير مناسبة، ولا يعتبر الكائن كائناً حياً بدون فعالية لجهاز استقبال 
من أي نوع، وينطبق هذا الحال على كل إنسان بصرف النظر عن كونه ينتمي لتيار ديني 

معين أو مذهب سياسي أو اتجاه ثقافي أو غير ذلك. 



180العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

3. صدور استجابة أو رد فعل من الكائن تجاه المثير.

صيغة  كانت  سواء  انفعالية  مواقف  في  الحي  الكائن  على  الشرط  هذا  وينطبق 
الانفعال إيجابية أم سلبية، وما يصحب الموقف من تغيرات وآثار الانفعالات في حياة 
الناس من العاديين ومن المنتظرين، ويمثل هذا الشرط وحدة في بنية الموقف السلوكي.

فمن يفاجأ بوجود حيوان مفترس بالقرب منه، وقريب يجد ان نفسه تصدر عنها 
استجابة معينة أو رد فعل ما كالبكاء، أو الاستعداد للهرب، أو حمل آلة دفاع عن النفس، 
أو الإقبال على مواجهة هذا الحيوان لتطويعه أو الاستئناس به بحسب خبرة كل إنسان بـ 

)المثير( الخارجي وحجم تأثيراته النفسية عليه.

***

ت�أملات علميَّة في ن�ص الو�صيَّة

آخر  حيناً  العابر  أو  السابق  الإرشادي  النص  في  حيناً  المركز  التأمل  بعد  ويمكننا 
على حد سواء إدراك الجمل والعبارات اللفظية المعبرة فيه عن السلوك الانفعالي ونماذج 
من أنواعه بغرض توجيه الانتباه إليها في أحد أهم نصوص الإمام الباقر، والسعي 
لتربية القدرات الذاتية لدى الأفراد وتدريبهم على ممارسة تجارب السيطرة الوجدانية 
التراث  فبعض مصادر  المستمرة،  اليومية  الظاهرة والمستترة في حياتهم  انفعالاتهم  على 
وألفاظاً وجملًا  اختارت مصطلحات  قد   الباقر للإمام  والمعرفي  والتربوي  الفكري 
في  ومتداولة  شائعة  نفسه  الوقت  في  وهي  النفس،  علم  في  ومعتبرة  واضحة  انفعالية 
ثقافتنا ولغتنا اليومية، أو استوعبت معانيها كما في معرفة الألفاظ الانفعالية وتحديدها، 

واستخراج قائمة للانفعالات بحسب التصنيف الدارج في الدراسات المعاصرة.



181 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

انفعالية. مفردات ومصطلحات  	•

قائمة الانفعالات. 	•

الإمام  وصية  من  لفظية  نصوص  في  الانفعالية  والاستجابات  المثيرات  ربط  	•

.الباقر

التعبير عن الحالات الانفعاليَّة. أساليب  	•

شروط توجيه الانفعالات نحو أهداف عبادية. 	•

خصائص للسلوك الانفعالي. 	•

نماذج من الحالات المرضيَّة في مجال السلوك الانفعالي. 	•

العوامـل المؤثرة في السلوك الانفعالي))).  	•

تحقيق الاتزان النفسي والانفعالي في نص الوصية الإرشادية. 	•

***

�أولًا: �ألفاظ انفعالية )مفردات وم�صطلحات انفعالية(.

المتعددة، لاسيما في وصيته  تراثه ومصادره  أنماط من  المثال في  ونلحظ على سبيل 
الارشادية لجابر كلمات عن مواقف وحالات انفعالية، وهي مصطلحات سائدة في علم 
النفس نفسه، ففي النص الإرشادي الذي اخترناه لاستخراج النظرية الإرشادية عند 

الإمام الباقر ألفاظ وكلمات، بل وجمل قصيرة مثل: 

فصل  في  الانفعالي  السلوك  على  المؤثرة  العوامل  مجموعة  وجل-  عز  الله  شاء  -إن  سنعالج   (((
مباحث  من  متفرقة  مواضع  في  والانفعالي  النفسي  الاتزان  تحقيق  مسألة  على  سنمر  كما  مستقل، 

الكتاب.



182العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ك، أبْشِـر، ينعشه الله، ينتعش، حب البقاء، زاهداً،  أ – ألفاظ وكلمات: )تفرح، يسرُّ
القلب،  رقة  القلب،  إجمـام  التيقظ،  شدة  البدن،  راحة  النفس،  راحة  ترغيبه،  في  راغباً 
في  المناجاة  الاستغفار،  كثرة  اليأس،  عز  القلب،  سلامة  القلب،  فقر  القلب،  قسـاوة 

الظلم، ولا رجاء كرجاء مُعِـين(.

ب – وكلمات وجمـل: )تغضب، غضـبك، رد الغضب، تجـزع، يفـزع، إزراء النفس 
والضيق منها، خفت، تخويفه، صـدق الخوف، الخوف الصادق، المخافة، الخوف، خائفاً، 
فقد الخوف، خوف زوال النعم، يحزنك، ولا خوف كالحزن، قلة الحزن، يسرك، غلبة 
الهوى، غنى النفس، استهـانتك بالذنب، ورضاك بالحالة التي أنت عليها، راحة النفس، 

ة الندم، وذل الطمع(. شدَّ

الباقر لصاحبه جابر الجعفي  الكريم للإمام  النص الإرشادي  وهكذا تضمن 
وبأشكال  خاص  نحو  على  الانفعالية  الحالة  تلامس  وجدانية  ومصطلحات  مفردات 
عديدة مألوفة في الكتابات السيكولوجية المعاصرة، وتوضح في الوقت نفسه حالات 
من السلوك الانفعالي المتوقع إن التزم الإنسان بمبادئ هذه الوصية، أو لم يلتزم بها في 

مقابل ذلك.

ثانياً: قائمة ال�سلوك الانفعالي و�أنواعه.

في  مباشرة  غير  بألفاظ  أو  صريح  بنص  المذكورة  للانفعالات  قائمة  بذلك  نعني 
النص الإرشادي للإمام محمد الباقر، ونؤكد مرة أخرى بأن الوصية لم تكتب كنص 
معرفي إرشادي بغرض فرز وتصنيف الحالات الانفعالية التي عادة ما تواجه الأفراد في 

مواقف حياتهم اليومية، وتتيح لنا كباحثين دراسته وتفهيم معانيه لعموم النَّاس.

ولكن مع ذلك اقتضى تأملنا الذهني -كما في الإشارة السابقة- أن نذكر أنماطاً من 



183 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

مبسطة  قائمة  في  الأنماط  هذه  تصنيف  -باجتهادنا-  ذلك  وتطلب  الانفعالي،  السلوك 
تضم انفعالات إيجابية، ويقابلها في الوقت نفسه انفعالات تعرف عن الناس بانفعالات 
سلبية، مع أخذ الاعتبار بتصنيف كل انفعال بحسب الموقف الانفعالي الذي يكون عليه 
دائرة  أو  إيماني سوي  متداخلة بين دخولها في وضع  الانفعالات  الفرد، ولكون بعض 
عدم التوافق الصحيح، وأهم ما ذكرناه من حالات انفعالية يتم تقسيمها وفقاً للتقسيم 
العام المذكور إلى موجب وسالب، وإن كانت في بعض الأحوال إيمانية سوية وتوافقية، 
أو غير توافقية، وفقاً للموقف الانفعالي الذي يكون عليه الفرد وحالته الإيمانية، وبذلك 

تكونت هذه القائمة كما يبينهُ الجدول التالي:

الانفعالات السالبة وغير التوافقيةالانفعالات الموجبة والسوية

الفـرح والسرور، والاستبشار، والانتعاش 
النفسي، واجمام القلب، ورد الغضب و السيطرة 
على النفس والصبر على المكاره وتقبلها، ورقة 

القلب وتليين عواطفه الإنسانيَّة، والدهشة 
المصحوبة بالتيقظ العقلي التي تتيح للفرد 

استكشاف المخبوء.

حالات وجدانية كانفعالات الغضب 
غير المعتدل وغير المتزن، وحالات الجزع 

والخوف، والحزن، والضيق وإزراء 
النفس، وقسـاوة القلب أو يصل لمستوى 

ما يسمى أحياناً بـ » التبلد الانفعالي«. 

***

ثالثاً: ربط المثيرات والا�ستجابات الانفعالية في مقاطع لفظية من و�صية الإمام 

.الباقر

أوضح النص الإرشادي -ونقصد وصية الإمام الباقر- جانباً مهمًا من صور 
في  المتوقعة  الانفعالية  المواقف  في  والاستجابة  المثيرات  بين  الوثيق  الارتباط  وحالات 
سلوك الناس مع بعضهم، فإذا ما ظهر أحد هذه المثيرات في موقف معَّني ترتب عليه 



184العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

بالضرورة تكوين استجابة سلوكية انفعالية تتسم بالرشد أو بالحماقة أو بالتبلد، وبروز 
رد فعل – بشكل تلقائي - في مواجهة هذا المثير أو ذاك، وجرت مقادير حياتنا كبشر أن 
ننفعل لظهور مثيرات من داخلنا أو من بيئتنا الخارجية، فنتصرف بكيفية تلحق الضرر 

بنا أو تساعدنا على حماية أنفسنا.

المعتادة  أوالخاطئة  السليمة  الانفعالية  الأنماط  من  سلسلة  على  الحال  هذا  وينطبق 
من  نماذج  وضع   الباقر للإمام  الإرش��ادي  فالنص  تقدم  وكما  اليومية،  حياتنا  في 
ألفاظاً  له  الترابط بين مثيرات الموقف الانفعالي واستجاباته حتى وإن لم يستخدم  هذا 
 َ اعتاد علماء النفس، والدارسون لهذا العلم استخدامها بنفس مسمياتها، لكنَّ من خَِرب
الدراسات السيكولوجية، لاسيما التي اهتمت بدراسة الحياة الوجدانية يمكنه معرفة كل 
إشارة للارتباط بين المثيرات الانفعالية واستجاباتها، وإدراك عناصر كل موقف انفعالي 
 ،على حدة وتفسيره باستخدام عبارات وجمل وألفاظ وردت في نص الإمام الباقر
ووصيته الإرشادية الموجهة لجابر الجعفي رحمه الله تعالى، ومعني بها.. كل المؤمنين ممن 
يعنيهم أمر المتابعة للإمام وطاعته والولاء له، والاستماع لإرشاداته في الأوامر والنواهي 

على حد سواء. 

الانفعالات فسنأخذ من  منفرداً في موضوع  ليست درساً  الوصية  أن هذه  وطالما 
تركيبتها اللفظية نماذج منتقاة نوضح فيها إشارة هذا النص الإرشادي الثمين المهم إلى 
مسألة الارتباط بين مثيرات بعض المواقف الانفعالية، وردود الفعل إزاءها، وهذا ما 
يسميه علماء النفس بـ )الاستجابة السلوكيَّة( في سلوك الكائن الآدمي، لأي مثير انفعالي 

يواجهه في حياته اليومية.



185 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

نمـاذج مختـارة 

النموذج الأول لشروط حدوث الموقف الانفعالي.

على  أيدينا  نضع  سوف  جملها،  كل  وبدايات  الوصية،  مدخل  في  قليلًا  تأملنا  إذا 
لت  الوصيَّة، وجميعها مثيرات صوتية تحوَّ المثيرات، والاستجابات في كل مقاطع هذه 
بعد ذلك إلى مثيرات واستجابات مكتوبة، وتشكل في النهاية وعْياً معرفياً نحتاج إليه، 
ونتفاعل مع مكوناته اللفظية في حركة حياتنا على مَـدِّ أعمارنا، وفي البدء نقرأ الوصيَّة 
كرواية إرشادية )يا جابر: اغتنم من أهل زمانك خمساً(، فهذه الجملة في حد ذاتها تمثل 
الرحمة  عليه  فاستجاب  صوتياً(،  )مثيراً  الله  رحمه  الجعفي  جابر  لسمع  لاسيما  آنذاك، 
وتناقلها، ونشرها على  مفرداتها،  تدوين  وتم  كرواية سمعها،  ذاكرته  النص في  بحفظ 

مدار زمن طويل من القرن الثاني الهجري إلى يومنا الحاضر.

إنَّ المثير هنا )صوتي( كما تقدم، وهو مناداة الإمام الباقر لصاحبه جابر باسمه: 
الصوتية  الاستثارة  تتابعت  ثم  الوصية،  من  الأولى  الجملة  في  ذلك  وكان  جابر«،  »يا 
بتحول الألفاظ والجمل والعبارات والمقاطع اللفظية إلى نص لغوي معرفي وإرشادي 
اجتماع  ويلحظ  ونستفيد من مضامينه،  الإرشادية،  بمادته  ونعتز  اليوم،  نقرأه  ن،  ومدوَّ

عناصر الموقف الانفعالي لمضمون نص الوصية ومادته الإرشادية بما يأتي:

1. الاستثارة الأولى، وهي تعليمية محضة:

الاستثارة الصوتية لم تكن على نمط واحد، فمرة يستثار جابر بذكر اسمه )أسلوب 
صيغة  في  أفعالاً   الباقر علي  بن  محمد  الإمام  يستخدم  الأمر  غالب  وفي  مناداة(، 
أمر، تكليفاً شرعياً مثل: »اغتنم يا جابر، وأعلم بأنك، واستكثر لنفسك، واستقلل من 
ز، واستجلب، وتَوقَّ مجازفة الهوى بدلالة  نفسك، وادفع عن نفسك، واستعمل، وتحرَّ



186العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

باتقاء  القناعة  ساحة  وانزل  الأعمال،  خالص  واستبق  الهوى،  غَلَبَة  عند  وَقِفْ  العقل، 
صوتية  مثيرات  باستخدام  الأمر  أفعال  استخدام  صيغة  تواصلت  وهكذا  الحرص«، 
فهمها،  يراد  الإمام وجابر سمع الأخير، وتستثير معاني  تستثير في لحظة الاستماع بين 

وتقبلها، والعمل بها في برنامج تربوي من أجل إعداد شخصية إيمانيَّة.

2. الاستجابة التعليمية:

وما يقابل الاستثارة الصوتية بألفاظ اسمية وفعلية فهو استجابة تصدر عن الإمام 
نفسه بإلقاء النص، واستجابة تصدر عن جابر بالاستماع إليه وحفظه ونقله، ولا تبدو 
هذه واضحة أول الأمر في سلوك جابر، ولكنها كانت واضحة على نحو مكشوف في 
جابر  ظل  إذ  متأخر،  نحو  وعلى  الجعفي  جابر  سلوك  في  ثم   ،الباقر الإمام  سلوك 
يستمع للوصية كنص إرشادي ويتأمل معانيه، ثم رواه للناس نقلًا عَّام سمعه عن إمامه 
الباقر، وتم حفظه وتدوينه ونشره وتداوله في مصادر الحديث عند الشيعة الإمامية، 
الناس  هداية  مجال  في  الإرش��ادي،  الوعي  مصادر  أهم  إحدى  الرواية  هذه  وبقيت 

وتوعيتهم، وتوجيههم نحو العمل العبادي. 

3. والشرط الثالث هو توافر )جهاز عصبي( في الكائن الآدمي:

لا  وهو  التعليمي،  الموقف  هذا  في  شرطان   – ذكرناه  ما  بمقتضى   - الآن  وتوافر 
يخلو من طبيعة وجدانية وانفعالية هما )المثير والاستجابة الصادرة( عنه في سلوك الإمام 
والاستجابة  المثير  ربط  الذي  الثالث  الشرط  توضيح  وبقي  جابر،  وصاحبه   الباقر
كائن  لدى  عصبي(  )جهاز  وجود  وهو  متداخلة،  انفعالية  معرفية  سلوكية  وحدة  في 
النجيب  التلميذ  فهذا  الجعفي،  وصاحبه   الباقر محمد  الإمام  وجود  في  تمثل  آدمي 
بإرادة الله سبحانه - على ربط أي مثير  البشر جهاز عصبي فاعل قادر-  له مثل سائر 



187 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

به، وتناسبه،  الصادرة عنه والمرتبطة  بالاستجابة  أو من خارجه  الفرد  من داخل كيان 
المثيرات الصادرة ويفهمها،  فالمخ وهو مركز الإبداع الإلهي في رأس الإنسان يستقبل 
ويحاول تفسيرها كاستجابات سلوكية محددة كأن تكون استجابة جابر الجعفي، وهي 

فعلا كذلك )استماعاً للنص، وحفظاً له كرواية وكتابتها وتكرار نشرها بين الناس(.

الإمام  لوصية  والمعرفي  اللغوي  السياق  من  تشكيله  يتم  تطبيقي  نموذج  هذا 
الباقر للجعفي عليه الرحمة، واستخرج هذا النموذج من هذا السياق عن الربط بين 

مثيرات الموقف الانفعالي في موقف تعليمي واستجاباته، وتجسدت في:

أ - كلام الإمام الباقر كمثير صوتي لجابر.

ب - واستجابة الأخير بحفظ النص وروايته.

له لإشارات سلوكية تعليمية.  ج - وكان بينهما جهاز عصبي استقبل المثير وحوَّ

***
المواقف الخمسة في النموذج الثاني.

وسنحاول الآن العودة إلى فهم ألفاظ وجمل مقطع صغير في مدخل هذه الوصية 
ة، وتحتوي على خمسة نماذج صغيرة تربط في مفرداتها بين مثيراتها، والاستجابات  الإرشاديَّ
الانفعالية التي يحاول الإمام الباقر دفع جابر نحو الاستجابات الصحيحة والسمو بها، 
الإنسان،  لاسيما  الحي  الكائن  به  د  زُوِّ عصبي  جهاز  بها  يقوم  نشاط  عبر  تفاعلها  ويتم 

والحيوانات. 

نستعيد النص لفهمه وتفكيكه وتحليله وربط معانيه بخاصة بين مثيراته واستجاباته، 
قال الإمام محمد بن علي الباقر في توجيه لصاحبه جابر بن يزيد الجعفي: »وأوصيك 
وإن  تغضب،  فلا  كذبت  وإن  تخن،  فلا  خانوك  وإن  تظلم،  فلا  ظلمت  إن  بخمس: 



188العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

مدحت فلا تفرح، وإن ذممت فلا تجزع، وفكر فيما قيل فيك، فإن عرفت من نفسك ما 
قيل فيك فسقوطك من عين الله عز وجل عند غضبك من الحق أعظم عليك مصيبة مما 
خفت من سقوطك من أعين النَّاس، وإن كنت على خلاف ما قيل فيك، فثواب اكتسبته 

من غير أن يتعب بدنك«.

ويلحظ بعد التأمل الأولي ما يلي:

الناس  مَرَضِيَّة وهي )ظلم  أو  الوصايا على وجود مثيرات عصابية  تقوم هذه  أ- 
لجابر، وتكذيبهم اياه، وتخوينه، ومدحه المتبطن، وقد يكون بصورة مبالغ فيها، وتعرضه 

للذم والتحقير والإزراء والإساءة متعمدة أو من غير قصد(.

مة(،  المحرَّ )للاستجابات  الفرد  فعل  من  تحذير  السابقة  المثيرات  ويقابل  ب- 
وينطوي توجيه الإمام محمد الباقر على نهي أخلاقي وشرعي، وهو في حقيقته دعوة 
وغير  والسيئ،  العصابي،  للسلوك(  بعمليَّة )كف  القيام  إلى  الإمام  من  ومباشرة  علنية 

التوافقي، وهو ما يساعد على ضبط النفس وتحقيق اتزان انفعالي صحي.

ج- إن هناك ربطاً بين مثيرات هي عصابية ومحرمة، وبين استجابات يريدها الإمام 
محمد الباقر إيجابية وشرعية وصحيحة من وجهة نظرة المشرع الإسلامي.

د- أن تستبدل )الاستجابات الممنوعة( في وصية الإمام الباقر، وكما أراد عليه 
الة، وواقعية، وهي عملية )تأمل وتفكر( في سلوك  الصلاة والسلام، بعملية أسمى وفعَّ
بعد(  أو  )مدى قرب  النهاية  للمرء في  يتبين  ما  إنجازاتها وأخطاءها، وكشف  الذات، 
هذه المثيرات العصابية من شخصية جابر عليه رضوان الله سبحانه، أو الشخص المؤمن 
أم  الأقاويل.. صحيحة  نتائج هذه  ة في  يَّ ملِياً، وبجدِّ والتفكر  الوصايا،  المخاطب بهذه 

كاذبة.



189 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

#- تحذير جابر، وكل فرد مؤمن من نتيجتين سيئتين، وهذا أحد خيـاراته الساقطة، 
أو توجيهه إلى الصبر على الاستجابات الحلال )أن لا يظلم آدميَّاً، أو لا يغضب مثلًا، 
ن أحداً، أو لا يطمئن لمدح قد يكون خادعاً للذات، أو لا يجزع من ذم هذا أو  أولا يخوِّ
 .ذاك(، فينال ثواب الله ومرضاته، وهو لم يتعب بدنه بشيء كما أوضح الإمام الباقر

و- من الصعوبة بمكان فصل العلاقة بين الانفعالات - كما في النموذجين التاليين 
– والدافع، فكلاهما يرتبط بالآخر ارتباطاً وثيقاً، وإنهما متداخلان ومتشابكان معاً، فإذا 

تأملنا في الجمل والعبارات الانفعالية لحظنا ذلك، فالفرح، والمدح والحزن، والغضب 
والحزن هي انفعالات لا تخلو من قوة محرّكة، أي )دافعية محركة لسلوك الكائن الحي 
شحنة  على  عادة  تنطوي  الدوافع  أن  كما  الأخرى،  الحيوانات  سلوك  تحرك  أو  آدمياً( 
انفعالية، فحب )البقاء( على سبيل المثال تتداخل فيه انفعالات الرغبة والحب والغضب 
ه نحو تحقيق أهداف عبادية اصطبغت بالسلوك  ض لخطر، وإذا لم تُوجَّ والخوف عند تعرَّ
م، وأصبحت )معصية( كما جاء في وصية الإمام الباقر، كما أن الظلم والتكذيب  المحرَّ
والخيانة والمدح والذم نزعات تختفي وراءها دوافع وبواعث نفسية كالرغبة في العدوان 

أو الانتقام أو إيذاء الغير، وغير ذلك.

***



190العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

1. الموقف الأول )إثارة الظلم والاستجابة الانفعالية(:

الموقف
الانفعالي

النص 
الانفعالي

مكونات الموقف الانفعالي

النتيجة 
الاستجابةالمثير أو المنبه 

الكائن 
الحي

الأول
إنْ ظُلمِْتَ 

فلا تظْلمِ

كأن يقوم 
احد الناس 

بظلم 
الآخرين 

كجابر 
الجَعْفِي مثلًا 
أو تعرض 

أحدنا لظلم 
شخص ما 

عدم ظلم 
الغير، 
وعدم 

معاملته 
بالمثل

وهو 
الجهاز 

العصبي 

تحقيق اتزان انفعالي، 
وعملية ضبط لسلوك 

الذات عند كف 
سلوكها عن الظلم، 

وتعرضها للتأزم وعدم 
الاستقرار إذا ردَّت 

على الظلم بمثله 

***



191 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

2. الموقف الثاني )إثارة خيانة الغير ورد الفعل(:

الموقف
الانفعالي

النص 
الانفعالي

مكونات الموقف الانفعالي
النتيجة 

الكائن الحيالاستجابةالمثير أو المنبه 

الثاني
إنْ خَانُوكَ 
ـن  ُ فلا َخت

قيام فرد ما 
بخيانة جابر 

أو مؤمن آخر 

عدم خيانة 
هذا الخائن، 

وعدم معاملته 
بخيانة مماثلة 

اتزان انفعالي، 
وتحقيق ضبط 
لسلوك الذات 
في حالة ضبط 

النفس عن خيانة 
الخائن، وقد 

تتعرض نفوسنا 
للتأزم وعدم 
الاستقرار إذا 

ردَّت على الخيانة 
بمثله 

***



192العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

3. الموقف الثالث )إثارة التكذيب ورد الفعل المضاد(.

الموقف
الانفعالي

النص 
الانفعالي

مكونات الموقف الانفعالي

النتيجة 
الاستجابةالمثير أو المنبه 

الكائن 
الحي

الثالث

إنْ 
بْتَ  كُذِّ

فلا 
تغْضَب

يقوم أحد الناس 
مثلًا بتكذيب جابر 
الجعفي أو تكذيب 

غيره 

أن يكف 
الفرد عن 
استجابة 

الغضب ضد 
به مكذِّ

اتزان انفعالي، 
وتحقيق ضبط 
لسلوك الذات 
في حالة كف 
النفس عن 
الغضب، 

ومقابل ذلك 
تعرضها 

للتأزم وعدم 
الاستقرار إذا 
ردَّت بحماقة 

غاضبة 

***



193 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

4. الموقف الرابع )المدح كمثير، واستجابة الفرح(.

الموقف
الانفعالي

النص 
الانفعالي

مكونات الموقف الانفعالي

النتيجة 
الاستجابةالمثير أو المنبه 

الكائن 
الحي

الرابع

إنْ 
تَ  مُدِحْْ

فلا 
تفْـرَح

يقوم أحد الناس 
مثلًا بمدحك، 
والكلام موجه 
لجابر الجعفي أو 

لمؤمن آخر 

أن يكف الفرد 
عن استجابة 
الفرح خاصة 
إذا كان المدح 

مبالغاً فيه

اتزان انفعالي، 
وتحقيق ضبط 
لسلوك الذات 
في حالة مدح 

الآخرين، ومقابل 
ذلك قد تتعرض 

للتأزم وعدم 
الاستقرار إذا ردَّ 
المرء بفرح مبالغ 

***



194العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

5. الموقف الخامس )مثير ذم الآخرين والرد عليهم(.

الموقف
الانفعالي

النص 
الانفعالي

مكونات الموقف الانفعالي

النتيجة 
الاستجابةالمثير أو المنبه 

الكائن 
الحي

الخامس
إنْ ذُممتَ 
فلا تجـزَع

يقوم شخص 
معَّني من 

الناس مثلًا 
بذم شخص 

كشخص 
جابر، أو 

مؤمن آخر 

أن يكف 
الفرد عن 
استجابة 
الجـزع 

اتزان انفعالي، وتحقيق 
ضبط لسلوك الذات في 

حالة ذم الآخرين للفرد، 
ومقابل ذلك تتعرض 

للتأزم وعدم الاستقرار 
إذا أغرق الفرد المنتقد 

بالذم 

***

رابعاً: �أ�ساليب التعبير عن الحالات الانفعالية في الن�ص الإر�شادي )و�صيَّة الإمام(.

بأنواع  الانفعالي  السلوك  مفردات  كمًا من  الكريم  القارئ  يدي  بين  أن جمعنا  بعد 
متوقعة من الاستجابات الواقعية في حياة الكائن الآدمي، يمكننا الآن أن نلحظ هذه 
ت عن حالات انفعالية متفاوتة في مستويات شدتها، وهي في الوقت  المفردات، وقد عَّرب

نفسه متنوعة في أنماط وجدانية تتم بطريق مباشر حيناً، وبطريق غير مباشر حيناً آخر.

إشاراتها  انفعالية-  -كمصطلحات  السابقة  اللفظية  المفردات  في  وتستوقفنا 



195 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

انفعالي  المباشر(، وكلاهما يدلان على وجود نشاط  )المباشر وغير  للنمطين الأساسيين 
تعرفه الشخصية الإنسانية بمختلف حالاته السوية والعصابية على حد سواء، ويترتب 
عنه نتائج سيئة أو جيدة، فيحتاج إلى التوجيه والإرشاد، وتكوين الاستجابات السوية 
وبين  بينها  التمييز  في  ومحدداتها  الكريمة  الوصية  هذه  لأه��داف  وفقاً  بها   المرغوب 
الاستجابات الانفعالية غير التوافقية المرفوضة شرعاً وعقلًا، وبمنطلقات علم النفس 

المرضي المعاصر ومدارسه.

وهـذان الأسلوبان هما:

الأسلوب المباشـر.

تظهر  متوقعة  حالات  عن  مباشرة  معبرة  لغوية  مفردات  استخدام  بواسطته  تم 
استخدام  مثل  انفعالية  بمثيرات  ارتباطها  نتيجة  انفعالية  سلوكية  كاستجابات 
مصطلحات )الغضب( بمثيرات مثل تكذيب جابر على حد تعبير الوصيَّة أو تكذيب 
واحد منَّا، وبروز مصطلحات » الحزن، والخوف، والفرح، والسرور، والجزع، وغير 

ذلك في السياق اللفظي، والمعرفي لهذه الوصيَّة.

الأسلوب غير المباشـر.

الإمام  كلمات  من  ويستفاد  مباشر،  غير  بطريق  الانفعالية  اللغة  أسلوب  وهو 
قد  التي  وحالاته  الانفعالي  السلوك  من  أنماط  إلى  الرمزية  الإشارة  يعني  أنه   الباقر
العلوم كعلوم الأخلاق والتصوف،  يعيشها الإنسان في حياته، أو باستخدام سائد في 
ة عن حالات وجدانية دون استخدام الفاظ مباشرة  والحديث، ومن ذلك كلماته المعِّرب
أو في مصادر  النفس الحديثة،  بنفس حروفها، وهي غير متعارف عليها في كتب علم 

وأدبيات اللغة ومعاجمها على أنها أنواع للانفعالات.



196العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ولقد شاع في نص الوصيَّة الإرشادية » كلمات وجمل مثل، وهي تعني بطريق غير 
مباشر حالات انفعالية دون استخدام مصطلحات انفعالية مثل: ألفاظ وجمل )راغباً في 
ترغيبه، إزراء للنفس -أي ضيقها- والحط من كرامتها، قسَـاوة القلب، ورقة القلب، 
فهذه  الظلم)))(،  في  والمناجاة  الندم،  وشدة  والانتعاش،  القلب،  وفقر  القلب،  وإجمام 
الألفاظ شائعة الاستعمال في اللغة العربية، وهي متوافرة في المعاجم، وتعني من بعيد أو 
قريب حالات انفعالية، لكنها تخلو مباشرة من الاستخدام اللفظي وبحروفها المألوفة 

في لغتنا العربيَّة. 

***

خام�ساً: �شروط توجيه الانفعالات نحو �أهداف عبادية:

مما لا شك فيه أن التركيبة اللفظية لنص الوصية، ومادتها الإرشادية كانت واضحة 
في توجيه نصائحها لجابر كحالة إنسانية، وكممثل لجميع الناس، فخصائصهم واحدة، 
على  والسيطرة  انفعالاتهم  ضبط  على  قدراتهم  تنظيم  أجل  من  النصائح  هذه  وكانت 
الناس  من  أحداً  أن  نعتقد  ولا  فيه،  المرغوب  العبادي  مسارها  في  ووضعها  نزعاتهم، 
يخطئ في فهم مقاصد الإمام محمد الباقر من أجل تحقيق أهداف خطابه الإرشادي في 
تمكين النفس من السيطرة على شهواتها، والتحكم في انفعالاتها بما يحقق كما أسماه الإمام 
مفهوم  وألفاظهم  النفس  علماء  تعبيرات  في  يعادل  ما  وهو  القلب(،  )سلامة  بـ  الباقر 
وبما يحقق  نفسه،  الفرد عن  التوافق ورضا  أي  النفسي..  الاتزان  أو  النفسية(  ة  )الصحَّ

هدفاً أكبر وأسمى هو رضا الله سبحانه وتعالى عن الذات.

تتم في لحظة  الوصية هو مجموعة مشاعر وجدانية  كما عبر نص  الظلم  المناجاة في  إن عملية   (((
الإنسانيَّة  النفس  ويهيئ  ذلك،  وغير  والرجاء  والبكاء  والخوف  والحزن  كالتحبب  الدعاء  ممارسة 

لـ»تكوين عاطفة دينية« بصيغة منظمة ومعقدة المشاعر.



197 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

وتستبطن وصية الإمام الباقر في تركيبتها اللفظية والمعرفية، ومادتها الإرشادية 
التوجيه  لعملية  ومتواصلة  مستمرة  نجاحات  تحقيق  على  المساعدة  الرش�وط  بعض 
وبنظرة  بخبرتنا،  ذلك  واستخلصنا  الانفعالي،  سلوكها  مواجهة  في  للذات  الإرشادي 
اجتهادية قد تحظى بتقدير الغير، أو تكون عند غيرهم موضع نظر، ومن هذه الشروط 

ما يأتي:

1. شدة التيقظ الذهني.

الإرشادية  العملية  في  العقل  لدور  الوصية  نص  من  مباشرة  إش��ارة  ذلك  وفي 
عن  المستمر  والبحث  الناضج،  تفكيرهم  واستخدام  الأفراد  انتباه  دور  وإلى  وتقبلها، 
وضبط  ونزعاتها،  سلوكها  وترشيد  النفس  مجاهدة  على  تساعد  التي  العقلية  الطرائق 
انحرافاتها للسيطرة على الهوى وغلبة قواه -كما أوحى النص- وعبرت الوصية بألفاظ 
مختلفة كـ )حاضر العلم، وشدة التيقظ، ودلالة العقل، واسترشاد العلم( عن هذا التيقظ 
للفرد على هواه ومجاهدته،  العقل والعلم وقدراتهما في تحقيق غلبة  يلعبه  الذهني، وما 
وثمة عبارات تشير الى هذا الشأن نحو هذا المقطع: »يا جابر: استكثر لنفسك من الله 
النفس  إزراءً على  الطاعة لله  الشكر، واستقلل من نفسك كثير  الرزق تخلصاً إلى  قليل 
وتعرضاً للعفو، وادفع عن نفسك حاضر الشر بحاضر العلم، واستعمل حاضر العلم 
بخالص العمل، وتحرز في خالص العمل من عظيم الغفلة بشدة التيقظ، واستجلب شدة 
التيقظ بصدق الخوف، واحذر خفي التزين بحاضر الحياة، وتوَقَّ مجازفة الهوى بدلالة 

العقل، وقف عند غلبة الهوى باسترشاد العلم، واستبق خالص الأعمال ليوم الجزاء«. 

2. وجود قابلية ايجابية لدى النفس في التفاعل مع النص الإرشادي.

التيقظ، والانتباه، وتوظيف قدرات التفكير الناضج قوى مهمة في تحقيق سيطرة 



198العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

على انفعالات الذات، والانتصار على شهواتها، وأهوائها، والقرب بذلك من الله ورضاه 
عز وجل، والتوافق مع النفس ورضا الفرد عنها، ولكن مع ذلك تحتاج إلى توفير قابلية 
داخلية لديه كي يتفاعل مع المثيرات الداخلية والخارجية كالتفاعل مع أي نص إرشادي 
الباقر على أهمية  )كالمواعظ والنصائح الأخلاقية والعبادية(، وتؤكد وصية الإمام 
توافر هذه القابلية الحيوية التي تستقبل هذه المثيرات وتحركها لتكوين استجابات إيجابية 
لنا، ويمكن تأمل بعض الكلمات   الباقر تتفق مع الدعوة الإرشادية لوصية الإمام 
التي تصب في مصب الاهتمام بهذه القابلية الإيجابية وتكيفها مع أوامر الوصية ونواهيها، 
ومن هذه المفردات كلماته في مواضع متفرقة من وصيته لجابر الجعفي كمصطلحات 
ومفاهيم )مجاهدة النفس، غلبة الهوى، التوبة والمخافة، البصيرة، كثير الطاعة، الصدق 
في الأعمال، شدة التيقظ، صدق الخوف، الخوف الصادق، عظيم الشكر، راحة النفس، 
إجمام القلب، رقة القلب، نور القلب، دوام الحزن، شدة الندم، حسن المراجعة، كثرة 

ة، وهكذا(.  الاستغفار، كثرة الذكر في الخلوات، المناجاة في الظلم، بعد الهمَّ

3. القيام بمهمة مجاهدة النفس وترويضها:

معني  المؤمن  »إن  قوله:  مثل  الوصية  من  صريح  كلام  المجاهدة  هذه  على  نص 
بمجاهدة نفسه ليغلبها على هواها، فمرة يقيم أودها)))، ويخالف هواها في محبة الله، ومرة 
تصرعه نفسه فيتبع هواها فينعشه الله فينتعش ويقيل الله عثرته فيتذكر ويفزع إلى التوبة، 
والمخـافة فيزداد بصيرة ومعرفة لما زيد فيه من الخوف، وذلك بأن الله يقول: ﴿إنَِّ الَّذِينَ 

رُوا فَإذَِا هُمْ مُبْصِرُونَ﴾))). يْطَانِ تَذَكَّ هُمْ طَائفٌِ مِنَ الشَّ قَوْا إذَِا مَسَّ اتَّ

كة )العوج(، وقد يأتي بمعنى القوة، انظر تحف العقول، ص 206، وبحار الأنوار،  ))) الأود: محرَّ
ج75، ص 163.

))) الأعراف: 201.



199 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

الإنسان  بين  داخلي  صراع  حالة  عن  تعبر  صعبة  انفعالية  تجربة  العادة  في  وهي 
هي  بل  ذاتها،  حد  في  هدفاً  ليست  فالمجاهدة  عليه،  سيطرتها  تبسط  التي  والشهوات 
خليط من القوى الإيجابية المؤثرة في داخل كيان الفرد لمواجهة أهواء النفس وشهواتها، 
وتواجه بالمقاومة المبنية على شدة التيقظ، والرغبة الذاتية في قهر النفس وتقييد شهواتها، 
واسترشاد العلم، واتخاذ العقل دليل عمل، وبمعرفة النفس، وصبر الفرد على مغالبة 
يقيل  حتى  منها  ويتمكن  الله  محبة  في  هواها  يخالف  ومرة  وتصرعه،  تغلبه  مرة  هواها، 
القوى  الداخلي مع  نتائج إيجابية في صراعه  عثرته، ويزداد بصيرة، ويتمكن من تحقيق 

السلبية داخل كيانه الذاتي. 

4. الاستمرار في متابعة عمليات الضبط الانفعالي ومراقبتها الدائمة:

تحتاج النفس كي تضمن سيطرة جيدة على انفعالاتها وبنجاح معقول إلى مساندة 
التجربة  بداية  منذ  العلم  واسترشاد  الذهني،  والتيقظ  العقل  لاسيما  النفس  قوى  من 
العودة  عن  تتوقف  لا  الأخرى  هي  السلبية  الانفعالات  لأن  نهايتها؛  حتى  الجهادية 
بالرواسب  الأمر-  بادئ  في  الأقل  -على  المستمر  ارتباطها  بسبب  السابقة  تأثيراتها  إلى 
النفسية، وهي رذائل وسيئات تختزنها النفس في داخلها من أيام الانحراف الشخصي، 
فالغضب في صورته غير السوية، وازراء النفس وتحقيرها، وقساوة القلب وتبلد الحس 
الانفعالي مثلًا لن يجعل عملية السيطرة على الانفعالات عملية طبيعية، وسيحرفها عن 
مساراتها السوية ما لم يكن عقل الفرد متيقظاً، وما لم تكن نفسه اللوامة مسترشدة بأوامر 
ونواهي هذا النص الإرشادي وغيره من وصايا الدين، فالحياة الانفعالية لا تسير دائمًا 
على وتيرة واحدة، بل تظل حركتها متأرجحة بين صعود وهبوط، ويمكن قبول ذلك 
انفعالاته، وضبط  الفرد على مجاهدة  للنفس سابقة، ولكن مع تمرس  في مرحلة ضبط 
شهواته يكون هذا التأرجح غير مقبولٍ إن كان متواصلًا، ولا بد من الوصول إلى نتائج 



200العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

العبادية  الأهداف  من  قريبة  مستويات  عند  الانفعالات  فيها  تستقر  واضحة  إيجابية 
لوصية الإمام الباقر، ونظرته العبادية والإيمانية.

وقد امتلأت هذه الوصية بأمثلة عديدة كما في مطالبته - على نحو واضح - بكف 
)جابر  الإمام  صاحب  الناس  كظلم  إنسان  ظلم  ما  إذا  السوي  غير  الانفعالي  السلوك 
ابن يزيد الجعفي( أو حين يتم تكذيبه أو تخوينه، وإذا خانه أحد من الناس، أو تعرض 
– كما طالب جابراً - في مقابل   لبعض الذم والقدح في ذاته، وطالبنا الإمام الباقر
ذلك بضرورة التفكير فيما قيل فيه، واستخلاص العبر والنتائج، وتطبيقها على الذات. 

***

�ساد�ساً: خ�صائ�ص ال�سلوك الانفعالي.

بعد تكرار قراءة نص وصية الإمام الباقر، يمكن معرفة ذلك حتى من الوهلة 
الأولى، فتأملنا في هذا النص الإرشادي، وحددنا بعض خصائصه السلوكية في المجال 

الانفعالي، وهذا ما يعنينا هنا، ويمكن تحديد بعضها فيما يأتي:

1. التنوع.

واختزنت  اللفظية،  جملها  وتعددت  وصيته  في   الباقر الإمام  عبارات  تنوعت 
حياتنا  عليها  جرت  التي  النفسية  الانفعالات  من  مجموعة  ذكر  في  تنوعاً  داخلها  في 
الإنسانية، فثمة أكثر من جملة، ومقطع لفظي دلَّ على أنماط من السلوك الانفعالي، ومع 
الدراسات  البحث عن أنماط الانفعالات كما في  الباقر ليس هدفه  أن الإمام محمد 
السيكولوجية المعاصرة، وهي من جهة ثانية معروفة لدى الناس، إَّال أنه ذكر جملة من 
الانفعالات كانت متفرقة في نصوص وصيته الإرشادية -وهي كما ذكرنا- متأرجحة 
بالفاظ تشير لانفعالات سلبية، وقد  انفعالات إيجابية، ومقابلتها من جهة أخرى  بين 



201 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

مررنا في موضع سابق على نماذج منها فيما تقدم.

كما ارتبط بهذا التنوع في السلوك الانفعالي وأنماطه تنوع آخر يحث الفرد المؤمن على 
إصدار استجابات سلوكية متنوعة تناسب تعدد أنماط الحياة الانفعالية للكائن الآدمي، 

وتنوع أساليب معالجتها الروحية والعقلية والأخلاقية وغيرها. 

2. تداخل نشاط الانفعالات.

تتحرك الانفعالات لدى الكائن الحي، بما فيها الإنسان كمجموعة، فيتشابك في 
كثير من الأحيان نشاطها بين سلبي وإيجابي، وقد تعرف شخصية ما من الناس فيوصف 
على  الانفعالات  هذه  أحد  يسيطر  وذلك  غيرهما،  أو  بالغضوب  أو  الخائف  بالجبان 
وباردة  صبورة،  »هادئة،  بأنها  توصف  قد  وبالعكس  الشخصية،  هذه  صاحب  الفرد، 
الأخلاقية  الفضائل  اكتساب  من  تمكنت  ما  إذا  صاحبها«  قلب  وسالمة  الأعصاب، 

والدينية الصحيحة بنحو يميزها عن غيرها من الناس أصحاب الانفعالات السلبية.

الأفراد،  والتداخل في نهاية الأمر حقيقة في سلوك  التشابك  يبقى  ومع ذلك كله 
فلا الهادئ لا يغضب يوماً، ولا الغضوب لا يهدأ في موقف غُلِب عليه أو تغلب فيه 
أم  )مؤمنة  كانت  أيا  شخصية،  فكل  ولهذا  الانفعالية،  وشحناته  الغضب  دفقات  على 
غير مؤمنة( هي في النهاية ذات قابلية فطرية، ومستعدة للتفاعل مع شبكة متداخلة من 
الانفعالات في مواقف متعددة من حياتها، بل أحياناً متعارضة في موقف واحد، فلهذا 
أداء مهمة »تربية الانفعالات  الكريم وأوامره ونواهيه من أجل  الباقري  التوجيه  كان 

وتنظيمها والسمو بها« في مقاطع متعددة من نصوص وصيته. 



202العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

3. قابلية النفس الإيجابية في تعديل السلوك الانفعالي نحو الأفضل.

يولد الإنسان بقابليات انفعالية محايدة حتى تظهر أنماط من السلوك الانفعالي ثم 
تتمايز في مراحل لاحقة من نموه النفسي، فالطفل لا يعرف في بداية عمره سوى التهيج 
الغضب والخوف والضيق،  أو  التجاوب، والمحبة  فتتفرع عنه مشاعر تعبر عن  العام، 
ذلك  ويعني  وغيره،  بالبكاء  يكون  وقد  المريح،  العاطفي  بالتجاوب  ذلك  عن  ويعبر 
انطواء طبيعتنا كبشر على استعداد خير أو استعداد معاكس يقوم على التفاعل مع نزعة 
شريرة، ومع ذلك تبقى قابلية أنفسنا إيجابية لتعديل انفعالاتها، وتطوير استجاباتها بنحو 

دائم لمستوى أفضل.

ونجد في ألفاظ الإمام ووصيته المباركة تركيزاً على: 

أ – إيجابية في قابلية أنفسنا لتعديل السلوك الانفعالي.

ب – وإيجابية في وصاياه، وتوجيهه الإرشادي.

ج - وإيجابية في تحديد الأهداف التربوية بطابع عبادي كقوله: »ويخالف هواها في 
محبَّة الله« أو قوله: »ويفزع إلى التوبة والمخافة فيزداد بصيرة ومعرفة«. 

وواضح من نصه الإرشادي المتقدم ظهور حركة توجيه مزدوجة تبتغي بوضوح 
تحقيق أهداف الوصية بنظرتها العبادية في اتجاهين متكاملين تجاه:

بل  العصابي،  بطابعها  الانفعالي  السلوك  استجابات  لكف  والموعظة  النصح   .1
تكوين استجابات سلوكيَّة مضادة، وظهر كمثال لذلك في توجيه جابر الجعفي ونهي 
الإمام الباقر له عن الظلم والكذب بمثل ما يفعل بعض الناس، وحثه على التحكم 
في  أسماه  بما  بالسمو  وطالبه  أحياناً،  المجنونة  ودفقاته  الغضب  مشاعر  على  والسيطرة 
ومعرفة  فيه  قيل  فيما  السليم  بالتفكير  طالبه  بل  ذلك،  وغير  الغضب(،  )رد  بـ  وصيته 



203 الانفعالات النف�سية مفهومها، و�شروط حدوثها، و�أنواعهـا وتر�شيدها في و�صيَّة الإمام...

نتائجه وأخذ العظة التربوية اللازمة حتى لا يواجه نوعين من السقوط )سقوطاً دنيوياً 
من أعين الناس، وسقوطاً أهم وأصعب وهو السقوط من عين الله( سبحانه وتعالى.

انفعالي  نسق  وبناء  فيه،  قيل  بما  التفكر  بعد  النفس  واقع  استثمار  الى  الدعوة   .2
والذم  النقد  وتفهم  مبالغة،  ولا  فرح  بلا  اليه  والاستماع  المدح  قبول  على  يقوم  سوي 
إليه سبحانه ومخافته  التوبة  إلى  والفزع  الله ورضاه،  النفس في محبة  بلا جزع، ومجاهدة 
بمعرفة وبصيرة، واسترشاد العلم، ودلالة العقل واعتباره دليل عمل في خطة البرنامج 
العبادي، وبإيثار القناعة على الحرص، واستجلاب حلاوة الزهد، ورد الغضب بهدوء 
الصادق،  الذكر في الخلوات والاستغفار، والخوف  وانضباط داخلي وسكينة، وبكثرة 
أداء  في  بالمسارعة  وتعالى  سبحانه  لله  والتحبب  الأعمال،  في  بالصدق  النفس  وتزيين 
الأعمال الصالحة، وغير ذلك من الإرشادات والمواعظ والنصائح التي استهدفت بناء 

نمط عبادي لشخصية الفرد المؤمن.

***





 الحلقة ال�ساد�سة 
 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي 

 في الو�صيَّة الإر�شادية للإمام محمد الباقر





207

مقدمة

والمشتغلين  الباحثين  من  اهتمامات  المعاصرة  السيكولوجية  الكتابات  في  ظهرت 
والفروق  والميول  والاتجاهات،  والدوافع  والتعلم  النفسي  النمو  مثل  نفسية  بظواهر 
اهتمامات  ظهرت  كما  والنفسي،  الانفعالي  والاتزان  والإحساس،  والإدراك،  الفردية 
الظواهر  هذه  عن  وثيق  بشكل  وغيرها  الظواهر  بهذه  المؤثرة  العوامل  ودراسة  ببحث 

انشغال بعض علماء النفس ببحث ودراسة العوامل المؤثرة في هذه الظواهر وغيرها.

تشذ  لم  الانفعالي(  )الات��زان  ومنها  النفسي،  الات��زان  ظاهرة  أن  فيه  شك  لا  ومما 
الاتزان  حالات  معالجة   - حاجتهم  وقت   - يمكنهم  فالدارسون  القاعدة،  هذه  عن 
حاجة  وجَدوا  إنْ  الانفعالي  الاتزان  عملية  في  تؤثر  التي  العوامل  ودراسة  الانفعالي، 
العلمية، ومن  اهتماماتهم  الحاجة موجودة في صلب  تكون  ما  إلى ذلك، وغالباً  علمية 
المفيد القول إننا وجدنا حاجة علمية في تحديد العوامل المؤثرة بشقيها الايجابي والسلبي 
ومعانيها  اللفظية  التركيبة  مفردات  من  واستخلاصها  الانفعالي(،  )الاتزان  ظاهرة  في 
للوصية الباقرية، وما تضمنته من وصـايا وإرشادات تبدو في الظاهر أنها كانت موجهة 
لجابر الجعفي، بينما هي في حقيقتها وثيقة توجيه إرشادي للناس في المجتمع الاسلامي. 

ولقد تكلمنا في فصل سابق عن الانفعالات كسلوك إنساني تعرفه الحياة البشرية، 
تضمنتها  التي  التطبيقية  والإش��ارات  وأنواعه،  الانفعال،  هذا  حدوث  شروط  وعن 
اتَّسَع  قد  الانفعالي  الاتزان  ظاهرة  موضوع  دراسة  أن  وجدنا  ولمَّا  المذكورة،  الوصية 
المؤثرة  العوامل  لدراسة  الفصل مستقلًا  عنه، عقدنا هذا  فعلًا في سياق حديثنا  وتمدد 



208العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

نظرة  رأيناه من وجود  لما  استكمالاً  الانفعالي، وعالجناه  الاتزان  سلباً وإيجاباً في ظاهرة 
في  إليها  والصريحة  المباشرة  والدعوة  الانفعالي،  الاتزان  بحالات  خاصة  سيكولوجية 
مفردات وصيَّة الإمام الباقر، والتي وجهها لصاحبه جابر بن يزيد الجعفي رضوان 

الله عليه.

العوامل،  ه��ذه  من  مح��دودة  مجموعة   – الشخصي  باجتهادنا   – تتبعنا  وله��ذا 
نملك  إننا لا  ذاته:  الوقت  نقول في  النص ومفرداته، ولكننا  باطن  واستخلصناها من 
كلمة فصل نهائية تحسم الأمر، فالعقل الإنساني -كما يعلم العالمون بذلك- لا يتوقف 
عن إضافة الإبْـداع، ولا تنكفئ قدراته - مهما كانت الظروف - عن كشف كل ما هو 

جديد. 

***
نص  في  متقابلة  وسلبية  إيجابية  عوامل  ثمة  إنَّ  القول  يمكننا  التأسيس  هذا  وعلى 
علاقة  الوصية  هذه  وأوضحت   ،الباقر علي  بن  محمد  للإمام  الإرشادية  الوثيقة 
الانفعالي،  السلوك  بأنماط  الباقر  الإم��ام  وصية  بها  اهتمت  التي  الإرشادية  العملية 
وتأثيرها على استجابات الأفراد في مواقف انفعالية متعددة، وهي كما سيلحظ القارئ 
برؤية حكيمة  الفرد، وتمده  إيجابية تترك بصماتها على سيكولوجية  بأدوار  تتسم  العزيز 
تؤتي  وسيئة  سلبية  سلوكية  بأدوار  تتسم  أو  الانفعالي،  السلوكي  الضبط  على  تساعده 

بنتائج معاكسة مؤثرة على الاستجابة الانفعالية في سلوك الكائن الآدمي.

 ،ولمسنا في جمل وعبارات وتعليمات إرشادات وصيَّة الإمام محمد بن علي الباقر
بتأثيرات عوامل إيجابية، وبعضها الآخـر سالبة، وسنذكر منها ما  لنـا  وبعضها يوحي 

توصلنا إليه من تحديد لها سواء أكان ايجابياً أم سلبياً، وهي كمـا يأتي: 



209 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

1. العوامـل الإيجابية: 

ومن صور هذه العوامل وأنواعها مـا يأتي:

أ – التيقظ الذهني والتفكير الجاد في نتائج السلوك الانفعالي:

بعد أول مقطع في نص وصية الإمام محمد الباقر نبَّهت كلماته صاحبه جابر بن 
يزيد الجعفي، ولفتت نظره إلى التأمل الذهني، والتفكير في نتائج ما قيل له من تكذيب 
وافتراءات توجه ضده من سفهاء الناس أو عقلائهم، وطالبه بعدم الغضب، ودعاه 
إلى ضبط نفسه في حالة مدحه بما يستوجب فرحه، وأراد له التفكير في مواجهة الحساسية 
الانفعالي  والاتزان  النفسي،  بالهدوء  الاتصاف  على  وحثه  ذمه،  عن  الناجمة  الانفعالية 
وثبات النفس وعدم الجزع في الشدائد، ومواقف الألم والحساسيات الشخصية، وحمله 
بدلاً من ذلك على مواقف إيجابية لتقويم سلوك الذات وهي تواجه بمثيرات انفعالية 

تربكها وتضعفها.

استثارة  ��ة  لأيَّ كثيراً  يهتم  لا  بأن  الجعفي  جابر  صاحبه   الباقر الإم��ام  ودع��ا 
الصعاب  تحمل  على  وقدرته  بصبره  وتطيـح  خْصي،  الشَّ قَـدره  من  تحط  سالبة  انفعالية 
النفسي)))،  الاحباط(  بـ )وصيد  المعاصرين  النفس  يسميه بعض علماء  وما  والشدائد، 
النفسي  الشدائد، والثبات  الفرد على تحمل  يعني »قدرة  السيكولوجي  وهذا المصطلح 

في المواقف الصعبة«.

عنه:  بقولنا  الانتظار(  )سيكولوجية  كتابنا  في  المصطلح  هذا  إلى  وأشرن��ا  وقد 
»مصطلح نفسي يراد به قدرة الفرد على الصبر، وعلى الثبات العاطفي، وتحمل الشدائد 
العبادي  بالمعيار  توافقية  بطريقة  الانفعالية  والصدمات  والحرمان،  الإحباط  ومقاومة 

))) انظر أحمد عزت راجح، أصول علم النفس، ص 498. 



210العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

والوضعي معاً«))).

السلوك  تشكيل  على  الإرشادية  وتأثيراتها  الذهني  التيقظ  لحالة  الإشارة  وتمت 
الوصية، وكان أحدها بذكر  السوي ومراقبة تعديله في أكثر من موضع من نص هذه 
التفكير فيما قيل لجابر أو أي فرد إذا ما  المصطلح نفسه كما هو، ومرة ثانية بذكر أهمية 
الذات  مراقبة سلوك  أثرهما الإيجابي في  الناس، ويتبين من كليهما  ه بعض  ذمَّ أو  بَ  كُذَِّ
العبادي  المشرع  ونظرة  يتفق  بما  الانفعالية  السلوكية  الاستجابات  وتعديل  وضبطه، 

الإسلامي وأحكامه التكليفية الشرعيَّة.

ويدعو في مواضع اخرى الأفراد المؤمنين إلى الاسترشاد )بالعقل والعلم( معاً في 
المباركة، وهو يخاطب  تقول في وصيته  النفس وجهادها، فكلمات الإمام  مغالبة هوى 
جابر الجعفي، وكل من يؤمن بولايته وإمامته بضرورة استخدام التفكير، وكل مظاهر 

التيقظ الذهني لتجنب ظهور مشكلات تؤثر سلباً في المجال الانفعالي وغيره:

»وأوصيك بخمس: إن ظلمت فلا تظلم، وإن خانوك فلا تخن، وإن كذبت فلا  	•

تغضب، وإن مدحت فلا تفرح، وإن ذممت فلا تجزع، وفكر فيما قيل فيك...« ومعرفة 
نتائج ذلك.

»وأعلم بأنك لا تكون لنا وليَّاً حتى لو اجتمع عليك أهل مصرك، وقالوا: إنك  	•

رجل سوء لم يحزنك ذلك، ولو قالوا: إنك رجل صالح لم يسرك ذلك، ولكن اعرض 
نفسك على كتاب الله، فإن كنت سالكاً سبيله زاهداً في تزهيده، راغباً في ترغيبه، خائفاً 
فماذا  للقرآن،  مبائناً  كنت  وإن  فيك،  قيل  ما  يضرك  لا  فإنه  وأبشر،  فأثبت  تخويفه  من 
الذي يغرك من نفسك، إن المؤمن معني بمجاهدة نفسه ليغلبها على هواها، فمرة يقيم 

))) مدن، يوسف، سيكولوجية الانتظار، ص 208.



211 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

أودها)))، ويخالف هواها في محبة الله، ومرة تصرعه نفسه فيتبع هواها فينعشه الله فينتعش 
ويقيل الله عثرته فيتذكر ويفزع إلى التوبة، والمخـافة فيزداد بصيرة ومعرفة لما زيد فيه من 
رُوا فَإذَِا  يْطَانِ تَذَكَّ هُمْ طَائفٌِ مِنَ الشَّ قَوْا إذَِا مَسَّ الخوف، وذلك بأن الله يقول: ﴿إنَِّ الَّذِينَ اتَّ

هُمْ مُبْصِرُونَ﴾))).

التيقظ، واستجلب  الغفلة بشدة  العمل من عظيم  »تحرز في خالص  جابر:  يا  	•

الهوى  مجازفة  وتوَقَّ  الحياة،  بحاضر  التزين  خفي  واحذر  الخوف،  بصدق  التيقظ  شدة 
بدلالة العقل، وقف عند غلبة الهوى باسترشاد العلم«.

آخر: »واعلم أنه لا علم كطلب السلامة، ولا سلامة كسلامة  وقال في مقطع  	•

القلب، ولا عقل كمخالفة الهوى، ولا خوف كخوف حاجز، ولا رجاء كرجاء مُعين، 
ولا فقر كفقر القلب، ولا غنى كغنى النفس، ولا قوة كغلبة الهوى، ولا نور كنور اليقين، 

ولا يقين كاستصغارك الدنيا، ولا معرفة كمعرفتك بنفسك«.

وقول الإمام كذلك: »لا فضيلة كالجهاد، ولا جهاد كمجاهدة الهوى، ولا قوة  	•

كرد الغضب«.. أي إنه يشير إلى قوة كيان الفرد في مقاومة غضبه، وفي سيطرته السليمة 
والصحيحة على دوافع الانفعال غير المتزن عند الغضب لحظات الغضب. 

من  بدلاً  لنا  قيل  فيما  الذهني  تأملنا  استخدام  ضرورة  المقاطع  هذه  من  ويستفاد 
المطلوبة،  ودلالاتها  معانيها،  وفهم  الأحمق،  الانفعالي  للسلوك  العميـاء  الاستجـابة 

فالفرد بين طريقين:

1. إما اختيار الحماقة التي تلحق الضرر بشخصياتنا كبشر في الرد على الاستثارة 

كة )العوج(، وقد يأتي بمعنى القوة، انظر تحف العقول، ص 206، وبحار الأنوار،  ))) الأود: محرَّ
ج75، ص 163.

))) الأعراف: 201.



212العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الانفعالية بخاصة في مواقف الإساءة، والغضب الناجم عنها.

2. النظر لاهانات الآخرين وإساءاتهم بتفكير هادئ، وسليم، لعواقب الاستجابة 
أو  العلني  الغضب  من  يخلو  بهدوء  إزاءه��ا  والتصرف  الانفعالية،  للمثيرات  السيئة 
يناسب بإيجابية أي حساسية انفعالية سلبية كالتحسس من أي نقد أو ذم، والرد عليها 
بحساسية حمقاء، وبلا تفكير سوي، وهذا ما اسمته الوصية الباقرية في أحد مقاطعها بـ 
)رد الغضب( وأنَّه لا قوة في نظر الإمام محمد الباقر كـ )رد الغضب(، والسيطرة على 

مثيراته بحكمة، وإطفاء جذوة فتنته العبثية. 

السوي  الطريق  اختيار   - العقلية  المواجهة  بهذه   - المؤمن  الفرد  حدد  قد  وهكذا 
بمعرفة ما في النفس، وما قيل بشأنها بما يستدعي الغضب، والرد عليه بهذا الأسلوب 
فيكون ناتج الأمر أمرين، كلاهما مُـرٌّ ومتعب، فكلاهما سقوط في الهاوية التي لا نريدها، 
وجابر عليه الرحمة أولى بردها عن نفسه؛ لأن كليهما ينطوي على مرارة الخسارة الفادحة، 

ين، وهمـا: ونقصد خسارة تقديرين مهمَّ

الناس  مكاره  على  صبره  نتيجة   الله  رضا  نيل  به  والمقصود  الإلهي:  التقدير   .1
ت عن ذلك جملة في مدخل مقطع في وصية الإمام الباقر تحدد هذه  وحماقاتهم، وعَّرب
الهاوية السيئة، وهي قوله: »فسقوطك من عين الله جلَّ وعـزَّ عند غضبك من الحق 

أعظم عليك مصيبة مما خفت من سقوطك من أعين الناس«.

بعض  متعبة وصعبة على  الاجتماعي  التقدير  الاجتماعي: هي خسارة  التقدير   .2
الناس وإن كانت اقل من الخسارة الاولى بشكل مؤكد، فخسارة تعاطف الناس ثقيلة؛ 
السقوط  فيكون  المجتمع،  افراد  من  والاجتماعي  العاطفي  الدفء  خسارة  تعني  لأنها 
في هذه النتيجة هاوية مضاعفة، )هو سقوط وزن أنفسنا وتقديرها من أعين الناس(، 



213 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

وانحطاط تقديرهم واحترامهم لشخصيتنا بينهم.

ويقابل تلك النهايتين السيئتين نتيجة ثالثة إذا كان الحال في المواقف الانفعالية، وما 
قيل في الفرد بخلاف ما قيل فيه منهم، وهي نتيجة مخزية في التقديرين السابقين، وجميلة 
في الحالة الثالثة التي أوضحتها الوصية الباقرية، تقول العبارة في نجاح الفرد على ضبط 
العقل ورشد وتروٍ: »وإن كنت على خلاف  الانفعالي والسيطرة عليه بحكمة  سلوكه 
الحالة  هذه  في  النتيجة  وتعني  بدنك«،  يتعب  أن  غير  من  اكتسبته  فثواب  فيك  قيل  ما 
)ضبط سلوكنا الانفعالي( بمحددات إيمانية يرضى الله عنها، وعنَّا وننال ثوابه ومرضاته 
وتقديره سبحانه، بل وتقدير الناس، ومودة المجتمع وعطف أفراده، حتى وإنْ لم يبذل 
الفرد جهداً بدنياً للحصول على مثوبته، وذلك بحد ذاته نعمة كريمة وعظيمة من نعم 

الله سبحانه على المرء المؤمن. 

لم تتوقف وصية الإمام لجابر الجعفي في هذا الصدد بالتركيز عند استجلاب 
نيل  في  واستثماره  الانفعالي  السلوك  ضبط  على  قدراته  وتفجير  الذهني  التيقظ  شدة 
مقاصد التربية الشرعية من رضا الله، ومودة الناس ونيل ثواب لم نتعب فيه، بل ربطت 
العقلي  تيقظنا  )شدة  بـ  أسمته  ما  والعبادية  والإرشادية  التربوية  بقيمها  الوثيقة  هذه 
والذهني( بإسناد إيجابي لها من قوى كامنة في طبيعتنا البشرية، يقول الإمام الباقر في 
ة، وهو يطالب جابراً باستثمار الطاعة والشكر والعفو الإلهي والرحمة،  وصيته الإرشاديَّ
والعلم والتيقظ الذهني، وصدق الخوف ودلالة العقل ورشده والقناعة وحلاوة الزهد 
الذكر في الخلوات، ودوام الحزن،  القلب وكثرة  النفس، وإجمام  وقصر الأمل ومعرفة 
وخالص العمل والدعاء، وكثرة الاستغفار، وحسن مراجعة الذات فيما تفعله، وغير 

ذلك من قوى الدعم والإسناد التي تمكنه من تعديل السلوك:

من  واستقلل  الشكر،  إلى  تخلصاً  الرزق  قليل  الله  من  لنفسك  استكثر  جابر  »يا 



214العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

نفسك كثير الطاعة لله إزراءً على النفس وتعرضاً للعفو، وادفع عن نفسك حاضر الشر 
من  العمل  العمل، وتحرز في خالص  بخالص  العلم  واستعمل حاضر  العلم،  بحاضر 
عظيم الغفلة بشدة التيقظ، واستجلب شدة التيقظ بصدق الخوف، واحذر خفي التزين 
باسترشاد  الهوى  غلبة  عند  وقف  العقل،  بدلالة  الهوى  مجازفة  وتوَقَّ  الحياة،  بحاضر 
العلم، واستبق خالص الأعمال ليوم الجزاء، وانزل ساحة القناعة باتقاء الحرص، وادفع 

عظيم الحرص بإيثار القناعة.

واستجلب حلاوة الزهَـادة بقصر الأمل، واقطع أسباب الطمع ببرد اليأس، وسد 
سبيل العجب بمعرفة النفس، وتخلص إلى راحة النفس بصحة التفويض، واطلب راحة 
ض لرقة القلب بكثرة  البدن بإجمام القلب، وتخلص على إجمام القلب بقلة الخطـأ، وتعرَّ
بالخوف  إبليس  من  وتحرز  الحزن،  بدوام  القلب  نور  واستجلب  الخلوات،  في  الذكر 
اك والرجاء الكاذب، فإنه يوقعك في الخوف الصادق، وتزيَّن لله عز وجل  الصادق، وإيَّ

بالصدق في الأعمال، وتحبَّب إليه بتعجيل الانتقال«.

من  أو  الذات  داخل  الاسناد من  الاستفادة من قوى  قولها في  الوصية  تابعت  ثم 
اك والتواني فيما لا عذر لك فيه، فإليه يلجأ النادمون، واسترجع  خارجها فقالت: »وإيَّ
بحسن  الله  وعفو  للرحمة  ض  وتعرَّ الاستغفار،  وكثرة  الندم،  بشدة  الذنوب  سالف 
وتخلَّص  الظلم،  في  والمناجاة  الدعاء  بخالص  المراجعة  حسن  على  واستعن  المراجعة، 
إلى عظيم الشكر باستكثار قليل الرزق واستقلال كثير الطاعة، واستجلب زيادة النعم 
بعظيم الشكر، والتوسل إلى عظيم الشكر بخوف زوال النعم، واطلب بقاء العز بإماتة 
الطمع، وادفع ذل الطمع بعز اليأس، واستجلب عز اليأس ببعد الهمة، وتزود من الدنيا 
مع  الخالية  كالأيام  إمكان  ولا  الفرصة،  إمكان  عند  البغية  بانتهاز  وبادر  الأمل،  بقصر 

اك والثقة بغير المأمون، فإنَّ للشر ضـراوة كضراوة الغـذاء«.  ة الأبـدان، وإيَّ صحَّ



215 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

ويلحظ من النص الإرشادي أنَّه أشار لقوى إسنادية معززة للسلوك الإيماني عند 
الفرد المؤمن، وذكرنا بعضها قبل عرض هذا المقطع من الوصية، وهي جميعاً تستهدف 
بأساليب  للذات  الإيجابي  السلوك  تعزيز  جابراً-  صاحبه   الباقر الإمام  نصح  -كما 
عبادية وإيمانية لا في مواجهة السلوك الانفعالي غير التوافقي فحسب، بل لتعزيز الصفات 
والسمات المختلفة لجوانب الذات وتقوية صلتها بالله سبحانه، وبنفسها والمجتمع وعالم 

الأشياء من حولها بما يرضي الله سبحانه.

ب – إيجابية الوصيَّة كنص إرشادي موجه للسلوك العبادي ومعزز له:

المؤمن  الفرد  انضباط  ولضمان  بالتأكيد،  جابر  لخدمة  ه  نصَّ  الباقر الإمام  م  قدَّ
على قواعدها وتوصياتها الأخلاقية والعبادية لحماية نفسه من غوائل الزمن وانحرافات 
الوصية  هذه  ليست  وبالتالي  سلوكهم،  ترشيد  تضمن  وصية  وهي  أيامهم،  في  الناس 
وتربوي  عبادي  وبرنامج  عمل  خطة  هي  بل  وحده،  الجعفي  بجابر  خاصة  الكبيرة 
إيماني  نمط  صياغة  في  بنودها  من  ويستفيدون  المسلم،  المجتمع  في  الأفراد  به  يسترشد 
في  وطبيعية  والسلوك،  والمسار  التفكير  متزنة  عبادية  شخصية  تكوين  على  يساعدهم 

التعامل مع مثيرات الحياة برؤى وأفكار مستنيرة.

ومما لحظناه ونحن نقرأ هذه البنود ونكتبها أن هذا النص التربوي الإرشادي القيِّم 
والقيمية  الأخلاقية  وخبرته   ،الباقر الإمام  روحانية  لاستثمار  متجددة  فرصة  هو 
والمعرفية بفهم طبائعنا كبشر من أجل بنـاء نمـط الشخصية العبادية التي ابتغى الإمام 
يعيشونها،  التي  حياتهم  في  أمكنهم  ما  إليها  الوصول  في  المؤمنين  اجتهاد   الباقر
المؤمنين  لأجيال  بالنسبة  ومتجددة  مستمرة  تربوية  كفرصة  الوصية  هذه  وارتبطت 
وتمتعها  الإيجابية،  بطبيعتها  وسالفة  سابقة  عصور  في  كانت  كما  زماننا،  في  الحاضرة 
ببرنامج عمل إرشادي وتربوي قوي وتقدمي، كما في وجود قوى الإسناد التي أشرنا 



216العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

لها، والإفادة منها في تأثيرها العبادي والإيماني.

إن كل ما جاء في نص وصية الإمام كـ )وثيقة تربوية وارشادية( يضمن للمؤمنين 
ذواتهم،  نشاط  وإدارة  أنفسهم  على  للسيطرة  متكررة  فرص  تحقيق  وجماعات  كأفراد 
ومخالفة هواها في محبة الله ورضاه عز وجل، وإنعاش قوى النفس وتحقيق رغباتها الإيمانية، 

ومطالبها في التوافق والصحة النفسية والعقلية، والرضا النفسي عن الذات.

متكاملة  عمليات  من  محدوداً  جزءًا  إَّال  الانفعالي  السلوك  ضبط  عملية  وليست 
تقوم بتوجيه مجموعة القوى الطبيعية الكامنة في النفس، وبالاستفادة من قوى الإسناد 
حتى تتمكن أنفسهم من السيطرة التامة على انفعالاتهم، وإخضاع حركتها للمحددات 
الإيمانية، وصرفها في الاتجاه الذي يساعدهم على تحقيق نمط الشخصية العبادية المتكاملة 
أو القرب من دوائرها على أقل تقدير باعتبار أن قدرات الناس متفاوتة، وبذلك يمكن 
اعتبار هذه الوصية وبنودها بأكملها أشبه ببرنامج عمل تربوي وإرشادي دقيق ورشيد 
فرد  لكل  والإيمانية  العبادية  الأهداف  تحقيق  في  أمكنهم-  -ما  منه  الاستفادة  يمكن 

مؤمن، والتعايش مع الإسلام وقواعده وتعاليمه وإرشاداته المعرفية والأخلاقية.

ات: ج – دور الفرد المؤمن في عمليات تعديل السلوك الانفعالي للذَّ

وقد  خارجها،  من  للذات  موجهاً  عمل  برنامج  قدما-  -كما  الوصية  كانت  إذا 
القيام  فإن  الله عليه  يزيد الجعفي رحمة  بن  الباقر على صاحبه جابر  الإمام  عرضها 
بهذه العملية وانجازها يحتاج إلى فعل أطراف، وهم الأفراد، ويكون المؤمن نفسه أهم 
هؤلاء الأفراد العاملين على مساعدة نفسه وخدمتها بفكر إرشادي قويم لا في المجال 

الانفعالي فحسب، بل في مجالات تطوير قدراتها الذاتية. 

العبادي  العمل  مراحل  كل  في  الفردية  المسؤولية  على  تعتمد  الجهادية  التربية  إن 



217 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

بنودها،  وتنفيذ  الإرشادية  المهمة  انجاز  مسؤولية  يتحمل  المؤمن  فالفرد  وخطواته، 
ولكن لا يعني بالتأكيد استبعاد أدوار أطراف أخرى لتطبيق بنود هذه الوصية الحيوية؛ 
حيث إن انجاز هذه المهمة الإرشادية يتطلب مشاركة فاعلة من أطراف آخرين، وقد 
بنود  فيه  اجتمعت  وثائقي  ونص  وأخلاقي،  معرفي  ومرشد  منظِّر،  قائد  وجود  توافر 
عمل تربوي وإرشادي يمكن استثماره في تربية الذات على المفاهيم والقيم العبادية، ولا 

ال للفرد المؤمن نفسه. تستغني عملية تنفيذ هذه المهمة عن دور فعَّ

تبدو  الوصيَّة وجميعها  إلى هذه الأطراف في نص  تأكيد- الإشارة  ونلحظ -بكل 
قوى ظاهرية، واضحة، مثل الموجه التربوي أو المرشد وهو إمامنا الباقر، وتلميذه 
للتوجيه  بالمحتاج  الأحاديث  بعض  عنته  من  وهو  الجعفي،  يزيد  بن  جابر  صاحبه  أو 
والنصح والوعظ والإرشاد، وبرنامج عمل متقن ومحكم تمثل في وجود وصية أو وثيقة 
إرشادية قدمت خطاباً متكاملًا لتربية الشخصية المؤمنة، ثم حددت للفرد المؤمن دوره 
التربوي الإيجابي الذي يتفاعل مع بنود الوصية، ويطبقها على كيانه، وذاته الشخصية في 
مجالات نمو متعددة بدافع أو باعث داخلي من ذاته، وقد التقى هذا الكلام في معناه مع 
قول للإمام الجواد قد حدد فيه لانجاز المهمات التربوية والإرشادية أدواراً متفاعلة 

لضمان نجاح العمل والتقدم به، وتوفيقه من رب العباد سبحانه.

 :قال الإمام محمد بن علي الجواد

ينصحه«)))،  ن  ممّـَ وقبول  نفسه،  من  وواع��ظ  الله،  من  توفيق  إلى  يحتاج  »المؤمـن 
والجملة الأخيرة من هذا النص القصير قد تضمنت بوضوح طرفي تفاعل كان أحدهما 
لا  فإذن  غيره،  بها  وعظ  التي  )نصيحته(  أو  الإرشادية  مادته  هو  والآخر  )الناصح(، 
الفردية في هذه المهمة،  – بتحمل مسؤولياته  – مؤمناً أو غير مؤمن  الفرد  بد من قيام 

))) ابن شعبة الحراني، تحف العقول، ص 337.



218العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

فهي ضرورة تربوية لنجاح العمل وتطبيقاته، وذلك بمقدار طاقته، وبحجم ما يتسع 
ة، فما نعلمه أن الإنسان الفرد يهيئ الأسباب،  له جهده الذاتي، وتطيقه إمكانياته الفرديَّ
لكنَّ الله تعالـى -بمقتضى توافر هذه الشروط والأطراف المتفاعلة– يصنع نتائج العمل 

بعد توفيقه للعبد.

ومن هنا أسندت وصيَّة الإمام الباقر لجابر فعله المؤثر في النشاط الإرشادي، وكان 
الكلام موجهاً لجابر بأن يفعل، وقد انتشرت أوامر الفعل لجابر في كثير من جمل الوصية 
وعباراتها مثل قول الوصية: »يا جابر اغتنم، إن ظلمت فلا تظلم، وإن خانوك فلا تخن، 
قيل  فيما  ـر  تفرح، وإن ذممتَ فلا تجزع، وفكِّ مُدِحْتَ فلا  وإن كذبت فلا تغضب، وإن 
فيك، واعرض نفسك على ما في كتاب الله، والمؤمن معني بمجاهدة نفسه ليغلبها على 
حاضر  واستعمل  نفسك،  عن  وادفع  الرزق،  قليل  الله  من  لنفسك  واستكثر  هواها، 
التيقظ«، وهكذا جرت حركة  الغفلة بشدة  العمل من عظيم  العلم، وتحرز في خالص 
السياق اللفظي للوصية، وهو يسند بنود النصيحة )الوصيَّة( إلى جابر بن يزيد الجعفي، 

أي إلى كل إنسان، لان المخاطب هو جابر، وكل مؤمن.

وغاية هذا الإسناد في القيام بأفعال محددة، كما يتضح من نصائح إرشاداته الصادقة 
المؤمنون  وليتعلم  جهة،  من  أنفسهم  لتربية  شرعية  بتكاليف  للقيام  الأفراد  توجيه  هو 
أساليب تحقيق التوازن الانفعالي في حياتهم الشخصية، فيكون مثلًا هادئاً في معاملاته 
بَ، وأن  كُذِّ ه الإمام عن الغضب متى  مع الآخرين، ومع نفسه، بل ومع ربه، لهذا كفَّ
يُذَم بوجه حق أو بغير وجه حق، ولا يطير فرحاً لمجرد أن قيل فيه ما  لا يجزع عندما 
يمدحه، فيصاب بغرور الذات، والتبلد الانفعالي عن مراقبة سلوك ذاته، ورؤية عيوبه، 
ولا يفكر فيما قيل فيه إَّال بما يريحه لا أن يحمله على مواجهة مشكلاته الشخصيَّة، وهذا 
ا حالة من الصراعات والتأزم النفسي وعدم  كله يصنع في داخل الفرد وحياته العملية إمَّ



219 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

انفعالي ونفسي  اتزان  إلى  الإمام-  بتوصيات  التزم  ما  يقوده -إذا  أو  الانفعالي،  الاتزان 
يحس بوجوده الناس وأهم من ذلك يرضاه الله كهدف عبادي إنْ قصد رضاه من هذا 

العمل النفسي والأخلاقي.

ت عليها وصيَّة  للعبد على مواقف وجمل وعبارات نصَّ الأفعال  إسناد  وانسحب 
الإمام محمد بن علي الباقر في خطابه الإرشادي الكريم، ودعا جابر بن يزيد الجعفي، 
والتقيُّد  العمل،  إلى  مكان  أي  وفي  التاريخ،  من  متفاوتة  عصور  عبر  المؤمنين  ومجاميع 
غ له التخلص من  ببنود ما تضمنته هذه الوثيقة وتنفيذه، ولا يجد الفرد المؤمن ما يسوِّ
تسند  صريحة  وبعبارة  بنودها،  بكل  والعمل  الوصية  هذه  في  إليه  المسندة  مسؤولياته 
النفسي  الاتزان  لتحقيق  العبادية في تحمل مسؤلياته  المهمة  المؤمن كامل  للفرد  الوصية 

والانفعالي.

د – إرادة المنافسة في العمل وكسب درجات أعلى:

تقدمت الإشارة إلى تأكيد الوصية على أهمية المسؤولية الفردية في ضمان نجاح الخطة 
الإرشادية التي وضعها الإمام الباقر لتوجيه جابر وإرشاد المؤمنين أفراداً وجماعات، 
بيد  بالممكن الأفضل،  الشخصية  برنامجها في حياتهم  الشديد على سير حركة  وحرصه 
الفرد،  لدى  الإرادة  حيوية  على  يرتكز  الفردية  بالمسؤولية  القيام  تواصل  استمرار  أن 
نفسه،  عرض  إلى  جابر  توجيه  الى  وصيته  من  الأول  النصف  في  الإمام  نظرنا  ويلفت 
عندما يطبق برنامجاً إرشادياً لبناء ذاته، على كتاب الله بعد أن نصحه بدوام التفكر فيما 
قيل فيه، ومعرفة نتائج تفكيره لصالحه أو ضده، وما يترتب عن هذا التفكير من بوادر 
عمل لتعديل السلوك عنده كفرد، ومما لا شك أنه كلام للجميع لا لجابر الجعفي وحده.

تذكر الوصية هذا المقطع:



220العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

تزهيده،  زاهداً في  فإن كنت سالكاً سبيله  الله،  نفسك على كتاب  اعرض  »ولكن 
راغباً في ترغيبه، خائفاً من تخويفه فأثبت وأبشر، فإنه لا يضرك ما قيل فيك، وإن كنت 

مبائناً للقرآن، فماذا الذي يغرك من نفسك«.

ثم قال الإمام الباقر في جزء آخر من هـذا المقْطـع: 

أودها، ويخالف  يقيم  فمرة  ليغلبها على هواها،  نفسه  بمجاهدة  معني  المؤمن  »إن 
الله  ويقيل  فينتعش  الله  فينعشه  هواها  فيتبع  نفسه  تصرعه  ومرة  الله،  محبة  في  هواها 
عثرته فيتذكر ويفزع إلى التوبة والمخـافة، فيزداد بصيرة ومعرفة لما زيد فيه من الخوف، 
هُمْ  فَإذَِا  رُوا  تَذَكَّ يْطَانِ  الشَّ مِنَ  طَائفٌِ  هُمْ  مَسَّ إذَِا  قَوْا  اتَّ الَّذِينَ  يقول: ﴿إنَِّ  الله  بأن  وذلك 

مُبْصِرُونَ﴾)))«.

وتتابعت إرشادات الإمام الباقر في عرض إثارات لتفعيل إرادة الفرد المؤمن 
بما فيهم جابر، وبطرائق إيجابية ومعتبرة لدى الإنسان المؤمن، فأكثرت وصية الإمام من 
استخدام ألفاظ وكلمات غايتها تفعيل إرادة الإنسان وتقويتها، وهي تتحمل مسؤوليتها 
في المجاهدة النفسية، وشغلها الشاغل ضبط سلوكها، فقرأنا في نص هذه الوصية كلمات 
استجلب  تحرز،  استعمل،  نفسك،  عن  ادفع  لنفسك،  »استكثر  مثل:  الإرادة  استثارة 
شد التيقظ، وتَّق مجازفة الهوى، وسد سبيل العجب بمعرفة النفس، وتخلَّص إلى اجمام 
القلب«، وكلمات كُثْر مترابطة في نص الوصية تستهدف تنشيط الإرادة البشرية، وتقوية 
الإرشادية،  الخطة  برنامج  يتحقق  كي  الفعل  بعزائم  العبادي  العمل  إدارة  في  نشاطها 

وتتكون – بدرجات متفاوتة – نماذج جيدة للشخصية العبادية المتكاملة. 

))) الأعراف: 201.



221 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

الإرادة  لبناء  إيجابية  عوامل  الإرشادية  توصياته  في   الباقر الإمام  واستخدم 
في  والتحكم  الذات  انفعالات  وضبط  النفوس،  تربية  في  تسهم  التي  الفاعلة  البشرية 
مساراتها لتصب في مصب الخير، وهذا ملحوظ في عبارات الإمام وأقواله في مقاطع 
نص  من  لفظية  مقاطع  مضامين  لبعض  الإش��ارة  ويمكننا  استثناء،  بلا  كلًا  الوصيَّة 

الوصية ومعانيها الذهنية:

النفسية في  1. مقطع التوظيف المباشر للنص في حث الفرد المؤمن على المجاهدة 
نهاية القسم الأول من الوصية، وهو مثال حي على صراع الإرادات في داخل الشخص 
نفسه وتفعيلها حتى يتمكن من إنجاز مهمته العبادية الجهادية بنجاح متقن، وآمن، ومن 
ذلك قوله: »إنَّ المؤمن معني بمجاهدة نفسه ليغلبها على هواها«، وما يواجه الذات من 
صراعات داخلية حتى تتغلب على شهواتها المحرمة، فـ »مرة يقيم أودها ويخالف هواها 
في محبة الله، ومرة تصرعه نفسه فيتبع هواها، فينعشه الله فينتعش، ويقيل الله عثرته فيتذكر، 
ويفزع الى التوبة والمخافة فيزداد بصيرة ومعرفة لما زيد فيه من الخوف«، واستخدم الإمام 
قرآنية  آية  المؤمن-  للإنسان  الله  من  توفيق  -وهو  بإيجابية  الصراع  هذا  نهاية  لتوضيح 
جابر  لصاحبه   الإمام فقرأ  شهواته،  مع  إرادته  صراع  في  الفرد  نجاح  عن  تكشف 
رُوا فَإذَِا  يْطَانِ تَذَكَّ هُمْ طَائفٌِ مِنَ الشَّ قَوْا إذَِا مَسَّ الجعفي قوله تبارك وتعالى: ﴿إنَِّ الَّذِينَ اتَّ
هُمْ مُبْصِرُونَ﴾، ودلالة هذا النص لا للتأمل الذهني فحسب، بل لتهيئة الذات لأدوار 

جديدة تطور من قدراتها، وتقربها من الله سبحانه وقيمه وتعاليمه.

الباقر  علي  بن  محمد  جعفر  أبي  الإمام  قول  من  ألفاظه  اقتطعنا  آخر  ومقطع   .2
داخلية  وبواعث  بمحفزات  وتنشيطها  العمل  إرادة  تحفيز  في  والسلام  الصلاة  عليهما 
ذاتية ومتواصلة، تقول كلمات هذا المقطع لجابر بن يزيد الجعفي، وللأفراد المؤمنين عبر 
الزمان: »ولا معرفة كمعرفتك نفسك، ولا نعمة كالعافية، ولا عافية كمساعدة التوفيق، 



222العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ة، ولا زهـد كقصر الأمـل، ولا حرص كالمنافسة في الدرجات«،  ولا شـرف كبعد الهمَّ
وتعني التنافس والمفاخرة والمباراة في انجاز العمل بين الأفراد داخل أنفسهم في المقام 
وهو  المهم،  التربوي  مضمونه  على  المبدأ  هذا  ويرتكز  وأخرى،  زمنية  فترة  بين  الأول 
التنافس الفردي، وغايته -كما ذكرنا- مسابقة الفرد لنفسه في أوقات مختلفة من حياته 

لتطوير نفسه واكتساب ما يقربه ويدنيه من الله، ونيل درجات تقربه للمثوبة الإلهية.

الفاعلة،  الإرادة  لتقوية  الوصيَّة  لنص  اللفظية  التركيبة  في  أساليب  استثمار   .3
ونلمح عدداً من هذه الأساليب في باطن هذا النص على امتداده كإثابة المؤمن من غير 
أن يتعب بدنه إن تحمل مشقة ضبط النفس عن انفعالاتها الحمقاء، والزهد، والترغيب 
والتخويف، والثبات النفسي، وكذلك استبصار المرء ومعرفته الحق بعد فزعه للتوبة، 
ومخافة الله سبحانه وتعالى، والعمل على التقيد بالقيم الأخلاقية الواردة في وصية الإمام 
الإرادة  نمو  وضبط  الوصية،  عليها  شددت  التي  التوصيات  وكل   ،الباقر محمد 
وتأثيرها الإيجابي في مسار عبادي، والتقيد بتوجيه المبادئ الإرشادية المتعددة مثل )دفع 
ة، والشكر واستكثار  الضرر، وإماتة ذل الطمع بعز اليأس، واستجلاب العزة ببعد الهمَّ
قليل الرزق من الله، وإيثار القناعة، ومبدأ الترويح عن النفس أو »ما أسماه نص الوصية 
الله  إلى  والتحبب  الأعمال،  بصدق  النفس  وتزيين  معاناته،  وتخفيف  القلب(  )اجمام  بـ 
وكثرة  العفة  وطلب  الفرائض،  لاسيما  الصالحة  الأعمال  أداء  إلى  بالمسارعة  وجل  عز 
الاستغفار، وذكر الله في الخلوات، وحسن المراجعة لسلوك الذات ومشاعرها وفكرها، 
الخير  فرص  وانتهاز  انية،  الربَّ والقيم  الفضائل  من  بأضدادها  النفس  رذائل  ومعالجة 
ه  فإنَّ الفرصة،  إمكان  عند  والتَّفْريط  اك  »وإيَّ تقول:  نهايتها  عنتهُ جملة في  ما  وهذا  دائمًا( 

ميـدان يجري لأهله بالخسـران«. 



223 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

2. العوامل ال�سلبيَّة الم�ؤثرة على تحقيق الاتزان الانفعالي:

منَّا،  اجتهادية  بنظرة  إليها  توصلنا  التي  الإيجابية  العوامل  فيما مضى بعض  حددنا 
وهي تحتمل إضافة عوامل أخرى أو شطب بعضها بحسب قدرة الباحث على كشف 
مضامين النص، ونقصد وصيَّة الإمام الباقر الارشادية لجابر، وبقي علينا متابعة بعض 
السلبية  فالعوامل  الفرد،  المؤثرة سلباً على تحقيق حالة الاتزان الانفعالي لدى  العوامل 
هي ما تستثير السلوك الانفعالي بطريقة غير سوية، وبأساليب غير توافقية كما يحدث في 
حركة الناس بالحياة الشخصية والعامة، وتقود هذه العوامل الأفراد إلى أخطاء سلوكيَّة 

في مجالات متعددة من حياتهم.

سلباً  مؤثرة  كقوى  تعمل  التي  العوامل  هذه  بعض  استخلاص  الآن  ويمكننا 
على انفعالات الأفراد، وندفعهم لانحرافات فكرية وسلوكيَّة مضادة، ومتعارضة مع 

.الأهداف العبادية التي توختها الوصية الإرشادية للإمام محمد بن علي الباقر

ومن هذه العوامل ما يأتي:

1. النزعة الشيطانية:

الشريرة  القوة  به  ويراد  الشيطان،  أو  اللعين  )إبليس(  بـ  الوصية  ذكرته  ما  وهو 
بتحريضات مستمرة للإقبال على  له، وتستثيره  التي توسوس  في داخل كيان الإنسان 
الإمام  وصية  في  الإرشادي  الخطاب  ولجملة  ونواهيه،  الله  لأوامر  مضادة  سيئة  أعمال 
الباقر، وما يعرضه على الإنسان بصورة مستمرة من تضليلات منحرفة تصده عن 
سواء السبيل، لاسيما قربه من الله عز وجل وطاعته وعبادته، وقد ورد ذكره في مقطع 
لفظي من نص هذه الوصية في قوله، وهو يوجه نصيحة لجابر من عوائق إبليس، 

ادق«. ز من إبليس بالخوف الصَّ فقال محذراً صاحبه الجعفي: »وتحـرَّ



224العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

كلمات  لها  أشارت  صورة  من  بأكثر  الإنسان  كينونة  في  الشيطاني  التأثير  ويتجَّىل 
وصية الإمام الباقر لجابر عليه رحمة ربه، ومنها مـا يأتي: 

من  سواء  متعددة  وقبائح  سيئة،  أفعال  ارتكاب  على  الإنسان  الشيطان  حث  أ– 
الناس  الكبائر كالظلم والكذب والتخوين، والسرقة ومعاملة  أم من  الذنوب  صغائر 
بحالات من الغضب الشديد، وببذاءة القول، وفحشاء اللفظ مع الآخرين أو الاعتداء 
عليهم، وإزراء الناس، والفتن وغيرها، وعلاج هذه الحالة من خلال الحذر والتحرز، 
والعمل بالخوف الصادق من الله عز وجل، وبخلاف ما يريده الشيطان، وهذا ما قصده 

ادق«.  ز من إبليس بالخوف الصَّ الإمام الباقر: »وتحـرَّ

الذات  أماني  من  به  ارتبط  وما  المصطنع،  التزين  من  بحالة  الإنسان  خداع  ب– 
يصل  حتى  الحرام  على  وتشجيعه  والغفلة،  الكاذب،  والرجاء  وتسويفها،  وغرورها، 
فيما لا عذر  والتواني  فيه بشيء،  الذي لا يحس  الشديد  الانفعالي  والتبلد  للقساوة  قلبه 
اك والرجاء الكاذب فإنه يوقعك  للإنسان فيه، جاء في مقطع من الوصية الباقرية: »وإيَّ
اك والتسويف فإنه بحر يغرق  في الخوف الصادق« وجاء في مقطع آخر من الوصية: »وإيَّ
اك والتواني فيما لا عذر لك  اك والغفلة، ففيها تكون قساوة القلب، وإيَّ فيه الهلكى، وإيَّ

فيه، فإليه يلجأ النادمون«.

الاستغفار،  وكثرة  الندم،  بشدة  الذنوب  سالف  »واسترجع   :قوله وعلاجه 
ض للرحمة وعفو الله بحسن المراجعة، واستعن على حسن المراجعة بخالص الدعاء  وتعرَّ

والمناجاة في الظلم« وما ورد من وصايا إرشادية لضبط سلوك العباد. 

2. هوى النفس.:

ا الخطر الثاني الذي يعوق حركة الذات المؤمنة في الوصول إلى أهدافها، ومنها  أمَّ



225 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

تحقيق حالة طبيعية من الاتزان النفسي والانفعالي فهو ما تسميه الوصيَّة بـ )هوى النفس(، 
وتكرر هذا المصطلح الإسلامي مراراً في نص هذه الوثيقة التربوية والإرشادية باللفظ 
نفسه أو بألفاظ قريبة منه، وإذا ما تتبعنا وجود هذا المصطلح في باطن التركيبة اللفظية 
النفس،  أي  )هواها،  هي  بمصطلحات  مكرراً  نجده  فسوف  الكريمة  الوصية  لهذه 
ومجازفة الهوى، أي مخاطره(، وأنه في مقابل ذلك جاء في جملة قصيرة من الوصية: »لا 

جور كموافقة الهوى«.

يراد بالهوى -وجمعه أهواء- ويراد به في معناه العام مستودع غرائزي، وقوة ميل 
داخلي نحو الشهوات وزوائدها، بل ونحو الاستجابة لمطالب النفس والإسراف فيها 
دون ضوابط أحيانا، وهو ميل وعشق داخلي نحو شهوة معينة، وتكون في الخير والشر 
ة سحيقة، والمراد به  على حد سواء، وإذا ما بالغ المرء في الاستجابة لها هوى وسقط في هوَّ
في وصية إمامنا ومادتها الإرشادية أنماط من الاستجابة المنحرفة أو المبالغ بها للشهوات، 
م منها، فتميت قدرتنا في إشباعها باعتدال وبطرائق سليمة، بل وتتلذذ فيها  وربَّما المحرَّ

النفس بإشباع الشهوة المحرمة دونما مبالاة بشيء.

ولقد عَّرب أحد مصطلحات الإمام الباقر، وإحدى جمل وصيته بقوله موجهاً 
التي  بالذنب، ورضـاك بالحالة  كلامه لجابر بن يزيد الجعفي: »ولا مصيبة كاستهانتك 
أنت عليها «، وإذا ما تمكن الحال بالفرد أن يبلغ هذه الحالة من استهانة بفعل الذنب، بل 
والرضا العصابي، المريض بالحالة التي كان عليها المذنب، وما يصاحبها عادة من تأزم 
داخلي، ووقوع أشكال من الصراعات الداخلية بين رواسب النفس، وشهواتها المحرمة 
مع الضمير الأخلاقي، والوجدان البشري، والعقل، وكل قوى النفس الحية، ومن ذلك 
والاستسلام  الأخلاقي،  السلوك  تعديل  عن  والعجز  بالإثم،  الإحساس  مشاعر  نمو 
التام للغرائز التي تحركه كما تشاء، فيفقد الإنسان قيمته الحقيقية، ويظل نهباً لصراعات 



226العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

العيش في ظروف  تبقى تؤرقه في كل حين لاسيما لحظات  تنتهي في داخله، بحيث  لا 
الرذيلة والشهوة المحرمة.

يقابلها،  بما  الَمرَضِيَّة  الحالة  هذه  معالجة  الوصية  من  مقاطع  حاولت  هنا  ومن 
وبتغليب رشد العقل وتقوية قدرته ليتم تحقيق الاتزان الانفعالي، والنفسي، فقابل ذلك 
ألفاظ في نص وثيقة الإمام محمد بن علي الباقر ما أشارت إلى فضيلة الانتصار على 
ويراد  الهوى«،  »وغلبة  الجعفي:  لصاحبه   الباقر الإمام  قول  مثل  النفس«  »هوى 
الإمام  قول  في  الهوى  ومخالفة  وتفكيره،  الإنسان  عقل  على  بشهواتها  النفس  غلبة  به 
الباقر: »ولا عقل كمخالفة الهوى«، وقول الإمام يشير إلى قوة الإنسان في غلبة 
الهوى بعقله: »ولا قوة كغلبة الهوى«، وكذلك قول الوصية »ولا فضيلة كالجهاد، ولا 

جهاد كمجاهدة الهوى«.

3. قوى الظلم من حول الإنسان:

قد تكون مصادر الخطر آتيـة في كثير من الحالات المجهدة للفرد من داخل كيان 
ذاته البشرية كما في حدوث تأثيرات الهوى )شهواته(، والنزعات الشيطانيَّة ووساوسه 
المؤذية، ولكن بكل تأكيد لا تقف مصادر الخطر عند هذا الحد من الرغبة في السيطرة 
على نفسية الإنسان، فهناك مخاطر على نفسية الفرد من تأثيرات قوى محيطة به، وكان من 
المنطقي أن ينبه الإمام الباقر صاحبه جابراً وكل المؤمنين إلى هذه المخاطر الواقعية 
بنائها،  وتأثيراتها، وكثير منها سلبية تحد من نمو الشخصية وتطويرها، وتعوق حركة 

والارتقاء بقدراتها. 

نعود إلى نص الوصيَّة الإرشادية نستنطقها في هذا الشأن وتحديد بعض المخاطر التي 
تمنع النفس البشرية من تحقيق نجاح مضمون ومؤكد في حالات الاتزان النفسي لاسيما 



227 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

بأمثلة عن تأثيرات  القول  )الانفعالي(، ففي مفردات هذه الوصية ما يمكننا أن نبسط 
)اتزانها  تحقق  دون  وتحول  بل  قراراتها،  على  وتؤثر  ذاته،  خارج  من  للفرد  تأتي  قوى 
المباركة،  وصيته  في   الباقر الإمام  من  والتحذير  التنبيه  ذلك  فاستدعى  الانفعالي(، 
حيث طالبت هذه الوصية في الأسطر الأولى منها بتجنب المشكلات التي تعوق نموها، 
وتمنع تحقق اعتدالها وتوازنها الانفعالي، وطالبت في الوقت نفسه باستجابات صحيحة 
وهادئة في مواجهة استفزازات الآخرين، وتدخلاتهم المصطنعة، وربَّما الخادعة لغيرهم، 

بقصد وبغير قصد، كما في مبالغاتهم في مدح بعض الناس.

:ونأخذ من نص الوصية هذا المثال البارز، تقول وصية الإمام محمد بن علي الباقر

»يا جابر اغتنم من أهل زمانك خمساً، إن حضرت لم تعرف، وإن غبت لم تفتقد، وإن 
شهدت لم تشاور، وإن قلت لم يقبل قولك، وإن خطبت لم تزوج، وأوصيك بخمس: إن 
ظُلمِْتَ فلا تظلم، وإن خانوك فلا تخن، وإن كذبت فلا تغضب، وإن مدحت فلا تفرح، 
وإن ذممت فلا تجزع، وفكر فيما قيل فيك، فإن عرفت من نفسك ما قيل فيك فسقوطك 
من عين الله جلَّ وعز عند غضبك من الحق أعظم عليك مصيبة مما خفت من سقوطك 
من أعين النَّاس، وإن كنت على خلاف ما قيل فيك، فثواب اكتسبته من غير أن يتعب 

بدنك«.

إذا ما أمعنا النظر في كلمات الإمام وتوجيهاته بهذا المقطع وجدنا ما يأتي:

1. تحذير من الإمام لجابر، وكل الأفراد المؤمنين من الاستجابة لمظالم الآخرين لهم 
باستجابات غير سوية تؤثر على اتزانهم النفسي والانفعالي.

2. وتنبيه لجابر وللأفراد المؤمنين من استخدام أسلوب المعاملة بالمثل متى تعرضوا 
لاستفزازات انفعالية غير طبيعية، وحثهم على السمو في الرد، وإثبات أن استجاباتهم 



228العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

بطرائق سوية عنوان على نضج أنفسهم، وقدرتهم على السيطرة على أنفسهم، والقوى 
الشيطانية الدافعة تجاه صنع المشاكل التي تؤرق حياتنا.

وعواقب  فينا،  أو  جابر  في  قيل  فيما  الملي  التفكر  إلى  الإرشادية  الوصية  تدعو   .3
المثيرات،التي  ما يترتب عادة عنّ ذلك من مشاكل، واستجابات حمقاء تصاحب هذه 
من  ونذم  فرحاً،  فنطير  ونمدح  فنغضب،  تكذيبنا  ونقصد  الوصية  من  المقطع  ذكرها 
الناس بحقد أو بصفاء نفوس، فنتحسس عداوتهم، وكراهيتهم، ونجزع مما قالوه فينا، 
وفي  أنفسنا،  في  تتحرك  والاجتماعية  النفسية  المشكلات  وتبدأ  وبأقوالهم،  بهم  ونضيق 

علاقاتنا بهم وبمحيطنا الاجتماعي ودوائره الضيقة أو الواسعة على حد سـواء. 

4. تتبع ومعرفة نتائج العمل كتكذيبنا، وذمنا، وتخويننا من خلال عمليات تأمل 
وتفكير، وفرز بين ما هو صحيح، وبين ما هو خاطئ من نتائج، والتأمل فعلياً في نتائج 
نتيجتين قاسيتين، وهما  الرشيدة من سقوط الإنسان بين  الاستجابات الانفعالية، غير 
نا لا يرضي الله سبحانه، وليس على حق،  ا السقوط من عين الله عز وجل إذا كان ردُّ )إمَّ
أو السقوط الآخر، وهو صعب كذلك، أي السقوط من أعين الناس، وربما يكون هذا 
السقوط مزدوجاً يجمع النوعين، وبذلك يخسر الفرد رضا ربه في آخرته ودنياه، ويخسر 

في الوقت نفسه رضا المجتمع ومودة أفراده في الدنيا.

الضابط  المؤمن  الفرد  حصول  وهي  إليها،  الوصية  نبهت  أخرى  نتيجة  وثمة   .5
لانفعالاته، المتفكر فيما قيل فيه على رضا ربه تعالى، إن كان أمر المؤمن المتهم بأقوالهم 
الضالة، على خلاف ما قيل فيه فهو في خير كما توحي نهاية هذا المقطع، فقد أشار هذا 
المقطع في آخر جملة فيه إلى هذه النتيجة الحسنة، وهي مكافأة المؤمن بجزاء إلهي، وبمثوبة 

 :انية عادلة، حيث قال الإمام أبو جعفر محمد بن علي الباقر ربَّ



229 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

»وإن كنت على خلاف ما قيل فيك، فثواب اكتسبته من غير أن يتعب بدنك«، أي 
بأي نشاط وعمل من أجل  القيام  يتعب في  نتيجة إيجابية، وبدنه لم  الفرد على  حصول 

تحصيلها.

***
النفس  وهي  )إبليس(،  باسم  الوصية  في  هنا  المحددة  الشيطانية  فالنوازع  وهكذا 
الاستفزازية  البشري  الظلم  ممارسات  وكذلك  كابحة،  ضوابط  بلا  المنفلتة  وشهواتها 
مضادة،  انفعالية  استجابات  لنشوء  فعلية  مصادر  جميعاً  هي  الآخر  الإنسان  لنفسية 
فإبليس يحرض – كعادته – جموع الناس على ارتكاب المحرمات، والذنوب، والأفعال 

الخاطئة على أقلها، وذلك لإبعاد الناس عن القرب من ربهم عز وجل.

ا الهوى فنزعات داخلية تتمثل في دفق شهوات زائدة مصحوبة في غالب حالاتها  أمَّ
بشحنات انفعالية تؤدي إلى ردود فعل انفعالية ضارة وسيئة، بينما لا يترتب عن مظالم 
الآخرين لنا وللفرد -تكذيباً وتخويناً ومبالغة في الثناء والمدح، وذماً، وقدحاً في أعراض 
اتزانهم  تؤثر على درجات  فعـل خاطئة  استجابات عصابيَّة، وردود  الآخرين- سوى 

الانفعالي، وعلى علاقات سلبية نهانا الإمام الباقر عنها.

***
4. الضغوط التي تواجه الأفراد في عمليات تحقيق الاتزان الانفعالي:

تتقابل الحياة لدى الإنسان منذ بدء الخليقة على مواجهة )الفرص والتحديات(، 
النفسية  العامة والخاصة للأفراد، فالضغوط  السيكولوجية  تأثيراته على  وكلاهما يترك 
تحفـر بصمات متفاوتة الشدة في نفسية الأفراد وفي حياتهم الاجتماعية، وتمثل الضغوط 
وتحديات الحياة أحد عوامل التوتر النفسي، وتضع أمام طريقهم جملة من الصعوبات، 



230العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

تؤثر عليهم في تحقيق حالات الاتزان النفسي والانفعالي، ويقتضي قبل الدخول في هذه 
الإشارات تحديد معنى الضغط النفسي لغة واصطلاحاً، ومن بعض مصادر علم النفس 

وأدبياته المعاصرة.

المفهوم اللغوي لل�ضغط.

هُ، وزحمه وضيَّق عليه الضُغْطَة )بضم الضاد(،  َ لغة: ضغط ضغطاً، وضغطه: »عَرص
الزحمة والضيق والشدة والمشقة، الضَغْطَة )بفتح الضاد(، القهر والضيق والاضطرار، 

ومنه ضغطة القبر، أي تضييقه على الميت«))). 

أو حالة  »أنه صراع  )الضغط( كمصطلح سيكولوجي على:  ف:  يُعَرَّ واصطلاحاً 
من التوتر النفسي الشديد، وتعرف الضغوط النفسية على أنها عوامل خارجية ضاغطة 
على الفرد، سواء بكليته أم بجزء منه، وبدرجة تُوجد لديه إحساساً بالتوتر، أو تشويهاً في 
ة هذه الضغوط، فإنَّ ذلك قد يفقد الفرد قدرته على  تكامل شخصيته،وحينما تزداد حـدَّ
ـا هو عليه إلى نمط جديد«))) قد يكون في الغالب سيئاً  التوازن، ويُغَِّري نمط سلوكه عمَّ

ة وصعوبة. بدرجة أكثر شـدَّ

ولهذا يقال في بعض الأمثال الشعبية الدارجة أن )الضغط يُوَلِّد الانفجـار(، ولعل 
تغييراً غير موجه، وبردود  الضغط قد يصنع  السيئة، وإن هذا  نتائجه  قائليه يقصدون 
بنتائج إيجابية عندما يصنع في  فعل سلبية، وإن كان في بعض الأحوال يأتي )الضغط( 
داخل النفس ثورة وتمرداً ضد الظلم وأشكاله وأعوانه، وحينئذ يحقق الفرد في داخله 

حالة من التوازن بين الفرص والتحديات. 

))) حسن شحاتة، وزينب النجار، معجم المصطلحات التربوية والنفسية، باب حرف الضاد، ص 
.209 – 208

))) حسن شحاتة، وزينب النجار، مصدر سابق، باب حرف الضاد، ص 208 – 209.



231 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

كما توجد في حياة الإنسان فرص متجددة في الغالب، وما يرتبط بذلك من توافر 
بعض الإمكانيات تعينه على مواجهة صعاب الحياة، فهنـاك كذلك تحديدات ومواجهات 
ا أن تؤدي هذه الضغوطات إلى نتائج طيبة تمكنه من  وشدائد وضغوطات عليه، وعادة إمَّ
الصمود أمام الشدائد والثبات أمامها، وتتيح له فرصة طيبة للتمكن في حياته، أو أنها 

تشكل له كتلة من الهموم، والغم، وأعبـاء ثقيلة، وحالات من التوتر النفسي المستمرة. 

أمثلة  عرض  على  يقوم  وسهل  مبسط  بشرح  الضغوط  مفهوم  حجازي  ويحدد 
على  للدلالة  وضغوط  )ضغط(،  كلمة  استخدام  العربية  في  »يشيع  فيقول:  إيضاحية، 
قوة  ممارسة  يعني  حيث  الأساس،  في  الفيزياء  علم  من  المأخوذ   )Stress( المصطلح 
ضغط أو شد على جسم ما، وقياس تأثير هذه القوة على حالته وما طرأ عليها من تحول، 
ينقطع  بحيث  احتماله،  طاقة  أقصى  إلى  حبل  على  شد  ممارسة  هو  لذلك  تصور  أقرب 
طبياً  الشائع   )Stress( الجسمي  الصعيد  على  ومنها  احتماله،  مدى  وقياس  بعدها، 

لفحص مدى قدرة القلب على المقاومة، وبالتالي قياس حالته الصحية.

الجسمية  الحالة  توتر  على  للدلالة  مشدودة(  )أعصابي  مقولة  العامية  في  وتتكرر 
ة(، هي  بسبب الأعباء أو التحديات وما تشكله من إجهاد، وهناك في العربية كلمة )شدَّ
الأقرب للتعبير عن المصطلح الأجنبي،وجمعها شدائد، والتي تعني تحديات وضغوطاً 
شدة،  كلمة  تكون  قد  للخطر،  التعرض  معنى  وتحمل  أزمة،  حالة  في  الإنسان  تضع 

وشدائد أكثر تعبيراً عن هذه الحالة من كلمة ضغط وضغوط«))). 

ثم عرض ثلاث وجهات نظر حول الضغوط ودخل في بعض تفاصيلها، وهي:

1. الضغوط كاستجابة للتهديد.

))) حجازي، مصطفى، الأسرة وصحتها النفسية، ص 170 – 171



232العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

2. الضغوط كتهديد بحد ذاتها.

3. الضغوط بمثابة أمور داخلية متعلقة بالفـرد ذاته))).

ومن ذلك على سبيل المثال )الذنوب والاحباطات المتراكمة، والصراعات النفسية 
ومشكلات السلوك وحالاته المرضية( وغيرهـا. 

.ال�ضغوط والتحديات في ن�ص و�صية الإمام الباقر

وقد ورد في نص وصية الإمام محمد بن علي الباقر إشارات واضحة، ومباشرة 
لمجموعة من الهموم والضغوط والتحديات والشدائد التي كانت تواجه الأفراد المؤمنين 
في حياتهم اليومية، وما تزال حتى حاضرنا تمثل تحديات وضغوطات داخلة في سياق 
وجهات النظر الثلاث، ويمكننا الآن تحديد بعضها من سياق التركيبة اللفظية للنص 

ومحتواه المعرفي، وكما فهمناه اجتهاداً، وفقاً لخبرتنا العلمية المتواضعة في هذا المجال.

صعوبات  يواجهون  حياتهم-  من  مختلفة  أعمار  وفي  وجماعات  -فرداً  الناس  إنَّ 
بنـاء  وغرضهم  وتوصياته،  الإرش��ادي  العمل  آداب  تنفيذ  في  وتحديات  وضغوط 
)النموذج العبادي( للشخصية الإيمانية، ونعتقد أن المحتوى المعرفي لنص وصية الإمام 
الباقر ذكر بأساليب مباشرة وبإيماءات وإيحاءات بعض هذه التحديات والضغوط 
وشدائد الحياة في تجربتهم الجهادية للذات، ويمكننا تقسيمها، وبإيجاز على النحو التالي:

أ- تحديات وضغوطات متعلقة بالفرد ومن داخله ومنها على سبيل المثال كما جاء 
في الوصية مايأتي:

مع  الصراع  حالات  ومنها  نفسه،  مع  للمؤمن  الجهادية  التجربة  تحديات  	•

وعثراته،  السلوك،  وسقطات  التغييرية،  المحاولات  وتعثر  والتوبة  النفس،  شهوات 

))) حجازي، مصدر سابق، ص 171 - 176.



233 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

والمخاوف المرضية، وقساوة القلب، وفقر القلب من الحس الإنساني.

الفرد  ذات  وتقصير  الَمرَضِيَّة،  ووساوسه  إبليس  ونزغات  الشر،  تحديات  	•

كغفلته عن نفسه، وغفلته عن تأثيرات الدنس، والرين الخفي، ومخاطر الهوى، والرجاء 
الكاذب، وغير ذلك.

المؤمن  الفرد  قدرة  وضعف  مة،  المحرَّ شهواتها  وزوائد  النفس  هوى  تحديات  	•

لتخليص نفسه من شوائب الدنيا.

كالحـرص،  الَمرِيْضَة  رذائلها  ومن  النفس،  داخل  من  وضغوطات  تحديات  	•

ة  وذل الطمع وأسْبَابه، وإعجـاب الَمـرْء بنفسه، والكذب، والغرور، وطول الأمل، وشدَّ
ـاح عادات السلوك الشرير على النفس، بنحو يماثل شدة إلحاح الحاجة للغذاء لدى  إْحل

الفرد.

تحديات الذنوب والمعاصي وما ارتبط بها من رواسب النفس، والاستخفاف  	•

بالذنوب، والتسويف، واختلاق الأعذار لتبرير استمرار المعاصي، والتواني فيما لا عذر 
للفرد فيه، ورضاه بالحالة التي يكون عليها الفرد من معاصٍ وذنوب.

ب- تحديات وضغوطات متعلقة بالفرد مصدرها خارج كيانه.

ومنها على سبيل المثال كما جاء في الوصية ما يأتي:

وذمه  وتكذيبه  وظلمه  كتخوينه،  بمظالمهم  المؤمن  للشخص  الناس  تحديات  	•

والقدح في عرضه وكرامته، وفقدان قدرة الفرد على الاتزان الانفعالي، وفي مقابل ذلك 
تمكنه من السيطرة على سلوكه الانفعالي.

ما يترتب عن الفشل في تقدير ما قيل فيه، وما ارتبط بأقوالهم من احباطات  	•



234العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ثقيلة كالسقوط من عين الله، ومن أعين الناس.

بأنه رجل سوء. اتهام الآخرين للشخص  	•

من  ذلك  يصحب  وما  له،  ومباينته  الله،  كتاب  على  نفسه  عرض  نتائج  فشل  	•

الإحباط والشعور بالخطـر. 

***
موقف كف السلوك العدواني وتحويل التحديات لفرص إيجابية:

هل يمكن تحويل هذه التحديات إلى فرص نجاح للشخص المؤمن؟

والرد  عليه،  العدوان  بين  داخلي  توازن  تحقيق  في  المؤمن  الفرد  نجاح  وبعد  نعم، 
باستجابات إيجابية يكون أمام الإنسان المؤمن فرصة لتعديل حال ذاته، وتحويل بعض 
كف  )موقف  نموذجاً  ولنأخذ  أفضل،  وامكانيات  فرص  إلى  تواجهه  التي  التحديات 

السلوك العدواني وتحويل التحديات لفرص إيجابية(، والفرص المتوقعة هي كما يأتي: 

1. الفرصة أولى: تحقيق رضا الله، ونيل أجره ومثوبته.

2. والفرصة الثانية: حصوله على تقدير اجتماعي طيب من الناس، وربَّما يكون من 
ذوي السلوك العدواني أنفسهم.

ة كـ)مهارات  3. وثالثة الفرص هي اكتساب الشخص المؤمن مهارات وجدانية مهمَّ
الصبر والثبات العاطفي، وقدرة الفرد على تحمل الشدائد، ومعاملة الغير بأخلاقيات 
أسمى من أخلاقيات المعتدين عليه، ومعاملتهم بسمات وسلوكيات ممَّا يسميه البعض 

بسمات الذكاء العاطفي، والشعور بالرضا الذاتي(. 

***



235 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

تحقيق الاتزان النف�سي والانفعالي في ن�ص الو�صية الإر�شادية:

حظيت مسألة )تحقيق الاتزان الانفعالي( بقدر كبير من العناية في نص وصية الإمام 
المباركة  الوصية  الانفعالي في دعوة نص  الاتزان  اللغوية، وتبدو أهمية  لجابر ومفرداتها 
بسبب  الفرد  أمام  المشكلات  يثير  ما  كل  تجنب  ضرورة  على  الأخلاقية  قيمها  وتأكيد 
من  ذلك  ويستفاد  حياته،  حركة  في  والقوة  الشدة  متفاوتة  انفعالات  من  له  يحدث  ما 
عبارات واضحة المعنى في نص الوصية الإرشادية، ويتجلى على سبيل التمثيل لا الحصر 

في وصايا أخلاقية وسيكولوجية مهمة وردت في نص هذه الوصية.

فعبارات وردت في مدخل وصيته تدعو جابراً إلى تحقيق سيطرة تامة أو جزئية 
النفسية  وتوافقاته  الآدمي  كيانه  على  تؤثر  متاعب  يتجنب  كي  انفعالاته  على  قبله  من 
المعاصر  النفس  علم  أدبيات  في  عليه  أُطْلِقَ  ما  وهذا  الحياة،  حركة  في  والاجتماعية 
بـ»الاتزان الانفعالي« كأحد مظاهر التوافق، والاتزان النفسي والاجتماعي، وهذا -كما 
النفسي  – في تحقيق الاتزان  – كمرشد ومربٍ  الباقر  سيتبين- من أهم أهداف الإمام 

والانفعالي للشخصية العبادية.

في  أنفسهم  على  الذاتيَّة  السيطرة  على  الأفراد  قـدرة  الانفعالي(  )الاتزان  بـ  ونعني 
ما  معناه  في  التوصيف  هذا  ويعادل  ومتاعبها،  مشكلاتها،  وتجنب  انفعالية،  مواقف 
القارئ  يدرك  (، وهو كما  ْرب )الصَّ بـ  الثقافة الأخلاقية الإسلامية ومفاهيمها  يُعرف في 
الكريم من كبرى القيم والفضائل والمفاهيم الأخلاقية التي ارتكزت على بنائها التربوي 
أخلاقية- -كقيمة  الصبر  غرض  وكان  وقيمها،  بمفاهيمها  الوصية  هذه  والإرشادي 
مواجهة  من  نفسه  المؤمن  الفرد  يمنع  أن  سيكولوجي-  -كمفهوم  الانفعالي  والاتزان 

مشاكل مجهدة ناجمة عن انفعالاته، ومن تكيف سلبي، وغير توافقي معها.

فالوصية الباقرية الكريمة التي ندرس قيمتها في تحقيق الاتزان الانفعالي بإرشاداتها 



236العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

تعديل سلوك  بمنظور عبادي أولاً، و  تأصيل ذلك  أرادت تحقيق  القيمية والأخلاقية 
الأفراد بما يتفق ومحدداته الإيمانية ثانياً، فالوصية في مقاطع متعددة من خطاب الإمام 
الباقر أرادت من الفرد ممثلة في شخص جابر أن يهتم بضبط نفسه انفعالياً في مواقف 
مشكلات  من  عنها  ينجم  ما  آلام  نفسه  عن  يخفف  وأن  مباشر،  بكلام  تخصيصها  تم 

سيكولوجية، وأن يهيئ نفسه كي تدخل في قلبه السكينة والأمن والطمأنينة.

ولهذا دعا الإمام الباقر في وصيته المذكورة جابراً إلى تحمل المكاره وشدائد الحياة 
وصعوباتها بالقبول والصبر، وبضبط النفس في مواقف انفعالية، ومعالجة مشاكل الحياة 
الإضرار  عدم  إلى  السلام  عليه  دعاه  كما  السلوك،  ورشد  والتروي،  والحكمة  بالصبر 
بنفسه في هذه المواقف، فلا يغضب حينما يتم تكذيبه من الناس أو أحدهم، ولا يتحسس 
بمبالغتهم في ذمهم شخصه، فيدخل في مشاكل معهم، ولا يغره مدحهم اياه ويأنس به 
فيداخله الغرور، ويرضى عن نفسه، ولا ينبغي لجابر، وأي إنسان يسمع بهذه الوصية 
أن يتفاعل مع أي موقف أو أي انفعال غير توافقي، وكان التوجيه في المقطع المذكور 
بالثبات  الناس، وطالبه  به أحد  إذا ما كذَّ صريحاً لجابر بن يزيد الجعفي بأن لا يغضب 
النفسي في مواقف وحالات انفعالية كأن يذمه بعض الناس أو يغتر بمدحهم شخصه 
فينسى عيوبه، ويخدع من حيث لا يدري، فالمقطع الوارد في مدخل وصية الإمام الباقر 
استهدف الوصول الى حالة طبيعية، بل عالية من الاتزان الانفعالي، والثبات النفسي في 

الشدائد، وفي غيرها.

وإن  تخن،  فلا  خانوك  وإن  تظلم،  فلا  ظلمت  إن  بخمس:  »وأوصيك   :قال
كذبت فلا تغضب، وإن مدحت فلا تفرح، وإن ذممت فلا تجزع، وفكر فيما قيل فيك، 
فإن عرفت من نفسك ما قيل فيك فسقوطك من عين الله جلَّ وعز عند غضبك من الحق 
أعظم عليك مصيبة مما خفت من سقوطك من أعين النَّاس، وإن كنت على خلاف ما 



237 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

قيل فيك، فثواب اكتسبته من غير أن يتعب بدنك«.

ذلك  الذات، وعَّرب عن  الإلهي عن  الرضا  المرء في تحقيق  فشل  ذلك  ويلحظ من 
الرضا  من  معقولة  حالة  بلوغ  في  كذلك  وفشلها  وجل،  عز  الله  عين  من  بالسقوط 
والتوافق النفسي والاجتماعي مع الناس، وعبرت عن هذه الحالة عبارته »سقوطك من 

أعين الناس«. 

شخصية  توجيه  هو  بمدخلها  الإرشادية  وصيته  في   الباقر الإمام  غرض  إنَّ 
والات��زان  النفسي  بالثبات  والإرش��ادي  التربوي  البلاغ  هذا  وصله  فرد  وكل  جابر، 
الانفعالي، وتحمل – بدرجة معقولة - مكاره الناس ومتاعبهم بالقبول والحكمة ورشد 
القرار، ومنع نفاذ آثار مشاكل الحياة إلى داخله بالتبرم والضجر والضيق، فتستثير نفسه 
- فيما بعد - آلاماً نفسية أخرى كالوقوع مثلًا في حالات من الصراع النفسي، والعجز 
التخلص من  النفس، والضعف عن  القابعة في داخل  النفسية  الرواسب  عن مواجهة 

تأثيرات الماضي، وما يترتب عنه من إحباط نفسي، ثم الوقوع في براثن المرض النفسي.

والقيم  المفاهيم  بعض  والمعرفي،  اللفظي  سياقها  في  كما  الوصية،  هذه  وقدمت 
الأخلاقية التي توزعت في نصها الإرشادي، وابتغت مساعدة الأفراد على تحقيق الاتزان 
الانفعالي، فصدحت هذه الوصية بعباراتها اللفظية الدقيقة والرفيعة أدبياً بقيم الزهد في 
الناس قليلًا، والصبر، وشكر نعم الله  الحياة، والقناعة برزق الله حتى لو بدا في أعين 
الكاذب حتى لا يقع في الخوف الصادق خداعاً، وفي  الرجاء  عز وجل، والتحرز من 
المقابل دعت الى مواجهة عملية لقيم سلبية كالتسويف والغفلة، وغير ذلك باسترجاع 
سالف الذنوب بشدة الندم، وكثرة الاستغفار، وكثرة الذكر في الخلوات الخاصة، وكل 
ذلك لتخليص النفس من شحناتها الانفعالية الضارة، ولدفع الذات عن الوقوع المرَِيض 
غير السوي فيما أسمته وثيقة الإمام الباقر الإرشادية بـ »ذل الطمع«، ومعالجته كما 



238العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

أوصى بـ »عـز اليأس«، وبمفاهيم قيمية وأخلاقية أخرى استهدفت تحقيق الاتزان 
الانفعالي للفرد المؤمن، كاستجلاب زيادة نعم الله بعظيم الشكر، واستقلال رزق الله 
بكثير من الطاعة لله سبحانه، وإزراء النفس بتعريضها للعفو والرحمة، واستجلاب شدة 

التيقظ بصدق الخوف.

الإمام  من  صريحة  دعوة  والمعرفية  اللفظية  وتركيبتها  المباركة  الوصية  متن  وفي 
حتى  ماضيها  ورواسب  شهواتها  ومغالبة  الهوى(  )مجاهدة  لـ  الجعفي  لجابر   الباقر
ها أو اعوجاجها(، وذلك بمخالفتها،  يقيم جابر، وكل فرد مؤمن.. رجلًا وامرأة )أودَّ
ومقاومة نزعات الهوى في محبة الله سبحانه، فتصرعه نفسه مرة، ويصرعها مرة اخرى 
النفس والسيطرة على شهواتها  حتى يتمكن )المؤمن( في نهاية تجربته الجهادية من قهر 
هو  المعنى  وهذا  الحق،  على  وثباتاً  ومعرفة  بصيرة  ويزداد  عثرته،  الله  ويقيل  فينتعش، 
الجانب التطبيقي لوصية الإمام الارشادية ونتائجها السوية في هذا المجـال، وما يصحب 

ذلك من تلذذ الانتصار، وبلوغ )الاتزان النفسي والانفعالي(.

قال الإمام الباقر في هذا الصدد:

»إن المؤمن معني بمجاهدة نفسه ليغلبها على هواها، فمرة يقيم أودها)))، ويخالف 
الله  ويقيل  فينتعش  الله  فينعشه  هواها  فيتبع  نفسه  تصرعه  ومرة  الله،  محبة  في  هواها 
عثرته فيتذكر ويفزع إلى التوبة، والمخـافة فيزداد بصيرة ومعرفة لما زيد فيه من الخوف، 
هُمْ  فَإذَِا  رُوا  تَذَكَّ يْطَانِ  الشَّ مِنَ  طَائفٌِ  هُمْ  مَسَّ إذَِا  قَوْا  اتَّ الَّذِينَ  يقول: ﴿إنَِّ  الله  بأن  وذلك 

مُبْصِرُونَ﴾)))«.

كة )العوج(، وقد يأتي بمعنى القوة، انظر تحف العقول، ص 206، وبحار الأنوار،  ))) الأود: محرَّ
ج75، ص 163.

))) الأعراف: 201.



239 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

ثم يتدرج الفـرد المؤمن بعد بلوغ المرحلة الأولى من الاتزان الانفعالي والتوافق النفسي 
في تحقيق درجات من السمو الروحي، ومن حالات الرضا الداخلي بسلسلة من الفضائل 
وآداب السلوك، والقيم الأخلاقية التي أرشدت إليها الوصيَّة الباقرية في برنامجها العبادي 
الرشيد في الجزأين الثاني والثالث من هذه الوصيَّة الشريفة من قول الإمام الباقر، حيث 

قال لصاحبه جابر بن يزيد الجعفي في مقطع من وصيته المذكورة: 

من  واستقلل  الشكر،  إلى  تخلصاً  الرزق  قليل  الله  من  لنفسك  استكثر  جابر  »يا 
نفسك كثير الطاعة لله إزراءً على النفس وتعرضاً للعفو، وادفع عن نفسك حاضر الشر 
من  العمل  العمل، وتحرز في خالص  بخالص  العلم  واستعمل حاضر  العلم،  بحاضر 
عظيم الغفلة بشدة التيقظ، واستجلب شدة التيقظ بصدق الخوف، واحذر خفي التزين 
باسترشاد  الهوى  غلبة  عند  وقف  العقل،  بدلالة  الهوى  مجازفة  وتوَقَّ  الحياة،  بحاضر 
العلم، واستبق خالص الأعمال ليوم الجزاء، وانزل ساحة القناعة باتقاء الحرص، وادفع 

عظيم الحرص بإيثار القناعة.

اليأس، وسد  الزهَـادة بقصر الأمل، واقطع أسباب الطمع ببرد  واستجلب حلاوة 
سبيل العجب بمعرفة النفس، وتخلص إلى راحة النفس بصحة التفويض، واطلب راحة 
ض لرقة القلب بكثرة  البدن بإجمام القلب، وتخلص على إجمام القلب بقلة الخطـأ، وتعرَّ
بالخوف  إبليس  من  وتحرز  الح��زن،  ب��دوام  القلب  نور  واستجلب  الخلوات،  في  الذكر 
اك والرجاء الكاذب، فإنه يوقعك في الخوف الصادق، وتزيَّن لله عز وجل  الصادق، وإيَّ
اك والتسويف فإنَّه بحر يغرق فيه  بالصدق في الأعمال، وتحبَّب إليه بتعجيل الانتقال، وإيَّ
اك والتواني فيما لا عذر لك فيه، فإليه  اك والغفلة، ففيها تكون قساوة القلب، وإيَّ الهلكى، وإيَّ
ض للرحمة  يلجأ النادمون، واسترجع سالف الذنوب بشدة الندم، وكثرة الاستغفار، وتعرَّ
وعفو الله بحسن المراجعة، واستعن على حسن المراجعة بخالص الدعاء والمناجاة في الظلم.



240العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وتخلَّص إلى عظيم الشكر باستكثار قليل الرزق واستقلال كثير الطاعة، واستجلب 
زيادة النعم بعظيم الشكر، والتوسل إلى عظيم الشكر بخوف زوال النعم، واطلب بقاء 
العز بإماتة الطمع، وادفع ذل الطمع بعز اليأس، واستجلب عز اليأس ببعد الهمة، وتزود 
كالأيام  إمكان  ولا  الفرصة،  إمكان  عند  البغية  بانتهاز  وبادر  الأمل،  بقصر  الدنيا  من 
اك والثقة بغير المأمون، فإنَّ للشر ضـراوة كضراوة الغـذاء.  ة الأبـدان، وإيَّ الخالية مع صحَّ

وأعلم أنه لا علم كطلب السلامة، ولا سلامة كسلامة القلب، ولا عقل كمخالفة 
الهوى، ولا خوف كخوف حاجز، ولا رجاء كرجاء مُعين، ولا فقر كفقر القلب، ولا 
غنى كغنى النفس، ولا قوة كغلبة الهوى، ولا نور كنور اليقين، ولا يقين كاستصغارك 
الدنيا، ولا معرفة كمعرفتك بنفسك، ولا نعمة كالعافية، ولا عافية كمساعدة التوفيق، 
الدرجات،  في  كالمنافسة  حرص  ولا  الأمل،  كقصر  زهد  ولا  الهمة،  كبعد  شرف  ولا 
ولا عدل كالإنصاف، ولا تعدي كالجور، ولا جور كموافقة الهوى، ولا طاعة كأداء 
اليقين،  كقلة  عقل  عدم  ولا  العقل،  كعدم  مصيبة  ولا  كالحزن،  خوف  ولا  الفرائض، 
فقد الخوف، ولا مصيبة  الحزن على  فقد خوف كقلة  يقين كفقد الخوف، ولا  قلة  ولا 
كاستهانتك بالذنب، ورضاك بالحالة التي أنت عليها، ولا فضيلة كالجهاد، ولا جهاد 
مجاهدة الهوى، ولا قوة كرد الغضب، ولا معصية كحب البقاء، ولا ذل كذل الطمع، 

اك والتفريط عن إمكان الفرصة، فإنَّه ميدان يجري لأهله الخسـران«. وإيَّ

دقيقاً  تأملًا ذهنياً  المؤمن  يتطلب من  منها  فكل مقطع من وصيته، وكل جملة 
لادراك القصد في معانيها المعرفية والأخلاقية والروحية، ثم يدرك بعد ذلك العلاقة بين 
مضامينها الإرشادية والحالة النفسية التي تحقق للشخصية المؤمنة حالة مقبولة من )الاتزان 
ة  الانفعالي والنفسي(، وما يتصل بها من حصول الفرد المؤمن على قدر معقول من »الصحَّ
النفسية« بمقدار ما تبذله الذات المؤمنة من جهود إيمانية تلتزم فيه بوصايا أبي جعفر الإمام 



241 العوامل الم�ؤثرة في �ضبط ال�سلوك الانفعالي في و�صيَّة الامام الباقر

محمد بن علي الباقر في بناء الشخصية العبادية، وصياغة مرتكزاتها الإيمانيَّة.

وهكذا يكون )الاتزان الانفعالي( في المحصلة النهائية العامة نتاجاً وثمـرة تفاعل 
الإمام  وصية  تضمنتها  التي  والأخلاقية  المعرفية  المفاهيم  سلسلة  مع  المؤمن(  )الفـرد 
النفسي  )الأمن  تحقيق  غرضها  وكان   – ومحكمة  انية  ربَّ إرشادية  كوثيقة   –  الباقر
الأخروي  عالمها  في  بل  فحسب،  الدنيوي  عالمها  في  لا  الإيمانية(  والشخصية  للذات 
الأكثر أهمية واعتباراً ووزناً، وهو ما أسماه الإمام الباقر عليه وعلى آبائه وأبنائه السلام 
خالص  »واستبق  الدقيق:  قوله  من  مقطع  في  وذلك  الجزاء«،  يوم  الأعمال  »خالص  بـ 
الأعمال ليوم الجزاء«، يوم الفزع الأكبر الذي لا ينفع فيه شيء آخر غير العمل الخالص 

لله سبحانه ورضـاه تعالى.

وما عرضناه من علاقة بين مفاهيم هذه الوصية الكريمة، وتحقيق حالات طيبة من 
للتوضيح ولفت الانتباه  الاتزان الانفعالي، والنفسي مجرد نماذج محدودة، قد اخترناها 
المؤمنة، فالوصية  التربوي للشخصية  البناء  النفسية والأخلاقية في عمليات  إلى ثروتها 
وتحتاج  العلاقة،  هذه  من  ومثيرة  رائعة  وجوانب  محطَّات  تستبطن  بأكملها  الباقرية 
إمامنا  عن  دراستنا  من  أخرى  جوانب  اقتضت  ولكن  لة،  المطوَّ الشروحات  بعض  إلى 
القيمية  إرشاداتها  العلاقة بين  بيان  الوصية في  بنود هذه  بنماذج من  الاكتفاء   الباقر

والأخلاقية والمعرفية، وبين تحقيق وضع من الاتزان النفسي والانفعالي.

واستجلاء  الكريمة  الوصية  هذه  مفردات  تحليل  لمتابعة  فسحة  نجد  أن  ونأمل 
المعاني  هذه  على   - اجتهادية  بنظرة   - والتعرف  والأخلاقية،  السيكولوجية  معانيها 

المختزنة في التركيبة اللفظية لهذه الوصية الأخلاقية الكريمة. 

***





 الحلقة ال�سابعة
 الحاجات والقيم الإن�سانية

في و�صيَّة الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي والنف�سي





245

مقدمة

العلاقة وثيقة بين )الحاجات الإنسانيَّة(، القيم الإنسانية، وهي في مجملها العام قيم 
إيجابية تضم قيمًا أخلاقية ودينية وإرشادية، ويقابلها في المحتوى اللفظي والمعرفي بالنص 
مفردات تشير لقيم أخرى سلبية، فالكائن الآدمي يسعى بفطرته، وبتركيبته الداخلية إلى 
إشباع مختلف الحاجات التي يستشعر الرغبة في إشباعها، ولدفع الخطر ودرء الألم عن 
نفسه، وما يتهدده من نقص في الإشباع يقوم الإنسان بالبحث عن صيغ من الإشباع، 
وبما يتلاءم مع ظروف التفتيش عنه وتوفيره، إَّال أنَّ مسارات عملية الإشباع وطبيعتها 
لا تبقى معزولة عن تأثير عوامل ضبطها لضمان الوصول لإشباع سوي ومشروع، وذي 
منافع على الكائن الآدمي، وبفوائد على المجتمع الذي يعيش الفرد حياته فيه، وتأثيرها 

على أجواء العلاقات مع أفراده.

)الكائن  الإنسان  لحاجات  الإشباع  عملية  ضبط  وقوى  عوامل  تتعدد  وبالتأكيد 
الآدمي(، ويمكن للمربي بتربية ذاتية أو الاستعانة بمرشد ومربٍّ آخر، أن يسخر قوى 
الضبط )الذاتيَّة أو الموضوعيَّة( في تحقيق صيغ وصور من الإشباع المعقول للحاجات، 
الاتزان  وحالات  القلب(،  )سلامة  بـ  الوصية  تسميه  ما  إلى  الوصول  من  يرتبط  وما 
النفسي، والشعور بالسعادة، والارتياح النفسي، والرضا عن الذات، ورضا الله عن ذاته.

ح بها نص  ومما لا شك فيه أن بعض قوى ضبط )الإشباع( وعوامل توجيهه قد صرَّ
الوصية الارشادية وبوضوح تام، بينما استبطنت عبارات هذا النص وجمله بعضها الآخر، 
وتتآزر هذه القوى الصريحة والضمنية في تحقيق مستويات معقولة، ومقبولة من الإشباع 



246العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

للحاجات النفسية، وما قد ينشأ عنه من الاتزان النفسي، ومن بروز مظاهر ومؤشرات 
الصحة النفسية أو ما تطلق عليه الوصية مصطلح )سلامة القلب( وانعكاسات ذلك 
إيجابياً على الشخصية العبادية وأدوارها في الدنيا، وضمان أمنها بعالمها الآخر، وهكذا 
وضعنا عنوان هذا الفصل لإبراز حالة العلاقات بين )الحاجات النفسية( كمتغير تابع، 

وتأثير القيم بمضامينها الدينية والأخلاقية والإرشادية كمتغير مستقل.

مبسطة،  وبصورة  العام،  مرورنا  والقيم  الحاجات  بين  العلاقة  دراسة  وتتضمن 
ومجملة على الحاجات الإنسانية التي ورد لها ذكر مباشر باسمها المعروف، أو بمصطلح 
– اجتماعية، وتظهر  بيولوجية  إنساني معبر عن حاجة  تعبير  مألوف )كالزواج(، وهو 
فيها تعبيرات عن صور من الإشباع لحاجات نفسية واجتماعية أخرى، ولا يتوقع بالطبع 
صياغة نظرة تفصيلية وموسعة، وتفتقر لمعالجة تكامليَّة ومترابطة، لهذا سنكتفي بما تيسر 
لنا فهمه من مفردات لفظية بنص الوصية تشير إلى هذه الحاجة أو إلى حاجة أخرى من 

الحاجات الشائعة في الدراسات السيكولوجية المعاصرة.

القيم الإنسانية وتأثيراتها الارشادية بحسب  ثم بحث قسم آخر من هذا الفصل 
وباجتماع  الجعفي،  لجابر   الباقر الإمام  وصية  في  والمعرفي  اللفظي  للمحتوى  فهمنا 
والقيم  الحاجات  بين  العلاقة  عن  عامة  صورة  لنا  يتبين  الفصل  هذا  في  عنهما  الكتابة 

الارشادية كما فهمناها في هذه الوصيَّة الكريمة، ويتكون من قسمين:

القسم الأول: دراسة مجملة )للحاجات الإنسانية(.

والقسم الثاني: )دراسة القيم وتأثيراتها التربوية – الارشادية(.

***



247 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

�أولًا: الحاجات الإن�سانيَّة:

وتشتمل على موضوعات فرعية متداخلة ومتصلة مع بعضها، كمفهوم الحاجة، 
وأهدافها في نص وصية الإمام محمد بن علي الباقر، وأنواعها، وخصائصها، ودورها 

في تحقيق الاتزان الانفعالي والنفسي للشخصية المؤمنة العبـادية.

1. مفهوم الحاجة:

يتداول علماء النفس هذا المصطلح في كتبهم، ومصادرهم وأدبياتهم، ويعني »شعور 
الكائن من حيوان أو إنسان بنقص مُعََّني لديه، فيشعر بالحاجة إلى إشباعه وتحقيق التوازن 
الحاجة  أن  أقوالهم  بعض  ويرد في  تعويضه،  أو  المفقود  واستعادة  النفسي،  أو  الجسدي 
بمختلف أشكالها هي »إحساس الكائن، بخاصة الآدمي بفقدان التوازن الداخلي لديه 
نتيجة شعوره بفقدان شيء مُعََّني مثل إحساسه بالجوع، العطش، النوم، الراحة الجسدية، 
أو الحب، والرغبة في التقدير، الانجاز، الاجتماع الإنساني، الأفعال الروحانية، فيؤدي 
ذلك الشعور إلى إثارة دافعية الكائن، وتحفيزه إلى سلوك مُعَّني يؤدي إلى الإشباع« وهكذا 
فالحاجة كمصطلح سيكولوجي مرتبط بالدوافع والانفعالات والحياة الشعورية، ومتى 
الطعام،  عن  كالبحث  سلوكية  استجابة  صدور  تبعه  الدافع،  إثارة  الحاجة  استطاعت 

الماء، يكون قد تحقق الإشباع فالرضا والارتياح للكائن الحي أو الآدمي. 

2. مفهوم عملية إشباع الحاجات:

فنا مفهوم الإشباع في دراسة تربوية كتبناها سابقاً بأنه:  عرَّ

عملية »إعطاء الفرد كمية مناسبة من المعزز لسد النقص لديه، فإذا أحس بنقص في 
الماء أو الطعام أو الحب فإن الفرد لا يحصل على إشباع مناسب إَّال بإعطائه كمية معقولة 
من المعزز، أي كميَّة مما يحتاجه أو قدر حاجته من الطعام أو الشراب أو الحنان المفقود 



248العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

-أي تعويض المفقود- وبالتالي تتحقق له -للفرد أو الكائن الآدمي- حالة من الرضا 
والارتياح والشعور باللَّـذة)))«.

3. أهداف عملية إشباع الحاجات.

الحاجات الإنسانية، هي موصولة بالدوافع والانفعالات وجوانب الحياة الشعورية 
نفسه،  الفرد  بحياة  خاصة  أهداف  في  تحديدها  ويمكن  أهدافها،  في  ومتعددة  متنوعة، 
الذات  الإنساني وحفظ  بالنوع  يتصل  وما  الدنيوي،  عالمه  بعضها على حدود  ويقتصر 
البشرية، ويتعداها بعضها الآخر ليكون مختصاً بالامور العبادية تتصل بأمن الذات على 

مصيرها في عالم الآخرة ونوجزها بما يأتي:

أ – بقاء النوع البشري كما في حاجة بني آدم وغيره للجنس والأمومة.

ب – بقاء وحفظ الذات كسائر الحاجات النفسية والاجتماعية.

ج – بناء نمط عبادي للشخصية.

د – تحقيق تكيف نفسي واجتماعي يرضي الفرد عن ذاته.

# - طلب تحقيق رغبة الفرد في رضا الله سبحانه عن ذاته. 

وفي تعقيبة روحيَّة بعد أداء صلاة الظهر، ودعاء قصير قد احتوى على سلسلة مطالب 
للعبد الضعيف من خالقه الكامل المعطي، جاء في مقطع متأخر من هـذا الدعاء: »ولا 
حاجة لك فيها رضا، ولـي فيها صلاح، إَّال قضيتـها يا أرحم الراحمين، آمين رب العالمين«. 

4. الحاجات الإنسانية في نص الوصية الباقرية.

وهي - كما تأملنا - في نص وصية الإمام الباقر تنقسم لتقسيمات عديدة بحسب 

))) مدن، يوسف، بناء الشخصية في خطاب الإمام المهدي، ص 119.



249 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

السيكولوجية،  الدراسات  المألوف والغالب في  بالتقسيم  التقسيم، لكننا عملنا  معايير 
وهي )الحاجات الفسيولوجيَّة، والحاجات النفسية والاجتماعية(.

أولاً: الحاجات الفسيولوجية الملحة:

ولهذا النوع من الحاجات في أدبيات علماء النفس ومصادرهم وكتبهم ودراساتهم 
الحاجات  الأولية،  الحاجات  الفطرية،  )الحاجات  بـ  له  وصفهم  مثل  شائعة  مسميات 
بالحاجات  المصادر  بعض  في  لديهم  عرفت  وأخيراً  البدنية،  الحاجات  الفسيولوجية، 
الحرمانية(، وتأتي في المرتبة الأولى من حيث أهميتها في إشباع الحاجات بالنسبة للكائن 
على  اليومي  القوي  والإلحاح  الضغط،  بشدة  وتمتاز  سواء،  حد  على  والآدمـي  الحي، 
المحدثين  النفس  علماء  من  كبير  إجماع عدد  انعقد  وقد  الحي،  والكائن  الآدمي،  الفـرد 

والمعاصرين على الإقرار بهذه الأهمية البيولوجية والفسلجية في حياة الكائن الحي.

عاً، بل اكتفت بعض جملها  ولم نجد في نص الوصية الكريمة كلاماً مفصلًا، وموَسَّ
وعباراتها بالإشارة المجملة لعدد محدود من الحاجات الفسيولوجية الأساسية الظاهرة 
يدل ذلك على  الوصيَّة، ولا  بترتيبها الجاري في نص  الآدميَّة، وسنمر عليها  في حياتنا 

ترتيب أهميتها البيولوجية، وإنَما قرأنا النص فجاءت الإشارات لها متتابعة كما يأتي:

- الحاجة إلى الجنس.

ة، وما يتصل بها من حاجات نفسية. - الحاجة إلى الأمومة والبُنوَُّ

- الحاجة إلى الغذاء.

- الحاجة إلى راحة الجسد )جسم الآدمي(.

ة الأبدان. - الحاجة إلى صحَّ

***



250العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

أ – حاجة الكائن الآدمي للجنس.

ج«  تُزَوَّ لم  خَطَبْتَ  »إنْ  جملة:  الجعفي  لجابر  قوله  في   الباقر الإمام  ذكر  عندما 
فهمنا أنها تعني في طيَّاتها أموراً تتصل بالحياة الزوجية للناس بوجه عام، وفي صدارة 
ن أسرة  هذه الأمور )زواج المؤمن من امرأة أو اقترانها برجل( في علاقات شرعية تكوِّ
ومن  حاجتهما،  لإشباع  الجنسين-  -من  منهما  سعياً  العملية  هذه  وتتضمن  وعائلة، 
ة، وإشباع حاجة  اشباعات متصلة بالعلاقات الزوجية كإشباع حاجة الرجل إلى » البُنوَُّ
المرأة إلى الأمومة، ثم ما يترتب عنهما من رغبة في إشباع حاجات نفسية واجتماعية بُنيَِت 

على الحياة الزوجية وعلاقاتها.

وبالإشارة إلى الزواج يعني قد تمت الإشارة إلى عدد من الحاجات المرتبطة بيولوجياً 
ونفسيَّاً، وبخاصة الحاجتين البيولوجيتين الأساسيتين وهما:

1. اشباع حاجة الكائن الآدمي للجنس، واتصال الرجل والمرأة بعلاقات جنسية 
مشروعة بمعايير المشرع الإسلامي، وضوابط المجتمع وأنظمته القانونية والاجتماعية، 
وبتحقيق هذا الإشباع يتم تحقيق التوازن النفسي في حياة الزوجين، وشعورهما بالرضا 

والارتياح النفسي. 

والأمومة(  ة  )البُنوَُّ هما  مزدوجة  حيوية  حاجة  نفسـه  الوقت  في  وإشباع   .2
ة  القويَّ رغبته  بإشباع  فيه  يشعر  فالرجل  مزدوج،  الآخر  هو  هنا  فالإشباع  للزوجين، 
نسبه  التناسل  بهذا  يحفظ  وأنه  وإناث(،  )ذكور  الجنسين  من  الوِلْد  وطلب  البنوة،  في 
ا الأكثر وضوحاً وبروزاً فيتمثل في )سلوك  ووجوده وامتداده الاجتماعي والعرقي، أمَّ
في  بقوة  والفاعل  الفطري،  الإشباع  من  المنطقية  حاجتها  المرأة  فيه  تجد  التي  الأمومة( 
داخل تركيبتها الآدمية البيولوجية، فيترتب عليه فيض متدفق في عواطفها، وهي تمارس 



251 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

بذلك  ارتبط  وما  الزواج،  إلى  الأولى  فالإشارة  الأمومة، وهكذا..  الوظيفي في  دورها 
من إشباع بعض الدوافع الفطرية الأصيلة في آدميتنا كحاجة الإنسان إلى دوافع الجنس 
يتصل  مما  وغيرها  كالإرضاع  حيوية  وبيولوجية  فسلجية  وظائف  وممارسة  والأمومة، 
مَبْنيِ على حاجة فطرية وأولية ذات طابع  البدن وأعضاء الجسم هو  بالبدن ووظائف 

اجتماعي، وخصائص سيكولوجية. 

ب- الحاجات البدنية.

الفرد  ببدن  تتصل  التي  الحاجات  من  لعدد  المباركة  الوصية  إش��ارة  في  وتتمثل 
الباقر: »واطلب راحة  الثالث من نصها قال الإمام  والآدمي، ففي منتصف الجزء 

البدن باجمام القلب، وتخلَّص إلى اجمام القلب بقلَّة الخطأ«.

وتفيد العبارة السابقة بأن )راحة البدن( هدف دنيوي قريب، ويتحقق بترك الجسم 
ة )الراحة(، ويتطلب فهم هذه الجملة إثارة سؤالين قصيرين  في راحة الحصول على لذَّ

متداخلين:

» كيف تتحقق راحة البدن؟«.

وما علاقة حالة )إجمام القلب( بتحقق راحة البدن؟

ونعتقد بأن هذه الراحة المأمولة في نص الوصية للبدن لا تتحقق، وهذا البدن تحت 
قبضة أمراض عضال تؤثر على سلامته، وتترك بصماتها في نفسه، وهذا الجسم لا يشعر 
أن  كذلك  ونرى  نفسي،  وارتياح  وسعادة  بانسجام  وعمله  الفسلجية  وظائفه  بسلامة 
توفير راحة للبدن مربوط بتحقيق حالات من الإشباع السوي لبعض الحاجات البدنية 
المتفاعلة مع حاجات نفسية في تكوين الإنسان، ونذكر - على سبيل المثال - بعضـاً منها:



252العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

1. الحاجة إلى الدعة وراحة الجسم بالنوم:

واستقرارهما،  والنفس  البدن  لراحة  وضروري  طبيعي  فعل  للنوم  الحاجة  فهذه 
فعن طريق النوم يتم إشباع حاجات بدنية ضرورية كسلامة البدن، ويأخذ قسطاً مناسباً 
من الراحة مفيدة في توفير راحة للبدن والنفس معاً، فينعكس ذلك على ارتياح الجسم 
)النوم(،  لفظة  بذكر  يأتِ  لم  الوصيَّة  نص  ولكن  النفسي،  والرضا  بالراحة  وشعوره 
أو  بالنوم  الإنسان  جسد  كراحة  الاشباعات  من  بأنماط  إَّال  تتم  لا  البدن  راحة  أن  بيد 
بالاسترخاء، وبالتالي فراحة )البدن( تضمنت هذه الاشباعات، ولا يمكن فهم تحقق 

راحة النفس والبدن بدونها.

2. الحاجة الى سلامة الجسم الإنساني وصحة الأبدان:

ثمة ألفاظ توحي لنا بطلب )السلامة( لمكونات أساسيَّة من كيان الذات الإنسانية، 
القلب(،  )سلامة  كـ  مصطلحات  الوصية  ذكرت  ثم  عام،  بوجه  )السلامة(  كطلب 
هذه  تفسير  في  نختلف  وقد  البدن(،  )راحـة  و  الأبدان(  ـة  )صحَّ و  العقل(  و)سلامَـة 
المصطلحات التي تطلق على مسمى واحد، ولكن قد تخدم ما قصدناه من اهتمام الوصية 
بسلامة عضو من الأعضاء المهمة للإنسان، فمثلًا قد يكون القصد من مصطلح )سلامة 
النفسية(،  المشكلات  من  الإنسان  فؤاد  )خلو  الرابع  الجزء  بداية  في  ال��وارد  القلب( 
وغيرها، وربما قصدت الوصية قلب الإنسان العضو الرئيسي في صدر الإنسان، وهو 
-كما يعلم القارئ الكريم- )مضخة الدم(، وإذا دفعنا الكلام على سلامة القلب الذي 
في  عضو  سلامة  إلى  الوصية  نص  من  إشارة  يعني  فهذا  الإنسان  جسم  في  الدم  يوزع 
الجسد، وليس إلى)القلب(.. كنافذة الوعي والمعرفة والعواطف، الذي يتلقى الإشراق.

أما ما ذكرته الوصية من مصطلح )سلامة العقل( فربما عنت وظائف العقل من 



253 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

قدرات كالتفكير والعمليات الذهنية، وهذا محتمل جداً، بيد أنَّ هذه السلامة مربوطة 
واستنتاج  وتذكر  وتمييز  تفكير  من  العقل  عمليات  فيه  ت��دار  ال��ذي  )الم��خ(  بسلامة 

وملاحظة، وفي كليهما قصدت الوصية عضواً أساسيَّاً في جسم الإنسان.

البدن  كل  إلى  بالإشارة  البدنية  الحاجات  لبعض  مقاربتها  في  الوصية  وتتوسع 
الثالث من  الجزء  الأبدان( في نهاية  ة  بلفظة )صحَّ فيه من أعضاء، وتذكره  بما  البشري 
عند  المطالب-  اغتنام  -أي  البغية  بانتهاز  »وبادر   :الباقر الإمام  قال  حيث  نصها، 

ـة الأبْـدَان«.  ام الخالية مع صحَّ إمكان الفرصة، ولا إمكان كالأيَّ

المختصين،  لغير  واضحة  فهي  ق،  معمَّ لتفسير  الأبدان«  »صحة  كلمتا  تحتاج  ولا 
مهمًا عند ذوي الاختصاص كالأطباء، والحكماء،  أمراً  فهمها بصورة عميقة  وإنْ كان 
عضو  كل  وسلامة  العقل،  وسلامة  القلب،  سلامة  بالتأكيد  الأبدان(  )صحة  وتغطي 
في أجسامنا، وهي التي تساعد على راحة النفس واجمام القلب، وإن ولادة الفرد سليمًا، 
وربما يكون مستحيلًا في بعض حالات الولادة، ولكن يمكن أن يترتب على ظهور بعض 
أمراضه شفاؤها، وعودة وظائف الجسم إلى عملها بلا متاعب، وتعني خلو البدن من 
أمراض صعبة ومستديمة تصيبه، وتنحل قواه، وقد يكون هذا مستحيلًا، ولكن يؤمل 

على الأقل أن لا يعرقل بعض هذه الأمراض عمل أعضائه بعد الإصابة.

قدرة  الأفراد  منح  القلب،  اجمام  الأبدان(، وهي من مسببات تحقق  ة  لـ )صحَّ إنَّ 
إيجابية على العمل وأداء مسؤولياته بنشاط، وتتيح لهم في فترة وقائية، وفي فترات توبتهم 
كنهم من الصمود، والثقة، والعمل على مقاومة  على استئناف حياتهم، فصحة أبْدانهم ُمت
للخلاص  ذنوبهم  سالف  نحو  الانجذاب  دون  وتحول  الضاغطة،  شهواتهم  بعض 
الإيجابي على شخصياتهم، وهذا  أثره  هذا  وانحرافاتهم، ويترك  معاصيهم  أوضـار  من 
اء عن أداء  بخلاف )مرضى الأبدان( فإنهم معرضون للفشل والعجز أكثر من الأصحَّ



254العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

بعض مسؤولياتهم الشخصية والدينية في تعديل سلوكياتهم ما لم تكن إرادتهم حديدية. 

3. الحاجة إلى إشباع حاجات نفسية.

المرء، ومن خلال ما  آثارها على  وهي حاجات ملازمة لراحة الجسم، وانعكاس 
أسمته الوصية بـ )اجمام القلب(، ويعني راحة الفؤاد والقلب، فيصيب البدن والجسم 

شيء من الراحة والسعادة وحالة الرضا والأمن.

إنَّ حصول الفرد )مؤمنا وغير مؤمن في آن واحد( على قدر طبيعي ومناسب من 
الإحساس بالأمن والراحة، والتوافق يأتي من توافر حالات من )الإشباع( لمجموعة من 
الحاجات البدنية والنفسية، وهي بدورها تترك تحسناً على صحة الفرد البدنية والجسمية 

والعقلية، وتحظى شخصية الفرد بـ )راحة نفس، وراحة بدن، واجمام قلب( معاً. 

***
ج - الحاجة إلى الغـذاء.

ذكرت لفظة )الغذاء( في آخر مفردة أو كلمة من الجزء الثالث عندما جاء في وصية 
ـاك والثقة بغير المأمون،  الإمام محمد بن علي بن الحسين الباقر عليهم الصلاة والسلام: »إيَّ

ـر ضراوة كضراوة الغذاء«. فإنَّ للشَّ

والغِـذاء المعني هنا في نص الوصيَّة ليس بالتأكيد وجبة محددة من طعام وشراب 
في وقت معَّني كوقت الظهيرة مثلًا، فيتناول الفرد بعد جوع وعطش وعناء غذاءه، وإنَّما 
يعني بوجه عام مجمل الأطعمة والأشربة، ما يتناوله الآدمي على نحو يومي، ويتغذى 
عليه الجسم الإنساني على امتداد عمره، وفي أوقات متفرقة من حياته، ووفق نظام تعارف 
عليه الناس في هذا المجتمع أو ذاك من أوقات تناول الوجبات من طعام )صباحاً وظهراً 

وليلًا(.



255 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

هذا ما ذهبت إليه بعض معاجم اللغة العربية وقواميسها.

ما  وهو  والرش�اب)))«،  الطعام  من  بـه  »يتغذى  ما  وهو  )أغذية(  وجمعه  فالغذاء 
»يكون عليه نماء الجسم وقوامه من الطعام والشراب، ويشتمل على العناصر الضرورية 
المشروعة،  الأطعمة  وأنواع  والسوائل،  الألبان  فيه  ويدخل  الإنسان«)))،  جسم  لبُِنيَْة 

والصحيَّة. 

لم تذكر الوصية شيئاً في وصف الغذاء سوى تشبيه )ضراوة الشر( في حياة الإنسان 
بشدة ضراوة الغذاء لديه أو لدى كائن حي إذا اعتاده، وقد ذكر هذا التشبيه لاقترانهما 
 بصفة ما هي )الضراوة(، ولها دلالتها السيكولوجية كما سيأتي بيانه، فالإمام الباقر
الإنسان،  لدى  إلى عادة سلوكية  ل  إنْ تحوَّ الشر وشدته  بالانتباه لضراوة  يوصي جابراً 
وينبهه بأن قوة ضراوته مماثلة لضراوة )الغذاء(، وإلحاحه على نفوسنا كعادات سلوكية 

وبيولوجية يوميَّة.

إلحاحهما  قوة  تشابه  أي  الغذاء(  الشر( و )ضراوة  التشبيه بين )ضراوة  ويستبطن 
على الإنسان عندما يتحولان إلى عادات سلوكية ضاغطة على النفس، أمرين اثنين هما:

اكتسب  النفس متى  يعتاده الإنسان، وتألفه  أمر  يتحول إلى  إن الشر كما تقدم   .1
مستحكمة  سلوكية  عادات  الأفراد  حياة  في  الشر  فيكون  وصفاته،  خصائصه،  بعض 
الى  القبضة  بهذه  وتقودهم  نفسياتهم،  على  هيمنتهم  وتبسط  الأف��راد  بتلابيب  تمسك 

مهالك.

2. أن الشر كالغذاء تماماً بخاصية واحدة يشابهه فيها، فكلاهما يكتسب قوة الإلحاح 

))) الرازي، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر، مختار الصحاح، ص 197.
))) مسعود، جبران، رائد الطلاب، باب حرف الغين، ص 667.



256العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الشديد والضغط على الفرد حتى يستجيب للشر، كما يستجيب لإلحاح الغذاء المستمر، 
النفس، ويرتاح الجسم،  فتهدأ  توازن حشوي  بالغذاء  وبعد الاستجابة لكليهما يحدث 
ويحدث للنفس ميل داخلي لفعل الشر، ولا ترتاح نفسية الإنسان إَّال بالاستجابة المعتادة 
يستجيب  الإلحاح( لا تترك صاحبها حتى  ذكرنا )شديدة  الشريرة، وهي كما  لنوازعه 

إليها، والإذعـان لضغوطاتها.

ومجمل القول أن الوصية لم تدخل في تفاصيل عن الغذاء كحاجة أساسية في حياة 
بقوة  الإنسان  لدى  الشر  فعل  التعود على  قوة  ذكرته حينما شبهت  وإنَّما  الحي،  الكائن 
الإلحاح،  شديدة  أساسية  حاجة  وهو  للغذاء،  حاجتنا  بحال  واستحكامها،  الإلحاح، 
ولها ضغط على أنفسنا وأجسامنا حتى تتمكن من إشباعها بدون قيود، أو بدون مراعاة 

ضوابط الإشباع من الحلال والحرام. 

***
ط نعتقد أن نص الوصية الباقرية أشار إلى عدد من الحاجات  بعد هذا التفسير المبسَّ
الفسيولوجية والبيولوجية المرتبطة بالبدن البشري، متداخلة مع بعض الحاجات النفسية 
– الاجتماعية في تحقيق حالات من الإشباع المؤثر على شخصية الكائن الآدمي بالسلب 

والإيجاب معاً، ويمكن استعادة ذكر أسمائها، وهـي:

1. الحاجة إلى الجنس، فهي مدخل الحياة الزوجية وبداية تكوين العائلة.

ة(. 2. والحاجة إلى إشباع دافع )الأمومة( لدى المرأة، ودافعية الرجل نحو )البُنوَُّ

3. الحاجة إلى النوم وراحة البدن كإحدى أهم الحاجات البدنية.

4. والحاجة إلى صحة الأبدان وسلامتها.

5. الحاجة إلى إشباع رغباتنا من الطعام والشراب.



257 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

الحاجات  إشباع  عن  المتولدة  الاجتماعية   – النفسية  الح��اج��ات  وبعض   .6
الفسيولوجية والبيولوجية. 

***

ثانياً: الحاجات النف�سية – الاجتماعيَّة: 

وهي حاجات يختلط فيها الجانب النفسي بالاجتماعي، وبحاجات يدرجها علماء 
حاجات  ونعتبرها  الآدم��ي،  الكائن  شخصية  من  جوانب  ضمن  المعاصرون  النفس 
للنص، وتؤسس جميعها لخريطة ذهنية نرسمها  اللفظي والمعرفي  المحتوى  متشابكة في 

لتجمع هذه الحاجات في نسق نقترحه لتصنيفها.

لا  عدد  على  أيدينا  وضعنا  قد  نكون  الوصية،  لنص  اللغوية  المفردات  وباستقراء 
الحاجات  قائمة  ومن  النص،  صدارة  في  وتبدو  الحاجات،  هذه  من  ومعقول  به  بأس 
حاجة  اليهم،  والميل  جنسه  افراد  مع  الإنساني  الاجتماع  إلى  )الحاجة  إليها:  أشار  التي 
الأفراد للمشورة، حاجتهم إلى كف سلوكهم العدواني بطريقة مماثلة لغيرهم، الحاجة 
الحاجة  الأفراد،  في  قيل  فيما  والتأمل  للتفكر،  الحاجة  والنفسي،  الانفعالي  الاتزان  إلى 
للإثابة والعقوبة، الحاجة إلى الارتباط بقائد أو ولي ديني أو زعيم سياسي، الحاجة إلى 
العلم والمعرفة، الحاجة الى التوبة، والعفو الإلهي، والبصيرة والمعرفة، الحاجة إلى الرحمة 
والهداية الدينية، الحاجة إلى الرزق، والشكر، والحاجة إلى طاعة الله، والحاجة إلى الرضا 

عن الذات )النفس(، الحاجة إلى خالص العمل العبادي.

ومنها كذلك الحاجة إلى شدة التيقظ الذهني، الحاجة إلى التحرر من الغفلة، الحاجة 
والزهد  كالقناعة  إرشادية  قيم  إلى  الحاجة  الهوى،  غلبة  إلى  الحاجة  الخوف،  صدق  إلى 
والصدق وغيرها، الحاجة إلى معرفة النفس، الحاجة إلى راحتها، واجمام القلب، الحاجة 



258العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

في  بالصدق  النفس  تزيين  الاستغفار،  وكثرة  الخلوات،  في  الذكر  بأساليب  العبادة  إلى 
كاجمام  الوجدانية  الدافعية  إلى  الحاجة  الظلم،  في  والمناجاة  الأدعية  وخالص  الأعمال 
القلب -ترقيقه- دوام الحزن، شدة الندم، التوسل، الحاجة إلى حسن المراجعة، الحاجة 
إلى التوفيق الإلهي، الحاجة إلى المنافسة في الدرجات الدينية العليا، الحاجة إلى التحرر من 
الذنوب، الحاجة إلى السيطرة على انفعالات النفي مثل رد الغضب، عز اليأس، وبعد 

الهمة، والثبات الانفعالي في مواقف المدح والثناء والذم والجزع، وغير ذلك.

***
خصائص الحاجات السابقة.

نذكر منها:

الداخلية للحاجات. القابلية  كمون  	•

– الاجتماعي. تشابك الجانب النفسي  	•

قابلية الحاجات للتصنيف بين كبرى )رئيسية( وحاجات )جزئية أو فرعية(. 	•

هدفيتها، وطابعها العبادي.  	•

***
الخاصية الأولى: الكمون الداخلي لعنصري الخير والشر:

وبقابليته  معاً،  والشر  الخير  لفعل  داخلي  واستعداد  بقابلية  آدمي  كائن  كل  يولد 
فالله  واجتماعياً،  نفسياً  بغيره  وبالاستعانة  إليها،  الذاتي  والنزوع  للحاجة  الداخلية 
د كل واحد منَّا باستعداد داخلي للبحث عَّام يحتاج إليه من حاجاته  سبحانه وتعالى زوَّ
الرئيسيَّة أو الفرعيَّة سواء كانت إيجابية أم سلبية، فمثلًا يولد الآدمي باستعداد داخلي 



259 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

لطاعة ربه، وعبادته وباستعداد للقيام بافعاله وباستعداد لحياة اجتماعية وثبات عاطفي 
لهذه  مضادة  باستعدادات  أو  العاطفي  للثبات  أو  الإنساني،  والاجتماع  بحرية،  للفعل 
الحاجات كالانحراف عن عبادة الله، وميله للعزلة الاجتماعية، ورغبة في الانتقام من 
الآخرين، وهكذا يوجز سلوك الكائن الآدمي في فعله الخير والشر بحاجته لهذا للنجد 

الآخر المقابل.

الخاصية الثانية: الطابع العبادي الهادف:

يوفر  الذي  وقصير  عاجل،  لإشباع  النفس  كسعي  وقصيرة  دنيوية،  أهداف  ثمة 
على  يساعده  أو  الذات  وحفظ  والبقاء  كالتناسل،  دنيوي  إشباع  تحقيق  فرصة  للفرد 
التكيف النفسي والاجتماعي كما في موقف )كف السلوك العدواني( وعدم الاستجابة أو 
رد الفعل بمثله، وهو موقف معبر عن حالة طبيعية من الاتزان الانفعالي أو العاطفي، 
وتصرف حسن يسمو باخلاق الفرد، ويوسمها بالنزعة العبادية في سلوك المسلم، بيد 
أن كل الحاجات حتى الدنيوية هي حاجات تحقق للفرد بعض الإشباع السوي في طاعة 

الله وعبادته وطلب رضاه، وتلبية اشباعات ذاتية وموضوعية.

الخاصية الثالثة: )تداخل الحاجات وتشابكها مع نفسها بطابع نفسي واجتماعي(:

بالرغم من قابلية حاجاتنا البشرية للتصنيف العام بين نفسية واجتماعية وغيرها، 
المثال للتشاور وتبادل الآراء هي  بينها أمـر واقعـي، فالحاجـة على سبيل  التشابك  فإنَّ 
حاجة يتداخل فيها الطابع الوجداني كبروز أنواع من الانفعالات والدوافع، والأفكار، 
للتوبة،  الحال على حاجتنا  وينطبق  الاجتماعيَّـة، وغـير ذلك،  التفاعلات  وأشكال من 
إلى الله نهر من الانفعالات والمشاعر،  التوبة  إلى  يفزع  الفرد وهو  يتشابك في داخل  إذ 
وغير  ومعيشية،  وأخلاقيَّة،  وروحية  واجتماعية  نفسية  وعوامل  والأفكار،  والرؤى، 



260العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ذلك.

الخاصية الرابعة: تصنيف الحاجات على كبرى وفرعية:

ذلك  من  ونقصد  أضيق،  دوائر  نحو  الأوسع  الدائرة  من  بها  يسير  تصنيف  وهو 
التي ذكرناها يمكن تقسيمها إلى حالات كبرى ورئيسية، ثم تجزئتها إلى  أن الحاجات 
حاجة  ذلك  مثال  ونجد  إليها،  تنتمي  وتظل  ضمنها،  في  تدرج  أصغر  فرعية  حاجات 
كبرى كالحاجة إلى عبادة الله وطاعته، نجد أنه تندرج تحتها حاجات أضيق، وفي دوائرها 
الفرائض، الخوف الصادق من الله، عظيم الشكر لله، خالص  التوبة، العفو، أداء  مثل 

الأدعية والمناجاة في الظلم، وغيرها من الحاجات الروحية الأصغر.

تصنيف  قائمـة  نضـع  أن  ومقترح  شخصي،  اجتهادي  وبتصور  الآن،  ويمكننا 
سقفها،  تحت  تندرج  صغرى  حاجات  وإدراج  الوصية،  نص  في  الكبرى  للحاجـات 

ومتصلة بالحاجات الرئيسيَّة، أو تدخل في نطاقها.

1. الحاجات الروحية:

عز  الله  وعبادة  الصالحة  الأعام�ل  وأداء  بالطاعات  وتتم  عبادية،  حاجات  هي 
التوبة،  الصالحة،  الأعمال  والصدق في  الطاعة،  كثرة  استلال  إلى  الحاجة  ومنها  وجل، 
المستمر  والتعرض  الإلهي،  العفو  وطلب  الاستغفار،  وكثرة  الخلوات،  في  الذكر  كثرة 
لرحمة الله، واستبقاء خالص الأعمال ليوم الجزاء، وخالص الأدعية والمناجاة في الظلم، 
اليومية،  الفرائض  أداء  إلى  والحاجة  وجل،  عز  لله  الشكر  عظيم  وتقديم  والتوسل، 
الأمل،  بقصر  الدنيا  من  عام  بوجه  والتزود  وغيرها،  والأخماس  كالزكوات  وغيرها 

وتجنب التسويف، والتزين الخفي بحاضر الحياة وحطامها الظاهري.



261 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

2. الحاجات الاجتماعيَّة:

وتشمل الحاجة إلى الاجتماع الإنساني، والود الاجتماعي، والألفة مع الغير في داخل 
الحياة الأسرية، وفي خارجها، والتفاعل الاجتماعي مع الناس في دوائر اجتماعية متعددة 

سواء كانت في البيت، أم في مؤسسة العمل، أم في المسجد، أم في أماكن عامة أخرى.

3. الحاجات الوجدانيَّة:

ومنها  وغيرها،  والأحاسيس،  والشعور  والدوافع  بالانفعالات  يتصل  ما  وهي 
كما وجدنا إشارات إليه في نص الوصية )الحاجة إلى وصيد الإحباط النفسي، ومقاومة 
وبكف  الربَّاني،  الأخلاقي  السمو  باستجابات  الَمرَضيَّة  واستفزازاته  الآخر  عدوان 
السلوك المحرم كالانتقام، والتلذذ في أذى الناس، والثبات العاطفي كما في المدح والذم 
والجزع، ورد الغضب والسيطرة على النفس أثناءه، والحاجة إلى شدة الندم ودوام الحزن 
واجمام القلب، وراحة النفس، ورفع ذل الطمع من النفس بعز اليأس، وقصر الأمل بدلاً 
من طول الأمل، والزهد، واستصغار الدنيا، وعدم الاستهانة بالذنب، ولذة تحقيق غلبة 
الهوى، والخوف الصادق من الله عز وجل، والسيطرة على عجب النفس، واستجلاب 

عز البأس، وطلب التوفيق الإلهي، وغنى النفس. 

4. الحاجات العقلية:

ويندرج تحت مظلتها حاجات أصغر، وفرعية أو تنتمي إليها مثل )دلالة العقل(، أي 
اتخاذ العقل دليلًا في توجيه نشاط المؤمن وضبط انفعالاته، واسترشاد العلم، والمعرفة، 
وشدة التيقظ، والبصيرة، وصحة التفويض، ومعرفة النفس، وتقليل الأخطاء، وحسن 

المراجعة، والتفكر فيما قيل في الفرد من أفكار له أو عليه.



262العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

5. الحاجات إلى القيم الإنسانية: 

وهي متداخلة ومتشابكة، وعلى أشكال نذكر منها:

– قيم أخلاقية: وتشمل القناعة، والزهد، والصدق في الأعمال، وقصر الأمل،  أ 
اليأس، ودفع  إليه، وعظيم شكره سبحانه، وعز  والتوسل  الله،  الصادق من  والخوف 
ذل الطمع بعز اليأس، وغنى النفس، وعدل الإنصاف، والخوف من زوال النعم، وبعد 

ة، واسـتكثـار قليل الرزق. الهمَّ

– قيم إدراكية وعقلية، وتندرج تحتها كل القيم الإدراكية الفرعية التي مررنا  ب 
بذكرها في بند الحاجات العقلية السابقة.

ج – قيم الثبات العاطفي مثل رد الغضب، والسيطرة على النفس في المدح والجزع 
والذم، والندم، وضبط الصراع مع شهوات النفس، والتحبب إلى الله بالأعمال الصالحة، 

وغير ذلك.

د – قيم معيشية ومنها استكثار قليل الرزق، غنى النفس، الخوف من زوال نعم الله، 
استجلاب زيادة النعم بعظيم الشكر، اتقاء الحرص بالقناعة، إماتة الطمع بعز اليأس. 

6. الحاجات الأمنية:

إلى  تشير  نصها  في  الأمثلة  بعض   الباقر علي  بن  محمد  الإم��ام  وصية  قدمت 
مواقف أمنية واضحة في سلوك الذات المؤمنة وتفكيرها، ونختار منها ما يوضح نماذج 
تعبيرية عن عنايتها بمواقف تعبر عما يحتاجه الأفراد من إشباع رغبتهم في طلب الأمن، 
الإمام  أن  كما  والآخرة،  الدنيا  شر  عنهم  ويدفع  والسكينة،  الطمأنينة  فيهم  يبعث  وما 
الباقر طلب من الجعفي التفكير فيما قيل فيه لغرض استخدام هذا الموقف السلوكي 
من أجل فحص واقع حاله، ومعرفة نتيجة عمله، فإن كانت نهايته سقوطاً من عين الله 



263 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

وأعين الناس، فهذا خطر كبير يهدد أمن الذات في الدنيا والآخـرة، وإن كان كلام النَّاس 
سبحانه،  الله  ثواب  المؤمن  الفرد  ينال  بحيث  مطمئنة،  فالنتيجة  فيه(  قيل  ما  )بخلاف 
وهي نتيجة مرتبطة برضاه تعالى، ويعرف الفرد في الوقت نفسه مصيره، وأنه قد حقق 

لديه ثواب الله طمأنينة، وشعوراً بالأمن. 

وتعبر الوصية في بعض كلماتها عن مظهر آخر لدى الإنسان برغبته في تحقيق الأمن 
الدنيوي والأخروي، وحاجته لإشباع هذه الحاجة، والاطمئنان على نفسه بطريق طبيعي 
وسوي، فإذا تحسس أن نفسه صرعته في جهاد هواه فزع بالتوبة إلى الله، ومخافة من جزائه 
يوم القيامة، فهذا الفزع مصدره قلق الذات وتحسسها الخطر الذي يهدد مستقبلها في غير 
عالم الدنيا، ففزع للتوبة من الله بحثاً عن ملاذ آمن يوم لا ينفع مال ولا بنون، وازدادت 

نفسه بصيرة ومعرفة وقرباً منه عز وجل، واستعاد توازنه النفسي المفقـود.

وعيه  وإثارة  الإنسان  لتنبيه  ومصطلحات  وجمل  ألفاظ  في  الوصية  نص  ويتحرك 
وشعوره كي يحقق هذا الإشباع بالغلبة على الهوى، وتسخير قدراته الذاتية في التعبير عن 
خوفه من تأثيرات أمراضه السلوكية، وما يتمخض عن تجاربه الجهادية بنحو يحقق له في 
نهاية المطاف شعوراً بالأمن، ودفع الرجاء الكاذب بخوف صادق يقرر مصيره بالخير. 

ونلحظ أن الحاجات الأمنية توزعت بين نوعين من طلب الحماية:

1. حماية وقائية كما في تنبيه الذات من خطر السقوط من عين الله وأعين الناس، 
وإيثار القناعة اتقاء الحرص، وغلبة الهوى باسترشاد العلم ودلالة العقل، وتحريك القيم 

الأخلاقية والإدراكية لمواجهة كل ما يهدد أمن الذات المؤمنة.

بشدة  غفلتها  من  النفس  وتحرير  التوبة،  مواقف  في  كما  علاجية  أمنية  وحماية   .2
التيقظ، واسترجاع سالف الذنوب بشدة الذنوب، وحسن المراجعة وكثرة الاستغفار 



264العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وكثرة الذكر في الخلوات، وطلب رحمة الله وعفوه. 

***

�أ�ساليب �ضبط الإ�شباع:

ونقصد ضبط عملية إشباع الحاجات بطابعها السوي، أو بطابعها العصابي الشهوي 
فمفـردات  الغرض،  يحققا  كي  المؤمن  الفرد  من  تدخل  بلا  يتركان  لا  فإنهما  والمحرم، 
نص وصية الإمام الباقر للجعفي، وللمؤمنين تنطوي على بعض الأساليب القيمية 
والإدراكية والروحية التي تمكن الفرد من تحقيق سيطرة ممكنة على دوافعه، ورغباته في 

الإشباع سواء كان نمطه حراماً أم حلالاً، وسوياً، ونذكر من هذه الأساليب ما يأتي:

أ- إشباع مفتوح:

الإشباع  من  أكبر  جرعات  على  أمكن  ما  الحصول  الخير  مجال  في  مطلوباً  ويكون 
الزائد، والمتسامي الذي لا سقف له ما أمكننا كما رغباتنا في طاعاتنا لله عز وجل، وكل 
أنشطة العبادات وطلب الهداية الروحية والدينية والتزود بقيم المشرع الإسلامي، وقد 
ملأت الوصية سطورها بالدعوة إلى إشباع مفتوح لطاعة الله سبحانه، فأغلب سطورها 
تنطوي على ألفاظ اتجاه هذا الإشباع، ومن ذلك قول الإمام الباقر لجابر: »يا جابر 
استكثر لنفسك من الله قليل الرزق تخلصاً إلى الشكر، واستقلل من نفسك كثير الطاعة 

إزراءً على النفس، وتعرضاً للعفو...«.

ب - كف الاستجابة المحرمة:

مثل كف السلوك عن )الإشباع المحرم( كما في منع الإمام الباقر جابراً في رد الفعل 
أو الاستجابة ضد الآخرين برغبة في )الانتقام( أو الرد بالمثل، بما ينطوي عليه من إساءة 

وإهانة للآخر، وتسفيهه بنحو يلغي السمو الأخلاقي عند المؤمن.



265 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

ج – الإشباع بقدر الحاجة:

للسلوك،  ضابطة  أخلاقية  بمصطلحات  ألفاظها  بعض  في  الوصية  عنه  وعبرت 
وبنحو يمارس فيه الفرد إشباعه لحاجته، ولكن بقدر ما يحتاج منها كيانه، جسده، نفسه، 
ومن هذه الألفاظ )القناعة، إيثار القناعة، الزهد، استكثار قليل الرزق، عظيم الشكر(، 
ة الإحباطات النفسية،  فإشباع الحاجات، ولو بعضها - بهذه الصيغة - يخفف من شدَّ

ويزيد من قدرات الأفراد على الاكتفاء بإشباع معقول حتى لو كان في نظر الغير قليلًا.

د– تأجيل الإشباع:

من  الفرد  إشباع  كتأجيل  الوصية  في  ذكرها  الوارد  الاشباعات  بعض  في  ويكون 
حاجته للجنس بتأجيل فترة زواجه، وتأجيل شهوات ترتبط به لفترة مؤقتة تتغير فيها 

الأمور. 

# – تعديل في الإشباع:

أخلاقي،  أو  نفسي  انحراف  أو  خاطئ  تقدير  أو  مرضية  لحالة  ل  معدَّ إشباع  وهو 
الإعجاب  في  نظرتها  كتعديل  معينة  حالة  في  لنظرتها  الذات  إعادة  التعديل  بهذا  ويراد 
المرضي بأنفسنا، وذواتنا، وهو مماثل للغرور، إلى نظرة احترام إيجابية للقدرات، وشكر 

الله عليها.

و- التنازل عن بعض الإشباع للآخرين:

مثل إيثار القناعة لدفع الضرر عن الناس، واحترامهم كرد غضبهم بهدوء، فالقناعة 
قيمة أخلاقية تجعل المؤمن يقبل بالقليل عن رضا، ويتنازل عما في يديه لهم، ولا ينازعهم 

إتِّقـاء الحرص ودفعاً لمخاطره على نفسه.



266العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ز - التغيير الجذري:

لحال  -دائمًا-  بتعديل  ومتابعته  عاجل،  تغيير  إلى  يحتاج  بل  التأجيل،  يناسب  لا 
ويتوقف  والصارم،  الجذري  التغيير  من  الأحوال  بعض  في  بد  فلا  وموقفها،  الذات 
الإشباع المحرم ويكتفي بما هو مشروع، ومسموح به في فقه المشرع التربوي الإسلامي 
وأحكامه الشرعية، ومن ذلك وقف كل الاشباعات المحرمة التي تأتي من استهانة الفرد 
تقبر هذه الاستهانة  بحالة جديدة  التي كان عليها، ورضانا  المخزية  بالذنب، وبالحالة 

للأبد، وتهيئه إلى عودة عبادية لله سبحانه وتعالى وطاعته.

***

القوى ال�ضابطة للإ�شباع في مفردات الو�صيَّة:

بعد قراءاتنا المتكررة لمفردات النص الإرشادي لهذه الوصية الكريمة بدا لنا تأثير 
مجموعة من القوى المتعددة التي تستقر في داخل النفس أو تتصل بها، وتملك قدرة على 
تحقيق الإشباع السوي لحاجات الفرد المؤمن عـدا عنصر واحد هو هوى النفس، وقد 
يفسد هذا العنصر تأثير القوى الخمس بأجمعها إنْ كانت له في نهاية الأمر )غلبة فاعلة( 
لمواجهته وقهره، وعرضت موقف  القوى  تستثير هذه  الوصية  ما كانت  عليها، ودائما 

المؤمن من الانتصار على هوى نفسه في تجربة التائب المخلص.

ويمكن بإيجاز تحديد هذه القوى بما يأتي:

1. العقل وقدراته العامة والخاصة، ودعوة النص لاتخاذه دليلًا في العمل التكليفي، 
وكمميز للسلوك الصحيح، والسلوك الخاطئ، وكمرشد في ضبط سلوك الذات.

2. العلم، وهو ما يتمخض عنه عن تسخير العقل وتوظيفه، وبروزه في أشكال من 
الخبرات الموجهة للسلوك، وبناء شخصية الإنسان.



267 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

الدراسات السيكولوجية الإسلامية  الفؤاد، وهو كما قيل في بعض  القلب أو   .3
المعاصرة )نافذة أخرى للوعي والمعرفة(.

4. الضمير، وهو الوجدان الداخلي الذي ينهى عن أفعال السوء، ويحاكم الإنسان 
بعد ارتكابه المعاصي، ويوبخه، ويدفعه لتعديل السلوك من جديد بمؤازرة وتوجيه قواه 

الأخلاقية.

5. الفطرة، وهي طبيعتنا البشرية، وما أودع فيها الله من ميول وقدرات ونزعات، 
وفضائل وقيم تجذب الإنسان نحو الأعمال الصالحة.

في  المؤثر  الفعل  وصاحبة  القرار،  مركز  بأنها  العلماء  بعض  ويصفها  الإرادة،   .6
هزيمة الهوى أو الانضباط بقيم الحق والخير.

والشهوات  للغرائز  ومستودع  كمجموع  كثيراً  الوصيَّة  نص  وذكره  الهوى،   .7
المنفلتة، وهي قوة تتطلب إشباعاً مصحوباً بارتياح ولذات أو بآلام وضيق واشمئزاز.

8. الدين وأحكامه وضوابطه الشرعية، فهو عقل من الخارج، بينما العقل شرع من 
 .الداخل كما قال أمير المؤمنين الإمام علي بن ابي طالب

***
ثانياً: القيم الإنسانيَّة:

تمثل القيم الإنسانية في الأديان السماوية المنزلة، والأرضية على حد سواء، وتمثل في 
دراسات علم النفس القديم والمعاصر كياناً فطرياً، وهي تمثل الجهاز المعنوي الداخلي 
السمات الأخلاقية لشخصية  منها  تتشكل  الذي  وتنظيمها  لشبكة الأخلاق  والفطري 
يحكم  التي  العليا  والمثل  والقيم  المبادئ  بعض  بتوجيه  الأفراد  حياة  وتنتظم  الإنسان، 
قيم  والدين  الأخلاق  قواعد  على  وهي  معاً،  والاجتماعي  الفردي  سلوكه  الإنسان 



268العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

مركوزة في كياننا الآدمي تؤكد على قوة وإيجابية الطبيعة البشرية بالرغم من حياديتها، 
وفعالية منهج الله سبحانه وتعالى، وحيوية نظام القيم والأخلاق المستمدين من التشريع 

التربوي الإسلامي.

والحيوي  الطبيعي  دوره  لأداء  القيمي-  -الجهاز  الداخلي  الجهاز  هذا  ويتطلب 
تقويتها  وأهمية  وغيرها،  الأخلاقية  الفضائل  من  الإنسان  حاجات  مختلف  إشباع  في 
يريد  تدريب موجه وهادف، وعن طريق ممارسة عبادية مستمرة ومقصودة  بعمليات 
الإمام الباقر تحققها في حياة جابر الجعفي وغيره من جموع المؤمنين، فذكرت وصيته 
القيم  بإبعاد  طالبت  كما  بتفعيلها،  وطالبت  الإنسانية  حياتنا  في  الإيجابية  القيم  بعض 

السلبية عن التأثير فيها.

إن القيم -والمراد هنا الموجب منها- ليست غايات في حد ذاتها، فهي مجرد وسائل 
وآليات لتشكيل الفعل العبادي السوي، أو تعديله إرضاءً لله تعالى؛ لأن ما تمتاز به القيم 
من قوة للإلزام الداخلي للأفراد يجعلها من أقوى وسائل بناء النفوس على أسس إيمانية 
المعيار  بهذا  والقيم  هــادفة،  وبتلقائية  الداخلي،  من  السلوك  وتوجيه  ضبط  على  قادرة 
الأخلاقي  للنظام  الخضوع  روح  لتكوين  العبادية  التربية  عليها  تؤكد  تربوية  ضرورة 
تلقائياً وطواعية، وإقراراً ذاتياً  يتم  يريده الإمام المهدي شائعاً، وهو خضوع  الذي 
بفلسفة النظام وقيمه، مما يؤدي إلى ضبط السلوك سراً وعلناً على حد سواء، وبطواعية 
لا قسر فيها، ولا خوف من قهر السلطة أو نفاق المجتمع، وإنما يكون حباً بالقيم وإيماناً 
بالمسؤولية،  شعورنا  عن  بها  ونعبر  إنسانيتنا،  حقيقة  عن  بها  نعبر  طاهرة  كوسائل  بها 

وابتهاجنا بالعمل«))).

***

))) مدن، يوسف، بناء الشخصية في خطاب الإمام المهدي، ص 170.



269 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

ومما نلحظه أن موضوع )القيم( كمثل عليا في حياة الإنسان هو شأن ثقافي ووجداني 
وإدراكي واجتماعي يأخذ مكانته الكبرى، واللائقة بدوره الحضاري في ثقافتنا اليومية، 
وكان من المنطقي أن يجد المرء في النصوص الدينية الإسلامية )أدعية وغيرها( اهتماماً 
الاهتمام  مستويات  في  بتوسع(  أو  )بمحدودية  القِيَـم  هـذه  تعَـدد  مع  ذاته  بالموضوع 

والعناية حتى لو كان التنوع والاهتمام في نص دعاء الافتتاح.. محدودين.

ولكننا مع اهتمام الدعاء بعدد من القيم الكبرى بنحو علني، وبأخرى بطريق غير 
مباشر إَّال أن الحديث في نص الدعاء عن )القيم( كمادة علمية وإرشادية لم يأخذ نصيبه 
اللفظي والمعرفي لدعاء الافتتاح، ولعل السبب يعود إلى أن الدعاء  الوافر في المحتوى 
ل كدعاء كميل والصباح وعرفة والندبة وغيرها، وأن تركيز مادة  نص قصير وغير مطوَّ
هذا الدعاء -ونقصد الافتتاح- ليس محصوراً بالقيم وحدها، ومن هنا جاءت الإشارة 
إلى القيم الكبرى مجملة، ولحظنا كذلك إشارات أخرى متفرقة عن قيم فرعية وجزئية، 
تنوعها  على   - موزعة  معاً  الأريب  والقارئ  الباحث  يلحظ  كما  وهي  وإيجابية،  سلبية 

المحدود - في نص هذا الدعاء، وفي تركيبته اللفظية من بدئه لمنتهاه.

***
مفهوم القيم.. لغة واصطلاحاً.

حدد علماء اللغة مفهوم القيمة، ككثير من الكلمات والمفردات العربية، وأوضحوا 
معانيها اللغوية، وسنمر على هذا التحديد بإيجاز كما في بعض المصادر اللغوية، وتعني 
لفظة )قيـمة( في بعض مصادر لغتنا العربية ومعاجمها وقواميسها: بـ»قيمة الشيء، وهي 
قدره«، وقيمة المتاع ثمنه، والقيمة كما يقال أيضاً مرادفة للثمن، إَّال أن الثمن قد يكون 
مساوياً للقيمة أو زائداً عليها أو ناقصاً عنها، والفرق بينهما أن ما يقدر عوضاً للشيء في 
عقد البيع يسمى ثمناً له كالدراهم والدنانير وغيرها، في حين أن القيمة تطلق على كل 



270العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ما هو جدير باهتمام المرء وعنايته لاعتبارات اقتصادية أو سيكولوجية أو اجتماعية أو 
أخلاقية أو جمالية«.

والقيمة كما في أحد المعاجم المتأخرة تعني: 

دَرَه، وقيمة المتاع: ثمنه، ومن الإنسان طوله«))). »قيمة الشيء قََ

ر قيمته«))). وقوله: »قَيَّـم الشيء تقييمًا.. أي قدَّ

م، وذلك  كما نقل )مسعود جبران( وهو لغوي معاصر في معجمه معنىً قريباً مما تقدَّ
المتَـاع، درجة الأهميَّـة  يعـادل  الذي  الثَّمـن  »القِيْمَة،  ما لفظه:  )القيمة(  لفظة  قوله عن 

النسبية له، ومجمـوعها قيَم)))، ويقصد جمع مفردة )قيمة( بكلمة )قِيَـم(.

وقد جاء في كلام الإمام: »قيمة المرء ما يحسنه«))).

***
والقيم - كما نفهمها - مرجعية معرفية وأخلاقية يوزن بها الفعل الإنساني ويميز 
بين السوي منه عن الفعل غير السوي، وبواسطتها يدخل هذا الفعل في دائرة العمل 
الصالح أو العمل السيئ بمعايير عبادية وموضوعية معتبرة كإتيان العمل بنية القربى لله 
سبحانه وامتثالاً لأمره أو بمدى تحقق منافعه في حياة الإنسان ونسبة الإتقان في أدائه، 
فلا يوصف فعل معَّني كعمل عبادي إَّال بتحقيقه للعمل الصالح وانجازه بنية القربى 

لله)))، وينطبق هذا المعنى على القيم بأشكالها المتعددة. 

))) المعجم الوسيط، باب حرف القاف، ص 768.

))) المعجم الوسيط، باب حرف القاف، ص 771.
))) مسعود، جبران، رائد الطلاب، باب حرف القاف، ص 748.

))) المعجم الوسيط، باب حرف القاف، ص 771.
))) مدن، يوسف، مدخل إلى النظرية التربوية في الخطاب الحسيني، ص 262. 



271 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

وقد حظيت القيم باهتمام خطاب الإمام المهدي في أكثر من دعاء، وبقدر الحاجة 
المطلوبة كما رأينا في جوانب عديدة أشار اليها في نصوصه المختلفة لقيم إنسانية عليا 

وإلى أنواع فرعية))) مرتبطة بها وداخلة في سياقاتها الروحية والأخلاقية.

***
الأهداف التربوية للقيم:

القيم -كما نعتقد- هي من رصيدنا الفطري الذي نولد به، ويعمل في حياتنا من 
اللحظة التي يصدر عن الفرد سواء بترسيخ سلوك بطريقة وقائية أم بنقد فعل خاطئ، 
فالقيم كالضمير الداخلي تأمر وتنهى وتحاسب الفعل الإنساني، وبذلك فالقيم بمثابة آلية 
فطرية معتبرة وقوة وجدانية وأخلاقية ومعرفية تكسب قيمتها الوظيفية من تفاعلات 

الإنسان مع المكون الفطري لهذه القيم.

وتؤدي القيم )مهما كان عددها( في آن واحد مجموعة أهداف تتسم بطابع تربوي 
انجاز  القيم كقوة وجدانية، وثقافية وأخلاقية في  التي تستخدم  ال، ومن الأهداف  فعَّ

الأدوار التربوية بعالم الإنسان ما يأتي:

الأساسي  النمط  تشكيل  في  العامة  والثقافة  والأخلاق  للأديان  القيم  مساندة   .1
للشخصية الإنسانية، ومساهمتها في صقل بعض جوانبها بطريقة وقائية.

2. تسهم منظومة القيم بمختلف أشكالها بطريقة مضادة في إيقاف التدعيم لأي 
فعل خاطئ أو سلوك عصابي، وكف حركته التي تعوق النمو الطبيعي اللازم للشخصية 

الإنسانية من المنتظرين ومن غيرهم.

السوي،  السلوك  الفرد لأنماط من  تعلم  إعادة  فعاليتها في  بقوة  القيم  3. اشتراك 

))) مدن، يوسف، بناء الشخصية في خطاب الإمام المهدي )الفصل السابع( ص 245 – 283. 



272العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

والمساهمة في تجديد صياغة النمط المفقود للشخصية الإنسانية.

)المنتظرين(  تربية جماعة  المسلم في  المربي  مهام  إسناد  البناءة في  القيم  تستخدم   .4
وتنمية اتجاهاتهم الفكرية ومشاعرهم الوجدانية، والإعداد السلوكي لأجيالهم.

– ونعني هنا شبكة القيم الإيجابية والسوية منها بوجه  5. يمكن للقيم الإنسانية 
الإسلام  بثقافة  وتزويدهم  للمؤمنين،  خاص  وعي  إيجاد  في  الجـاد  الاشرت�اك   - عام 

وتعاليمه ومرجعيته المعرفية والأخلاقية في مجالاته المتعددة. 

***
الحاجة إلى كشف منظومة القيم بالوصية:

ومن  والسلبي،  الإيجابي  بشقيها  القيم  كشف  بعملية  القيام  إلى  تقودنا  دوافع  ثمة 
ذلك مـا يأتي:

1. إن نص الوصية وطبيعتها الإرشادية اختزن مجموعة من القيم المعززة للسلوك 
سواء  الشخصية  نمو  في  المؤثرة  المضادة  والقيم  العبادي،  السلوك  وخصائص  الإيماني 

أكانت بطابع إيماني أو بسمات غير إيمانيَّة.

إيجابي،  تغيير  إحداث  على  القدرة  لها  ان  عليها  تعرفنا  التي  القيم  من  يستفاد   .2
ومساعدة الفرد المؤمن نفسه على تحقيق مقاصده وغاياته، وتعرفنا على قيم سلبية يمكن 
أن تؤدي إلى إضعاف الحركة الجهادية نحو التغيير الأفضل، ويمكن -في الوقت نفسه– 

للقيم العصابيَّة أن تلعب دوراً مدمراً، وسلبياً في إعاقة فاعلية القيم الإيجابيَّة.

3. نحتاج كمؤمنين - أفراداً وجماعات - لخبرة الإمام الباقر في الميدان الروحي 
والأخلاقي والنفسي، واستثمار نص وصيَّته في تحقيق الوظيفة الإرشادية وتعديل سلوك 
الشخصية بما يرضي الله سبحانه وتعـالى، ويساعد على مستويات مقبولة من الوصول إلى 



273 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

حالة رضا، وتوافق مقبول باستخدام القيم، والأساليب، والأفكار السليمة. 

4. تمتلك الوصيَّة في مفرداتها ثروة أخلاقية وروحية وسيكولوجيَّة تتيح للباحثين، 
النفسيَّة،  الظواهر  بعض  بدراسة  يقوم  أن  النفسية  الدراسات  في  المتخصصين  لاسيما 
ها، وعظاتها، فالوصية كنص فرصة لتوظيف الخبرة  وتحليلها، واستنتاج نتائجها وعَِرب
والسلوكيَّة  النفسية  الخصائص  فهم  في  والباحثين  الدارسين  بعض  عند  السيكولوجية 

للشخصيَّة، والعوامل )الموضوعية والذاتية( المؤثرة فيها. 

***
أهداف القيم في الوصية.

من  المؤمن  الفرد  ن  كَِّ ُمت التي  السوية  الاستجابات  من  أنماطاً  الإيجابية  القيم  تحقق 
ة، وتزوده بمفاهيم وأفكار  استثمار فاعلية هذه القيم الإيجابية في تربية الشخصية العباديَّ
وقوى أخلاقية دافعة، ومعززة للسلوك السوي الذي تتطلع إلى تحقيقه مبادئ السماء، 
الله سبحانه وتعالى، وتربية  بما يرضي  فوائد، ومنافع ذات صلة  ذاته  الوقت  وتحقق في 
أرادت وصيَّة أبي جعفر الإمام  السماء وتعاليمها وإرشاداتها كما  المؤمن على قيم  الفرد 

.محمد بن علي الباقر

ومن أهداف القيم في وصيَّته ما يأتي:

1. تحقيق الفرد المؤمن في كل أزمنة التاريخ، وبقاع الأرض رضا الله عـزَّ وجل.

أخلاقية  الوصية  نص  في  المذكورة  أشكالها  بمختلف  القيم  مضامين  تفعيل   .2
وثقافية وراعية لتكوين نمط الشخصية العبادية وتحقيق مستويات الرضا لديها عن الله 

سبحانه، وعن الذات المؤمنة في أفعالها، وأدوارها العبادية. 

3. استثمار المفاهيم والمعاني الفكرية والمعرفيَّة بالقيم، وتوظف شحناتها الوجدانية 



274العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

العاطفيَّة لإحداث تغيير إيجابي في تفكير الذات وسلوكها بمحددات إيمانيَّة.

ات  الذَّ وفي  ة،  الإرشاديَّ الوصيَّة  نص  في  والإيجابيَّة  ة،  الخِّري القوى  استخدام   .4
رة. المؤمنة لمواجهة القيم السلبية وآثـارها المدمِّ

القيم الإيجابية والمرغوب  السلوك الخاطئ في بعض  تعديل  أساليب  اكتشاف   .5
ة الطيِّبة بما يحقق هذا  بها لتغيير واقع الفرد المؤمن الى الأفضل، وتفعيْـل الروح العباديَّ

التعديل الإيجابي وفق محددات النظـرة الإيمانيَّة. 

6. سعي النص الإرشادي إلى إضعاف التأثيرات السلبيَّة للقيم المضـادة، وتحرير 
ـارة.  النَّفْس من أوضـارها الضَّ

***
تأثير القيم الإنسانية في الاتزان النفسي والانفعالي للفرد:

كانت  سواء  متنوعة  بقيم   – اليوميَّة  مشاهداتنا  بحسب   – الإنسان  سلوك  يتأثر 
إيجابية  بنتائج  تأثيراتها  وتتجلى  أم غيرها،  أخلاقية  أم  اقتصادية،  أم  ثقافية،  أم  روحية، 
أو سلبية على الشخصية، ولأهمية ارتباط هذه النتائج السلوكيَّة بالقيم المؤثرة في تفكير 
المرشد  المربي  تركزت عليه جهود  فقد  والنفسي والأخلاقي،  الانفعالي  وباتزانه  الفرد، 
وتصب  إيجابية،  الوجيه  هذا  خواتيم  لتكون  ومجالاته  الإنساني  التوجيه  عمليات  في 
المستفيد من  نفسه، وهو  والإنسان  المرشد،  الموجد  عادة  يبتغيه  الذي  الخير  في حوض 

مجالات التوجيه وخدماته، ونعني به المتلقي لتعليمات المربي وإرشاداته.

هذه  عن  والتنظيمي  الإرشادي  الجهد  هذا  في   الباقر الإمام  وصية  تخرج  ولم 
المهمة العبادية الكبرى، والقيام بأدائها كوظيفة تربوية مهمة تستثمر القيم الإيجابية في 
للقيم  مضادة  تأثيرات  ذاته  الوقت  في  وتمنع  الإيمانيَّة،  للشخصية  عبادي  نمط  تكوين 



275 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

على  بنائه  وتأسيس  المؤمن  الفرد  لشخصية  العبادي  النمط  تنمية  تعرقل  التي  السلبية 
المقومات الإيمانيَّة.

فالوصيَّة الباقرية الميمونة شددت في بعض جملها وعباراتها على أهمية إدراك العلاقة 
التبادلية بين تأثيرات القيم، وعملية نمو السلوك الإنساني وتطويره في اتجاهاته المحددة، 
وفي مساراته المتاحة، وما يصحب ذلك من اتزان انفعالي ونفسي، أو ما يترتب عنه من 

خلل واضطرابات، وسوء توافق مؤثرة سلباً على هذا الاتزان للفرد.

الإنسانية  القيم  من  مح��دوداً  ع��دداً  استبطنت  الوصيَّة  لهذه  اللفظية  التركيبة  إنَّ 
في  القيم  هذه  من  الإفادة  الباقر على  الإمام  وصية  فيها  شددت  الذي  الإيجابية  بشقيها 
تنمية السلوك، وشقها الآخر، وهي القيم السلبية التي دعت وصية الإمام محمد بن علي 
المؤمن وتحريرها من قبضتها، والفكاك  الذات للإنسان  إرادة  الباقر إلى تخليص 
من تأثيراتها المضادة على التفكير والمشاعر الوجدانية والسلوك، ويمكن في موضعنا هذا 
من البحث، الإشارة إلى بعض القيم التي ورد ذكرها )بالاسم، وبالمصطلح الأخلاقي(، 
، ومرشد  أو بألفاظ غير مباشرة في نص وصية الإمام الباقر، وكان يستهدف كمربٍّ
موجه لفت نظر الفرد، والمتلقي المؤمن بأهمية القيم في تكوين شخصيته، وتنمية سلوكه، 

وإكساب تفكيره بالقيم العبادية السليمة. 

الإيجابية،  القيم  من  نماذج  على  عثرنا  تفكير  وإمعان  وبتأمل  نظرنا،  أطلنا  ما  وإذا 
وأخرى من القيم السلبية، والتي تصبغ سلوك الإنسان بالعصاب، وكان جميعها مبثوثاً 
في سياقات لفظية )جمل وعبارات، وفقرات( مكونة للمحتوى اللغوي والمعرفي للوصية 
الباقرية المحكمة، وبعضها يتداخل مع انفعالات، ودوافع، وألفاظ أخلاقية، وروحية 
أو دينية، فالمعرفة بوجه عام نسق متداخل من المفاهيم والمعارف، وتختلط مع أساليب 
ببناء  وظيفتها  أداء  في  وتتآزر  تتساند  التي  الحقائق  من  مجموعة  وتستبطن  إرشادية، 



276العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

شخصية الإنسان بوجه عام، والفرد المؤمن بوجه خاص كما تقتضي الطبيعة الإرشادية 
.لوصية أبي جعفر سيدنا ومولانا الإمام محمد بن علي الباقر

تطل بعض المفردات برأسها، وهي تنبئنا بأنها قيم بحسب خبرتنا اللغوية، وثقافتنا 
الأخلاقية والسيكولوجية والدينية، وهي محدودة كما ذكرنا، وليس من بينها -كما هو 
ملحوظ- إشارة مباشرة للقيم الإنسانية الكبرى )الحق، والخير، والجمال(، وهي القيم 
والتصوف،  الأخلاق  وعلماء  والروحانيون  والفلاسفة  العلماء  بها  اهتم  التي  بفروعها 
وإن انطوت بعض الجمل، والعبارات اللغوية على إشارات مبطنة، ومستفادة بالتأكيد 
أو  الباحثين،  بين  فيها  الاجتهاد  وتفاوت  الاختلاف،  يقع  قد  ولكن  الوصية،  لغة  من 
اء، ولم يذكر منها مباشرة ولمرة واحدة سوى مصطلح قيمة » الحق«. بينهم وجمهور القـرَّ

ومن هذه القيم المذكورة مباشرة )الحق، الزهد، الشكر، الطاعة وبخاصة استقلال 
كثير الطاعة، العفو، والشر، العلم، العمل، الغفلة، التيقظ، العقل، استكثار قليل الرزق، 
والقناعة، الحرص، قصر الأمل، الطمع، اليأس، العجب، المعرفة، الصدق، الذكر كثرة 
التوسل  المناجاة،  الدعاء،  العز،  الرحمة،  الندم،  شدة  التواني،  التسويف،  الاستغفار، 
الإنصاف،  العدل،  الشرف،  العافية،  اليقين،  ة،  الهمَّ بعد  الإرادة،  حالاته،  بمختلف 

الجور، الجهاد، مجاهدة الهوى، رد الغضب، المعصية، حب البقاء«.

ويمكن - الآن تصنيفها وتوزيعها - بوجه عام كـ )قيم إيجابية ومعتبرة ومختلطة(، 
وتقابلها من جهة أخرى )قيم عصابية سلبية( بمحددات الوصية ورؤيتها الشرعية في 

الجدول التالي:



277 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

القيم الذاتية )السلبية(القيم الموضوعيَّة )الإيجابية(

)الحق، الزهد، عظيم الشكر، الطاعة وبخاصة 
استقلال كثير الطاعة، العفو، العلم، العمل، 

التيقظ، العقل، التشاور، استكثار قليل الرزق، 
القناعة، التذكر، قصر الأمل، المعرفة، الصدق، 

صدق الخوف، الذكر وكثرة الاستغفار، شدة الندم، 
الرحمة، العز، بقاء العز، التوبة، الدعاء، والمناجاة، 

التوسل بمختلف حالاته، الإرادة وعز اليأس، 
ة، اليقين،  إماتة الطمع، ذل الطمع، وبعد الهمَّ
العافية، التوفيق، الشرف، العدل، الإنصاف، 

الجهاد، مجاهدة الهوى، مخالفة الهوى، رد الغضب، 
المنافسه في الدرجات، أداء الفرائض، استصغار 

الدنيا، غنى النفس، المبادرة بانتهاز البغية(.

)الشر، الغفلة، الحرص، طول 
الأمل، الطمع، اليأس، الرجاء 
الكاذب، العجب، التسويف، 

التواني، الجور، الكذب والتكذيب، 
الخيانة، الظلم، ذم الآخرين 

والعدوان اللفظي عليهم، الجزع، 
الرغبة، موافقة الهوى، إزراء النفس 
وتحقيرها، قساوة القلب، رد الفعل 

بالغضب، المعصية، الثقة بغير 
المأمون، فقر القلب، حب البقاء، 

التفريط(.

***
اللفظ، واختلاطها  – حتى بمحدودية عددها، وتداخلها في مسمى  القيم  وهذه 
في  تحتاج   – وغيرها  والدينية  الأخلاقيَّة  المصطلحات  وبعض  والدوافع  بالانفعالات 
ز، وتحديد أثرها في عمليات  ر مُركَّ نظرنا لدراسة مستفيضة، ولو في نطـاق بحث مصغَّ
الاتزان النفسي والانفعالي للفرد المؤمن أو في مقابل ذلك إحداث مظاهر سوء تكيف 
وتوافق نفسي، ومع ذلك فقدرنا الذي لا مناص منه في هذا الموقع من بحثنا عن وصيَّة 
في  نجتهد  أن  والدينية  والتربوية  الأخلاقية  بخاصة  المختلفة  بإرشاداتها  الباقر  الإمام 
الكتابة المختصرة عن القيم ووظائفها، وما يترتب عنها من انعكاسات إيجابية وسلبية 
توجيهاته  عبارات  الباقر  الإمام  صاغ  ولهذا  زماننا،  في  المؤمنة  الشخصية  مستوى  على 

ليحمي الفرد المؤمن من غوائل الزمان ومخاطر الدنيا بشهواتها القاتلة. 



278العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وتقتضي عملية مرورنا العابر بالقيم الإنسانية وتأثيراتها وانعكاساتها على الحياة الفردية 
السيكولوجي،   – الأخلاقي  للتحليل  كنموذج  العبارات  بعض  نضع  أن  والاجتماعية 
ومعرفة آثار هذه )القيم إيجابية أوسلبية( في كيان الشخصية المؤمنة بوجه خاص، وأي 
اس، والحيوي،  إنسان بوجه عام، وهي فقط - لمجرد التمثيل المعرفي- لهذا الموضوع الحسَّ
القيم وتأثيرها في  الكتاب لأهمية  المستقل، والمنفرد من هذا  الفصل  له هذا  وقد عـقدنا 

ة للإنسان المؤمن. تشكيل السلوك الإنساني وتعديله، ودوره في تنظيم الحياة الفرديَّ

***
أسس وأساليب تعديل الاستجابات السلوكية الانفعالية:

تعتبر في حقيقتها أسساً ملحوظة لتعديل سلوك الذات في مجالاته المتعددة، ولكننا 
الانفعالات  أمر  أن  لإدراكنا  الانفعالي  السلوك  ضبط  عمليات  يناسب  بما  هنا  نكتفي 
إنقاص يحط بكرامة الإنسان  أو  الضبط والتعديل، والإدارة، بل أن كل تجريح  صعبة 
تستثيره إنسانية الإنسان، ومتى نجح المربي في استخدام نص هذه الوصية ومضامينها 
من  أخرى  جوانب  إلى  امتداداتها  تأثير  أضعفنا  أننا  ندرك  الانفعالي  سلوكنا  ترشيد  في 
شخصية الإنسان نفسه، ومتى تم ضبط الحالات الانفعالية انعكس ذلك بآثاره الإيجابية 

على الجوانب المختلفة للشخصية.

ويمكننا بنظرة اجتهادية كذلك تحديد بعض الأساليب السوية لتعديل استجابات 
مع  يتفق  بما  وتنظيمها  وضبطها  معينة،  بدرجة  صحيحاً  ليكون  الانفعالي  السلوك 

المحددات الشرعية الإيمانية المشار إليها في نص هذه الوصية الإرشادية، ومنها ما يأتي:

مواقف  في  النفس  هوى  ومقاومة  للذات،  الجهادية  التربية  مبادئ  استخدام   .1
انفعالية مختلفة.



279 الحاجات والقيم الإن�سانية في و�صية الإمام الباقر وتحقيق الاتزان الانفعالي ...

2. عدم معاملة الآخر باستجابات مماثلة.

3. ضبط النفس على التوازن بين مدح الذات وذمها.

4. استخدام التفكر والتأمل الذهني الذاتي.

5. الاعتبار والعظة من تحذيرات الوصية من السقوط من عين الله وأعين الناس 
معاً.

6. استخدام القيم الأخلاقية كأدوات ربانية في تحقيق غلبة الفرد على هوى نفسه 
ومطالبها المنحرفة.

7. الترويح عن الذات وتحقيق مستوى معقول من إجمام القلب.

8. بذل كل ما أمكننا لتقليل الأخطاء.

9. تزيين النفي بصدق الأعمال.

10. كثرة الاستغفار، وكثرة الذكر في الخلوات لتليين القلوب وترقيقها.

11. المسارعة إلى تعجيل الانتقال إلى الله بالأعمال الصالحة.

12. استخدام الندم بصورة سوية، والاستعانة بحسن المراجعة لسلوك الذات.

13. إيقاظ الضمير بشدة التيقظ الذهني والوجداني.

في  الله  ومناجاة  كالأدعية،  عليها  والمداومة  حية  روحية  تجربات  استخدام   .14
الظلم شكراً له.

15. دفع الأضرار عن الذات بطلب الفضائل وترسيخها.

16. استخدام طريقة المعالجة بالأضداد. 





 الحلقة الثامنة
مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الإمام الباقر 

ودورها في تنظيم ال�سلوك العبادي





283

مقدمة

هي  وبنظرة   - الكريم  عزيزي  يديك  بين  الذي  كتابنا  من  المبحث  هذا  في  نسعى 
بطبيعة الحال اجتهادية لا تلزم أحداً - تحديد مجموعة من المبادئ السيكولوجية التنظيمية، 
إرشادية واضحة في نص  البشرية، والحديث عنها كمبادئ  وأفعالنا  لسلوكنا  والموجهة 
وصية الإمام الباقر لجابر الجعفي رحمه الله تعالى، ومفردات تركيبته اللفظية، وبعض 
فقراته، وعباراته، ومحتواه المعرفي والقيمي والسيكولوجي، وغرضنا من ذلك الاطلاع 
على منظومة هذه المبادئ وتحديدها كجزء حيوي وهام من البحث لكشف المزيد من الثروة 
المعرفية والسيكولوجية من محتوى هذه الوصيَّة الكريمة، وتحديد أثرها وفعاليتها وقيمتها 

التربوية في السمو والارتقاء الطبيعي بالإنسان المؤمن وتكوين شخصيته العبادية.

نزعم  ولا  الفكري،  الاجتهاد  ومحاولة  البحث،  بدوافع  ذلك  نفعل  هنا  ونحن 
بن  محمد  الإمام  مقاصد  في  نبالغ  ولا  جديد،  بشيء  الموضوع  هذا  في  نأتي  أننا  بالتأكيد 
علي الباقر، وقدرنا – كبشر– أن نبدأ المحاولة الأولى التي تصيب أو تخيب، وكي 
توضع هذه التجربة للقراءة والفهم والتمحيص والنقد بغرض تطويرها، وتوظيفها في 
عمليات التربية الروحية والمعرفية في زمن صعب يواجه جموع المؤمنين بالإسلام وتعاليمه 
القيِّم  بمحتواها  الوصيَّة  والروحية لهذه  والمعرفية  الإرشـادية  المادة  والتأمل في  وقيمه، 
التوجيه والإرشاد  وفهم موضوعه، وتحليل مادته، والاستفادة من معانيه في عمليات 
للشخصية العبادية، واستثمارها كذلك في عملية )انضباطها( وسلامة تكوينها الإيماني 

والعقائدي والمعرفي والسيكولوجي في هذا الزمن الصعب.

***



284العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

1.مبدأ التوبة وإعادة تعلم السلوك العبادي وممارسته.

ة واحدة في سياق المقطع اللفظي الثاني  ذُكرت التوبة بلفظها، وحروفها الأصلية مرَّ
الذي حدد فيه الإمام الباقر للفرد المؤمن وظيفته العبادية بعد سقوطه في انحرافات 
السلوك، والابتعاد عن منهج الله تعالى أو وقوعه في ذنوب ومعاصٍ، والتوبة في مفهومها 
الإسلامي عملية علاجية لانحرافات الفرد المسلم، ومحاولة عملية لتغيير واقع وحال 
الفرد من معاصيها وذنوبها بحسنات وفضائل، وعادات السلوك العبادي المستحسن بما 

يتفق والتكليف الشرعي للفرد.

الصلاة  أفضل  عليهما  الباقر  علي  بن  محمد  الإم��ام  قول  المقطع  هذا  في  جاء  فقد 
المؤمن معني بمجاهدة  المهمة: »إن  العملية الجهادية  والسلام، وبلغة مباشرة عن هذه 
الله، ومرة تصرعه  أودها، ويخالف هواها في محبة  يقيم  فمرة  ليغلبها على هواها،  نفسه 
نفسه فيتبع هواها فينعشه الله فينتعش ويقيل الله عثرته فيتذكر ويفزع إلى التوبة، والمخـافة 
قَوْا إذَِا  فيزداد بصيرة ومعرفة لما زيد فيه من الخوف، وذلك بأن الله يقول: ﴿إنَِّ الَّذِينَ اتَّ

رُوا فَإذَِا هُمْ مُبْصِرُونَ﴾)))«. يْطَانِ تَذَكَّ هُمْ طَائفٌِ مِنَ الشَّ مَسَّ

إنَّ نص الوصية يقرر أن التوبة، وهي مقترنة -كما هو ملحوظ- بانفعال الخوف من 
الله، ومحبته عز وجل، وبدافعية المعرفة وطلب التغيير، والخشية من السقوط الاجتماعي 
ك لتحرير النفس من ضغوطات الشهوة المحرمة، وما يصاحبها  وضغوطاته، عامل محرِّ
عادة من سلوك غير سوي، ورغبتها من جهة ثانية في إضفاء خصائص سلوكية جديدة 

تنقي الذات، وتقدمها للناس في صورة أفضل.

ويفهم من لفظة التوبة كما ورد ذلك في بعض كلمات نص الوصيَّة أنها ثورة وجدانية 

))) الأعراف: 201.



285 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

وعقلية وسلوكية على الغفلة، وسالف الذنوب، وهي استجابة منطقية لتحرير النفس 
غوائل  من  الذات  لتحرير  ورغبة  ورواسبهما،  الشهوات  وسجن  الذنوب  أصفاد  من 
 الانحراف والفساد الأخلاقي، وإنقاذها من بحر الهلكى كما وصفها الإمام الباقر
المحرمة،  الفاسدة  الشهوة  لضغوطات  التام  شبه  الخضوع  في  غرقها  ومن  وصيته،  في 
ويفترض في هذا الحال الذي تعيشه الذات أن نهاية التوبة هي حالة فزع حقيقي، ومخافة 
فعلية من الله سبحانه، ومحاولة للوصول إلى استبصار وزيادة في مستويات الخوف من 

الله لإنقاذ النفس، وتعميق أقوى لورع الفرد واتقاء محارم الله سبحانه.

وغير  م��ب��اشرة،  بطريقة  إش��ارت��ه  تأكيد  إلى  الارش��ادي��ة  الوصية  ن��ص  وي��ع��ود 
مباشرة)للتوبة( كضرورة تربوية في الجزء الأخير من المقطع الثاني من نص وصية الإمام 
ويبين  الفردية،  الحياة  ضرورات  من  وضرورة  نفسية،  كمجاهدة  ويقدمها   ،الباقر
أهميتها في تعديل السلوك الفردي للذات من حال أسوأ إلى حال أفضل يكون أكثر قرباً 
والمعاصي،  الذنوب  من  تحذيرية  جمل  بمفردات  ولكن  وعاداته،  العبادي  السلوك  من 
بحالة  والرضا  عنها،  والغفلة  فيه،  عذر  لا  فيما  والتواني  بشأنها،  التسويف  من  وتحذير 
الذنوب والمعاصي، واستسلام المرء للموبقات وضغوطات، وحثت الوصية الباقرية على 
بدء عملية التغيير النفسي والسلوكي، ومقاومة إشباع الشهوات المحرمة، والاستمرار 

في هذا النهج.

ولنقرأ الجمل التالية، وهي من مفردات الوصية الميمونة كإشارة للمعاصي وذنوب 
الفرد:

»وتحرز في خالص العمل من عظيم الغفلة بشدة التيقظ«. 	-

يكتفي  الفرد  لأنَّ  الصادق«؛  الخوف  في  يوقعك  فإنه  الكاذب  والرجاء  اك  »إيَّ 	-



286العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

بهذا الرجاء، ولا يزين نفسه بصدق الأعمال.

تكون  ففيها  والغفلة  اك  وإيَّ الهلكى،  فيه  يغرق  بحر  فإنه  والتسويف،  »إيَاك  	-
اك والتواني فيما لا عذر لك فيه، فإليه يلجأ النادمون، واسترجع سالف  قساوة القلب، وإيَّ

الذنوب بشدة الندم«.

»وادفع ذل الطمع بعز اليأس«. 	-

»ولا مصيبة كاستهانتك بالذنب، ورضاك بالحالة التي أنت عليها«.  	-

الجهادية  الفرد في تجربته  للسلوك وعمل  – معرفي موجه  مبدأ وجداني  التوبة  إنَّ 
ن الفرد المؤمن من التحرك الميداني بثقة مع نفسه باتجاهين يصطرعان في  الجديدة، ويُمَكِّ
الكاذب  لتوبته كالتسويف والرجاء  المعوقة  العوامل  التائب  فيه  يقاوم  داخله، أحدهما 
والغفلة والتواني أو الركون إلى الأعذار، والخضوع لسالف الذنوب وضغوطاتها عليه، 
للسلوك،  إيجابي  وتعديل  وسلوكي،  نفسي  تغيير  عملية  نحو  يدفعه  الآخر  والاتج��اه 
فينتظم  الفرد بصادق الأعمال،  نفسية  تزين  التي  والفضائل  العبادية  الصفات  وإضافة 
التعديل  ويتحقق  معاً،  والعلم  العقل  باسترشاد  الهوى  غلبة  بعد  المؤمن  الفرد  سلوك 
عن  بالرضا  الفرد  فيها  ويشعر  عنها،  سبحانه  الله  ا  رَّهب النفس  وترضي  المراد،  العبادي 

نفسه وأدائها.

عوامل  بعض  بين  ربطت  اللفظية  ومقاطعها  الوصية  نصوص  بعض  أن  ويلحظ 
)قساوة  ن  تكوُّ كارتباط  الذات  على  الإعاقة  نتائج  وبين  ال��ذات،  لدى  التغيير  إعاقة 
القلب بالغفلة والاستمرار عليها(، و)هلاك الذات الغارقة في ذنوبها بعملية التسويف، 
ا بعض  أمَّ التوبة والقيام بها(،  تغني عن جوع عن فعل  بأعذار لا تسمن ولا  والتواني 
جمل الوصية وعباراتها فتشدد على ضرورات تحرير النفس من قيودها وأصفاد الشهوة، 



287 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

وأغلال وعوائق الذنوب وضغوطاتها بطرائق عبادية مثل قول الإمام محمد الباقر في 
جملة من وصاياه: 

- »وتحرز في خالص العمل من عظيم الغفلة بشدة التيقظ«.

ض للرحمة وعفو  - »واسترجع سالف الذنوب بشدة الندم وكثرة الاستغفار، وتعرَّ
الله بحسن المراجعة، واستعن على حسن المراجعة بخالص الدعاء، والمناجاة في الظلم«، 
ويقصد دعاء الله وصلاة الليل، والاستغفار في أوقات هجعت فيه أعين النَّاس، وبقيت 

أنت وحيداً في مناجاته سبحانه وتعالى عسى أن يمسح عنك هموم ذنوبك وتبعاتها. 

تذل  التي  ومطالبها  الشهوة  مطامع  وبخاصة  اليأس«،  بعزِّ  الطمع  ذلَّ  »وادفع   -
أو  الناس،  أموال  سرقة  فرصة  على  بالحصول  للمنحرفين  يتودد  كأن  وتهينه  الإنسان 
الدخول معهم في رشاوي فساد مع علمه بنواياهم في السيطرة عليه، أو مجامعة امرأة 
وفضحه،  لإذلال��ه،  مستمسكاً  القبيح  العمل  هذا  من  تتخذ  ا  أَّهن يعلم  وهو  بالحرام، 
م وغير سوي هي في حقيقتها عملية طمع داخلي مقيت  فالاستجابة لشهوة بطريق محرَّ

يصاحبه إحساس إذلال مريض.. علني أو خفي. 

ـذة وتجنب الألم. 2. مبدأ البحث عن اللَّ

بـ )قابلية مزدوجة لفعل الخير أو الشر(،  زودنا الله سبحانه، وفي تركيبتنا الآدمية 
وفي  اللذة،  طلب  إلى  يميل  فطرية  بقابلية  الآدمي  تجعل  أخرى  بنعمة  علينا  منَّ  ولكن 
مقابل ذلك لديه رغبة، فطرية أيضاً بـ )تجنب كل ألم( يتحسسه، فهذا الإحساس بمظهره 
فطري لا يختلف فيه عباد الله جميعهم، فكل فرد منَّا مساوٍ للآخر في البحث عن اللذة 
تريحهم،  )لذة(  النهاية  يطلبون في  فالناس  يتهدد حياته،  ما  أو  العقوبة  أو  الألم  وتجنب 
ويتجنبون الألم ويهربون منه، وإن كان الكثير منهم يطلب )اللذة( فلا يصل لها، ويحاول 



288العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

)تجنب الألم( لكنه يقع فيه، ويتألم بلا خيار ذاتي أو مطلب منه.

إشارات  بعض  في  تغفل  لم  الوصية  لهذه  الإرش��ادي  النص  مفردات  أن  نراه  وما 
الوصية  هذه  وعبارات  جمل  بعض  تنطوي  إذ  الداخلي،  تكويننا  في  الفطري  المبدأ  هذا 
اللذة،  منَّا  الفرد  لطلب  ميل  الداخلي على  اللفظي  وفي سياقها  مبطن،  بشكل  أو  علناً، 
ويتجنب الألم، بل أن نصائح الإمام الباقر وارشادته تحقق هذا المبدأ فعلياً وتشير إليه 
اء هذه الوصية ذلك في إطار فهمهم لهذا المبدأ )طلب اللذة  حتى وإنْ لم يدرك بعض قرَّ

والبحث عنها، وتجنب الألم والهروب منه(.

فأهداف هذه الوصيَّة الباقرية الكريمة تنطوي على مشاهد بحث عن لذة، ومشاهد 
ينطوي  تعبير حي  الله وطاعته، ومعرفته، وهذا  ففيها رغبة في محبة  الألم،  لتجنب  ميل 
إلى  الذاتية  الفطرية  وبرغبتها  النفس،  وتميل  همومها،  عن  النفس  تريح  لذة  طلب  على 
البحث عن مخرج لتجنب الوقوع في الألم الذي يوجعها، فتجهد النفس ذاتها في مجاهدة 
الشهوات ومقاومتها من أجل تحقيق إشباع لمحبة الله، وتحقيق انتصار موضوعي تتذوقه 
وعن  عنها،  الناجمة  وغيرها  النفسية  المشكلات  آلام  ذاته  الوقت  في  وتتجنب  النفس، 
بنار  لنا  وتهديداته  الإلهية،  العقوبات  تجنب  إلى  وتسعى  والذنوب،  الآثام  ضغوطات 
جهنم وشدة حرارتها على أجسامنا الضعيفة، هذا بوجه عام طلبها الأكبر )بحث عن 
بهذا  يمكن  نفسه  الوقت  وفي  وعشقه،  وطاعته  الله  محبة  في  تكمن  ومريحة(  مقنعة  لذة 
الطريق تجنب الألم، والعقوبة، وبعد ذلك تتوزع في المساحة الكليَّة لنص الوصية مشاهد 

ومظاهر طلب اللذة وتجنب الأذى والألم.

وفرعية،  كبرى  بمظاهر  المبدأ  هذا  مع  للتفاعل  ميله  عن  الآدمي  الكائن  عَّرب  لقد 
فالفرد على سبيل المثال يود تحقيق توافق نفسي، والوصول إلى إشباع إحساسه بالسعادة، 
وبحاجته من الأمن والارتياح النفسي، ورغبته في الرضا الداخلي عن نفسه، وعن ربَّه، 



289 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

المؤمن  للفرد  تحقق  وعباراتها  وجملها  الوصية  مفردات  فإن  ولهذا  ومحيطه،  ومجتمعه، 
اته( التي يبحث عنها بقدر معَّني يناسب قدراته الذاتية،  بعض آماله كطلبه في إشباع )لذَّ
وتمنحه بعض القدرة على فعل الطاعات، وتجنبه المعاصي، وتجعله يميل بفطرته من كل 
مشاعر الاستياء الناجمة عن الآثام التي اقترفها، ويسعى بتركيبته الداخلية للتحرر من 
الشدة  أمكن، وتخفيف مستويات  ما  النفسي  داخله  وإزاحتها من  الذنوب  ضغوطات 

المرتبطة بحالات الصراع الداخلي وبحالات ومظاهر التوتر النفسي والتأزم الداخلي.

وإذا ما قدر للفرد المؤمن بتأثير مضامين هذه الوصية وتوجيهاتها المؤثرة عبادياً أن 
يبدأ من داخله ثورة سلوكيَّة على ذنوبه، ويظهر غلبة على هواه ومعاصيه، ويخضع نفسه 
الضرر  التي ألحقت  الآثار  الشرعي وضوابطه، ويتلافى كل  التكليف  تدريجياً لأحكام 
ة توافقه الشخصي مع  ة القرب من الله(، ولذَّ بشخصه، يكون الفرد المؤمن قد طلب )لذَّ
الناجمة عن معاصي  والعقوبات  ثانية الآلام  ناحية  نفسه، وطلب سعادته، وتجنب من 
الفضائل،  لتقبل  الداخلي  عالمه  وتطويع  نسبياً،  مريح  بنحو  نفسه  على  السير  استطاع 

والتجاوب الإيجابي مع الاستعدادات الخيرة. 

ته(، ويتجنب آلامه في النص الكريم؟ ونتساءل.. أين يجد الفرد المؤمن بعض )لذَّ

ذكرنا -هنا وهناك- إشارات كبرى لذلك، ونقف عند إشارات من هذه الوصيَّة 
فحسب، ونترك للقارئ فرصة تأمل غيرها، والاستماع لتحليلات الباحثين ورجالات 
وتجنب  اللذة،  عن  )البحث  لمبدأ  تطبيقيَّة  وأمثلة  بنماذج  مليئة  فالوصيَّة  بشأنها،  الفكر 

الوقوع في الأذى والألم(.



290العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

1. النموذج الأول.

 من ذلك ما ذكرناه من استخدام متكرر للموقف الذي يدعو فيه الإمام الباقر
لكف النفس عن السلوك الخاطئ، وإظهار استجابات معاملة بالمثل، ففي الاستجابة 
لكلام الإمام وتوجيهه لذة داخلية لا يتحسسها من يرتبط بعمق ولاء مع الإمام وقيمه، 
العبادية قد تجنب فعلياً )ألم عقوبة مخالفة  الناحية  وكان بمثل هذا الموقف الإيجابي من 
آلام  تجنب  ذلك  ومقابل  ونواهيه(،  لأوام��ره  الامتثال  ويجب  الطاعة،  مفترض  إمام 
الناس من ظلم أو تخوين أو تكذيب،  آثام وذنوب مماثلة لسلوك  مشكلات ناجمة عن 
وغير ذلك، وبروز حالات من عدم التوافق، ومشاعر القلق، والشعور بالتهديد، وهذا 

.كله من مظاهر إيقاع النفس في الأذى بخلاف ما دعا إليه الإمام الباقر

2. والنموذج الثاني.

والإشباع  والآثام،  المحارم  نفسه وكفها عن  بمجاهدة  للمؤمن  الإمام  دعوة  وفي 
بطرائق محرمة، وتحقيق شيء معتبر من البصيرة ومخافة الله والمعرفة هو في حد ذاته )بحث 
عن لذة، بل ووصول إليها(، ومقابل ذلك نجد في حالة الانصياع التام أو الجزئي لهذه 
وآلام  انفعالية،  بشحنات  مصحوبة  عادة  تكون  جديدة  وآثاماً  )معصية،  الشهوات 
ت الوصية عن ذلك على موقف )فشل( في تحقيق الغلبة على هوى النفس،  نفسية، وعَّرب
وإحساسها  النفس،  هوى  على  الانتصار  في  رغبتها  بين  داخلي  نفسي  صراع  وموقف 
بالعجز المؤقت، وهذا ما ينشأ عنه شعور )بالفشل(، وبعض التوتر والقلق، حتى ينعشه 
ووساوسه  إبليس  بآمال  ويطيح  النفس،  مع  المواجهة  يحسم  مؤزر  بنصر  سبحانه  الله 
ونوازعه الشيطانية، والمهم في مثالنا هذا )تلذذ في لحظة الانتصار على الشهوات، وسعي 
الذات لتجنب الألم، وفشلنا في الخلاص المؤقت من آلام الشهوة، وإخفاقنا في تحقيق 

انتصار عليها(.



291 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

3. النموذج الثالث.

نتائج  وإدراك  الذهني(  )التيقظ  بضرورة  الرشيدة   الباقر الإمام  توصية  وفيه 
)اللذة  بـ  الآدمي  الكائن  فيه  يشعر  ثالث  نموذج  وعقلانية  بتأمل  وعواقبها  الأمور 
أذى،  من  يصاحبه  وما  الألم(  )تجنب  ذلك  ومقابل  عبادية،  نظرة  من  المقبولة  الحلال( 
ويتلمس ذلك بإبقاء النفس تحت مظلة الغفلة، وتبعية الهوى، وتقاذفه بمستقبل الكائن 
الآدمي، ويعبر هذا الموقف من هذا النموذج عن )معصية( بمعيار عبادي محض، )وألم( 

من منظور نفسي. 

4. النموذج الرابع.

ويمكن بنحو مجمل الإشارة إلى بعض اللذات في نص الوصيَّة مثل )طاعة الله، كف 
النفس عن اتيان سلوك محرم، عدم معاملة الآخرين بالمثل، الحصول على ثواب مجزٍ من 
الله من غير تعب في بدن العبد، السيطرة على النفس بمخالفة هواها، غلبة الهوى، شكر 
إجراءات  بالعلم،  الاسترشاد  الله،  لرحمة  التعرض  العفو،  طلب  الذهني،  التيقظ  الله، 
الجزاء،  ليوم  الأعمال  خالص  استبقاء  الهوى،  مخاطر  من  النفس  لوقاية  السلوك  ضبط 
تغيير  اليأس،  على  السيطرة  الأمل،  بقصر  الزهد  حلاوة  الحرص،  اتقاء  القناعة،  إيثار 
واقع إعجاب الآدمي بنفسه بمعرفة النفس، راحة النفس، إجمام القلب، قلة الأخطاء، 
ترقيق القلب، ملء داخله بالحب والعواطف الجياشة، والصدق في أداء الأعمال، شدة 
الخلوات،  في  والذكر  الاستغفار  كثرة  الذنوب،  سالف  لتصفية  الحزن  مداومة  الندم 
أداء  المنافسة على  المبادرة الإيجابية،  تنمية بعد الهمة،  النفس،  إبقاء عز  المراجعة،  حسن 
الحلال  باللذة  إحساسات  تصاحبها  العبادية  الأعمال  هذه  فجميع  العبادية(  الأعمال 

المقبولة، والتوافقية.



292العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

حالات  وتجنب  ومآزقها،  المعاصي  تجنب  يمكن  السابقة  الأمثلة  مقابل  في  ونجد 
وتجنب  للغفلة،  الفرد  كتجنب  الألم(  من)تجنب  الفرد  فيتمكن  لها،  مصاحبة  أخرى 
التسويف، والابتعاد عن التواني فيما لا عذر للإنسان فيه، والتقاعس عن كبح الذنوب، 
وإضعافها، ففي تجنب هذه المعاصي يمكن تخفيف آلام النفس، وربما تجنب عقوباتها، 
وغالباً ما تكون ذات طبيعة نفسية لاحتمال استمرار مشاعر القلق، وأحاسيس الإثم، 
وبقاء تأثيرات حالات الاستياء الناجمة عن وجود آثام في حياة الفرد، وضغوط مرتبطة 
بعد  العزيز  للقارئ  ويمكن  الفرد،  نفسية  في  وآثارها  الداخلي  الصراع  من  بحالات 
عرض نماذج تطبيقية لهذا المبدأ أن يبذل جهدا أكبر للتفتيش عن بعض المظاهر المعبرة 
ولن  المؤمن،  الفرد  وبخاصة  الآدمي،  الكائن  سلوك  في  الألم  وتجنب  اللذة  طلب  عن 

تضيق به عبارات هذه الوصية ولغتها. 

5. مبدأ الإثابة والعقوبة.

عادة يعقب أداء سلوك طيب، وتم بنجاح تقويته بمكافأة أو إثابة مجزية تشعر الكائن 
الآدمي بالرضا والارتياح والثقة بعطاء المربي والمرشد وعدالته، والمنطقي كذلك أنه إذا 
صدر سلوك مضاد ومخالف للأنظمة والقوانين والأعراف والقيم الدينية كالمعاصي على 
سبيل المثال، فثمة عقوبة تنتظر الفرد بصيغة قانونية بدنياه أو دينية في عالم الآخرة، وقد 
يتعرض لعقوبة سيكولوجية ناجمة عن الشعور بالإثم، وما صحبها من مشاعر استياء 
وبقاء  الاجتماعي،  أو  الديني  والسلوك  القوانين  مخالفة  أو  المعصية  وقوع  عن  نجمت 

النفس مسرحاً للتناقضات وصراعات الداخل مع قيم الفرد واتجاهاته الإيجابية.

الطبيعي  سياقها  في  وهي  اللذة،  طلب  نحو  فطرياً  الفرد  لميل  تقدم  فيما  وتعرضنا 
بمثابة مثوبة ومكافأة منطقية يبتغي الفرد الحصول عليها، ويعادل هذا الميل ميلًا آخر في 
داخله لـ )يتجنب الألم( بالابتعاد عن مصادره كارتكاب المعاصي، أو المخالفات، وهي 



293 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

مرتبطة بالعقوبات المؤلمة، لذلك يجنب نفسه الابتعاد عن كل ما يسبب له ألماً، وبذلك 
العدالة في  المعصية، وتحقيق  اللذة وتجنب  البحث عن  بمبدأ  فالإثابة والعقوبة مرتبطة 

ضبط السلوك وترشيده.

ا فعلية أو  وتبسط الوصية أمثلة متفرقة في نصها، وألواناً من الإثابة والعقوبة، إمَّ
التهديد باستعمالها، وكعادتنا في تحليل مظاهر كل مبدأ نحتاج لمثل هذه الأمثلة الدالة على 
الوصية، ولبيان بعض غوامضها وتفسيرها، وإثبات  التوجيه الإرشادي في نص هذه 
خصائصها  مع  والتعامل  البشرية  النفس  فهم  على  الإسلامي  التربوي  النص  قدرة 
قيمها  وتنظيم  بأكملها  بالوصية  العمل  وأنَّ  الزمان،  من  قرناً  عشر  أربعة  قبل  بإيجابية 
الإيجابية على إدارة الذات بما يرضي الله يؤدي إلى الإثابة المجزية يتساوى ومقدار جهد 
كل فرد على حدة، وبعكس ذلك يترتب على عدم الانضباط بمفاهيم الوصية ومحتواها 
مرهون  فالمـرء  المؤمن،  الفرد  على  يخفى  لا  وهذا  أخروية،  أو  دنيوية  عقوبات  المعرفي 

بعمله، وبمقدار المشقة فيه.

ومرَّ بنا في مقطع من النص بذكر مباشر للفظة )الثواب( حينما حذر الإمام الباقر 
بلغة مباشرة، جابر الجعفي عليه رحمة الله، وكل مؤمن من السقوط الدنيوي والأخروي، 
حيث قال فيما قيل في الفرد من أقوال ظالمة، وأهمية التفكر فيه لمعرفة نتائج العمل: 
»فثواب اكتسبته من غير أن يتعب بدنك«، ولقد ارتبطت الإثابة في نص الوصية بمظاهر 
إما مصدرها  أخرى غير مباشرة، وكلها ذات طابع عبادي، وبالتالي فالمكافأة والإثابة 
تقدير  من  أو  تعالى  الله  من  الدنيا  في  تحصل  قريبة  للنفس  مكافأة  أو  الآخرة  في  إلهي 
المجتمع، فيشعر الفرد المؤمن بشيء من السعادة والرضا والارتياح النفسي، فاستجابة 
بمثله هو في حد ذاته فرصة للإثابة الإلهية،  العدوان  المؤمن لوصية الإمام في عدم رد 
وهو كذلك فرصة لحصول الفرد على راحة النفس لعدم مخالفة أوامر الإمام الباقر، وهي 



294العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

بالتأكيد طاعة كاملة لله سبحانه، وشعور بالراحة والرضا لتجنب الفرد آلام الصراعات 
النفسية ومشكلات القلق وحالات الاستياء المتولدة عن معاصي وقبائح السلوك، وغير 

ذلك.

النفس  واستبصار  المؤمن،  لدى  النفسية  المجاهدة  عملية  نجاح  في  الحال  ويتكرر 
كل  في  وكذلك  ومشكلاتها،  الذنوب  في  وقوعه  دون  تحول  التي  السليمة  بالمعرفة 
القواعد السلوكية الصحيحة التي حددتها الوصية، وحثت على العمل بها، فهي جميعاً 
ا في دنيا الفرد أو في آخرته، من الله سبحانه  مرتبطة بنتائج إيجابيَّة، وبأنماط من الإثابة إمَّ
المختلفة  بأشكالها  العقوبات  ترتبط  وبالمقابل  الناس،  من  اجتماعي  تقدير  أو في صورة 
ل  وأوَّ لبعضها،  الباقرية  الوصية  أشارت  متعددة  دينية  وبمخالفات  وذنوب  بمعاصٍ، 
وسقوط  الناس(،  أعين  )من  اجتماعي  سقوط  من  الوصية  ذكرته  ما  العقوبات  هذه 
أقسى، وأكثر صعوبة أن لا يجد الآدمي رضاً من الله سبحانه وتعالى، فيسقط وزن عمله، 
ويذهب سدى لا قيمة له، سواء صحَّ ما قيل فيه من أفكار ومعتقدات أو كان على شكل 

وساوس وتخرصات واستفزازات عدوانية.

مواجهة  التقاعس عن  الفرد من  مواقف  نقد  الوصيَّة ربطت بين تحذيراتها في  إن 
السلبيات والرذائل، وما ارتبط بها من عقوبات كالانغماس في الطمع لحد الذل، وخداع 
النفس بالرجاء الكاذب، والتسويف عن تغيير النفس، وتغيير رذائلها وقهر معاصيها، 
والغفلة، وقسوة القلب، والتواني، والتساهل مع سالف الذنوب، واستهانة الفرد بذنوبه 
حتى يقبل بالحالة التي يكون عليها ولا يغيرها، ولا يحسن من سلوكه، والرغبة في حب 
الخسران،  هي  المأمولة  فالنتيجة  الخير،  في  واستغلالها  التغيير  فرص  وتفويت  البقاء، 
فجميع هذه الحالات المرضية )ميدان يجري لأهله بالخسران( كما بينت الوصية الباقرية 

في آخر جملة من نصها الراشـد.



295 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

5. مبدأ الفضل على الآخر.

لا تتساوى الحياة في أشكال الاستجابات الصادرة عن أهلها من مختلف أصنافهم، 
ا بالمثل أو أسوأ منها، ولكن الاستجابات المثلى نادرة كعملة الذهب في غابر  وغالبها إمَّ
موا   البشـرية في خلقهم وإنسانيتهم، وقدَّ النادرين في تاريخ  ام، ولا تصدر إَّال عن  الأيَّ
عن  تسمو  وكلها  لأصحابهم،  نصائحهم  ومن  أخلاقهم،  سمو  من  تنتهي  لا  نماذج 
تصرفات الناس، وتجعل لهم دائمًا فضلًا على الغير، ومن شواهد التاريخ أنْ يجد بعض 
عليهم  ويتسامى   ،محمد النبي  قبضة  في  مهزومين  أنفسهم  قريش  وزعماء  الأمويين 
ويسيطر  )الطلقاء(،  بـ  التاريخ  في  ذلك  بعد  ويعرفون  أسرهم،  من  سراحهم  ويطلق 
معاوية وجنده على الماء في حربهم بصفين مع الإمام علي ويمنعونه عن جنده، ولمَّا 
بسط علي وجيشه سيطرتهم على ماء الفرات سقوا جند معاوية))) وقد أوشكوا على 
 الهلاك لنقص مائهم، ولم يعاملوهم بالمثل كما فعل معاوية وجنده، وللإمام الحسين
بيده جمل علي  أنه سقى  ونذكر  أعداؤه،  بخاصة  الفضل على غيره  من موقف في  أكثر 
ابن طعان المحاربي، وروى جند وخيل جماعة الحر بن يزيد الرياحي التميمي عند 

التقائهم بهم.

أبو  قال   ،البيت أهل  أئمة  أدبيات وممارسات  الرفيع في  الخلق  وتتابع سمو 
عن  خارج  وبنص  وللمؤمنين،  لنا  توجيه  في   الباقر علي  بن  محمد  الإمام  جعفر 
الوصية الارشادية: »إنْ استطعتَ أن لا تعامل أحـداً إَّال ولك الفضل عليه فافعـل«)))، 

وجاء عنه قوله الكريم: »الغلَبَة بالخـير فضيلة، وبالشر قبيحة«))). 

))) اليعقوبي، أحمد بن واضح، تاريخ اليعقوبي، ج2، ص 130.
))) الحراني، ابن شعبة، تحف العقول، ص 213، والعلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج75، ص 

.188
))) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج75، ص 172.



296العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ويستفاد من الحديثين السابقين أنهما يقرران مبدأ )الفضل على الآخر( بالاستطاعة 
بعض  في  عنه  مناص  لا  قدر  أنه  بل  ممكن،  خيار  وهو  الناس،  مع  التعامل  في  الذاتيَّة، 
الأحيان بالرغم من أن أساليب التعامل تتنوع عادة في حياة الناس مع بعضهم، ولكن 
ثمة فرصة دائمًا للمتسامين منهم كي يستفيدوا من معاملاتهم، وباستثمار معنى الحديثين 
خلال  من  الناس  مع  تعاملوا  فقد  الغير،  مع  تعاملهم  حركة  في  ومضمونهما  السابقين 
توجيهات الحديث بأنه يكون للفرد منهم دائمًا )الفضل على غيره( من الناس ما استطاع 
للمرء  يكون  أن  فرصة  من  بالاستفادة   الباقر الإمام  أوصى  فقد  سبيلًا،  ذلك  إلى 
)وغلبة  )فضيلة(،   الباقر د  محمَّ الإمام  كلام  جعله  سلوك  وهو  غيره،  على  الفضل 

بالخير(، أي باستخدام أدوات الخير ونواياه الحميدة كما نص عليه الحديث الثاني.

م نص وصية الإمام الباقر في مقطعه الأول مظهراً لهذا التفضل الذي اعتاده  وقدَّ
أهل البيت على غيرهم، ورغبتهم أن يكون سلوكاً بين الناس، وغرضهم إشاعة 
الفضل ومظاهر الخير بينهم، وبسمو نفس وبخلق رفيع، فمن المفترض بك مجازاة منْ 
بك بالصمت أو بالخير كما ان بعض الناس يجازونه بالمثل غير  نُك أو يُكَذِّ َوِّ يظلمك أو ُخي
حتى  المعاملة  في  الفضل  لهم  يكون  أن  ولأصحابهم  لهم  اختاروا   البيت اهل  ان 
لو ظلموا، وأسيء لهم، فكان طلبه من جابر أن لا يظلم من ظلمه أو لا يخون من 
به مثالاً صادقاً لمضمون حديثه: »إنْ استطعتَ أن لا تعامل  خانه أو يَغضب على مَنْ كذَّ
أحـداً إَّال ولك الفضل عليه فافعـل«، وقد أوصى بتوجيهه هذا أن يكون لصاحبه 
جابر الجعفي فضل المعاملة الحسنى على غيره، بترك ظلم غيره أو تخوينه أو الغضب منه 
ومعاملته بطيش وقسوة، وكما تقدم فهذه الدعوة تشجيع على سلوك تطبيقي، وهي على 
بالخير فضيلة«  حقيقتها ليست موقفاً ذهنياً معزولاً عن مضمون قوله الآخر: »الغلبة 
بخاصة إنْ كُنَّا نملك أدوات القوة والقهر وإيقاع الأذى، وخلاف ذلك كما حدد الإمام 



297 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

الباقر بما معناه )إن نغلب بالشر فيكون عملنا قبيحاً وشريراً( وغير مستحسن يذكره 
الناس فيعاب بينهم على مدى الدهر. 

وكما تقدم، فالمثال الأخلاقي الرائع في هذا الموقف ليس مجرد توجيه، بل هو تشجيع 
للناس على السمو بأخلاقهم، والانتصار على عادات الشر بعادات الخير، وأن نغلب به، 

حى من ذاكرتهم. ونجعله في موازين الناس فضيلة لا ُمت

6. مبدأ الستر وطلب الأمن: 

من مبادئ تنظيم السلوك أن يطلب الإنسان الأمن لكيانه الذاتي، وأن يبحث عن 
العلنية والمخفية  وقبائحه، وسقطاته  بالطمأنينة، يستر عليه عيوبه،  يشعره  ما  أو  ملجأ 
آخرته،  وفي  دنياه،  في  الفرد  تفكير  الأمن  قضية  تشغل  أن  فالمنطقي  الأخلاقية،  لاسيما 
كِيْنةَ، فالأمن  ويكثر الاهتمام بها عسى أن يجد ما يريحه، ويبعث في نفسه الاطمئنان والسَّ
مسألة فطرية مركوزة في التكوين النفسي للكائن الآدمي، ولن يستطيع القيام بأدواره 

ووظائفه، وهو يشعر بالخطر، ويتهدده القلق.

لم ترد مفردة الأمن في نص الوصيَّة الباقرية الكريمة، لكن وردت جمل وعبارات 
استبطنتها هذه الوصية تشير لهذه الحاجة الأمنية، بل وتضفي عليها ضرورة في تنظيم 
السلوك العبادي بنحو جعلها كمبدأ سلوكي مهم، وهناك مواقف لفظية في باطن وصية 
الإمام الباقر تعبر عن رغبة الأفراد في البحث عن أمنهم، وكل ما يدفع عن أنفسهم 
واضطرابات،  مشكلات  من  بهم  المحيطة  البيئة  في  ومصادر  الخوف  ومثيرات  الخطر 
وصراعات داخل كيانهم النفسي الذاتي، وقد نبَّه نص وصية الإمام الباقر إلى بعض 
عيوبها،  وستر  أمنها،  لتحقيق  أساسي  مظهر  وهو  الذات(  عن  )الستر  طلب  مواطن 

ومقابل ذلك يحقق هذا إشباعاً لحاجة الأفراد في الأمن النفسي.



298العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الوصية  نص  باطن  في  الموزعة  الفرعية  القصيرة  النصوص  -بمتابعة  ويمكننا 
الإنسان  يريد  التي  الاطمئنان  في  الرغبة  مشاهد  بعض  نجد  أن  الكليَّة-  ومساحتها 
الوصية  مفردات  بعض  عند  نتوقف  أو  العبارات  بعض  ولنقرأ  إليها،  نفسه  وصول 

الشريفة، ونستنطق مدلولاتها الداخليَّة.

المثال - صاحبه  الباقر - على سبيل  يأمر الإمام  الوصية  المقطع الأول من  في 
جابر بن يزيد الجعفي عليه الرحمة والرضوان بأن لا يرد على ظالميه أو مخونيه أو مكذبيه 
أو القادحين بظلم، ولا تخوين، ولا جزع، بل يحذره من السقوط من عين الله، وأعين 
أعين  )من  الدنيوي  بسقوطها  الذات  أمن  على  خطراً  الموقف  هذا  ويستبطن  الناس، 

الناس(، وبسقوطها الأخروي )من عين الله(، ولكنه يطلب أمرين:

أ – كف سلوكه عن الاستجابات المحرمة ليأخذ الإنسان ما يستحقه من ثواب الله، 
ويطمئن على نفسه من عداوة الآخرين وانتقامهم، واستمرار غطرستهم، بل في مقابل 
ذلك يسعى إلى إظهار سمو خلقه بطريقة الأضداد بتغيير الرذيلة بفضيلة من جنسها، 
وجميع مظاهر هذا الموقف كما نراها هي »تعبيرات عن حالة رغبة في الأمن وستر الذات 

عن عيوبها، وقبائحها«.

تعديله،  يستحق  قبحاً  يكون  فقد  فيه،  قيل  فيما  التفكر  هو  الآخر  والأمر   – ب 
نفسه  الوقت  الناس، ويبعث في  بعدم سقوطه من أعين  الدنيا  فيطمئن على مصيره في 
الوزن والاعتبار،  الطمأنينة والسكينة بعالم الآخرة، فلا يسقطه الله تعالى من  شيئاً من 
وأهم من ذلك أنه إذا عرف أن ما قيل فيه ليس فيه كان ثوابه قدراً إلهيا من غير تعب في 
بدنه، وهذا في حد ذاته تحقيق لرغبته في الأمن النفسي، بل هذا غاية ما يريد من أمن على 

المصير.



299 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

وتتوزع في بعض جمل النص كلمات معبرة عن الخوف، وطلب الأمن مثل جمل: 
»ادفع عن نفسك حاضر الشر بحاضر العلم، وتحرز في خالص العمل من عظيم الغفلة 
بشدة التيقظ، واستجلب شدة التيقظ بصدق الخوف، وَتَوَقَّ مجازفة الهوى بدلالة العقل، 
واستبق خالص الأعمال ليوم الجزاء«، فمواطن القلق والخوف وغيرها تتحـدد في وجود 
ا مواطن طلب الأمن فهي )ادفع  ما أسمته الوصية بـ )حاضر الشر( وعظيم الغفلة، أمَّ
بالأعمال  الخوف  وصدق  التيقظ،  وشدة  العلم،  وحاضر  الشر،  حاضر  نفسك  عن 
النفس من مخاطر الهوى، والاستعداد ليوم الجزاء بخالص الأجزاء،  الصالحة، ووقاية 

وغير ذلك(.

هذا مجرد مثال للتأمل استبطنته الوصيَّة، وتتقابل فيه كلمات، وجمل تعبر عن حالتي 
)الخوف على الذات، والرغبة في داخل النفس بطلب الستر، وتحقيق طلب أمنها(، كما 
يستبطن نص الواقف مواقف عديدة تطلب فيها الذات المؤمنة تحقيق حالة من الأمن 
لمستقبلها، والتحذير من المخاوف المضادة بخاصة في عالمها بالآخرة، ولا تحتاج الوصية 
إَّال إلى قدر من التأمل الذهني للحصول على رؤية موسعة في هذه المسألة تسمح بتكوين 

وجهة نظر معرفية موحدة ومتماسكة.

طلب  لمبدأ  أشارت  من  وهي  للنص،  اللفظية  التركيبة  من  وعبارات  جمل  وتتجه 
بالآخر  يتصل  كلاهما  أساسيين،  بطريقين  المبدأ  هذا  تحقيق  على  الذات،  وأمن  الستر 
ويحرك مساره في اتجاه الثاني ليلتقيا عند مصب تحقيق الإشباع )الكامل أو الجزئي( لرغبة 
الفرد المؤمن وحاجته في الأمن النفسي، وستر عيوب ذاته وفضائحها عن أنظار الناس 

وذمهم.



300العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

والطريقـان همـا:

أولاً: الطريق الوقائي: 

وأول طريق يعتمده المربي هو التربية الوقائية على قيم الإسلام وتعاليمه من أجل 
الاهتمام بالإنسان المؤمن، وتشكيل شخصيته العبادية، واجتمع في مشاهد من الوصية 
المؤمن،  لشخصية  التربوي  العمل  في  أولوية  ذات  وقائية  لمواقف  إشاراتها  الإرشادية 
أمثلة، وقد  بيناً في مشاهد مذكورة، وهي كذلك مجرد  الطريق  أو  الجانب  ولحظنا هذا 

يتوسع غيرنا في تفصيلها، ومنها:

م،  أ- في بعض العبارات كما في المثال السابق، وما ذكرناه من كف السلوك المحرَّ
من  الذات  وقاية  حول  عباراتها  فجميع  والآخرة،  الدنيا  في  بحالتيه  السقوط  وتجنب 

مخاطر السقوط، والبحث عن مواطن آمنة، ومريحة نفسيا لشخصية المؤمن.

الستر  لطلب  الأفراد  )حاجة  من  آخر  مشهد  الوقائي  الجانب  في  ويستوقفنا  ب- 
كي  الثاني  المقطع  في  جابر  من   الباقر د  محمَّ الإمام  طلبه  ما  أمنها(  وتحقيق  للذات 
الثبات(  بأمن )حالة  الذات  للتأكد والثبات عليه، وتبشر  يعرض نفسه على كتاب الله 
الكريم(، وما تلاه مباشرة من مجاهدة  بناءً على قربها من كتاب الله عـزَّ وجل )القرآن 

الفرد المؤمن لنفسه، بحثاً عن استبصار ومعرفة وأمن دنيوي وأخروي. 

المؤمنين  وك��ل  جابر،  لنصح  الوصيَّة  مواعظ  في  تتابعاً  نجد  ذل��ك  وبعد  ج- 
قليل  الله  من  لنفسه  الفرد  يستكثر  بأن  الأخروي  الأمن  عن  البحث  دفة  تحت  تطالب 
الرزق تخلصاً إلى الشكر، وأن يستقل من نفسه كثير الطاعة إزراءً على نفسه، وتعرضاً 
للتغلب على غفلته، والتحرز  التيقظ  نفسه حاضر الشر، وشدة  يدفع عن  للعفو، وأن 
ومخالفة  الفرائض،  أداء  الغفلة،  واستمرار  السوء  على  المستمرة  وتحريضاته  إبليس  من 



301 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

الهوى، واستبق خالص العمل ليوم الجزاء، وما تضمنته الوصية من وصاياها الوقائية 
المتفرقة في نصها الإرشادي، ثمَّ تتشابك الخطوات والأنشطة الوقائية في وصية الإمام 
الباقر، فيضمن الفرد لنفسه شيئاً )كثيراً أو قليلًا( من الأمن النفسي للذات، ويستر 
عنها العيوب والقبائح، وتشعر النفس بالراحة كما جاء في الوصية بتحقيق ما أسمته بـ 

)الخوف الصادق(. 

د- ما قدمناه كان معززات في التربية الوقائية، ولكن هذه التربية تستخدم معززات 
إبليس  من  بالتحرز  المؤمن  الفرد  شعور  إثارة  إلى  النص  توجه  ولحظنا  وقائية،  سلبية 
بالخوف الصادق، ثم استخدام التحذير المباشر من عوامل سلبية مؤثرة على أداء الذات 
ويهدد رغبتها في تحقيق الأمن بمخاطـر مثل: )الرجاء الكاذب، والتسويف، والغفلة، 
وقساوة القلب، والتواني فيما لا عذر فيه، والثقة بغير المأمون، وتفويت الفرص والتفريط 

فيها، فهي كما قالت الوصية الكريمة في آخر جملها »ميـدان يجري لأهله بالخسران«.

ثانياً: الطريق العلاجي:

قد لا تنجح الذات في وقاية نفسها كما هو حال كثير من الناس، وتقع في سلسلة 
إلى  ذاتية  حدة، حاجة  الفرد، كل على  لدى  فتكون  وقبائح،  ورذائل  وسلبيات  عيوب 
والقيم  بالفضائل،  الذاتية  آفاته  وعلاج  ومفاهيمه،  أفكاره  وتغيير  سلوكه،  تعديل 
وفي  العبادية،  التربية  خبراء  وإرش��ادات  الناجحة،  الجهادية  والتجارب  الصحيحة، 
الإنسان  تربية  في  المعرفيَّة  بمصادرهم  والاستعانة   ،البيت أهل  أئمة  صدارتهم 

وهدايته.

واختزنت الوصية الكريمة مشاهد تدرج في نطاق التغيير والتعديل، وطريق الناس 
لمعالجة أنفسهم، وتجلى بعض أمثلة هذه المشاهد في مواقف جهادية كمطالبة الفرد المؤمن 



302العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

لمجاهدة نفسه، وتمكنه من تخليص نفسه من صراعاتها الداخلية بالفزع إلى التوبة ومخافة 
الله، وزيادة وعي المؤمن بصيرة، ومعرفة، ونجاحه في الاستبصار، وقهر كل ما في نفسه 
ت  من شهوات الانحراف، وتمثلت مشاهد فرعية في مواطن من هذه الوصيَّة، حيث مرَّ
الوصيَّة في بعض جملها على أهمية الطريق العلاجي في تحسين السلوك الفردي للمؤمن، 

وتعديل نظرته إلى نفسه.

ونضع كالعادة مواضع استشهاد بعض الجمل التي تدل على دفع المؤمنين لاستخدام 
طريق معالجة بعض أمراضنا السلوكية، ولنقـرأ، في شكل أوامر بعض هذه الجمل التي 

تحدد بعض أمراض السلوك، وطرائق علاجـها مثل:

»سد سبيل العجب بمعرفة النفس«.  	-

»واسترجع سالف الذنوب« تلك هي المشكلة التي تستجمع رواسب الذات،  	-
وتعوق حرية التعديل والعلاج، ولكن كيف تكون معالجتها، يتابع نص الوصية إرشاد 
ض  جابر، وكل مؤمن لمعالجة هذه المشكلة بقوله: »بشدة الندم وكثرة الاستغفار، وتعرَّ
للرحمة وعفو الله بحسن المراجعة، واستعن على حسن المراجعة بخالص الدعاء والمناجاة 

في الظلم«. 

ويذكر الإمام الباقر تنبيهاً يغرق فيه كثير من الناس وهو استهانتهم بالذنب،  	-
فتحدد عبارته مشكلة استهانة بعض الناس بذنوبهم بما قال: »ولا مصيبة كاستهانتك 
والإرادة  الهمة  لتحفيز  بتوجيه  يتبعها  ثم  عليها«،  أنت  التي  بالحالة  ورضاك  بالذنب، 
فيقول الإمام: »ولا فضيلة كالجهاد، ولا جهاد كمجاهدة الهوى«، و»أنه لا شرف 

ـة«. كبعد الهمَّ

والملحوظ أن هذه الجمل والعبارات اتصفت بما يلي :



303 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

– انها تضمنت تحديداً لنوع المشكلات التي تواجه الأفراد في حياتهم، ولطبيعة  أ 
مشكلات  لتجنب  وتحسينه  السلوك  تعديل  أجل  من  النفس  تحتاجه  الذي  العلاج 
)إعجاب الفرد بنفسه، وسيطرة سالف ذنوبه عليها، واستهانته بالذنوب التي تعصف 
البرنامج  خطوات  أول  التحديد  وهذا  عليها(،  يكون  التي  بالحالة  ورض��اه  بذاته، 

العلاجي.

ب - ويلحظ في المفردات اللفظية لهذه الجمل اقتران )المشكلات( بمعالجاتها وطرق 
التغلب عليها مثل معالجة العجب بمعرفة النفس، وسيطرة رواسب النفس من ذنوب 
بسلسلة من الخطوات العلاجية كتفجير حالة الندم الشديد، واستكثار الاستغفار، وذكر 
الذات والتفتيش عن  الله في الخلوات، وطلب الرحمة والعفو الإلهي، وحسن مراجعة 
أخطائها ورصدها، والسعي إلى تعديلها، والاستعانة بخالص الأدعية ومناجاة الله في 
ظلم الليالي بالصلوات، وقراءة القرآن، كذلك اقتران مشكلة )ذل الطمع( بمعالجته بعز 
ة والإرادة، وقصر الأمل، وارتباط الاستهانة بالذنب ورضا المرء بها،  اليأس، وبُعْد الهمَّ
وبأدوات وطرائق علاجها المتمثل بمجاهدة الهوى، والزهْـد وقصـر الأمل، واستخدام 

نمط المقابلة بين أضداد السلوك، وأساليب أخرى.

النفسي(  الباقرية تشدداً في استمرار عمليَّة )العلاج  – استبطنت هذه الوصايا  ج 
وتحقيق  الممكن،  التغيير  وقوع  بعد  ما  لمرحلة  العبادية  أهدافه  نحو  السلوك  وتعديل 
بعض التحسن الجزئي في السلوك، وعبارة »ولا مصيبة كاستهانتك بالذنب، ورضاك 
ة الفرد المذنب، وتحذره من الاستهانة  بالحالة التي أنت عليها« تستثير وجدانياً وعقلياً همَّ
بذنبه في لحظة وجودها أو بعد مجاهدة نفسه، وإحداث تغيير معقول، ولا يتم السيطرة 
على هذه المشكلة إلا بوعي المواجهة، وتتابع الاهتمام بها، والتصدي لكل مظاهر عودة 

الذنب، واعتبارها مصيبة كبرى ومعصية من الكبائر.



304العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وتحقيق  الله  طاعة  وهو  العلاجية  العملية  أهداف  وضوح  ذلك  في  ويلحظ   – د 
حالات من الرضا النفسي الذي يحقق أمن الذات كما بسطنا القول في مواقع من مبحثنا.

# - تعادلت سياسة التوجيه في الوصية سواء في الجانب الوقائي أو العلاجي بين 
الدعوة إلى المبادرة الذاتية في انتهاز الفرص لبناء الجانب الوقائي للذات مثل قول الإمام 
د  ة، وتزوَّ الباقر لجابر: »وادفع ذل الطمع بعز اليأس، واستجلب عز اليأس ببعد الهمَّ
ام  كالأيَّ إمكان  ولا  الفرص،  إمكان  عند  البغية  بانتهاز  وبادر  الأمل،  بقصر  الدنيا  من 
الخالية مع صحة الأبْـدان«، وكذلك توجيه الوصية للتحذير من إهدار فرصة التغيير، 
قالت الوصيَّة: »ولا مصيبة كاستهانتك بالذنب، ورضاك بالحالة التي أنت عليها، ولا 
فضيلة كالجهاد، ولا جهاد كمجاهدة الهوى، ولا قوة كرد الغضب، ولا معصية كحب 
اك والتفريط عند إمكان الفرصـة فإنَّه ميدان يجري لأهله  البقاء، ولا ذل كذل الطمع، وإيَّ
الجانب  تقوية  في  إحداهما  الذاتية  للمبادرة  دعوة  يتضمنان  المقطعين  كلا  بالخسـران«، 

الوقائي، والآخر في المسارعة لاستثمار الجانب العلاجي. 

9. مبدأ الندم على الذنوب والموبقات والمعاصي:

الفرد على ذنوبه في بعض الأحيان متبلداً في وجدانه، ويظل أحياناً، وتحت  يقدم 
حياة  في  ومَرَضِيَّة  وجدانية  لمشكلة  وتتحول  الحالة،  هذه  في  طويل  لأمد  غفلته  تأثير 
والانحراف  والانحطاط،  التدهور  من  عميقة  حالات  إلى  أوضاعه  وتنقلب  المذنب، 
يكون  ربَّما  تعبير  وهذا  لمصيبة،  حالته  تحولت  أن  بعد  الفرد  كيان  يدمر  الذي  الشديد 
أصعب من وصفه بمشكلة، لأنَّه وصل من التبلد ما جعله لا يحس بالحاجة لتغيير حاله، 
بل ورضي بالحالة التي هو عليها من انحرافات وفساد وارتكاب ذنوب، وهذا ما عناه 
وسيطرتها،  للذنوب  خضوعه  عن  يسكت  وهو  للإنسان  توجيهه  في   الباقر الإمام 

نْب، ورضَـاك بالحـالة التي أنتَ عليها«. فقال: »ولاَ مُصِيْبَة كاستهانتك بالذَّ



305 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

ة – بتفاصيل مجملة أو موسعة - لا تسير على  ولكن لحسن الحظ أنَّ حياتنا البشريَّ
هزة  بدونه  أو  بوعي،  الإنسان  تداخل  فقد  والانفعالي،  الذهني  والجمود  الرتابة  نفس 
نفسية كبيرة وتوقظ ضميره، وتحدث ندماً داخلياً على ما فعله، وما أضاعه من سنوات 

عمره في أفعال الحرام.

دم، وحالات الشعور بالاستياء الناجمة عن فعل الذنب، ومَـا  ة نوعان من النّـَ وثمَّ
اقترفته يداه - لفترة مضت - من ذنوب وسيئات ومعاصٍ، فتبدأ نفس النادم بتحسس 
النفسي للإنسان مشاعر  الكيان  الداخليَّة، وتتحرك في داخل  الوجدانية  هذه الصحوة 
الندم، وتقابلها في الآن نفسه حركة من سالف الذنوب، وهي ما نسميها بـ )الرواسب 
نت الفرد من التفاعل مع  النفسية(، وهي ناتجة عن ظروف تجارب انحراف سابقة مكَّ
وتفجر  الضمير،  صحوة  بعد  فاعلة  آثارها  تظل  الذنوب،  وارتكاب  الانحراف  بيئة 
مشاعر الندم بشدة أو بمستوى أقل، وتنصح الوصية الباقرية العبد المؤمن بالاستعانة 
)بشدة الندم وكثرة الاستغفار وطلب عفو الله ورحمته، وذكره في الخلوات( للاستقواء 

على هذه الحالة.

الإنسان،  بداخل  النفسية  الرواسب  مع  صراعها  المؤمن  إرادة  تحسم  وسوف 
وسالف الذنوب باستخدام هذه القوى، وتوفيق من الله عـزَّ وجل، تقول هذه الوصيَّة في 
ة النَّدم وكثرة الاستغفار،  صيغة تكليف، وأمر شرعي: »واسترجع سالف الذنوب بشدَّ
وتعرض للرحمة وعفو الله بحسن المراجعة«، وتضمنت عملية المراجعة برنامجاً بوسائل 
 الباقر الإمام  وصية  في  مقطع  من  أكثر  قرأنا  ما  وإذا  متداخلة،  علاجية  وأدوات 
العلاجي،  البرنامج  من  خطوات  على  أيدينا  وضعنا  الثالث،  الجزء  نهاية  في  بخاصة 
حيث يقول هذا المقطع: »يا جابر استكثر لنفسك من الله قليل الرزق تخلصاً إلى الشكر، 
واستقلل من نفسك كثير الطاعة لله إزراءً على النفس وتعرضاً للعفو، وادفع عن نفسك 



306العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

حاضر الشر بحاضر العلم، واستعمل حاضر العلم بخالص العمل، وتحرز في خالص 
العمل من عظيم الغفلة بشدة التيقظ، واستجلب شدة التيقظ بصدق الخوف، واحذر 
العقل، وقف عند غلبة الهوى  التزين بحاضر الحياة، وتوَقَّ مجازفة الهوى بدلالة  خفي 

باسترشاد العلم«.

وقال في مقطع متصل بالمقطع السابق: 

»واستجلب حلاوة الزهَـادة بقصر الأمل، واقطع أسباب الطمع ببرد اليأس، وسد 
سبيل العجب بمعرفة النفس، وتخلص إلى راحة النفس بصحة التفويض، واطلب راحة 
ض لرقة القلب بكثرة  البدن بإجمام القلب، وتخلص على إجمام القلب بقلة الخطـأ، وتعرَّ
بالخوف  إبليس  من  وتحرز  الحزن،  بدوام  القلب  نور  واستجلب  الخلوات،  في  الذكر 
اك والرجاء الكاذب، فإنه يوقعك في الخوف الصادق، وتزيَّن لله عز وجل  الصادق، وإيَّ
اك والتسويف فإنَّه بحر يغرق فيه  بالصدق في الأعمال، وتحبَّب إليه بتعجيل الانتقال، وإيَّ
اك والتواني فيما لا عذر لك فيه،  اك والغفلة، ففيها تكون قساوة القلب، وإيَّ الهلكى، وإيَّ
ض  فإليه يلجأ النادمون، واسترجع سالف الذنوب بشدة الندم، وكثرة الاستغفار، وتعرَّ
للرحمة وعفو الله بحسن المراجعة، واستعن على حسن المراجعة بخالص الدعاء والمناجاة 
الطاعة،  كثير  واستقلال  الرزق  قليل  باستكثار  الشكر  عظيم  إلى  وتخلَّص  الظلم،  في 
النعم،  زوال  بخوف  الشكر  إلى عظيم  وتوسل  الشكر،  بعظيم  النعم  زيادة  واستجلب 
واطلب بقاء العز بإماتة الطمع، وادفع ذل الطمع بعز اليأس، واستجلب عز اليأس ببعد 

الهمة، وتزود من الدنيا بقصر الأمل، وبادر بانتهاز البغية عند إمكان الفرصة«.

أ – ندم سلبي، وعصـابي:

وطبيعته  سوية،  غير  ظروف  في  الإنسانية  الحياة  من  جزء  الندم  من  النوع  وهذا 



307 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

شهوية، بواعثه الداخلية ذاتيَّة لا تعبر عن حرص موضوعي على مصلحة الفرد؛ لأنَّ 
نزعته الشهوية أسف على فوات ملذات عابرة لا تجلب للفرد المسلم صحة نفسية، ولا 
توافقاً في كيانه، ولا تحقق له تصحيحاً لعقيدة أو تعديل سلوك، ولا تغييراً في مشاعر 

وجدانية ضارة.

فيها  ويجتر  سوية،  غير  بصبغة  والذهني  الوجداني  داخله  يصبغ  النوع  هذا  ومثل 
تفريط  أو  ماجنة،  نزوة  إشباع  خسارة  أو  ضائعة،  شهوات  فوات  على  آلامه  الفرد 
وبين  بينه  حِيْـلَ  أو  اقتناصها  من  حُرِمَ  قد  عابرة  دنيوية  فرصة  إمكان الحصول على  في 
ات  بملذَّ ذاتي، وموبوء  قلق شهوي  إَّال  الندم  النوع من  اغتنامها، ولا يترتب عن هذا 
متعة  إشباع  الوجدان، والأسف على فوات فرص  الذهنيَّة، وتبلد  الحرام، واللامبالاة 

غير مشروعة، ومحرمة وليست بريئة.

العصابي،  الندم  من  النوع  هذا  مفرداته  في  قصد  قد  الوصيَّة  نص  أن  نظن  ولا 
)الذنب( بـ  والهوان، والاستهانة  بالذل  مَرَضي  إحساس  يصاحبه  ندم  والمريض، وهو 
التي ذكرتها جملة متأخرة في نص الوصية الباقرية لإرشاد الناس وتوجيههم، كما لم يقصد 
مة،  متبلداً انفعاليا بالحالة التي يكون عليها الفرد وهو في خضوع تام للشهوات المحرَّ

وإسراف فيها، واستهانة بالذنب.

ب – الندم الموضوعي الصحي:

والندم الآخر إيجابي، وصحي وسوي؛ لأنه يعبر بصدق وألم حقيقي عن حسرات 
ضائعة من عمر الفرد بعد ضياع فرص لأداء الأفضل من فرائض وعبادات، وفرص 
قوية  ورغبات  الماضي،  سلبيات  لتجاوز  دافعة  قوة  الفرد  داخل  يفجر في  ولأنَّه  الخير؛ 
مة، ورواسبها القابعة في  لتحرير النفس من أوضار الشر، ومن أصفاد الشهوات المحرَّ



308العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

نفسيته من ماضيه.

ومما لا شك فيه أن تجربة )الانحراف( لا تسقط نهائياً بمجرد وجود رغبة داخلية 
بالثورة عليه، وبذل الجهد لتدمير آثاره، فما تسميه الوصيَّة بـ )سالف الذنوب( يترك في 
نفسية الفرد رواسبها المدمرة لأي حركة إيجابية أو تعوقها على أقل تقدير، ويعني استمرار 
وجود تأثيرات داخلية متصلة بهذه الرواسب النفسية، وبقاء نشاطها داخل الفرد وهو 
الرواسب وما  يخوض تجربة تغيير جديدة مضادة لواقع الحال في ماضيه، فتعمل هذه 
يصاحبها على جذب الفرد نحو حياته بماضيه متى وجدت فسحة أو فرصة لسحبه نحو 

ذاك الواقع والعودة إليه بأي مقدار قد يتزايد شيئاً فشيئاً.

فيها  البيت فهم يعززون  أئمة أهل  الباقر، كسائر وصايا  بيد أن وصية الإمام 
جهدهم الإرشادي في خدمة الفرد المؤمن وتقوية استجاباته للخير، وهي بالتأكيد قوى 
مضادة لتأثيرات الماضي الغارق في شهوات )الانحراف( ورواسبه النفسيَّة، ويقدمون 
حيناً  عملية  ومعالجات  علاجية  بإجراءات  أو  حيناً،  بالتحذير  ا  إمَّ علاجية  خطوات 
التسويف  من  الصحي، وحذرت  الندم  من  الوصيَّة حالة  مقطع سابق في  فذكر  آخر، 
والرجاء الكاذب بتحقق الخوف الصادق، ومن الغفلة، وقساوة القلب، والتواني عن 
عمل السلوك العبادي الصحيح بأعذار تختلق باستمرار، وفي ذلك يجد بعض النادمين 
ويمكننا  معالجات،  الندم  لمشاعر  ووضعت  الحال،  واقع  يصحح  لا  ولكن  ملاذهم، 
قراءة هذا المقطع من نص الوصية ومعرفة خطوات العلاج لتعديل السلوك الخاطئ، 
الذنوب على  النفس وهيمنة سالف  النفس من قبضة رواسب  العبادي، وتحرير  وغير 

حد تعبير الإمام الباقر في هذه المقاطع من نص وصيته:

في  يوقعك  فإنه  الكاذب،  والرجاء  اك  وإيَّ الصادق،  بالخوف  إبليس  من  »وتحرز 
الخوف الصادق، وتزيَّن لله عز وجل بالصدق في الأعمال، وتحبَّب إليه بتعجيل الانتقال، 



309 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

اك والغفلة، ففيها تكون قسـاوة القلب،  اك والتسويف فإنَّه بحر يغرق فيه الهلكى، وإيَّ وإيَّ
اك والتواني فيما لا عذر لك فيه، فإليه يلجأ النادمون«، وقالت بعض الجمل في المقطع  وإيَّ
ض للرحمة وعفو  ذاته: »واسترجع سالف الذنوب بشدة الندم، وكثرة الاستغفار، وتعرَّ
الله بحسن المراجعة، واسْتَعِـن على حسن المراجعة بخالص الدعاء والمناجاة في الظلم«، 
ض لرقة القلب بكثرة الذكر في  ثم نصح الإمام الباقر بخطوات معززة بقوله: »وتعرَّ

الخلوات، واستجلب نور القلب بدوام الحزن«.

لعقله،  ذهني  تيقظ  وحالة  الفرد،  ضمير  في  صحوة  بمثابة  وي  السَّ بمعناه  فالندم 
وذلك بعد تحذيره من السقوط في غفلة ثقيلة، وفي حالة تبلد لمشاعره الوجدانيَّة، وصرف 
طاقة ذهنه، وتفكيره فيما يضره، ولا يساعد على تطوير واقعه الشخصي، وليس هناك من 
الفرد  صلة  وتقطع  داخله،  تجتاح  الوقع  شديدة  وجدانيَّة(  )هـزة  إحداث  سوى  مخرج 
ة بمستوى حالة )ندم شديدة( اقترحها  بماضيه أو تضعفها على الأقل، وتكون هذه الهـزَّ
بناء  الباقر في وصيته، وما يعقبها من توفير حرارة شعورية، ووضع قواعد  الإمام 
تجربة تغيير عبادية لحياة فرد يريد أن يبدأ من جديد لبناء شخصيته على أنقاض ماضيه، 
وبحلاوة ذكر الله، وسمو تعاليم شرعه عـزَّ وجل، ومما لا شك فيه أنَّ القارئ الحصيف 
اقترحته  ما  بعض  ويفهم  التغيير،  في  رغبة  من  يصاحبها  وما  الهزة،  هذه  معنى  يدرك 

الوصيَّة المباركة لجعل حالة الندم فاعلة وإيجابية، وبرضا الله سبحانه.

وإذا كانت تجربة المؤمن في مجاهدة نفسه تنجح بمغالبة هواها وشهواتها، وبصراعه 
الواعي والمقاوم المستمر مع نفسه في محبة الله عـزَّ وجل، وبحالة الفزع إلى التوبة ومخافته، 
)سالف  بـ  الوصيَّة  أسمته  ما  تصفية  فإنَّ  سبحانه،  له  ومحبَّة  ومعرفة،  بصيرة  فيزداد 
معززات  استخدام  إلى  تحتاج  والمدمرة  بل  المعوقة،  رواسبها  تأثير  وإضعاف  الذنوب( 
لدعم التغيير في اتجاه ربَّاني، كأن يستقل العبد المؤمن من نفسه كثير الطاعة لله، وإزراء 



310العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

النفس على ما تفعله من محرمات تغضب الله ولا تريح النفس، وكذلك تعرض العبد 
المؤمن للعفو والرحمة الإلهية، وشدة تيقظه الذهني، وصدق خوفه، واسترشاده بالعلم 
ودلالة العقل، وكثرة الاستغفار، وذكر الله في الخلوات، وبتجارب تدريبية إيجابية لترقيق 
من  فات  ما  على  الحزن  دوام  واستمرار  الندم،  بشدة  الإنسانية  عواطفه  وتليين  القلب 
عمر في ضياع فرص القرب من الله وقيم دينه، وتزيين النفس بصدق الأعمال، وحسن 
المراجعة، والاستعانة بخالص الدعاء والمناجاة في الظلم، وبعظيم الشكر على نعم الله 
وآلائه، وتوسله بعظيم الشكر بخوف زوال النعم، وغير ذلك مما اقترحته وصية الإمام 

 .محمد بن علي الباقر

10. مبدأ معرفة النفس.

الإنسانيَّة،  للشخصية  العبادي  البناء  عملية  لنجاح  أساسياً  شرطاً  المبدأ  هذا  يعد 
آثـاره في  وضرورة تربوية تقدميَّة ومستمرة لضمـان تحقق هذا المبدأ المعرفي، ووضوح 
الواقع العملي إن كان على مستوى البناء الوقائي للذات، أو إعادة تعلم السلوك بطرائق 

علاجيَّة، فالفرد المؤمن هذا مبدئه في التربية الوقائية والعلاجية والإنمائية معاً. 

الواقعي،  اعتباره  المبدأ  يتخذ لهذا  السلوك وتحسينه ما لم  ولن تنجح تجربة تعديل 
وبذلك يجب منذ البداية حينما نبدأ في عملية تربية أنفسنا بالطريقة الوقائية أو حين نقع 
في العيوب والذنوب والسيئات وسقطات السلوك أن نعرف الفضائل لمواجهة الرذائل، 
وأن نعرف قدراتنا لمواجهة ضعفنا، وإدراك ما أتقناه من فكر وتعاليم وسلوك جيدة، 
وما لم نتمكن من إتقـانه بعد، فيعمل بعد ذلك على ترسيخ التعلم المتقن وتقوية وجود 
العملية  تستكمل  ثانية  مهمة  أداء  الأولى  المهمة  ويقابل  المرء،  شخصية  في  الحسنات 
التربوية بنحو أفضل وتقوم هذه المهمة على تصحيح الأخطاء والتناقضات، ويتطلب 
ال، ويتم  ذلك معرفة الذات، ومنهج العمل، وكيفية الملاءمة بينهما في برنامج تطبيقي فعَّ



311 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

بربط  سواء  الأفراد،  سلوك  تنظيم  في  كله  ذلك  أهمية  وإدراك  غفلة،  وبدون  متابعته، 
المثيرات والاستجابات المتناسبة مع بعضها، أم باستثمار معرفة أثر العمل، وما تعلمناه 

في تقوية الترابط بين المهمتين.

وتعرض نص الوصيَّة الباقرية إلى هذا المبدأ بأكثر من إشارة في تركيبتها اللفظية، 
وكانت بعض الاشارات مباشرة مثل قول الإمام الباقر في نصين قصيرين، وكلاهما 
حياته  أو  للإنسان  الوقائية  الحياة  في  المبدأ  هذا  فعالية  تقوية  في  يصب  إيجابية  بدلالة 
العلاجيَّة، ورد في أحد النصين: »ولا معرفـة كمعرفتك بنفسك«، وهو يخاطب جابراً 
وكل مؤمن معني بتربية شخصيته، ومجاهدة نفسه، في مواقف التربية الوقائية والإنمائية 
والعلاجيَّة، ويستفاد من هذه الجملة العلنية والمباشرة، تأكيد الإمام بأنَّ معرفتنا لنفوسنا 

هي أسمى أشكال المعرفة لدى الكائن الآدمي.

على   الإمام بتأكيد  الباقرية  للوصية  المعرفي  المحتوى  من  الاستفادة  ويمكن 
ومصطلح  الآدم��ي،  الكائن  حياة  في  القلب  سلامة  وبين  والمعرفة  العلم  بين  العلاقة 
النفسيَّة(  )الصحة  يعادل مصطلح  تعبير  نرى-  القلب« هو في حقيقته -وكما  »سلامة 
المتداول في أدبيات علم النفس المعاصر، يقول النص في الجمل الثلاث التالية: »وأعلم 

أنَّه لا علم كطلب السلامة، ولا سلامـة كسلامة القلب، ولا عقـل كمخالفة الهوى«.

في  راحة  تحقيق  على  الأفراد  قدرة  بأنّ  الثلاث  الجمل  هذه  مضمون  من  ويستفاد 
مصطلح  عليه  أطلقت  ما  أو  النفسية  الصحة  من  معقولة  مستويات  وبلوغ  نفوسهم، 
)سلامة القلب( مربوط بتزويد النفس بصفات عبادية مثل )أداء الفرائض( التي تحقق بها 
وبكامل توجيهات الإمام الباقر شيئاً من الاتزان النفسي والعقلي للفرد، وكذلك يتم 
تحقق )سلامة القلب( بتحرير النفس من العوائق والعوامل المؤثرة على صنتها كالذنوب 
والمعاصي وأمراض السلوك، وهموم الحياة وضغوطاتها كالطمع وما يصاحبه من شعور 



312العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

بـ )الذل( للعبد، وغفلة، وتبلد انفعالي، ومن خضوع للشر بضراوته المميتة على النفس، 
وجزع ناجم عن قلق )الذم من الآخرين(، وإحساس بعض الأفراد بالفشل في مقاومة 
نزعات النفس وتأثير صراعاتها الداخلية، وهكذا تولد الصحة النفسية، ويحقق الفرد 
سلامة )قلبه( بمعرفة عن الجانبين )تربية وقائية لتجنب الذات من الوقوع في المعاصي 

والمهالك، وتربية علاجية تنتشلها من سطوة ذنوبها وسيئاتها(. 

ة، وواضحة في  النفس كانت كما نعتقد مقصودة، لضرورتها التربويَّ ولكنَّ معرفة 
عبارات، وجمل ومقاطع لفظية غير مباشرة، ولكنَّها تعني تأكيدها بصورة غير مباشرة 
في بعض المواقف التي مررنا بها على عناية هذه الوصيَّة بمشاهد ذات أهميَّة من )معرفة 
النفس( وغرضها إرشاد الفرد المؤمن، ومساعدته على بناء ذاته، وتعديل سلوكها غير 
السوي، وإذا ما أعدنا النظر مرة أخرى في بعض المواقف المستمدة من نص الوصية نجد 
أمامنا مشاهد ميدانية وعمليَّة لاستثمار ما نعرفه عن أنفسنا بالتفكير وغيره، وأخذ العبرة 

والعظة التربوية اللازمة.

ففي المقطع الأول من نص الوصيَّة حثَّ باقر العلم صاحبه )جابر الجعفي( فدعاه 
إلى إشغال نفسه بالتفكر في أقوال الناس لا في عداواتهم، قال الإمام الباقر لجابر: 
ـر فيما قيل فيك«، وهو عملية تأمل ذهني تدرس أقوال الآخرين ودعاويهم، بل  »وفكِّ
لم  وما  منها،  صحَّ  )ما  وبواسطتها  منها،  وتستنتج  والعدوانية،  الاستفزازية  وأكاذيبهم 
يصح(، ومعرفة الأثر التربوي لهذه المعرفة في إدراك نتيجة ثقيلة قد تكون سلبية بسقوط 
وتقديرهم  النَّاس(  أعـين  )من  الذات  سقوط  أو  وتعالى،  تبارك  الله(  أعين  )من  الفرد 
الاجتماعي، وهذا يقتضي الخوف على الذات، والمبادرة العاجلة بتعديل السلوك، وطلب 
منه معرفة أنه إذا لم تصح أقوال النَّاس فيه فهذا يعني نتيجة آمنة، بـ )حصول المؤمن على 
ثواب( يكتسبه الفرد من غير أنْ يتعب بدنه، وليس هذا المشهد إَّال نموذجاً على توظيف 



313 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

وقرب  سبحانه،  الله  )معرفة  هي  أسمى  معرفة  على  الحصول  في  النفس(  )معرفة  مبدأ 
العبد المؤمن منه(.

المؤمن مع نفسه وشهواتها  النفسية( وصراع  ونعود مرة أخرى لموقف )المجاهدة 
حتى ينتعش، ويقيل الله عثرته بالتذكر، واستبصار عقله ونفسه، وزيادتها معرفة، فهذه 
التربوية الارشادية، وهي متوقفة فعليّاً على  الوصية  لتأكيد نص  الإشارة هي مصداق 
 ،معرفة الفرد بنفسه، وبقدراته وحسناته، وطرق معالجتها كما في قول الإمام الباقر
وهو يشير لمشكلة )إعجاب بعض الناس بأنفسهم(، وعلاجها )بطريقة وقائية( بمعرفة 
للسيطرة على هذه المشكلة ومضاعفاتها في سلوك الفرد، حيث ذكرت وصيته: »وسُـدْ 
سبيل العجب بمعرفة النفس«، وتعني هنا أن يبادر الفرد بمعرفة نفسه ليعرف بعض 
إيمانية  ب��أدوات  المرض  لهذا  ويتصدى  فيها،  نشوئه  قبل  كالعجب  وأمراضها  عيوبها 
القلب  وتليين  الأخلاقيَّة،  القيم  وسائر  والتواضع  والفرائض(،  العبادات  ك��ـ)أداء 
إَّال  الوصية  هذه  نص  وليس  للآخرين،  الاحترام  بمشاعر  النفس  وشحن  وترقيقه، 
لتحقيق هذين الجانبين في بنيان الشخصية العبادية في زمن جابر الجعفي، وما بعد زمانه 

إلى يومنا الحاضر. 

ة في عدد من كلماتها ومفرداتها ومصطلحاتها بأهمية  لنا الوصية الإرشاديَّ وتوحي 
معرفة النفس واستثمارها في التربية وإصلاح النفوس، ومن ذلك مصطلحات )حاضر 
العلم، شدة التيقظ، دلالة العقل، استرشاد العلم، معرفة النفس، صحة التفويض، قلة 
الخطأ، حسن المراجعة، نور اليقين، واستصغار الدنيا، ولا معصية كعدم العقل(، وكان 
غرض هذا الاستخدام هو تحقيق انتصار و)غلبة الذات على الهوى ونزواته ونوازعه(
ومقابل ذلك تحقيق )سلامة القلب أو الصحة النفسية(، ويرتبط جميعها بمعرفة سليمة 
فيها، وتآزر هذه  فيها، وثغراتها، وعوامل الهدم  البناء  للنفس وخفاياها ومختلف قوى 



314العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ة النفسية أو )سلامة القلب(، وهي أعلى  القوى يساعد على توفير قدر معقول من الصحَّ
أشكال السلامة على حد تعبير وصية الإمام، إذ قال: »ولا سلامة كسلامة القلب« 

كما في بداية الجـزء الرابع من وصيته.

منتقاة  للوصية مجرد نماذج  المعرفي  المحتوى  باجتهادنا في فهم  ما ذكرناه  إنَّ بعض 
الباقر، ولكنه فهم  الإمام  النص الإرشادي لوصية  تفسير  المتواضعة في  نظرتنا  حسب 
يبتغي بناء ثقافة سيكولوجية يصب خيرها في الارتقاء بالإنسان وتطوير قدراته، وقواه 
الداخلية، ومن هذه القدرات قدرة الأفراد المؤمنين على كف السلوك المحرم في مواجهة 
نحو  التغيير  وإمكانية  عليه،  والسيطرة  الغضب،  رد  على  وقدراتهم  لهم،  يسيء  من 
الأفضل، حتى يتم تحقيق حالة الاتزان النفسي والانفعالي، وسلامة القلب في نهاية الأمر 
بما يشعر فيه الأفراد المؤمنون بالسعادة والارتياح والرضا النفسي عن الله عز وجل أولاً، 

وبقدر آخر من الرضا عن أنفسهم وذواتهم ثانياً. 

11. مبدأ الترويح عن النفس وراحة القلب:

ل، فكل نفس، وبخاصة حين تمتلئ سآمة، وتعباً  ولا يحتاج هذا المبدأ إلى شرح مطوَّ
وكآبة وهموماً تميل إلى الترويح عن نفسها بأدوات وأساليب معتبرة في ثقافة الشخص، 
ومتناسبة مع منظومة القيم التي عاش في كنفها، وأشبع هويته منها، فحياة الإنسان كانت 
في بعض الأزمنة بسيطة، لكن نفسية الإنسان تجنح للترويح، وكلما تراكمت تعقيدات 
لعملية  أكبر  بحاجة  النفس  شعرت  صعوباتها،  وثقلت  مشكلاتها،  تراكم  عبر  الحياة 
الترويح، وتفريغ الهموم من داخل النفوس، وطرد الضغوطات أو التقليل منها على أقل 
تقدير بأساليب عديدة، ولكنه يراد لعملية الترويح في نص وصية الإمام الباقر أن 
تتسم بطابع عبادي حلال، ومشـروع، وغير عصابي، وأن تتهيأ النفس - سواء بخطوة 
استباقية او بتجربة تعديل سلوكي لاحقة - إلى مسعاها في تحقيق حالة الرضا الداخلي، 



315 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

وبعض مشاعر الارتياح النفسي، وتسكين معاناتها براحة ومتع غير محرمة؛ لأن النفس 
من  الحياة  وضغوطات  همومها،  ورفع  الراحة،  إلى  تحتاج   - والعقل  كالجسد   - مثلها 
وبأدوات  جيد،  بعمل  نشاطه  ليستأنف  الأفراد  كاهل  عن  التوترات  وإزاحة  داخلها، 
وطاقات، ونفسية جديدة قادرة على تحقيق أهداف المشرع التربوي الإسلامي، وتحقيق 

مطالب هذه الوصيَّة الكريمة. 

النفس  في  تغيير  إحداث  تستهدف  التي  المحطات  بعض  عند  الوقوف  ويمكننا 
الوصيَّة،  نصوص  بعض   - بالضرورة   – ونستخدم  منها،  قريبة  وبأنشطة  بالترويح، 
أداء  تحسين  وفي  سلوكنا،  تنظيم  في  كمبدأ  )الترويح(  وصف  في  وعباراتها  وجملها، 
في  أو  العبادي،  الجانب  نطاق  في  كان  ما  سواء  ونشاطاتهم  طاقاتهم،  وتقوية  الأفراد، 
واستفراغ  السآمة،  وحالة  الرتابة  برفع  الإنسانيَّة  الشخصية  كيان  من  حيوية  جوانب 

طاقات جديدة. 

العلاقة بين  جاء في مقطع مكون من ثلاث جمل مترابطة، وتتآزر جميعها في ربط 
راحة النفس وراحة البدن بإجمام القلب.. أي راحته، ومن ثم كان مضمونها بوجه عام 
تحقيق منافع إيجابية على الصحة النفسية والعقلية والبدنية للفرد من حيث رفع الكآبة 
والسآمة، والملل عن النفس، وتنشيط قواها وطاقاتها، ولنتأمل بعض ما اختزنته الجمل 
الثلاث من معانٍ سيكولوجية، وحث على توفير الراحة للنفس والقلب والبدن معاً في 
الثاني  الثلاث، والواقعة في منتصف الجزء  الوصية  كلام متصل مع بعضه، تقول جمل 
ة التفويض، واطلب راحة  من وصية الإمام الباقر: »وتخلَّص الى راحة النفس بصحَّ

البدن بإجمام القلب، وتخلَّص إلى إجمام القلب بقلة الخطـأ«.

ة  )صحَّ مصطلحي  لمعنى  ط  ومبَسَّ قصير،  تفسير  إلى  الصدد  هذا  في  ونحتاج 
)إجمام  وتكرار  والثانية،  الأولى  الجملتين  في  وردا  اللذين  القلب(  وإجمام  التفويض، 



316العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

القلب( في الثالثة، ومعرفة علاقتهما بما يحقق راحة النفس، والترويح عنها. 

طاً  وتقتضي عملية فهم المعنى في الفقرة السابقة المكونة من جمل ثلاث، تفسيراً مُبَسَّ
َــام  )إْمج و  التفويض(  )صحة  مصطلحا  وهما  فيها،  الأساسيين  المصطلحين  لمفهومي 
ة، أو إدارة شؤون خاصة به إلى جهة  القلب(، فالتفويض يراد به أنَّ الشخص يُوْكِلُ المهمَّ
معتبرة، وموثوقة، ويكاد يشعر المرء بهذا التفويض بقدرة هذه الجهة أو تلك على إدارة 
العمل، وحسن التقدير، والتصرف السليم، وتؤكد معاجم اللغة ومصادرها على هذا 

المعنى العام.

ة( ليكونا معاً  وتتقدم كما نلحظ مفردة )التفويض( مفردة سابقة هي لفظة )صحَّ
ة التفويض(، ومفاد هذا المصطلح أنَّه لا يكفي التفويض  في مصطلح جامع باسم )صحَّ
وحـده، فالاكتفاء بعملية تفويض أمورنا إلى أحد هو في نظرنا عمل قاصر لا يبلغ بالعمل 
ومرهوناً  كاملًا،  عملًا  التفويض  عملية  تكون  أن  بُـدَّ  لا  ولهذا  منتهاه،  إلى  به  ض  المفَوَّ
أو  إليه الأمر  ضنا  مَـنْ فوَّ اختيار  أو شؤوننا في  المهمة  بتسليم  بالسلامة وصحة موقفنا 
ة، فإذا تكاملت عملية )التفويض( بسلامة وصحة اختيار  ة الإرشاديَّ انجاز وأداء الُمهِمَّ
ض إليه، تكون قد تحققت )الراحة النفسية( بمعناها الكامـل أو بمستوى مقبول  الُمفَوَّ

بالحـد الأدنى. 

وباستنطاق مفردات وردت في نص وصية الإمام الباقر وهو يوجه إرشاداته 
في  نختاره  لمن  أمورنا  تفويض  صحة  على  د  شدَّ  العلم باقر  أنَّ  نجد  جابر  لصاحبه 
عملية تفويضنا له بثقة وأمانة واطمئنان، ونلحظ بين طيَّات هذه الوصية إيكال عملية 
والدين  والعلم،  كالعقل،  بإيجابيَّة،  ومؤثرة  ورشيدة،  حاكمة،  قوى  إلى  التفويض 

والقرآن، والضمير أو الوجدان الأخلاقي، وغير ذلك.



317 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

ألفاظ ومصطلحات )كاسترشاد  استخدام  الارشادية  الوصيَّة  وتبرز في نصوص 
العلم، ودلالة العقل( كدليل إثبات على أهمية حُسْن اختيارنا للمفوض إليه، وبإتقان، 
وحسن التصرف، ووعي، وهذا ما فهمناه بارتباط )راحة النفس( بـ )صحة التفويض(، 
برشد  لنا  الحاكمة  للقوى  وإسنادها  أمورنا  تفويض  في  نجاحنا  يعني  المصطلح  فهذا 
الواقع  في  تتحقق  كي  الأخلاقي(  والضمير  والعقل  والقرآن  )للدين  شؤوننا  كإسناد 
)راحة النَّفْس( بصحة هذا التفويض القائم على إسناد أمورنا لمثل هذه القوى الموثوق 

بسلامتها، وصحة موقفها. 

ا إجمام القلب فيعني مفهومها في الإجمال )راحته(، أو ترك القلب ليرتاح، ويـراد  أمَّ
(، فمنْ  لتفسير معنى )أجَمَّ اللغويون  التي ساقها  بالاجمام هنا )الراحة( كما في الأمثلة 
أجَمَّ قلبه -نفسه- يكون قد تركه، وأراحه، ولهـذا قيـل كأمثلة في بعض معاجم اللغة 
وقواميسها: )أجم الفارس فرسه، تركه ليستريح، وأجمَّ لسانه، أي سكت عن الكلام 

واستراح، وأجم الرجل، سكت على غيظ، وأجمَّ القلب، تركه في راحة(. 

ولا نجد غرابة أن مطالبة الإمام الباقر لجابر الجعفي بمنع صدور استجابات 
مة ترد على الآخرين بمثل ما عاملوه هي أحد أبواب تحقيق راحة للنفس، وصدها  محرَّ
فإذا  بالمماثلة،  الرد  بطبيعة  ترتبط  ناشئة عن مشكلات  اجترار هموم  وقائية عن  بطريقة 
ردَّ المرء على أقاويل الناس باستجابات عصابية ترتب عنها بالتأكيد بروز مشكلات في 
حياة الفرد بنحو تحرمه من الراحة النفسية، وتزيده معاناة وقهراً وهموماً بدلاً من إزالتها 
أو تخفيف ضغوطاتها على نفسه، فالأمر بـ)كف النفس عن الرد بسلوك مماثل( هو أمر 
منطقي، بالإضافة إلى كونه حركة تعبير عن سمو أخلاقي، فامتناع الفرد عن الرد عليهم 
العدوان،  تصاحب  التي  الضغوطات  كل  من  نفسه(  )راحة  اختار  أنه  يعني  بعدوانية 
والعدوان بمثله، وإبعاد نفسه عن العلاقات السيئة بينه وبين الآخرين؛ لأن لحظة الرد 



318العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

تنتهي بوقت وزمن، لكن تبعاتها تظل بأثر رجعي لأمد طويل لسوء الحظ في حياة بعض 
الناس الحمقى.

الثاني  الجزء  في  فالجملة  مباشرة،  غير  لفظية  بصورة  المبدأ  هذا  عن  جملة  ت  وعَّرب
الوقائية  خطوته  في  يسترشد  وأن  هواه،  مجازفة  يتوقى  بأن  مؤمن  وكل  جابراً  نصحت 
»وتَوَقَّ  الوصية:  قالت  بالعلم،  والاسترشاد  عمل،  كدليل  واتخاذه  بالعقل،  بالاهتداء 
مجـازفة الهوى بدلالة العقل« أو باسترشاد العـلم )لتحقيق نصر وغلبة الهوى والسيطرة 
على نزوات شهواته( وينطوي هذا الموقف على طلب إيجابي لحماية النفس، وتوفير راحة 
داخلية لها، فلفظة )توَقّ( تعني التحرز والاحتياط، والبدء بأعمال صحيحة لمنع مخاطر 
الهوى من السيطرة على النفس، وتجنب المجازفة بمواجهة مخاطر تسبب للإنسان قلقاً، 

وتوتراً، واضطراباً ناجماً عن خضوع الفرد لأهواء النفس وشهواتها.

وحينئذ لن يتمكن الفرد المؤمن من تخليص نفسه من ضغوطات هذه المشاكل؛ لأنَّه 
ض أمره )لعقل رشيد( أو )لأحكام  ض نفسه لشهوات ليست راشدة، ولكنَّه لو فوَّ فوَّ
دين صحيحة( فإن الناتج المنطقي حصوله على ما يخلصه من هذه الضغوطات المجهدة، 

وتمكن من الحصول على قسط مقبول على الأقل من )راحة النفس(.

ليست   الباقر الإمام  استهدفت تحقيقها وصية  التي  النفس(  )راحة  فـ  وهكذا 
وقيمه،  الفرد  بين  والصراعات  الداخلي،  والتأزم  والتوتر،  القلق،  مسببات  بإزالة 
ض، ورشيد في أحكامه ونظرته الصائبة  وشهوات نفسه، وإنما بتسليم أمره لحاكم مُفَوَّ
في إدارة الصراع كـ )العقل، والدين والوجدان الأخلاقي(، وهي جميعاً تتعاون في تحقيق 

راحة النفس، وسلامة القلب بمستويات وفق ظروف متغيرة من فرد إلى فرد آخـر.

***



319 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

13. مبدأ التوازن النفسي وأثره في تنظيم سلوكنا:

ارتسمت  دائرة  »لو تصورنا حياتنا  أنَّه:  تربوية سيكولوجية سابقة  قلنا في دراسة 
في داخلها مجموعة خطوط مستقيمة تلتقي في نقطة تعرف بالمركز، وتتباعد في أطرافها 
فإن  واحدة،  بقوة  )المركز(  نحو  متجاذبة  الخطوط  هذه  وتكون  متساوية،  بدرجات 
ظاهرها  في  تبدو  وعناصر  قوى  مجموعة  العام  نسيجها  في  تمثل  الإنسانية  الشخصية 
بغلبة  تسمح  لا  متعادلة،  ضبط  قوة  على  انتظامها  لكن  المسارات،  متعددة  متناقضة، 

جانب على آخر يجعلها متوازنة.

فالتوازن معناه التقاء هذه القوى عند نقطة وسط تعادل بين الدفع والجذب، بين 
الماديات والمعنويات، بين الفردية والجماعية، بين قوى الجسم والعقل والروح، بين كافة 
مركز  نقطة  في  القوى  هذه  وضع  فالتوازن  البشرية،  للذات  المكونة  المتعددة  العناصر 
توزع قدراتها الدافعة والجاذبة على جميع الجوانب في الكيان البشري بقوة تناسب طبيعة 
كل عنصر مكون للذات البشرية، فتتعادل في النشاط والفعالية والديناميكية، وتعمل 
الجوانب المختلفة للشخصية المسلمة الملتزمة بمنهج الله في انسجام، وتنظيم حركتها في 
اتجاه واحد، أنَّه -أي التوازن- يعني الجمع بين محاسن الأطراف لمتقابلتين دون عيوبها 

في نقطـة التقاء))). 

وبتأمل بعض عبارات الوصية نلحظ أمثلة للتوازن، وندرك معه قدرته على تنظيم 
السلوك وحركته في اتجاه واحد لا تضارب فيه ولا تناقضات، ونضع أعيننا على جملتين 
مكونتين من ثماني كلمات متقابلة اختزنت دعوة من الإمام محمد الباقر للتوازن في 

السلوك المتقابل، قال الإمام الباقر لجابر: » يا جابر اغتنم من أهل زمانك خمساً:

))) مدن، يوسف، بناء الشخصية في خطاب الإمام المهدي، ص 193.



320العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

تَ لم تعرف، وإنْ غُبْتَ لم تفتقد«. ْ »إنْ حَرض 	-

»وإنْ مدحت فلا تفرح، وإن ذممت فلا تجـزع«. 	-

المشهد الأول.

تَ لم تعرف، وإنْ غُبْتَ لم تفتقد«. ْ »إنْ حَرض

تنطوي الجملة الأولى من العبارة أعلاه على ميل فطري في تركيبتنا الآدميَّة للاجتماع 
الإنساني بالآخر، فالإنسان كما يقال )مدني بطبعه(، و)كائن اجتماعي بفطرته(، ويعبر 
عن هذه الحالة الاجتماعية بمواقف وصور عديدة كحضور مجالس الناس، ومناسباتهم، 
بيد أنَّ نفسه تخفي في داخلها قدرة فطرية على أن لا  وصلواتهم الجماعية، وغير ذلك، 
يعرف في الوقت ذاته بين الجمع بدوافع مثيرة تضفي عليه حب البروز، ويحرره من الميل 
غير السوي إلى )حب البروز(، وبمقتضى هذه القدرة في تكوينه الفطري لا تستثيره رغبة 
مريضة في البروز بين الناس، ولا تطوقه دافعية شهوية للظهور بدوافع مريضة، فتفسد 
عمله وتحبط أجره، ونظن أنَّ الإمام الباقر ربَّما قصد تحقيق توازن بين حضور الفرد 
بين الناس في مجالسهم بدون رغبات غير توافقية في البروز وحب الظهور، أي إنه يطلب 
برغبة خفية ثمن حضوره بالاهتمام به وتقديره اجتماعيا، ويكون عمله في الخير أقرب إلى 
مرض )الرياء( حينما يربط حضوره الاجتماعي بحب غير سوي في الظهور الاجتماعي.

وإذاما تمكن الفرد من فرض هذه المعادلة بين حضور اجتماعي معتبر، وبين قدرته 
الصراع  من  حالة  حلَّ  قد  يكون  الظهور  وحب  المرَضي،  البروز  في  شهوته  كبح  على 
الداخلي بين حاجتين يريد بالأولى إشباع رغبته في مؤانسة الآخرين، وبين رغبته الثانية 
إظهار ميوله في البروز وحب الظهور بنزعة شهوية وذاتية، ومتى نجح الفرد )المؤمن( 
داخله  على  وسيطر  مجالسهم،  وحضور  بالناس  لاجتماعاته  الداخلي  الشعور  ضبط  في 



321 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

في  رغبة  بلا  للناس  العون  وتقديم  العبادية،  الأهداف  بانجاز  تهتم  موضوعية  بنزعة 
السيادة والبروز وحب الظهور يكون قد أنجز عملًا عبادياً متحرراً من شوائب الدنيا، 
ر نواياه الداخلية من مرض الريـاء. هذا عن الجملة الأولى من عباراته أما الجملة  وطهَّ
حضوره  عن  تتحدث  فهي  بالغير،  للاجتماع  الفطري  الميل  لهذا  امتداد  فهي  المقابلة 
الحي وإن غاب جسده المادي: »وإنْ غُبْتَ لم تفتقد«، فالغياب الجسدي ممكن لظروف 
ضه المؤمن بالحضور المعنوي الذي تركه  يعيشها الإنسان، ولكن هذا الغياب البدني يُعَوِّ
يظهر عواطفه في  أو  كان يخدمهم  غيابه؛ لأنه  دائمًا في  يذكرونه  فهم  الناس،  نفوس  في 
فمتى غاب  يتحسسون ذلك،  الوجدانية لصالحهم، وهم  مودتهم، واستفراغ مشاعره 

ببدنه حضر بينهم بقلبه وسلوكه وعلاقاته الطيبة.

ومما لا شك فيه أن تحرر الفرد من شهواته في البروز والرياء وافتعال الزعامة يحبب 
الناس به، فلا يفتقد بينهم حين يغيب كما دلت على ذلك وصية الإمام الباقر بقوله: 
حضوره  بين  الفرد  نفسية  في  توازن  حالة  التحرر  هذا  ويرسخ  تفتقد«،  لم  غُبْتَ  »وإنْ 
بإيجابية تخلو من نوازع المرض، وبين غياب يفرض حضوره بنزعة إيجابية لا يشعر القوم 
الظهور  البروز، ومشاعر  لتساميه عن حب  أنفسهم كراهيته  نزع من  بغيابه؛ لأنه  فيها 

والفوقية. 

***
المشهد الثاني.

نلحظ بالدعوة المشهودة حالة من )التوازن الداخلي( في نفسية الإنسان وسلوكه 
قد استبطنتهما الجملتان السابقتان، فكلتاهما تختزنان حالة توازن بين رغبتين في داخل 
قوى  النفس  داخل  لكن  صحيح،  وهذا  فقط،  متعارضتين  كقوتين  لنا  تبدوان  الفرد، 
فيتحقق  بالأضداد،  المعالجة  بمنهج  التقاء  نقطة  في  تقودهما  والجذب  الدفع  بين  تعادل 



322العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الداخلي، وهذا يفتقده الأفراد في بعض الأحيان، ويترتب عليه سوء  التوازن  قدر من 
تكيف وعدم تكامل في دور الشخصية.

داخله،  في  ة(  )لذَّ ويتحسس  الآخر،  من  للمدح  النفسية  بتركيبته  يميل  الفرد  إنَّ 
ة )إحساس بالارتياح النفسي(، ويتمثل في  ويعقب هذا المدح انفعال يكون مصحوباً بلذَّ
انفعال مريح، وحالة فرح واضحة وعلنية، ومقابل ذلك لا يميل الفرد -وبطبعه كذلك 
وتحقيراً،  إهـانة  ويعتبره  الفعل،  هذا  من  ويستنكف  اياه،  وتحقيرهم  له  النَّاس  ذم  -الى 
وقد يصاحبه ضيق أو شعور بالقهر أو بالاشمئزاز، والاستياء الناجم عن هذه الحالة 
لجابر  الباقر  الإمام  وجه  وقد  كليهما،  في  التوازن  حالة  حينئذ  الفرد  ويفقد  الانفعالية، 
نحو عملية تحقيق تعادل بين رغبته في المدح، وعدم فرحه به، وبين رغبته في تجنب الذم، 
وعدم تحسسه بالقدح، تحسساً غير متوازن، ويصل إلى نقطة الهدوء، وهي مركز الالتقاء 
للتوازن،  تصل  الفرد  لدى  الخلقي  السمو  بمواقف  ولكن  متعارضة،  تبدو  قوى  بين 

ة مريحة تفعل سحرها في داخله.  وتصاحبه لذَّ

14. مبدأ طلب العفو الإلهي:

والذنوب(  )المعاصي  المحرم  السلوك  من  أنماطاً  د  تُعَدِّ الوصية  جمل  بعض  كانت 
كالظلم والخيانة والكذب والتكذيب، والذم والقدح في الآخرين، والغفلة، والتسويف، 
والتواني، والطمع، والجزع، وطيش الغضب، وخفي التزين )أي الدنس(، والحرص، 
الفرص  وتفويت  بالذنب،  والاستهانة  الناس،  على  والاعتداء  بالنفس  والعجب 
والتفريط فيها، وجميع هذه الحالات المرضية، والمعاصي ناشئة عن موافقة الإنسان لهوى 

نفسه، ودوافع الشر فيها.

ويتطلب هذا – كما في مضامين نص وصية الإمام محمد الباقر – فزعاً متجدداً 



323 مبادئ الإر�شاد النف�سي والأخلاقي في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم...

مة، وفي خضوع  من النفس بالتوبة ومخافة الله سبحانه وعدم الاستمرار في الأفعال المحرَّ
الفرد لتأثيراتها، وينطوي على رغبة )علنية أو خفية( في طلب عفو الله ورحمته وظلال 
لطفه، لكنَّ التعرض للعفو لا بد أن يكون مصحوباً بأعمال مشروعة لتصحيح سلوك 
الذات بتوبتها، وكثرة الطاعات، ودفع نوازع الشر، وتخلصاً من الغفلة بشيء من تيقظ 
الذهن، وصدق الخوف، ووقاية النفس من مخاطر الهوى، وأداء الفرائض، والمسارعة 
ام سالفة، وبوسائل  أيَّ المعصية في  أفعال  الندم على ممارسة  الصالحة، وشدة  في الأعمال 
المراجعة،  وحسن  الخلوات،  في  الله  وذكر  الاستغفار،  وكثرة  كالشكر  أخرى  وأدوات 
وخالص الأدعية يمكن أن تفتح النفس باب )عفو الله( عن صاحبها، وتعرضها للرحمة 

وعفو الله عـزَّ وجل.

إن التعرض لعفو الله ليس أُمْنيَة في القلب، بل هو حركة وجدانية، وعقلية تطرق 
فيها نفسية الفرد كل الأبواب للوصول إلى العفو الإلهي، فهذه الخطوة هي فعلًا اعتراف 
صريح من الإنسان بالخطأ والخطيئة، وطلب في الوقت نفسه )للسلامة( في يوم لا ينفع 
فيه إَّال من أتى الله بقلب سليم، وهكذا فطلب العفو جهد لإعادة تنظيم السلوك بخاصة 
بعد إمكانية سقوط الذات في الأخطاء وفي بعض الرذائل، ومتى شعر الفرد بأنه نجح 
في تجاوز سقوطه حلَّ السلام والأمن النفسي في داخله، وخفَّ التأزم شيئاً فشيئاً حتى 

يستعيد الفرد اتزانه الانفعالي وتكيفه النفسي. 

***
15. مبدأ تكوين الاتجاه الإيجابي:

هذا المبدأ إنْ وظفناه بإيجابية أضحى بالنسبة للأفراد طاقة عمل متجددة في حياتهم، 
ق للحركة والنشاط كـ )خوف حاجز(.  ل إلى معوِّ وإن أسأنا استخدامه تحوَّ





 الحلقة التا�سعة
 الم�شكلات ال�سلوكية

والحالات المر�ضية في و�صيَّة الإمام الباقر





327

مقدمة

منذ  وغيرها  جسدية  أم  كانت  نفسية  المتنوعة  وأمراضه  مشكلاته  الإنسان  عرف 
نشوء  كذلك  التاريخ  بهذا  وارتبط  الأرض،  وجه  على  تفاعله  بدء  ومنذ  الخلقة،  بدء 
مبكر لمحاولات علاجية للسلوك بطرائق متاحة عسى أن تجد حلولاً لهذه المشكلات 

والأمراض.

وظل مسار الحالات المرضية يأخذ بمرور الزمن اتجاهاً تصاعدياً كمًا وكيفاً، فقد 
هذا  امتداد  على  وتنوعت  النفسية،  والاضطرابات  بالأمراض  المصابين  عدد  تزايد 
التاريخ حالاتها الخفيفة والمعقدة حتى بلغت في هذا العصر وضعاً جعل منها مشكلة 
إنسانية كبرى تشغل بال العلماء والمفكرين والفلاسفة، وأصبحت موضوعاً لعدد من 
الوجودية  الفلسفات كالفلسفة  العلوم والتخصصات والفلسفات، بل إن بعض هذه 
الوجود  دراسة  إلى  الطبيعي  الوجود  دراسة  من  اهتماماتهم  الفلاسفة  بتحويل  طالبت 
والمشكلات  الحرية  قضية  مثل  ومهمة  أساسية  إنسانية  قضايا  على  وركزت  الإنساني، 

التي تهدد وجوده كالفقر والمجاعة والأوبئة والعنف وغيرها))). 

ومما لا شك فيه أن الإنسان بَـذل جهـده منذ بـِدْء تَـاريخ المـرض النفـسي في البحـث 
– أضعف  – كما تبدو  التفسيرات كانت  عن تفسـيرات وطـرائق عـلاجيَّة، لكن هـذه 
وأقـل سـرعة من حـركة نمـو وانتشـار الأمْـراض ذاتها، وقد أدى ذلك إلى تأخـر واضـح 
في حركـة العلاج النفسي، رغم القفزات النوعية التي تحدثها عادة الأديان والدعوات 

))) مدن، يوسف، العلاج النفسي وتعديل السلوك بطريقة الأضداد، ص 25 – 26.



328العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

السماوية والحركات الاجتماعيَّة الإنسانية بين حين وآخـر«))).

وطالما أن الأمراض النفسية ومشكلات السلوك وحالاته المختلفة قديمة في تاريخ 
الإنسان، فشيوعها بين الناس متجذر كذلك منـذ أمد بعيد، بل هي -كما يقول بعض 
زماننا أشد ضرراً من  يظن، وهي في  ممَّا  أكثر  الاختصاصيين- حالات مرضيَّة شائعة 
الحياة وصعوباتها، ولضراوة حالات  السابقة لاشتداد زحمة  ضررها في الأزمنة سابقة 
الصراع بمختلف أشكاله بين الناس والمرتبطة بها، وكذلك لازدياد مطالب الإنسان، 

وتعقد اهتمامات المجتمع.

وأحاديث  النبوية  السنة  وكتب  كالقرآن  الأوليَّة  الإسلامية  المصادر  وشاركت 
المعصومين من العترة الطاهرة، والمصادر الثانوية ككتابات المسلمين وتراثهم الفكري 
والمعرفية  والأخلاقية  الروحية  والمعالجات  الإرشادية،  بالتوجيهات  الاهتمام  جعل  في 
يتزايد منذ لحظة ظهور ديننا الإسلام، وقد اتسمت جهود هؤلاء العلماء بالدقة والتركيز؛ 
الائمة  واحاديث  السنة  ونصوص  وتفاسيرها  القرآنية  الايات  من  لاتخاذها  وذلك 
الاطهار ووصاياهم وحكمهم وخطبهم مصادر اساسية تستشهد بها تارة وتقتبس منها 
تارة اخرى، وظهرت هذه المحاولات مبكراً في تاريخ المسلمين، وتضمنت موضوعات 
إلى  تحتاج  التي  والحالات  وأمراضه،  ومشكلاته  الإنسان  بواقع  صلة  ذات  متداخلة 

مراقبة إرشادية وقاية وعلاجاً.

فعلياً إحدى  أهم موضوعاتها هي  بدراسة أحد  نقوم  التي  الخالدة  الوصيَّة  وهذه 
أدوات المشرع التربوي الإسلامي في الاهتمام بالإنسان، وقضايا تربيته وتنمية قدراته، 
والعناية بمشكلاته الفكـرية والوجدانية والسلوكية، ومعالجتها ما أمكن بفكـر إرشادي 
إنمائي تضمن معاً الجانبين )الوقائي والعلاجي( وقد طفنا بعدد منها، ونتوقف هنا وفي 

))) مدن، يوسف، مصدر سابق، ص 26.



329 الم�شكلات ال�سلوكية والحالات المر�ضية في و�صيَّة الامام الباقر

التي رصدناها في طي  هذا الفصل عن بعض المشكلات السلوكية والحالات المرضية 
مفرداتها وتركيبتها اللفظية ومحتواها المعرفي، وهي -كما كنَّا نقول- رؤية اجتهادية، ولا 
ينبغي أن تخرج عن ذلك حتى لا نلزم أحداً بأمور قصدها الإمام الباقر في وصيته 
الارشادية أو لم يقصدها، فإنَّ أصبنا بعض القول، فالحمد له عز وجل حمداً كثيراً، وإن 

أخطـأنا فمردود علينا وحـدنا. 

***
من هو المريض النفسي؟

لي، ومجمل للمرض النفسي، واشتباكه  نحاول – بادئ ذي بـدء - وضع توصيف أوَّ
 - نعتقد  كما   - وهما  الَمرَضِيََّة(،  والحالات  السلوكية،  )المشكلات  بمصطلحي  أحياناً 
لأننا  بل  علميته،  لعدم  لا  النفسي(  )المرض  مصطلح  من  دراستنا  موضوع  في  أنسب 
نرى في المصطلحين الأوليين أقل حساسيَّة انفعالية؛ ولأننا أقرب في نظرتنا للأخلاق، 
نحن  ذلك  ومع  والعيادي،  الاكلينكي  أو  المرَضي  النفس  علم  وتعبيرات  لمصطلحات 

مضطرون لوضع مفهوم عام لمعنى المرض النفسي.

المرض النفسي، وجمعه عند اللغويين والمتخصصين )أمراض نفسية(، وكما ذكرنا 
بـ )المرض  النفس  المشتغلين في علم  تاريخ الإنسان، ويسمى لدى  أن نشأته قديمة في 
ا الأمراض  العصابي( أحياناً، أو بلفظـة )العصاب(، في بعض التعـابير السيكولوجية، أمَّ
النفسية بجمعها فتعرف كذلك في أدبيات هذا العلم بـ )الأمراض العصابيَّة(، وجرت 
بالأمراض  يهتم  وهو  الاكلينيكي،  أو  العيادي  علم  في  بخاصة  الباحثين  استخدامات 
على تطابق معنى التسميتين )الأمراض النفسية والأمراض العصابية(، فإذا قيل أحدهما 
يَت بالأمراض النفسية لأنها ترجع عادة إلى أسباب نفسية بحتة لا  عني به الآخر، وسمِّ
أساس عضوي لها، ونقصد أن لا علاقة للمرض النفسي بأسباب عضوية أو جسمية 



330العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

محضة، بل سببها عامل نفسي كالخوف والجزع والقلق والطمـع، وإعجاب الفرد بنفسه، 
وسرعة غضبه وطيشه، وإفراطه في الانفعال الغاضب واستجاباته.

يعيش ظروفها،  التي  النفسية  إدراك حالته  النفسي  المريض  أو  العصابي  ويستطيع 
ويشعر بنواحي الشذوذ والقصور في نفسه، ومدى حاجته إلى الخلاص من الأعراض 
والإفراط  الشك،  في  والمبالغة  والتوهم،  والجزع  والقلق  كالخوف  للمرض  المصاحبة 
القيام  يعجز عن  قد  المريض-  الوسواس، ولكنه -أي  قريباً من  يكاد يكون  بنحو  فيه 

بمطالب حياته الفردية اليومية بدرجة معينة.

والمعتادة  الطبيعية  لوظائفها  النفس  أداء  في  )خلل  هو  بإيجاز  النفسي  والم��رض 
اليومية(، وقيل في بعض التعريفات )اضطراب وظيفي في الشخصية(، وأسبابه نفسية 
بنحو  والإدراك،  التفكير  وقوية في  حادة،  اضطرابات  إلى  بالضرورة  يؤدي  ولا  بحتة، 
يجعل صاحبه عاجزاً عن التمييز بين الواقع والخيال كما هو حال المريض الذهني، وإذا ما 
ة، يمكن أن تتحول  ازدادت درجة المرض واشتدت، واقتربت من أعلى مستويات الشدَّ
الحالة المرضية الخفيفة لـ )مرض عقلي( يترك بصمات جديدة أكثر تعقيداً على المصاب، 

وهذا ليس موضوع بحثنا.

وقد  النفسي،  للمرض  المجمل  – مفهومنا  المتواضعة  – وبنظرتنا  عام  بوجه  هذا 
يتشابك مع بعض المشكلات السلوكية ويتداخل مع بعض الحالات المرضية كاستهانة 
الشخص بذنبه، أو عيشه في ظروف )كَذُلِّ طمعه أو إعجابه بنفسه أو تحت تأثير قساوة 
استجابة  أو  الأخر(  على  العدوان  اي  عدوانية  استجابات  عنه  فتصدر  وتبلده  قلبه 
إذلالها  في  والرغبة  وازرائها،  نفسه  كتحقير  الذات  تعذيب  في  الرغبة  )وهي  مازوخية 
ما  بعض  على  سلوكية(  )مشكلة  مصطلح  استخدام  آثـرنا  ولكننا  وطواعية(،  بخنوع 
سنمر عليه في البحث من استخدام مصطلحي )مشكلات سلوكية( أو مصطلح )الحالة 



331 الم�شكلات ال�سلوكية والحالات المر�ضية في و�صيَّة الامام الباقر

المرضية( على مظاهر سلوكية مريضة أخرى، فاستعمال مصطلح المرض النفسي ينطوي 
ة، لذلك رأينا من  دَّ ة والشِّ على حساسية انفعالية لدى بعض الناس تتفاوت بينهم في الخفَّ
المستحسن استعمال مصطلحي )مشكلات سلوكية( و)حالات مرَضِيَّة( كعنوان رئيسي 

لهذا المبحث، مع احتمال التلفظ في بعض الأحيان بمصطلح )مرض نفسي(.

***
كيف تنشأ المشكلة السلوكيَّة كحالة مَرَضِيَّة؟

يولد الإنسان بقابلية للتفاعل مع المؤثرات السيئة والخيرة على حد سواء، وهذا مدخل 
ـواء، والّال سواء في شخصية الإنسان، وتأتي الخبرات المؤلمة والاحباطات الشديدة  للسَّ
المتراكمة وضغوطات الحياة، والصدمات الانفعالية أو سوء توافق الفرد نفسياً، واجتماعياً 
مع غيره من الناس داخل بيئته الاجتماعية لتكون أسباباً لظهور المشكلات السلوكية؛ لأنَّ 
كتعرضه  ة  السويَّ وإعاقة ممارسة حياته  النفسي،  توافقه  إعاقة  إلى  الحال  يؤدي هذا  ذلك 

لألوان من الصراعات والإحباط المستمر والحرمان، وصدمات انفعالية.

التوافقات  وسوء  الانفعالية  والصدمات  المؤلمة،  الخبرات  تأثيرات  عن  ويتولد 
في  مرضية  حالات  بروز  أو  السلوكية  المشكلات  بعض  نشوء  والاجتماعية  النفسية 
سلوك الأفراد كما ظهر ذلك في طائفة من المشكلات المستخلصة من نص الوصيَّة مثل 
استهانة الفرد بذنبه، وضعفه أمام رواسب نفسه، وسالف ذنوبه، وتسويفه في التخلص 
من معاصيه في الماضي، والتواني فيما لا عذر له فيه، واختلاق الأعذار لإبطـاء التغيير، 
والاستسلام بدرجة ما للهوى وشهواته، والطمع إلى درجة )إذلال نفسه( تحت مطارق 

مطامعه وشهواته.

***



332العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

رصد المشكلات السلوكية والسمات الَمرَضِيِّة:

لقد اقتادنا بعض التأمل الذهني في المادة اللفظية الارشادية لنص الوصيَّة إلى التعرف 
سبب  ويعود  الآدمي،  الكائن  لدى  المرضية  والحالات  المشكلات  من  محدود  عدد  على 
م من قبل الإمام  معرفتنا بهذا العدد من المشكلات والحالات المرضية إلى أن الوصية لم تُقَدَّ
الباقر لصاحبه جابر بن يزيد الجعفي كدراسة المشكلات السلوكيَّة من اجل التكامل، 
وإنَما تطلبت الوصية المرور بعدد من الحالات المرضية ورصد بعض المشكلات التي يعاني 

منها الإنسان المسلم، وحددنا عددها بـ )عشرين حالة مرضيَّة( متفاوتة في قوتها وشدتها.

وأمراضه  السلوك  مشكلات  لأهم  وتشخيصنا  رصدنا  عملية  محدودية  ومع 
الظاهـرة في مواضع متفرقة من النص إَّال أنَّ هذه المشكلات والحالات المرضية تنوعت 
إلى حد ما، وتفاوتت درجات كل منها من حيث شدتها، ودرجة خفتها، فقساوة القلب 
على سبيل المثال حالة مرضية أقل من الشدة، والتعقيد والصعوبات إذا ما صدرت عن 
صاحبه أعمال ضد القانون، ويعاقب عليها الدين والقانون معاً، بينما يحتمل أن يكون 
مرضاً  الباقرية  الوصيَّة  إليها  نبَّهت  سلوكيَّة  كمشكلة  الذات  وخداع  الكاذب  الرجاء 
ة من الاستهانة  أقل حدة وأخف شدة من قسـاوة القلب وجموده عاطفياً، أو أقل حـدَّ
بالذنب ومضاعفاته في الحركة اليوميَّة للفرد، أو معصية )حب البقاء( لاقتراف الجرائم 
والوصف  التعبير  بحب  الأخيرة  فالمشكلة  عبادي،  هدف  دونما  بالملذات  والاستمتاع 
الباقري أشد المعاصي شدة لقول نص الوصيَّة: »ولا معصية كحب البقاء«، ويعني حب 

الإنسان للبقاء في هذه الدنيا الدنيَّة مع البعد عن الله ومنهجه وتشريعه.

وهذا التمييز في درجة الشدة والخفة في المثال السابق هو مجرد وجهة نظر ذاتية قد 
تكون موفقة في بعض جوانبها، ومخطئة في جوانب أخرى.

***



333 الم�شكلات ال�سلوكية والحالات المر�ضية في و�صيَّة الامام الباقر

قائمة للمشكلات والحالات المرضِيَّة:

لقد تعرفنا على مشكلات السلوك وحالاته المرضية المختلفة، ويمكننا الآن وضع 
قائمة مصغرة من المشكلات السلوكيَّة، والحالات المرضية التي تعتبر بمثابة مشكلات 

سلوكية في حياة الكائن الآدمي بخاصة الفـرد المؤمن.

1. استهانة الفرد المؤمن بذنبه، ورضاه بالحالة التي يكون عليها.

2. مشكلة )ذل الطمع( والحرص.

3. إزراء النفس -بمعنى تحقيرها- بنزعة حقيقية لا مفتعلة.

4. غرور النفس.

5. الغفلة عن مراقبة أفعال النفس.

6. الرجاء الكاذب )وخداع النفس وتضليلها( بالأمور الخادعة الظاهرية.

السلوك  تصحيح  أو  التوبة  لإبطاء  الأع��ذار  واختلاق  والتواني،  التسويف،   .7
الخاطئ.

8. عودة )سالف الذنوب( واستئناف رواسب النفس عودتها من جديد كضغوط.

9. قساوة القلب، وفقر القلب.

10. موافقة الهوى والانصياع التام أو الجزئي لشهوات النفس.

11. عدم التعقل وطيشه وحماقته وسوء التصرف.

12. معصية حب البقاء.

13. استكثار قليل الطاعة.



334العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

يْن(. ى بـ )خفي الرَّ 14. مشكلة الدنس أو كما تسمَّ

15. مشكلة السلوك الشرير والاعتياد عليه بإلحاح شديد.

16. مشكلة الإفراط في الغضب.

17. الثقة بغير المأمون.

18. مشكلة تفويت فرص الخير وعدم الاستفادة من المبادرة للخير.

19. مشكلة قلة الخوف من الله لقوله: »ولا قلة يقين كفقد الخوف«. 

20. مشكلة أنماط السلوك العدواني مثل )ظلم الناس، تخوينهم، تكذيبهم، ذمهم 
والقدح فيهم وما يصاحب ذلك من حساسيات انفعالية، وكذلك العدوان اللفظي(. 

***
تصنيف المشكلات السلوكيَّة والحالات المرَضِيَّة: 

قمنا بعد رصد هذه المشكلات كحالات مرضية بتوزيعها وتصنيفها ضمن مجالات 
خمسة، مع اعترافنا بحالة التداخل والتشابك بينها، وكان غرضنا من تصنيف أنماط من 

السلوك الَمرَضي لدى الإنسان في نص وصيَّة الإمام الباقر أمرين هـما:

أ – حصر بعض المشكلات السلوكية التي وجدنا ما يلفت النظر إليها ويفتح أذهان 
بعض الباحثين للتأمل فيها.

ب – فرز وتسهيل دراسـة هذه المشكلات السلوكيَّة في نص الوصية الكريمة.

التي  المجالات  من  لواحد  وتصنيفها  انفراد،  على  المشكلات  هذه  توزيع  ويمكن 
كمعصية  البقاء(  )حب  مثل  معينة  مشكلة  كتصنيف  البشرية  الشخصية  منها  تتكون 
السلوكية  نراه متشابهاً من هذه المشكلات  روحية، ولكني وجدت كذلك تجميعها ما 



335 الم�شكلات ال�سلوكية والحالات المر�ضية في و�صيَّة الامام الباقر

والَمرضيَّة في مجموعات صغيرة، وقد رتبت توزيعها لمجموعات كما في الجدول التالي:

مجال تصنيفهانوع المشكلةالرقم

1
الاستهانة بالذنب، الرضا به، سالف الذنوب، موافقة 

الهوى، معصية حب البقاء، استكثار قليل الطاعة، الدنس 
)خفي الرين(، مشكلة قلة الخوف من الله سبحانه وتعالى.

مشكلات
روحية، ونفسية

2
ذل الطمع، الغرور، إزراء النفس، عجب النفس، أنماط 

السلوك العدواني باستجابات متعددة اخرى.
مشكلات نفسية، 

وخلقية

3
الغفلة، الرجاء الكاذب 

)خداع النفس(، طيش العقل وحماقته.
مشكلات عقلية، 

ونفسية عقلية

4
مشكلة قسـاوة القلب، فقر القلب،

مشكلة الغضب، مشكلة الثقة بغير المأمون.
مشكلات وجدانية، 
ونفسية واجتماعيَّة.

5
مشكلة إلحاح الشر على النفس 

)وهي مشكلة الاستجابة لفعل الشر بالتعود عليه(.
مشكلة نفسية 

وخلقية

مشكلة تفويت فرص الخير، وعدم اغتنام المبادرات الخيرة.6
مشكلات نفسية 

وخلقية.

***
دراسـة مشكلة )الاستهانة بالذنب(.. انموذج افتراضي: 

الوصية  نبهت  التي  المرضية  الحالات  أهم  المشكلة كواحدة من  بعد حصرنا لهذه 
إليها في باطنها اللفظي والمعرفي، وقمنا )اجتهاداً لا غير( بتحديد نوع المجال الذي تُدْرَجُ 
تحت مظلته، يمكننا الآن عرضها كـ )انموذج( تطبيقي، للقارئ الكريم، وتوجيه بعض 



336العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الباحثين الصغار، والمبتدئين لدراسة المشكلات المرَضِيّة، وإخضاعها لخطوات البحث 
بمشكلة  القرآني  النص  تدرج  في  كما  علمية  قواعد  وفق  بها  الحركة  وضبط  المنهجي، 
الاعتقاد الخاطئ بـ )الإله والخالق الحقيقي( في الآيات القرآنية من سورة الأنعام رقم 
التفكير  قواعد  على  الإنساني  العقل  تربية  في  قرآني  كنموذج  وعرضناه   ،)80  –74(

العلمي السليم))) ومنهجيته السليمة.

إنَّ المثال القرآني السابق جمع مراحل التفكير وخطواته الأربع في نص موحد من 
صياغة  ومرحلة  وتحديدها،  بالمشكلة  الإحساس  )مرحلة  وهي  متتابعة،  كريمة  آيات 
معرفة  ومرحلة  سلامتها،  من  والتحقق  الفرضيات  هذه  اختبار  ومرحلة  الفرضيات، 
الحقيقة، وتنفيذ الإجـراءات العملية لمواجهة المشكلات وحلها()))، وأعاننا القرآن على 
ذلك، بينما نجد في معالجتنا لمشكلة الاستهانة بذنوبنا وغيرها صعوبة في صياغة خطوات 
الاستفادة من  قادرة على  فعقولنا  ذلك  ذاتها، ومع  القرآنية  العلمية  بالقواعد  معالجتها 

المثال القرآني بكيفية التصرف مع هذه القضية وغيرها بالمنهجية ذاتها.

ولقد جمعنا في هذا المثال خطوات هذا المنهج ومراحله التي يمكن الاستفادة منها في 
معالجة )مشاكلنا السلوكية والحالات المرضية( في نص وصية الإمام الباقر وفي نصوص 
مختلفة له وللأئمة الطاهرين، وتنظيم خطوات المعالجة على أساسها، فالقرآن أعاننا على 
فرصة  والاجتماعي(  النفسي  )واقعنا  ميدان  في  وبقي  به،  والعمل  الانموذج  في  التأمل 
التأمل الذهني، وأن نتفكر ونؤسس لمنهج عمل يقودنا لنتائج مماثلة، وإذا ما أخضعنا 
هذه الحالة الَمرَضِيَّة كمشكلة سلوكية وجدنا أنه بإمكاننا السير بها وفق خطوات منهجية 
تؤدي إلى نتائج إيجابية بعد معرفة الحقيقة، والحصول على خطوات علاجية ثم العمل 

))) مدن، يوسف، التعلم والتعليم في النظرية التربوية الإسلاميَّة، ص 472 – 474.
))) مدن، يوسف، مصدر سابق، ص 472 – 474.



337 الم�شكلات ال�سلوكية والحالات المر�ضية في و�صيَّة الامام الباقر

بها على أنفسنا، وهذه الخطوات هي كما يأتي: 

الخطوة الأولى: تحديد نوع المشكلة وهي )الاستهانة بالذنب( لدى الكائن الآدمي:

ا بتنبيه  وهي ما تعرف في البحث العلمي بمرحلة الإحساس بالمشكلة، وتكون إمَّ
من الآخرين أو أنه يدرك حالته في الاستخفاف بمعاصيه وذنوبه واستمراره فيها بدون 
تغيير فعلي، ويتم في الخطوة )تحديد السلوك المستهدف المراد تعديله أو إزالته( كسلوكنا 
على  بالتعرف  المؤمن  الفرد  يقوم  أن  الضروري  ومن  والمعاصي،  بالذنوب  المستخف 
مشكلته، وقد يعتمد الفرد المؤمن على نفسه في هذا التحديد أو يستعين بمرشد أو مربٍّ 

أو عالم أخلاقي أو أصدقاء راشدين.

الخطوة الثانية: جمع معلومات عن المشكلة:

وعادة ما يبدأ فيها الفرد المؤمن المستهدف بتغيير هذه المشكلة )الاستهانة بالذنوب( 
في جمع معلوماته عنها بالملاحظة والمراقبة اليومية للذات ولسلوكها أو بأدوات أخرى، 

وأحياناً تكون هذه المعلومات متوافرة، ويعلم بها في كيانه من قبل.

الخطوة الثالثة: صياغة فرضيات المشكلة:

أجل  من  الفرد  حياة  في  وظهورها  لنشأتها  المفترضة  الأسباب  تحديد  وتعني 
تفسيرها، وبالتأكيد لا نلزم أحداً باعتماد صياغة محددة للفرضيات، فهي صياغة مفتوحة 

للأشخاص المعنيين ومرشديهم، ونقترح أن تكون الفرضيات على النحو التالي:

وضعف  بالذنوب(  )الاستهانة  حالة  بين  مترابطة  علاقة  هنـَاك  أن  افتراض   – أ 
شخصيته، وتدني مستوى وعيه الديني.

ب – قد تعود أسباب استمرار هذه المشكلة )الاستهانة بالذنوب( الى تأثير المحيط 



338العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

التربوي وسوء التوجيه الأسري والاجتماعي والشخصي.

ج – إن المحيط التربوي للفرد قد ساعد على تنشيط قابلية الفرد على الانحراف.

وإغراءاته  العمل،  وضغوطات  بذنوبهم  الأفراد  استخفاف  بين  علاقة  ثمة   - د 
المادية والدنيوية.

– إنه قد تبقى حالة )الاستخفاف بالذنوب( قائمة في سلوك الشخص بسبب   #
تأثيرات رواسبه النفسية السابقة التي أسمته الوصية بـ )سالف الذنوب(.

تلك فرضيات، قد تصاغ من قبل علماء مقتدرين أو مرشدين بنحو أكثر دقة، ولكن 
العلمي  التفكير  يتعلم معالجة مشكلته بطرائق وقواعد من  أن  المشكلة  المهم لصاحب 

الهادف الذي ينتهي به إلى نتائج مفيدة، وتشعره بالارتياح النفسي، وحل مشكلته.

الخطوة الرابعة: معرفة تحديد الإجراءات العلاجية وحل المشكلة )تعديل السلوك(:

وحذف  مشكلته،  استمرار  عن  المسؤولة  الفرضيات  صحة  من  التحقق  بعد 
الفرضيات التي لا علاقة لها بالمشكلة فينتقل المرء إلى هذه المرحلة المهمة بمعرفة الحقيقة، 
والبحث عن حل المشكلة وتغيير البيئة النفسية والفكرية التي يعيش فيها الفرد، ويكون 
(، وتصميم خطة  ذلك بتحديد دقيق لإجـراءات المعالجة )بتعلم ذاتي أو استعانة بمربٍّ
العمل بمساعدة مرشد نفسي، عالم أخلاقي، ويبدأ تنفيذ هذه الخطة في العلاج السلوكي، 
ويراقب نشاطه، وما صدر عنه من تغيير، ويعززه بإجراءات تربوية مضادة لما كان يعزز 

مشكلته في الاستخفاف بذنوبه.

كتاب  او  صحيفة،  أو  ملف،  في  تحفظ  منظمة  العلاجية  الخطة  تكون  أن  ويمكن 
اوسجل تراكمي كما أمر أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، وتضم في طيَّاتها: )أهدافاً، 
وفحصاً  عبادية،  وإج��راءات  وأنشطة  زمني،  وقت  وتحديد  وبشرية،  مادية  ومصادر 



339 الم�شكلات ال�سلوكية والحالات المر�ضية في و�صيَّة الامام الباقر

لنتائج العمل.. ما أنجز وما لم ينجز(.

وقد اقترحت وصية الإمام الباقر إجراءات عملية يمكن الاستفادة منها مثل 
والعلم،  بالعقل  والاسترشاد  الله،  من  الخوف  في  والصدق  التيقظ،  وشدة  التوبة،  بدء 
والقيم الأخلاقية، ومقاومة التسويف والتواني، وتجنب اختلاق أعذار ضعف واهية، 
الندم  واستخدام  بنفسه،  المؤمن  الفرد  خلوات  في  الذكر  وكثرة  الاستغفار،  وكثرة 
الواعي، وحسن مراجعة أفعال الذات، وطلب الرحمة والعفو الإلهي، وممارسة خالص 
الأدعية والمناجاة في الظلم، وقهر ذل النفس الناجم عن إشباع محرم للشهوات، وعزل 
الفرد المؤمن نفسه عن بيئات الانحراف التي تشجعه على الاستمرار في انحرافه، وتعلم 
أساليب التحرر من سطوة الذنوب وتحكمها كالصلاة والصوم، والانتقال إلى التكيف 
أصدقاء  ومرافقة  العلماء  وجلسات  الذكر،  مجالس  كحضور  عبادية  بيئات  مع  الجديد 
مستقيمين، وتنفيذ مخلص لمطالب الوصيَّة، ثم متابعة فترة ما بعد الإصلاح بشكل جاد 

لا كسل فيه. 

تلك مجرد تجربة لمواجهة المشكلات، وللفرد أن يستعين بمن يثق فيه ويمكنه من 
الثورة على مشكلاته، وتغيير سلبيات ذاته ورذائلها بفضائل الخير وقيمه وعاداته الحسنة 
التي يقرها الدين، والعقل الإنساني ويرشده إليها أهل العلم والخبرة والصلاح، ويمكن 
وأقوال   الباقر الإمام  نصائح  وتستلهم  وضعه  تناسب  مواجهة  خططاً  يصمم  أن 

النبي، وأحاديث المعصومين من آله، وعترته الكريمة المطهرة. 

***



340العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

خطوات ر�صد الم�شكلات وعلاجها:

بعد كلامنا عن المشكلات السلوكية وحالاتها المرضية ورصدها وتصنيفها، وكيف 
يمكن استخدام المنهج العلمي في دراستها، نضع أهم الأفكار الرئيسية المستخلصة من 
المباركة، تحديدها  الوصية  باطن هذه  قولنا - في  تقدم  – كما  فقد لحظنا  الوصية،  نص 
بعض مشكلات السلوك، والحالات المرضية في حياة الفرد المؤمن، وفي سلوكه وفكره 

ومشاعره.

وأهم الملاحظات المجملة، والمستخلصة هي ما يأتي:

لمساعدة  وذلك  والرصد،  بالملاحظة  ويحددها  المشكلة،  نوع  يذكر  النص  إن   .1
المؤمن على المعالجة وتقديم حلول لإصلاحها.

زاً. 2. وأحياناً نجد في ألفاظ الوصيَّة توصيفاً توضيحياً مركَّ

3. وبعض الأحيان يمكن رصد بعض الأسباب التي ترتبط بها بعض المشكلات، 
وعوامل مؤثرة في نموها وتراكمها، وتحتاج إلى بعض البيان والتفسير.

لإثارة  المؤمن  للفرد   - وهناك  هنا   - إيجابياً  تحريضاً  كذلك  النص  في  ونجد   .4
وتحريك دوافع الفرد وبواعثه الداخلية لمواجهتها، أو باتجاه الاستفادة من القوى الخيرة 
وتعزيز  لتنمية  والتفكر  كالعلم  وقدراته  والعقـل  الإسـلام،  الله  دين  وفي  طبيعتنا  في 

عادات السلوك الحسن الموافق للنظرة العبادية الإسلاميَّة.

حلول  تقديم  آخر  حيناً  متباعدة  وبأساليب  مباشرة،  بطرق  الوصية  حاولت   .5
علاجية مهتدية بالنظرة الارشادية التي أثارتها وصية الإمام الباقر، ومنها على سبيل 
الاستغفار  وكثرة  بالفضائل(،  الرذائل  )علاج  بأضداده  السلوك  معالجة  طرق  المثال 

وذكر الله في الخلوات، وتوظيف القيم الخلقية وغير ذلك.



341 الم�شكلات ال�سلوكية والحالات المر�ضية في و�صيَّة الامام الباقر

6. إن جميع صيغ العلاج الإرشادي التي قدمتها الوصية مستمدة من الرؤية العبادية 
للمشرع التربوي الإسلامي، ومأخوذة من مصادره الأساسية بخاصة القرآن الكريم، 
والعترة، وخبرة الإمام محمد بن علي الباقر، وهو ممثل أمين للقرآن الكريم، ولأئمة 

ة النبوية الطاهرة معاً، وكذلك اجتهادات العلماء وخبراتهم العلمية والعملية. العـْرت

***

العوامل الم�ؤثرة في الم�شكلات ال�سلوكية وحالاتها المر�ضية )�سلباً و�إيجاباً(:

حياته،  في  فعلياً  قائمة  بمشكلات  مؤمن،  وغير  مؤمناً  الآدم��ي،  الكائن  يولد  لم 
حتى  تفاقمت  سلوكيات  تظهر  فبدأت  عوامل  مجموعة  مع  للشر  قابليته  تفاعلت  بل 
تراكمت فتكونت بعض المشكلات السلوكيَّة، وأخذ بعضها طابعاً مَرَضِياً، وكان ظهور 
هذه المشكلات بتأثير عوامـل سلبية عرفتها حيـاة الأفراد، وكذلك اختزن كل فرد منَّا 
في داخله )قابلية للخير(، وبحكمة إلهيَّة، وجعلها جُـزْءًا من فطرتنا وتكويننا البيولوجي 

والفسلجي والنفسي.

وظهرت محاولات معبرة عن هذا الإلهام والاستعداد الفطري الكامن في تركيبتنا 
الداخلية لتنمية هذا الاستعداد، ومن ذلك اجتهادات علماء الأخلاق وعلماء السلوك، 
ومن قبلهما الدين وتشريعاته وأحكامه الضابطة، فكما كانت هناك عوامل سلبية تسببت 
كياننا  في  انطبعت  كذلك  الأف��راد،  حياة  في  السلوكية  للمشكلات  تدريجي  ظهور  في 
الأفراد على علاج مشاكلهم وصياغة خطوات  الفطري عوامل خير مهمتها مساعدة 

عملية للتخلص من آثارها السالبة. 

ولهذا فإنَّ ما نقصده بالعوامل المسببة هو كل ما ساعد على بروز بعض المشكلات 
السلوكية بطابع مرضي، وساعد بتأثير سلبي على نموها في حياة الأفْـراد، وقابل ذلك من 



342العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

جهة ثانية وجود عوامل إيجابية في نص الوصيَّة قد ساعدت على اقتراح حلول علاجية 
للمشكلات وللتغلب عليها، وقد تضمنت الوصية تقابلًا في تأثير العوامل السلبية على 
ظهور مشكلات وحالات مَرَضيَّة، والعوامل الإيجابية المضادة، وهي عوامل مساعدة 
للذات على وضع حلول علاجية لمشكلاتها، والسيطرة على حالاتها المرضية أو التقليل 

من آثارها على أقل تقدير.

وبذلك تم تقسيم العوامل المؤثرة في المشكلات السلوكية وحالاتها المرضية )سلباً 
وإيجاباً( إلى نوعين أساسيين، وكل واحد منهما تتفرع عنه عوامل فرعية، وهي:

العوامل المسببة لنشأة المشكلات وحالاتها المرضية. 	•

والعوامل الإيجابية المساعدة على علاج المشكلات السلوكيَّة. 	•

***
أولاً: عوامل تكوين مشكلات السلوك وأمراضه:

السلبي  طابعه  في  الإنساني  السلوك  وتكوين  نشوء  تفسير  السلوك  علماء  اعتاد 
والايجابي بتأثير عاملين أساسيين هما )الوراثة والبيئة( فكلاهما يأخذ نسبة من التأثير في 
نمو هذه الظاهرة الإنسانيَّة، وهما العاملان اللذان تتداخل تفاعلاتهما، ويتسببان بقسمة 
مشتركة أحياناً، وبنسب غير متعادلة أحياناً أخرى في بروز حالات من السلوك السوي، 
والعصابي أو الَمرَضي، فكل سلوك إنساني هو نتاج تفاعل مشترك ومتداخل للعاملين 
الإمام  وصية  نص  في  المذكورة  السلوك  أنماط  كل  تأثيرهما  عن  يخرج  ولا  المذكورين، 

الباقر، وكل حديث عن السلوك البشري.

وسيكون حديثنا بإيجـاز شديد حول تأثير عاملي الوراثة والبيئة في تفسير وظهور 
الَمرَِيض  السلوك  مشكلات  بروز  في  سبباً  كان  إنْ  أشكاله  بمختلف  الإنساني  النشاط 



343 الم�شكلات ال�سلوكية والحالات المر�ضية في و�صيَّة الامام الباقر

ة أخرى على أن اهتمامات نص الوصية ليس  أو كان في كيفية علاجهـا، مع التأكيد مرَّ
معْنيِاً بالحديث المباشر عن تأثير عاملي الوراثة والبيئة في نمو السلوك بظواهره السلبية 
والإيجابية، بيد أننا نلمح إشاراتها لهما، أو نفهم أنَّ ما ذكرته الوصية من أنماط سلوكية لا 

يخرج عن نطاق تأثيرهما المشترك والمتداخل.

أولاً: عامل الوراثـة.

ونتساءل، ونحن في هـذا الموضع من البحث، هل هناك في نص الوصيَّة إشارات 
وراثية؟

والإجابة – بادئ ذي بدء – وبوجه عام أن الإشارات الَمعْنيَِّة عن العنصر الوراثي 
لم يَأْتِ لها ذكر مباشر، ولم نجد لها ألفاظاً واضحة، تدل عليها، وهي بذلك لا تحتاج إلى 
ضبط وتفسير واستخلاص نتائج، ولقد نظرنا إلى متن هذه الوصية ومفرداتها اللفظية، 
وبنظرة غير مباشرة، وبقصورنا المعرفي فوجدنا أنه لم ترد علينا في نص الوصيَّة إشـارة 
علنية لهذا العامـل في شأن الأمراض والمشكلات السلوكيَّة، ولحظنا أنَّ مفردات الوصية 
كما هو واضح تميل إلى تغليب الأثر البيئي، فكل الحالات المرضية ومشكلات السلوك 
بيئية ونفسية وضعف في الوعي المعرفي بخاصة في  الفرد المؤمن مربوطة بعوامل  لدى 

الجانب الروحي والديني والاجتماعي والأخلاقي.

بطريقة  ولو   - تخلُ  لم   الباقر علي  بن  محمد  الإمام  فوصية  ذلك  من  وبالرغم 
غير مباشرة - من الإشارة العابرة إلى وجود قوى فطرية تكون مؤثرة عادة في تكوين 
المؤثرة،  القوى  من  تعتبر  ذلك  مع  وهي  إعاقته،  مجال  في  أو  ونموه  الإنساني  السلوك 
وبنسبة وراثية كبيرة، وإنْ لم تذكر الوصية ذلك بلفظ مباشر، وبألفاظ متداولة في ثقافتنا 
من  الوراثي  الجانب  أثر  على  الدالة  الإشارات  هذه  إلى  دخلنا  وقد  المعاصرة،  التربوية 



344العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

للكائن  الإلهيَّة  التركيبة  في  أساسيَّة  فطرية  مكونات  وجود  من  سابقاً  ذكرناه  ما  خلال 
الوراثي، وهي مكونات  الفطري  القوى ذات الأصل  أدوار هذه  الآدمي، وتتضح في 
أو  الصحيَّة  وظواهره  السلوك  في  ومؤثرة  واضحة،  بنسبة  الوراثي  العامل  فيها  يلعب 

أمراضه.

ومن أهم مظاهر هذه القوى الفطرية لدى الإنسان:

1. العقل الإنساني وأصله الوراثي – الفطري:

الوصية  نص  في  مراراً  المذكور  العقل  الفطري  الوراثي  الأصل  ذات  القوى  من 
الباقرية، وقد ذكرت بلفظه الصريح أربع مرات على الأقل بلفظة )العقل(، وهو وجود 
فطري بأصل وراثي، وارتبطت الإشارة للعقل في الوصية بمواجهة قوة )هوى النفس(، 
وباستخدام مصطلحات مهمة مثل )دلالة العقل( في إحدى جمل الوصيَّة، وباستخدام 
اللفظ مجرداً من )ال( التعريف بحسب مواضع الاستخدام في الجمل مثل قول الإمام 
محمد بن علي الباقر: »ولا مصيبة كعدم العقل، ولا عدم عقل كقلة اليقين« وفي جملة 
أخرى قوله: »ولا عقل كمخالفة الهوى«، وذلك في إشارة لتعطيل العقل ووظيفته في 
الرصد والتشخيص والتدريب العقلي على تنمية القدرات كالتذكر والحفظ، والتصور 
ثانية  إشارة  وفي  الأوليين،  الجملتين  في  الذهنية  العمليات  وسائر  وغيرها  والتحليل 
في  كما  وشهواتها(  النفس  )هوى  مواجهة  في  المتعددة  وقدراته  للعقل  الإيجابي  للدور 

الجملة الثانية: »ولا عقل كمخالفة الهوى«.

ولحظنا كذلك أكثر من إشارة للعقل من خلال ذكر وظيفته العامة، وبعض قدراته 
إلى  كإشارة  فيك«  قيل  فيما  ر  »وفكِّ الجعفي:  لجابر   الباقر الإمام  قول  مثل  وطرائقه 
التي يقوم بها، وكذلك إشارته لدوره في الوعي والتمييز  العقل والتفكير ذاتها  وظيفة 



345 الم�شكلات ال�سلوكية والحالات المر�ضية في و�صيَّة الامام الباقر

التيقظ«،  بشدة  الغفلة  عظيم  من  العمل  خالص  في  »وتحرز  كقوله:  والباطل  الحق  بين 
كمعرفتك  ومعرفتها  النفس،  ومعرفة  العلم،  )استرشاد  كـ  لفظية  مفردات  واستخدام 
نفسك، وحسن المراجعة(، فجميع هذه المصطلحات تعبر عن مظاهر وقدرات عقلية 
تنمو وتكثر، وتتحول إلى تجارب وخبرات يتم الاستفادة منها في حركة الفرد وتفاعله 

الاجتماعي والشخصي، وفي مواقف متعددة من حياته اليومية. 

ان العقل- وكما قلنا من قبل- في النصوص الدالة عليه ينقسم الى نوعين، وراثـي، 
وفطري،وبنسبة او درجة معينة :

أمير  به، ويسميه  داً  الفرد مزوَّ الفطري، وهو قدرة عقلية عامة، ويولد  الذكاء  أ- 
)عقل  أو  مطبوع(،  )عقل  أو  بالطبع(  )عقل  بـ   طالب ابي  بن  علي  الإمام  المؤمنين 
ن الفرد من تطوير قدراته حينما  ولادة(، وهذا النوع من العقل أو الذكاء العقلي قد يُمَكِّ
ة من  يؤدي وظائفه الذهنية بطريقة صحيحة، ويساعد على تكوين نماذج ناضجة، وسويَّ
الشخصية الإيمانية والعبادية، ولكن إنْ لم يُؤَدِ وظائفه كما يرام له فقد يتسبب التدهور 
العقلي )كوجود نسبة تخلف عقلي وراثية مثلًا أو عدم تعلم وتدريب وتنمية للقدرات 
العقلية أصلًا( في بروز مشكلات سلوكية وحالات مَرَضِيَّة في حياة الأفراد، تؤثر على 

وظائفهم النفسية.

ب- ونوع آخر من العقل الفطري يتكئ كذلك على نسبة وراثية وجهود تربوية 
و)عقل  إف��ادة(،  )عَقْـل  بـ   عـلي الإمَـام  ويسميه  تدريب،  وعمليات  واجتماعية 
التجربة(، و)العقل المسموع(، وينمو بالتدريب العقلي التربوي المنظم، ويبرز قدرات 
الفرد في مجالات متعددة، وبالرغم من دائرته الاجتماعية والتربوية فلا يمكن عزله عن 
أن  ا  إمَّ الموجه والهادف، وهو  التربوي  إلى طابعه  بالإضافة  – الفطري،  الوراثي  أصله 
يأخذ بدور مساعد في تنمية شخصيات الأفراد أو إعاقتهم بمشكلات نفسية وأخطاء 



346العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

هذه  بروز  بين  العلاقة  توضح  إش��ارات   الباقر الإمام  وصية  تذكر  ولم  سلوكيَّة، 
المشكلات  تبدأ  وباختصار  وراثـي،  عقلي  عامل  وتأثير  نصها،  في  المذكورة  المشكلات 
لسبب  العقل  ما تخلى  إذا  الشخصية ومستقبلها  دد مصير  ُهي مَرَضي  وبطابع  السلوكية، 
عندما  أفضل  بوضع  أو  ذلك  بخلاف  الأمور  وتكون  أدواره،  بعض  أداء  عن  معين 
يقوم العقل بوظائفه وتنمية القدرات العقلية للأفراد، بنحو يساعد على حل مشكلات 

السلوك. 

2. وجود )القابليَّة الوراثية( في تركيبة الكائن الآدمي.

ـر(، أو )القابلية  ما اصطلح عليه في بعض الدراسات بـ )القابلية الوراثية للخير والشَّ
بالقوة والاستعداد(، ولا يعني تزويد الإنسان بهذه القابلية والاستعدادات الداخلية أن 
الإنسان يولد بسلوك شرير فعلي، أو يولد بأفعال الخير، فهو – بكليهما - مزود بهما في 
تركيبته قبل أن يرعاه المجتمع أو تتعهده التربية بمختلف أشكالها، واختيار تنمية هذا أو 
ذاك من صنع عمله، فالقابلية هي مجرد استعدادات داخلية تهيئ الفرد فيما بعد ولادته 
لـ)فعل الشر( أو لـ )فعل الخير( بحسب نوع التوجيه الذي يساعد على تحقيق هذا النوع 
القرآني  النص  يسميه  ما  له، وهذا  المقابل  الآخر  النوع  أو تحقيق  الإنساني  السلوك  من 
من سورة الشمس بـ )إلهاميَّة الخير والشر( في تركيبتنا الآدميَّة كما حددته الآية القرآنية 
وَتَقْوَاهَا﴾، ثم يسند النص  مَهَا فُجُورَهَا  فَأَْهل   اهَا  وَمَا سَوَّ الكريمة في قولها: ﴿وَنَفْسٍ 
القرآني مسؤولية إنماء الخير للإنسان وإرادته، أو إظهار السلوك الشرير لإرادة الإنسان 

اهَا «. اهَا  وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّ نفسه فقالت آيتان قرآنيتان: »قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّ

ويلحظ في ذلك أمور ثلاثـة:

سبحانه  الله  وجعلهما  ووراث��ي،  فطري،  هو  والشر(  )الخير  بـ  الإلهي  الإلهام   .1



347 الم�شكلات ال�سلوكية والحالات المر�ضية في و�صيَّة الامام الباقر

على  للعمل  الآدم��ي  تكويننا  داخل  وفي  الفطري،  كياننا  في  مركوزين  كاستعدادين 
لكليهما  الأصل  وجود  أنَّ  يعني  وهذا  معها،  والتفاعل  الخارجية  المثيرات  استقبال 
)وراثي، وفطري(، وهما معروفان في منطق وقول الفلاسفة، وبعض علماء الأخْـلاق 

بـ)القوة( الممكنة لا من الناحية الوراثية قائمان )بالفعل(. 

2. إنَّ )التزْكِيَة والتدسية( هما فعلان تسند المسؤولية عنهما للإنسان، ويربطان في 
أمْـر وجودهما اللاحق لفعل حقيقي في )إرادة الإنسان( وليست نشأتهما بوجود القابلية 
أو الإلهاميَّة بطبيعة حيادية مزدوجة من خير وشر، فالإنسان - بأية عقيدة دينية أو فلسفة 
اجتماعية وسياسية - هو الُمنشْـِئ الحقيقي لهما في سلوكه الشخصي اليومي، وهو الذي 
بإرادته اختار أن )يزكي نفسه( لتفلح، وهو الذي، وبإرادته )يدسها فتخيب(، ويعني 
ة أفعاله، وتكون نتائجها  ذلك أنه بعد التزكية والتدسية يكون الإنسان مسؤولاً عن هويَّ

محسوبة له أو عليه بمنطق الجزاء الديني.

3. تكون مسؤوليات الأفراد في صنع أفعالهم خيراً وشراً واضحة بربط المقدمات 
بالنتائج، فإنْ كانت مسؤولية الاختيار خاطئة، وأدت إلى مشكلات )كأداء( أو بدرجات 
متفاوتة من الخفة والشدة والقوة، فَهُـم أو المربون القائمون على تربيتهم المسؤولون عن 
نشأتها مسؤولية كاملة، وقد يكون الأمر بخلاف ذلك إنْ اقتاد هذا الاختيار إلى قرار 

سليم بـ )فعل الخير( لنتائج طيبة وإيجابية، فتحققت لهم السعادة والراحة والطمأنينة.

أمثلة تطبيقية من نص الوصيَّة عن هذه القاعدة )الفطرية التربوية(:

قلنا-  -كما  وهي  والشر،  الانحراف  قابلية  بين  ربطها  الوصيَّة  عليه  ت  أكدَّ ومما 
استعداد داخلي بالقوة لا بالفعل، ونمو مشكلاته الَمرَضِيَّة، وقد فعلت مع عنصر )الخير( 
التربية  بأسباب  وفضائله  الكريمة،  عاداته  بين  ربطت  حينما  فطري  كاستعداد  نفسه 



348العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

السليمة كالقيم، ومثال ذلك التوجيه الباقري بأنَّه يمكـن )اتِّقـاء الحرص(، وهو الطمع 
دِ  ْ بـَِرب بـ )القناعة(، وقطع أسباب الطمع  وشره الإنسان في التشهي، وطلب الشهوات 
اليأس، وراحة النفس بصحة التفويض وكثرة الاستغفار، وترقيق القلب بكثرة )ذكر 

الله سبحانه في الخلوات(، وفي العلاقات الاجتماعية العلنية. 

وفي قابل ذلك ثمة ربط بين قابلية أنفسنا للشر والفساد والانحراف، وبين ظهور 
أنماط من الأفكار الشيطانية، وأشكال من الاستجابات الشريرة في حياة الأفراد لدى 
الكائن الآدمي، ونذكر من هذا الربـط المؤكد ما ورد في نص الوصيَّة الباقرية الكريمة 
اك  بربط مجمل حينمـا جاء في نهايـة المقطـع الثاني أو )الفقرة الثانية( منها قوله: »إيَّ
ـر ضـراوة كضراوة الغذاء«، ونلحظ من هذه الجملة ما يأتي: والثقة بغير المأمون، فإنَّ للشَّ

1. إن الشر جزء من تكويننا الإنساني باعتباره مجرد استعداد كامن ينمو في محيطنا 
حنا الانحياز  إذا ما رجَّ بالأفعال الشريرة، ويبقى كامناً  الاجتماعي والتربوي، ويتجلى 

للخير.

2. إن للأصل أصلًا وراثياً كالأصل الوراثي للغذاء، فالإحساس بالجوع، وهو في 
أصله فطري وراثي يعد حالة فسلجية لها علاقة بنقص الإشباع من الطعام والشراب، 
لكن نوعية الإشباع واختيار أنواع الأطعمة والأشربة من أفعالنا لإشباع هاتين الحاجتين.

تها مع قوة ضراوة الغذاء، والمراد  3. تشير كلمة )ضراوة( ونسبها للشر لتماثل قوَّ
من ذلك أن للشر قوة تعود واعتياداً يماثل قوة التعود على طلب إشباع الغذاء، فالشر 
يلح على النفس بعد الاعتياد على فعله باستجابات شديدة الإلحاح، كالإلحاح الشديد 

الناتج عن تعودنا على إشباع حاجاتنا من الغـذاء. 

4. كان الغرض من التنبيه بضراوة الشر والغذاء وتماثلها في قوة التعود عليهما، وفي 



349 الم�شكلات ال�سلوكية والحالات المر�ضية في و�صيَّة الامام الباقر

إلحاحهما على النفس هو تحذير المؤمن من )الثقة بغير المأمون( به. 

واستمرت الوصية في تقديم نصائحها للربط بين بعض الأخطاء السلوكية وبعض 
ز من إبليس  المشكلات، ومن ذلك ما جاء في الوصية في بعض جملها وعباراتها: »وتحرَّ
اك والرجاء الكاذب فإنَّه يوقعك في الخوف الصادق«، وتظن أنك  بالخوف الصادق، وإيَّ
في المسار العبـادي الصحيح، بينما هذا الرجاء الكاذب يؤدي إلى خداع النفس وتضليلها 
ادق( من  دون أن تحس، وتوهمها بالاستقامة والصواب وأنت تحسبه هو )الخوف الصَّ
الله عـزَّ وجل، لهذا طالبت الوصية جابراً الجعفي، وكل فرد مؤمن بأن يتزين لله عزَّ وجل 

بـ »الصدق في الأعمال«، وأن يستبق لنفسه »خالص الأعمال ليوم الجـزاء«.

والغفلة،  اك  وإيَّ الهلكى،  فيه  يغرق  بحر  فإنَّه  والتسويف  ��اك  »وإيَّ كذلك:  وقوله 
النادمون،  يلجأ  فإليه  فيه،  لك  عذر  لا  فيما  والتواني  اك  وإيَّ القلب،  قساوة  تكون  ففيها 
الأساليب  من  ذلك  وغير  الاستغفار«  وكثرة  الندم  ة  بـشدَّ الذنوب  سالف  واسترجع 
العبادية، وكذلك نجد هذا الربط بين قابلية الشر وظهور بعض أنماط السلوك الشرير 
والمنحرف كقول الإمام محمد بن علي الباقر عليه وعلى آبائه أزكى السلام والصلوات في 
نهاية الفقرة الاخيرة من نص وصيته: »ولا مصيبة كاستهانتك بالذنب، ورضاك بالحالة 
التي أنت عليها«، فتعني أن )قابلية الانحراف( لدى الإنسان المستخف بذنوبه وتهاونه 
بمعاصيه ما تزال مُفَعَلَّة، ونشطة بطريقة سلبية، وأنَّ الشهوة فاعلة بأنواعها المشروعة، 
ـارة بالسوء، وهو جزء من الرصيد الداخلي الذي  مة؛ لأنَّ النفس الأمَّ وبأصنافها الُمحَرَّ
يستقطب الشر ويدفعه للظهور، ما تزال تحكم السلوك لدى الإنسان وتوجهه بنزعاتها 

وأفكارها الشيطانيَّة والمريضة. 

***



350العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ثانياً: العامل البيئي:

ويبـدو في مظهرين هما )الخبرات المؤلمة، والإهمال والتقصير الذاتي للفرد(.

1. الخبرات المؤلمة:

الوصية  نص  في  وحصره  البيئي-  للعامل  –كأثر  بوضوح  العامل  هذا  ويتمثل 
بعدد من الخبرات المؤلمة والصدمات الانفعالية وإشارتها للعلاقة بينها وبين مشكلات 
سلوكية، وتأثيراتها على الشخصيَّة، وقد تكون هذه المشكلات ناتجة عن هذه الخبرات 
المؤلمة وضغوطاتها، وما قد يترتب عن ذلك من حدوث صدمات انفعالية تسبب لبعض 
أداء  في  وظيفي  خلل  وقوع  أو  للفرد،  واجتماعية  وعائلية  نفسية  اضطرابات  الأفراد 

النفس لديهم.

وتكون  النفسي،  تكوينه  في  بصماتها  تترك  مؤلمة  مواقف  عليه  تمر  قد  الشخص  إن 
مفتاحاً لحدوث اضطراب وظيفي في أداء الفرد وخلل جلي في نشاطه النفسي لا العقلي، 
ومن أمثلة ذلك مروره بتجارب الصراع النفسي كما في التوبة وعملية مجاهدة النفس، 
تحقيق  من  الإحباط  براثن  تحت  ووقوعه  معينة،  حاجات  إشباع  من  الحرمان  وكذلك 
أهدافه في الحياة، ثم فشله في الحصول على مطالبه الآنية العاجلة أو الآجلة، ثم وقوعه 
المشكلات  بعض  ظهور  إلى  المؤلمة  كالتجارب  المواقف  هذه  فتؤدي  مرضية،  حالة  في 
السلوكية المرَضِية، ويدرك الأفراد وجود مثل هذه المواقف الإحباطية المؤثرة سلباً على 

الصحة النفسية للفـرد المؤمن.

وإذا ما توقفنا عند بعض المواقف، والمفردات اللفظية في نص الوصيَّة يتبين لنا أنها 
تجارب تتصف بالألم والصدمات الانفعالية الفاشلة أحياناً، ومن الخبرات الاستفزازية 
النفسية  المثيرات  بعض  في  صادمة  بخبرات  الفرد  م��رور  في  تتسبب  قد  التي  المؤلمة 



351 الم�شكلات ال�سلوكية والحالات المر�ضية في و�صيَّة الامام الباقر

الاجتماعية كالاستفزازات العدوانية في التعامل اليومي بين الأفراد مثل )ظلم البعض 
للآخرين، وتخوين الناس، وتكذيبهم، والمبالغة في ذمهم والقدح في أعراضهم(. 

وقد نبَّه الإمام الباقر -كما علمت- مراراً صاحبه جابراً، وكل فرد مؤمن إلى طريقة 
الرد على مثيري هذه الاستفزازات  السوي والأمثل، والأسلوب الأنسب في  التعامل 
تجنباً لظهور أية حساسية انفعالية، ودفعاً للشر عن النفس بحاضر العلم، وتدريباً للفـرد 
على عملية أخلاقيَّة كالتحلم، وضبط السلوك الانفعالي، وتجسيداً للسمو الأخلاقي في 
أخلاقيات الفرد المؤمن، وهذا كله يمنع من بروز اضطرابات أو خلل في أداء النفس 
وبعض وظائفها كظهور إحساس بالذنب، ومشاعر النقص وحطة الذات، والرغبة في 

العدوان، وهكذا.

وعرضت الوصية في بعض جملها أمثلة على احتمال مواجهة الفرد المؤمن للخبرات 
يقوله  ما  تجاهل  من  الوصية  حذرت  فقد  حادة،  انفعالية  صدمات  وحدوث  المؤلمة، 
البعض في غيره، ودعا الإمام الباقر صاحبه جابراً، وكل من يواجه مثيرات لفظية 
عدوانية الى أن يتأملها، ويفكر فيما قيل فيه ومعرفة مدى سلامة هذه الأقاويل وخطئها، 
كي يتجنب وقوعه في خبرة مؤلمة حادة أو صدمة نفسية شديدة القوة، وتتمثل في سقوط 
الفرد من أعين الناس، وربَّما في صدمة أشد وهي سقوطه من عين الله سبحانه وتعالى، 
عن  ويعبر  ثقيلة،  إحباطية  تجربة  بالتأكيد  يسبب  الأمـر  هذا  تحقق  أن  فيه  شك  لا  ومما 

وجود خلل وظيفي كبير في شخصية الفرد.

وعبرت الوصية عن هذه الصدمة الشديدة بجملة تثير الانتباه بقوة وشدة، فقال 
الإمام الباقر في توجيه صاحبه جابر: »فسقوطك من عين الله جلَّ وعز عند غضبك 
من  ولكن  الناس«،  أعين  من  سقوطك  من  خفت  مما  مصيبة  عليك  أعظم  الحق،  من 
نتيجة  وبين  المؤمن،  الفرد  على  المؤلمتين  الخبرتين  هاتين  بين  الوصية  قابلت  ثانية  جهة 



352العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

سيكولوجية )مخالفة ومضادة( لهذا الحال بقول الإمام محمد بن علي الباقر لجابر بن 
يزيد الجعفي رحمه الله تعـالى: »وإنْ كنت على خلاف ما قيل فيك، فثواب اكتسبته من 

غير أن يتعب بدنك«.

وتمضي وصية الإمام الباقر في ذكر بعض إشـاراتها لبعض المواقف والخبرات 
المؤلمة والصادمة في نصها، وقد توزعت في متنها، وبين فقراتها الرئيسية، وتركيبتها اللفظية 
مثلما جاء في كلمات الوصيَّة بأن المؤمن معني بمجاهدة نفسه، وتعرضها لتجارب صراع 
فيتبع  نفسه  تصرعه  ومرة  يغلبها،  ة  فمَـرَّ النفس(،  )شهوات  والهوى  العقل  بين  داخلي 
المتناقضة، ومنها  التجربة بكل تأكيد على جملة من الإحساسات  هواها، وتنطوي هذه 
شعور الفرد بالفشل، وتصميمه على مواجهة شهوات النفس، وفشل آخر حتى ينجح 
الفرد المؤمن في تحقيق هدفه كما أفادت الوصية، ولكن قد تأتي النتائج معاكسة، فيستمر 
وتتكون  النفس،  شهوات  مع  معاركه  يخوض  وهو  الفردية  التجارب  واقع  في  الفشل 
مَرَضِيَّة  مشاعر  الفرد  نفس  داخل  إلى  يتسلل  ومنها  وصادمة،  مؤلمة  إحباطيَّة  خبرات 

تفتك بنفسيته أو تسبب خبرات مؤلمة ومعوقة لنشاطه النفسي.

تنبيهاتها لوجود معوقات نفسية فعلية قد تنمو تدريجياً في  الباركة  وتنشر الوصيَّة 
نص  فيحذر  تأثيرها،  واستمرار  النفس  أداء  في  واعتلال  نفسية  اضطرابات  إحداث 
فيه،  للإنسان  عذر  لا  فيما  الأعذار  واختلاق  والتواني  التسويف،  ظواهر  من  الوصية 
وسوء الحذر من النزعات الشيطانية، ومن الرجاء الذي يصنع بعض التوهمات النفسية 
موافقة  إلى  والعودة  الذنوب،  وسالف  النفس،  طمع  وذل  الغفلة،  وتأثيرات  الكاذبة، 
باع نزعاته، والاستهانة بالذنب ورضا الفرد بهذا الحال، وتلك أعظم المصائب  الهوى واتِّ
فهذه جميعاً خبرات سيئة محبطة لا يستبعد أن تؤثر على نفسيَّات الأفراد وتعوق وظائفهم، 

وتتسبب في ظهور مشكلات سلوكية بطابع مَـرَضي. 



353 الم�شكلات ال�سلوكية والحالات المر�ضية في و�صيَّة الامام الباقر

2. الإهمال والتقصير الذاتي للفرد في مواجهة انحرافات السلوك:

أداء  الأفراد في  إهمال  الناجمة عن  المشكلات  الناجمة عن  الآثار  العامل يجسد  هذا 
مسؤولياتهم، وقصورهم الذاتي في العمل على تطوير قدراتهم وتنمية صفاتهم الشخصية، 
وأعطت الوصيَّة تفسيراً في أكثر من موقف يعبر عن الإهمال والتقصير الذاتي جهلًا أو 
بتعمد أو استنكاف الفرد بصلف فيه عن معرفة الصواب، واستكباره مثلًا على استلهام 

أي توجيه إيجابي للسلوك في مساراته الصحيحة.

العامل في  لهذا  السلبي  الدور  تعبران عن  جملتين  الوصيَّة  باطن نص  من  ولنأخذ 
إحدى  في   الباقر الإمام  قال  مَرَضِيَّة،  حالات  وظهور  سلوكيَّة،  مشكلات  ظهور 
الجملة  هذه  وتبدو  التيقظ«،  بشدة  الغفلة  عظيم  من  العمل  خالص  في  ز  »وتحرَّ َلِهِ:  ُمج
كخطوة وقائية لحماية الذات من تأثيرات الغفلة في إخلاص العمل لله سبحانه، حيث 
انتباه عالية كي لا يقع فيما أسماه  الفرد )يقظاً( وبدرجة  تطالب هذه الجملة بأن يكون 
النص بـ )عظيم الغفلة(، وتشير هذه الجملة إلى التنبيه إلى خطورة الدور السلبي لغفلة 
الإنسان عن القيام بمسؤولياته في ضمان ضبط )الإخلاص في العمل( لله من أثر غفلة 
القلب، وتعطيل وعي الإنسان المؤمن بنظافة وتوافر شرط )الإخلاص في العمل لله( 
)نوايا  تُفسد  لا  حتى  والدنيئة  المنحطة  الدنيوية  الشوائب  من  وتنقيته  الغفلة،  أثر  من 

القلب وتوجهاته العبادية( لله تعالى بسبب الغفلة المعتادة في حياة الناس.

إليها وهي أنَّ  وما لاحظناه أن النص في لغته المجملة وضع معادلة يجب الانتباه 
يكون  أن  ينبغي  والآخر  الغفلة(،  )عظيم  فأحدهما  شديدة،  بدرجة  والتيقظ(  )الغفلة 
التيقظ  يكون  أن  الأقل  على  فيها  تتكافأ  معادلة  الوصية  وتفترض  التيقظ(،  )شديد 
الذهني بدرجة عالية في مواجهة غفلة قوية وشديدة، وكأن الإمام الباقر يذهب إلى 
القول بأن قوة شديدة من الغفلة تحتاج إلى شدة تيقظ ذهني، وتتطلب وعياً كبيراً ويقظة 



354العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

عقلية كبيرة تعطل شدة الغفلة أو تضعف تأثيراتها على تخليص العمل من شوائب الدنيا 
وأوضارها السيئة، ويعبر هذا التكافـؤ على الأقل عن أمل الإمام الباقر بالتعادل في 
حده الأدنى بين قوتي )الغفلة والتيقظ(، إنْ لم تكن الغلبة للثانية عن ضرورة بقاء الوعي 

العبادي والذهني مستمراً وحاضراً ونشطاً في حماية الأعمال العبادية من أدران الدنيا. 

وتنتقد وصية الإمام محمد بن علي الباقر في مثال آخر تقاعس الإنسان وتخاذله 
وتقصيره في القيام بمسؤولياته وأداء وظيفته العبادية، وتسبب هذا الإهمال في إضعاف 
إرادة الفرد المؤمن نفسه كما تؤكد ذلك هذه الوصية التي بينت في جملتين متصلتين، وهي 
تستثير إرادته ودوافعه الداخلية: »ولا مصيبة كاستهانتك بالذنب، ورضاك بالحالة التي 

أنت عليها«.

لاً، وإسناده لمسؤولية الفرد  ولا نود الإطالة في شرح دلالة هذا القول لوضوحه أوَّ
لحالته  الُمذلِّ  وقبوله  بمعاصيه،  واستخفافه  بذنوبه  باستهانته  المعصية  هذه  استمرار  في 
ثانياً، وأيضاً كسله عن تغيير واقع الانحراف السلوكي والفكري في شخصيته  السيئة 
من الأسوأ إلى ما هو أفضل ثالثاً، رغبة منه في تجاهل مخاطر هذه الاستهانة بذنوبه وعدم 

مبالاته بنتائجها السيئة. 

***
ثانياً: عوامل مساهمة في علاج أمراض السلوك ومشكلاته: 

مشكلات  علاج  على  المساعدة  العوامل   الباقر الإمام  وصيَّة  نص  في  تنوعت 
السلوك وحالاته المرضية كما أراد المشرع التربوي الإسلامي في التربية الذاتيَّة للأفراد، 
التوجيه  ومبادئ  الإرشادية،  والقيم  كالحاجات  فصل  من  أكثر  في  ذلك  وأوضحنا 

 .الإرشادي، والأساليب العلاجية للذات في وصية الإمام محمد بن علي الباقر



355 الم�شكلات ال�سلوكية والحالات المر�ضية في و�صيَّة الامام الباقر

النفس،  ومجاهدة  الآخرين،  عن  العدوانية  الاستجابة  كف  الأساليب  هذه  ومن 
والقيم الارشادية مثل الشكر، وكثرة الطاعة والذكر والاستغفار، وشدة التيقظ وصدق 
الخوف، والاسترشاد بالعلم، واجمام القلب، وتزيين النفس بالصدق في الأعمال، والتوبة 
الفرائض  وأداء  ومشاعرها،  وسلوكها  فكرها  في  الذات  مراجعة  وحسن  الندم  وشدة 
التي  والعلاجية  الوقائية  والطرائق  الأساليب  من  آخر  وعدد  اليوميَّة،  وغير  اليومية، 
اقترحتها الوصية من أجل تنمية شخصية الإنسان المؤمن وصقل صفاتها الأساسية في 

جوانبها المختلفة.





 الحلقة العا�شرة
ة – العلاجيَّة في و�صيَّة الإمام الباقر ودورها في  الأ�ساليب الإر�شـاديَّ

تنظيم ال�سلوك العبادي





359

مقدمة

بعد رحلة طويلة، وممتعة من البحث عن مضامين هذه الوصيَّة الخالدة، تحدثنا فيها 
ة في فكر الإمام الباقر- عن بعض الأبحاث التي نراها  -كوثيقة تربوية إرشادية مهمَّ
متصلة بموضوع موحد النزعة المعرفية، وهـو )النزعة الارشادية وبناء نسق الشخصية 
الموضوعات  من  عدد  عن  تصورية  بكتابة  الدراسة-  هذه  -لانجاز  وقمنا  ة(،  العباديَّ
السيكولوجية، والأخلاقيَّة والمعرفية التي تلتقي في وحدة معرفية لموضوع واحد هو ما 
ة وبناء نسق للشخصية العبادية  تصورناه من وجود علاقة بين مجموعة القواعد الإرشاديَّ
بمحددات المشرع التربوي الإسلامي، حيث تناولنا في محطات سابقة أحاديث مترابطة 
عن النزعة الإرشادية وجوانبها في وصية الإمام محمد بن علي الباقر، كالحديث عن 

مفهوم السلوك ومكوناته وشروط حديثه.

وأشرنا إلى بعض مشكلات السلوك الإنساني وأمراضه وعن مجموعة الانفعالات 
فصل  في  وتطرقنا  والنفسي،  الانفعالي  الاتزان  في  المؤثرة  والعوامل  النص،  في  النفسية 
كذلك  بحثنا  ثم  النفسي،  بالاتزان  وعلاقتها  الإرشادية،  والقيم  الحاجات  الى  مستقل 
المؤمن،  الآدمي  الكائن  والموجه لمساراته في حياة  للسلوك  الضابطة  الإرشادية  المبادئ 
أننا  نعتقد  التي  الإرش��ادي  العلاج  أساليب  من  عدد  بحث  الفصل  هذا  في  ونحاول 

أدركناها في نص الوصيَّة بتأملنا الذهني القاصر. 

ومما لا شك فيه أن َّالبحث عن مشكلات السلوك وأمراضه حتى لو كان متفرقاً في 
مواضع من هذه الدراسة فإنَّ المنطق يستوجب استكمال الحديث عنه بالحديث عن أهم 



360العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ة )المرشد( تقديم خدمته للمسترشد ومساعدته  الأساليب الارشادية – العلاجيَّة، فمهمَّ
بتقديم المشورة، والمساعدة النفسية بما يعينه على تجاوز بعض مشكلاته الذاتيَّة.

ونعتقد أن هذه الأساليب مأخوذة من النظرة الإرشادية التي احتوتها وصية الإمام 
بناء  ومهمتها  الإسلامي،  التربوي  المشرع  نظر  وجهة  من  مستمدة  وهي   ،الباقر
الذات  أمكننا من جهود لإعادة  ما  بذل  الأقل  أو على  عبادية مسلمة،  نسق لشخصية 
المسلمة إلى وضعها السابق بالخروج من حياة الانحراف والفساد وتقليل آثاره النفسية 
والسلوكية والاجتماعية، وأهم من ذلك تأمين مستقبله المصيري بعالم الآخرة، وتوظيف 

الأساليب الارشادية في الوصول لهذه النتيجة الآمنة بإذنه تعالى.

النظرية الإرشادية في  العلاج الإرشادي لاستكمال نسق  أساليب  تقسيم  ويمكن 
تمَّ  الباقر إلى نموذجين أساسيين، وسيتفرع عنهما أساليب فرعية قد  وصية الإمام 
إدراجها ضمن النموذجين، وسيتم توزيع بعضها في أحد النموذجين، وسيدرج بعضها 

الآخر في دائرة النموذج الآخر، وهذان النموذجان هـما:

النموذج الأول: ويركز على أساليب ذات طبيعة عقلية وإدراكيَّة ومعرفية. 	•

والنموذج الثاني: وتبدو فيه -كما نعتقد- أساليب يغلب عليها الطابع الروحي  	•

– الأخلاقي. 

***

�أولًا: الأ�ساليب العلاجية ذات الطبيعة العقلية والإدراكيَّة والمعرفية.

وتفرع عنه كما تصورناه بعض الأساليب التي لفتت الوصية أنظارنا إليها، وكتبنا 
بنظرة اجتهادية عنها، ومنها مـا يأتي: 



361 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

1. عرض موقف الذات على القرآن:

بالنسبة  وهو  عندهم،  للتشريع  الأول  المصدر  المسلمين  فرق  جميع  لـدى  القرآن 
إليهم كلمة الحسم، والفصل الحكيمة إذا ما اختلفوا حول قضيَّة ما من قضايا حياتهم 
التي لا ينقطع فيها اختلافهم، ولا جدلهم، فإذا ما وقعوا في جدل أو اختلاف رأي حول 
قضية معينة لاذوا بالقرآن يبتغون حكمه الفاصل تأييداً أو معارضة، وامتثلوا لأوامره 

ونواهيه، فالقرآن حكم الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه، ولا من خلفه.

ومن المنطقي أن يحيل أبو جعفر الإمام محمد بن علي الباقر صاحبه الكريم جابر 
ابن يزيد الجعفي -كأي مسلم مكلَّف- إلى التركيز على أهمية القرآن كحكم فصل بين كل 
ما هو حق، وما هو باطل، وأن يدعوه إلى عرض نفسه على كتاب الله ليعرف حال ذاته، 
ويدرك مـدى القـرب والبعد منه، قال الإمام الباقر في وصيته لجابر الجعفي، وهو يشير 

إلى دور القرآن كحم فصل يريح كل مسلم ويطمئنه على نفسه في الدنيا والآخرة:

إنك  لو اجتمع عليك أهل مصرك، وقالوا:  لنا ولياً حتى  بأنك لا تكون  »وأعلم 
رجل سوء لم يحزنك ذلك، ولو قالوا: إنك رجل صالح لم يسرك ذلك، ولكن اعرض 
نفسك على كتاب الله، فإن كنت سالكاً سبيله زاهداً في تزهيده، راغباً في ترغيبه، خائفاً 
من تخويفه فأثبت وأبشر، فإنه لا يضرك ما قيل فيك، وإن كنت مبائناً للقرآن، فماذا الذي 

يغرك من نفسك«. 

ويلحظ في هذا المقطع من نص وصية الإمام محمد الباقر مسألة تنبيهه الحاسم 
من  فمنهم  العادية،  حياتهم  وفي  الإنساني  الواقع  في  مألوفة  هي  بقضية  الجعفي  لجابر 
المألوفة،  السلوكيَّة  الاستجابات  قاعدة  في  ذلك  ويحزنه  سوء(  )رجل  كـ  جابراً  يصف 
ومنهم من يصفه عليه الرحمة بـ )رجل صالح( فيسره ذلك ويأنس بهذا الوصف ويرتاح 



362العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

 -له ويغمره بالسعـادة الكاذبة، لكنَّ منطـق النص -كما نفهمه من كلام الإمام الباقر
يركز على معيار مهم ينبغي الالتفات إليه وهو مدى تطابق أنفسنا مع حكم القرآن أو 
التي  بُعْدِها عنه، ولهذا لفت نظر صاحبه جابر إلى عدم الاكتراث لهذه الاوصاف 
اه برجل سوء، ولا يفرح  يوصف بها، ويدعوه - بكل صراحة - بأن لا يحزن لوصفهم إيَّ
بوصفهم إياه برجل صالح، ففي هذا غرور يلحق الأذى بالنفس، ويفوت الفرصة على 
المؤمن من معرفة ذاته، والاطمئنان على مصيره بناءً على مدى )قربه أو بُعْدِه( من أوامـر 

الله سبحانه وتعالى ونواهيْـه. 

بالسوء والصلاح هو معيار ذاتي، وقد يكون  للذات  الناس  الاعتماد على وصف 
شهوياً منحرفاً، وبعيداً عن السلامة، لذلك طالبت وصية الإمام الباقر بأن يعرض 
جابر، وكل مؤمن نفسه على ما في كتاب الله، كمعيار فصل بين ما هو صحيح، وما هو 
الذي  الموضوعي  المعيار  وهو  ونواهيه،  الله  بأوامر  ناطق  الإلهي  الكتاب  فهذا  خاطئ، 

يحتاجه المؤمنون في الحكم على أفعالهم ومدى صحتها أو انحرافها عن الحق.

وعقائدياً  )معرفياً  مرجعية  حاجة   - المسلم  للفرد  بالنسبة   – ذكرت  فالوصية 
الفساد  ح��الات  عن  الحقائق  فرز  في  القرآن  أهميَّة  الوصية  هذه  وذك��رت  وروحياً( 
والانحراف والباطل، فوصف الناس جابر بن يزيد الجعفي أو غيره من الناس برجل 
سوء أو صلاح لا يخلو من الحكم العاطفي المنحاز، ولا يبرأ من التحيز الذاتي، والأهواء 
الشخصية، لذلك قرر الإمام الباقر اعتماد القرآن مرجعاً موضوعياً، وحكمًا دقيقاً، 

ومسنداً مهمًا في الفصل السليم بين ما توافق عليه الناس أو اختلفوا من حق أو باطل. 

علمي،  كمرجع  القرآن  اعتماد  ضرورة  من  الوصية  ذكرته  ما  محتوى  في  وبالتأمل 
وحكم موضوعي دقيق وفاصل نجد ما يأتي:



363 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

أ– النقد الباقري لوصف الناس لأحدهم كجابر أو غيره بالسوء أو الصلاح، وبلا 
معيار سليم، واعتمادهم على معيار ذاتي، وخاضع للعواطف، ولا علاقة له بالقرآن.

بـ )السوء أو الصلاح( ينشأ عنه  ب- إن هذا الوصف لجابر، وغيره من المؤمنين 
)السرور  بـ  أو  السوء،  بالرجل  إياه  لوصفهم  )حزن(  ا  إمَّ وجدانية،  حالة  بالضرورة 
بذلك  وغ��روره  الصالح،  بالرجل  له  لوصفهم  مضادة  إيجابية  حالة  وهي  والفرح(، 
والاطمئنان لهذا الوصف دونما التأكد من مصداقية هذا الوصف وسلامته، وقربه من 

المنطق القرآني.

ج– تأكيد الإمام الباقر في مقابل نقد المعيار الشهوي والذاتي السابق على معيار 
آخر يتسم بالموضوعية والصحة والسلامة، والنتيجة المنطقية المؤكدة القادرة على فحص 
الذات بموضوعية وفرز ما هو صحيح فيها وما هو خاطئ، لهذا قال في تحديد المعيار 
الصحيح والبديل: »ولكن اعرض نفسك على كتاب الله، فإن كنت سالكاً سبيله زاهداً 
في تزهيده، راغباً في ترغيبه، خائفاً من تخويفه فأثبت وأبشر، فإنه لا يضرك ما قيل فيك، 

وإن كنت مبائناً للقرآن، فماذا الذي يغرك من نفسك«. 

د– إنَّ عرض النفس على كتاب الله )القرآن( يكشف عن حالة ذهنية ووجدانية من 
التفاعل معه، وكشف قرب الذات وبعدها من خلال:

الله،  سبيل  حياته  في  المؤمن  الفرد  يسلك  أن  هو  موضوعي(  )معيار  بـ  الحكم   .1
وسبيل قرآنه المجيد، ومعرفة تطابق رغبة الفرد فيما يريده القرآن )ويعني تطابق رغبة 
الفرد في تنفيذ أوامره(، ومقابل ذلك تطابق النفس في زهد كل ما زَهِد منه القرآن )أي 
رغبة الذات في تجنب كل ما يريد منا القرآن تجنبه والزهد فيه( لضرره على أنفسنا، لذلك 
جاء في الوصية: »فإن كنت سالكاً سبيله زاهداً في تزهيده، راغباً في ترغيبه، خائفاً من 



364العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

تخويفه«، وقابـل هذه الحالة قول آخر هـو: »وإن كنت مبـائنِاً للقرآن، فماذا الذي يغرك من 
نفسك«، أي قابل هذا المعيار الموضوعي بين طاعتنا لله من خلال الالتزام بمبادئ القرآن 
وتصوراته العقائدية والوجدانية والخلقية، وبين معصيتنا له، فتعرف الذات بشيء من 
ا باينته وافترقت عنه، وهذا وحده يحمل الذات على  الثقة أنها تسلك سبيل القرآن أو أَّهن
الاستزادة من العمل بل استقلال كثير الطاعة( كما جاء في نصيحة الإمام الباقر لجابر 
أو التفكير الجاد في تغيير سلوك الذات للاقتراب من القرآن ومنهج الله سبحانه، أو في 
مقابل ذلك زيادة تعاستها بمزيد من الابتعاد عنه إذا ما ازورت النفس وسلكت مزيداً 

من المباينة بينها وبين القرآن. 

2. ربط المعيار الموضوعي ككلم مرجعي رصين بين حالتي )طاعة القرآن، ومباينته 
ترغيبه،  في  راغباً  تزهيده،  في  زاهداً  سبيله  سالكاً  كنت  »فإن  ونتيجتهما،  معصيته(  أو 
نتيجة طيبة  هناك  أي مؤمن، وفوق ذلك  ويا  يا جابر،  عليه«  فأثبت  خائفاً من تخويفه 
ذلك  وجنَّته،  الله  ثواب  وأبشر  توقع  أي  »وأبشر«،  لجابر  الوصية  قالت  لهذا  بالآخرة، 
المضادة  والنتيجة  تعاليمه،  ومطبقي  القرآن  لسالكي  بالخير  والمعزز  الإيجابي  الجزاء  هو 
لتعاليمه، وغروره  للقرآن وعدم سلوكه  الفرد  مباينة  السليمة هي  الإيمانية  الحالة  لهذه 
باطمئنان لأحكام الناس وتحيزهم دون حكم صحيح، وتكون النتيجة غروراً وشعوراً 
غير صادق، وقريباً من رجاء كاذب، بل هو فعلًا كذلك، ولهذا الكشف لواقع الذات 
ومعرفة قربها أو بعدها من القرآن نتائج تربوية يدركها كل مؤمن من اطمئنان بالدنيا، 

وشعور بالأمن على مصيره في الآخرة.

***
2. علاج أخطاء الذات بالتفكر الهادف والتفكير الموجه: 

هو تحويل قدرات العقل وتفعيلها بأنشطة وآمال تأملية وذهنية، وبواسطة عملية 



365 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

التفكر في المثيرات داخل الذات وخارجها، في أخطائها وفي أفعالها السوية يتم فحص 
المعرفة لدى الفرد، والتمييز بين أنماط السلوك المقبولة شرعاً، وغير المقبولة، وهو فرصة 
لتقويم سلوك الذات وأفكارها ومشاعرها في حركتها اليومية، ومما لحظناه أن الوصية 

الباقرية كوسيلة وضرورة تربوية قدمت نصائحها في أكثر من موقف يدعو للتأمل.

كان أول موقف دعت فيه الوصية للتفكر نصيحة الإمام  لصاحبه جابر بأن لا 
يستجيب بانفعالات غير سوية، وبغير اتزان، وطلب منه أن يكف عن ظلم الآخرين 
إن ظلموه، ولا يخونهم ان خانوه، ويمنع نفسه من الغضب متى كذبوه، ويكون سلوكه 
الشخصي هادئاً منضبطاً، وفي حالة وجدانية متزنة إذا ما استفزوه بذم ونقد وحساسية، 
الموقف أن يستبدل  إذا ما مدحوه، والمهم في هذا  اللازم  أكثر من  ولا يجد نفسه فرحاً 
من  فيه  قيل  فيما  يفكر  أن  الأفراد  من  كثير  سلوك  في  المعتادة  الصحيحة  غير  انفعالاته 
الناس، ودعاه لتوظيف قدراته العقلية، وما ينشأ عن تفكره في تحقيق أهدافه  قبل 
الناجح  المؤمن  للشخص  انموذج  بتقديم  المسؤولية  قدر  كمكلف شرعاً، ويكون على 
الآخرين،  مع  والنفسي  الانفعالي  الاتزان  تحقيق  على  والقادر  العبادية،  وظيفته  أداء  في 
في  انفعالياً  النفس  ضبط  على  القدرة  وإظهار  كالحلم،  العبادية،  أخلاقياته  في  وبسمو 
مثل هذه المواقف، والتصرف كشخص يسعى إلى تعديل سلوك الناس، وتقوية سلوكه 
الذاتي المرغوب إن احتاج للتثبيت والترسيخ، ومضادة السلوك السيئ بسلوك عبادي 

نبيل، وتحويل الرذائل إلى فضائل، وتلك فرصة تمنحها الوصية للمؤمنين. 

ويمكن للباحث، والقارئ الذكي أن يتفحص مظاهر الدعوة إلى التفكر في أوضاع 
الذات والانتباه إليها في أكثر من موضع بالنص الكريم، فهناك دعوته الصريحة إلى جابر 
الجعفي بالتفكر فيما قيل فيه كما تقدم، وتأمل افتراءاتهم باستجابات عبادية سليمة تم 
من  فيه  يطلب  آخر  موقف  وهناك  النص،  أول  في  جاء  كما  ذهني  وتأمل  بتفكر  إتيانها 



366العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وأوضاعها،  الذات  حال  عن  معرفة  لكسب  الله  كتاب  على  نفسها  تعرض  أن  الذات 
والعلم بما هي عليه من حق أو باطل، وكذلك تنبيه النص للفرد المؤمن بضرورة الالتزام 
بشدة التيقظ والانتباه الدقيق، ومراقبة واقع الذات بدلاً من الاستمرار في إبقاء الذات 
الأفراد، وهذا -بكل  اختلاف  أو تقصر بحسب  على غفلتها وسذاجتها، ولمدة تطول 

تأكيد- مشهد ذهني تراجع فيه الذات واقعها وتعدله وتحسنه. 

للذات وتقويم سلوكها وفكرها  تطوير  أدوات  استخدام  إلى  إشارة كذلك  وثمة 
المراجعة، والاستعانة بها في مواجهة ضغوطات  النص إلى استخدام حسن  مثل دعوة 
التي  الأساليب  استخدام  على  الوصية  وشددت  الذنوب(،  )سالف  بـ  النص  أسماه  ما 
تسمح بتجاوز آثار هذه الذنوب في النفس، باستخدام طرائق تعبير وجدانية مثل شدة 
الندم، والأدعية وغيرها لتحليل السلوك، وبها يتم التعرف على بعض أمراض السلوك 

لدى الذات.

وإفرازاتها  التوبة  حركة  تنطوي  حيث  تفكر،  حالة  عن  معبر  عقلي  مظهر  وأيضاً 
التنويرية، وما يترتب عنه من فزعة وجدانية داخلية، وحركة نحو مزيد من الاستبصار 
الذهني للذات نتيجة معرفة ذهنية لواقع الذات في سابقها، وفي لاحقها، ونجاح الفرد 
التوبة، وتغيير سلوكها، وهذا يحتاج إلى جهد  المؤمن في مواجهة مشكلاته خلال فترة 

عقلي، إضافة إلى جهد روحي ونفسي.

الوصيَّة،  النص، وتستبطنها  للتفكر والتأمل متفرقة في مواضع من  وثمة مواقف 
وهي  المنفلتة،  وزوائدها  المرَضِيَّة،  الشهوات  بخيط  ا  إمَّ موصولة  الذات  أعمال  فكل 
نوازع ذاتية غير منضبطة، أو أنها موصولة بالعقل وقدراته من الفكر والعلم والأنشطة 
الذهنيةالاخرى، وبذلك فخيار الذات واقع بين البقاء تحت سيطرة الشهوات أو استثمار 
نتائج التفكر في تحقيق إيجابيات للذات كتنمية قدراتها، وتعديل أفكار الفرد ومشاعره، 



367 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

بفحص  المؤمن  للفرد  الوصيَّة  نص  في  مباشرة  غير  دعوة  كذلك  ونلحظ  وسلوكه، 
بأكثر من موقف، وجميعها شواهد على عملية  ذلك  لنا  ويتبين  ونقد سلوكه،  معارفه، 

التفكر تأكيداً على أهميتها في حياة الأشخاص.

وخبراته  علمه  وتسخير  عقله،  قدرات  لتفعيل  الإنسان  وسيلة  والتفكر  فالتفكير 
العلمية، في فحص ذاته، وإنضاجها، وتطوير قدراتها، والوصول بها إلى أعلى حد ممكن 
من زيادة كفاءتها، وهي تواجه حركة الحياة من إحباطات وتحديات، واجتهادات لطلب 
إحداث  في  الآدمي  الكائن  ينجح  أن  بمكان  الصعوبة  ومن  والتقدم،  النمو  من  المزيد 
أي نسبة تعديل في سلوك الذات بدون استثمار نعم الله عز وجل، وفي صدارتها قدراته 
ده الله بها، فعمليات التفكر والتفكير تربط بنحو كامل بين قدرات العقل  العقلية التي زوَّ
التي  العلمية  به، وبين خبراته  اتصل  وما  الفطري  الذكاء  قدرة  بين  ربط  أي  الفطري، 

تولدت عن نسبة الذكاء الحقيقية عند الإنسان الُمكلَّف. 

3. تغيير أخطاء الذات بطريقة النقد الذاتي:

بطبيعتنا البشرية، وما تطويه من عيوب، ونقائص، واستعداد داخلي لفعل الأخطاء 
النقائص، وعمل  إلى عمل  الكامن-  الاستعداد  تأثير هذا  البشرية -تحت  الذات  تميل 
القبائح، بل وفضائح السلوك بما فيها من ذنوب ومعاصٍ ورذائل،  السلبيات، وإتيان 
بها،  والاستهانة  والذنوب،  والمعاصي،  الأفعال،  هذه  من  نماذج  على  الوصية  ومرت 
وقبول الإنسان بحالته الَمرَضِيَّة الُمزْرِية، ومما لا شك فيه أن هذا الواقع الفاسد يستوجب 
التغيير، وإعادة النظر فيما تفعله الذات من عيوب قاتلة، بتوبة، واستغفار، وكثرة الذكر 
وشدة الندم، وأداء الفرائض، وغير ذلك، وتقوم مراجعة الذات بأساليب متعددة ومنها 
يمكن  أنَّه  إَّال  النص  في  المحدودة  مساحته  ومع  ومعارفها(،  وسلوكها،  الذات،  )نقد 
كشف بعض مواضع استخدام هذا الأسلوب، وهو في المقام ذات طبيعة معرفية نقدية 



368العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وإدراكية. 

وقد لحظنا في نص الوصيَّة أكثر من مثال عن مواطن النقد لسلوك الذات، وتكتشف 
الذات عن هذه الطريقة المعرفية مواضع الخلل، وكيفية علاجها أو تصحيحها، وتقليلها 
على الأقل، وهو مفتاح تحقق حالة طبيعية ومقنعة من )إجمام القلب( كما في هذه الوصيَّة، 
وأمامنا - كما نستقرئ - مثالان واضحان يدفعان عقل الباحث، والقارئ الأريب إلى 
القراءة الناقدة لفكر الذات وسلوكها، فكلاهما يختزنان نقداً للذات، وتوجيهاً لها نحو 

الثورة على الذات، وهمـا ما يأتي:

المثال الأول: )نقد الأفرادالمستهينين بالذنب(:

قبل أن تنهي الوصية حديثها الإرشادي لجابر بن يزيد الجعفي، وجهت كلماتها إلى 
الفرد المؤمن، وانتقدته على استهانته بالذنب، وقبوله حالته التي كان عليها وهو يستمر 
بواقع  ورضاه  بذنبه،  الفرد  استهانة  الوصيَّة  واعتبرت  توقف،  بلا  ذنوبه  ارتكاب  في 
)الحال( للذنب مصيبة لا مثيل لها، ولهذا جاء في مقطع من نص الوصيَّة، وهو يخاطب 
أنت عليها«،  التي  بالحالة  بالذنب، ورضاك  »لا مصيبة كاستهانتك  أنَّه:  جابر الجعفي 
البقاء« بعيداً عن قرب الذات من الله  ثم جاء في جملة لاحقة لها: »ولا معصية كحب 

سبحانه وتعالى، وطاعته وعبادته. 

بالمعاصي،  استخفافها  في  الذات  نقد  من  لنا  يبدو  كما  الوصية  نص  غرض  وكان 
هو  الفرد  على  بصماتها  واستمرار  الذنب  بحالة  المخزي  وقبولها  بالذنوب،  واستهانتها 
الُمذِلِّ  خضوعه  واقع  على  ويتمرد  غفلته،  من  ليستيقظ  المـرء  ذهنيَّة  في  صدمة  إحداث 
ة في ذهنية الفرد ووجدانه بأن يتمرد  لسطوة الذنوب وضغوط الشهوات، وإحداث هَـزَّ

على حالته المخْزِيَة التي ارتضى فيها )الاستخفاف بذنوبه( واستهانته بمعاصيه. 



369 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

والمثَِـال الثاني: 

إزراء النفس وتحقير ترفعها واستعلائها.

من  »استقلل  جابر:  يا  الباقر  الإمام  من  مفيد  تربوي  توجيه  في  الوصيَّة  في  جاء 
نفسك كثير الطاعة لله.. إزِْرَاءً على النفس«، والمفهوم العام والمجمل لهذه الكلمات أنَّك 
يا جابر، وأنَّك يا أي مؤمن مخلص )لا تستكثر من نفسك الطاعة لله أبداً(، بل استقلل 
كثير الطاعة، واعتبرها عملًا تعبدياً قليلًا، ولا يضاهي -مهما عظمت عبادتك- عظمة 

الله وما أسبغه عليك من آلاء نعمه.

ويستفاد من لفظة )الإزراء( احتمالان، وكلاهما ذو طبيعة عقلية ومعرفية وإدراكية، 
ان عن عملية نقد فكري بغرض إحداث تغيير سلوكي، وتعديل إيجابي في كيان  ويعَـِّرب
الشخصيَّة، والاحتمالان مجرد تفسير اجتهادي، ولا نراه قد بلغ درجة الجزم واليقين، 

وهمـا:

أ – الإزراء للنفس.

أعمال  أو تهاونها في  فعل خاطئ،  عاتبها على  او  نفسه  الفرد عاب على  أن  ويعني 
الخطأ  هذا  لتصحيح  عقلي  وسعي  بخطأ،  وعي  حقيقته  في  هو  الإزراء  وهذا  الطاعة، 
الطاعات استجابة  الذات عن أعمال  العقل تراجع  الفعل المشين، فعندما يرى  أو ذاك 
لا  ذلك  مقابل  في  أو  الطاعات،  من  القليل  عمل  كاستكثارها  المرء  شهوات  لضغط 

)تستكثر النفس قليل الطاعة(.

إلى  بالنظر  مقصرة  وهي  الله(  )عفو  طلب  إلى  الاستكثار  بهذا  تتعرض  ذلك  ومع 
وهي  الوصيَّة  نص  من  جملة  في  جاء  وقد  كثيرة،  أنها  على  الطاعات  قليل  من  أعمالها 
تحث على استقلال )كثير الطاعة( لله: يا جابر »واستقلل من نفسك كثير الطاعة إزراءً 



370العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الذات للإكثـار من أعمال  التقليل هو دفع  للعفو«، وهدف هذا  النفس، وتعرضاً  على 
باً إليه عز وجل، وينطوي هذا  الطاعات لله سبحانه وزيادة نشاطها العبادي المخلص تقرُّ

الموقف على نقد عملي للذات ودوافعهـا.

ب – والاحتمال الآخر للإزراء: 

يحتمل – كما ورد في بعض المصادر – أنَّ الإزراء يعني افتعال تحقيرها بغرض نقدها 
عن كل تهاون في الطاعات لله وعبادته، فتعنف بالنقد وشدة العتاب، والتركيز على تحقير 
بنفسها، وتسويفها واختلاق الأعذار، واستكثارها طاعة  بالعجب  غفلتها، وغرورها 
الله بأعمال قليلة، وتقبل )ذل المعصية(، والسيئات التي تثير في نفسية الفرد الاشمئزاز 

والتقزز.

ومن المؤكد أن الإزراء هو أقرب لافتعال التحقير، وليس ممارسة تحقيرها على وجه 
م أية ممارسة تحط من كرامة الإنسان، ولا  م بني آدم، وحرَّ حقيقي؛ لأن الله سبحانه كرَّ
غ، ولكنَّ بعض الراغبين  يجوز حتى لصاحب هذه النفس أن يحط من كرامته بأي مسوِّ
عن  التخاذل  من  بتحذير)أنفسهم(  يقومون  الله  طاعة  من  الإكثار  في  المتهجدين  من 
طاعة الله، فيلجؤون إلى معايرة أنفسهم بتقليل الطاعة دفعاً منهم لها على زيادة نشاطها 
الطاعات لا بغرض  الذات الى عمل  ليدفع  العبادي، فيكون الإزراء على نحو مفتعل 

تحقيرها على وجه حقيقي كما يفعل بعض الرهبان من غير المسلمين. 

***
4. مبدأ التحذير من مشكلات تعديل السلوك بنظرة عبادية: 

وهي  إيجابية،  معززات  هي   - التربوي  بالمنظور   – الشرعيَّة  الأوام��ر  كانت  إذا 
السلبية، وتدخل  للمعززات  التحذيرات هي شكل  فإن  وإدراكية،  عقلية  ذات طبيعة 



371 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

التحذيرات مع النواهي ضمن تقوية المعززات بوجه عام لدفع النفس عن الاستجابة 
لسلوك خاطئ، وغير توافقي، وذلك ليساند المعزز الإيجابي في مواجهة المثيرات السلبية، 
وقد استخدم الإمام الباقر في وصيته لجابر الجعفي لغة التحذير بلفظ واضح أكثر 
اليد على  لوضع  الكلمات  بعض  الكريم  للقارئ  ونعيد  الوصيَّة،  مرة في نص هذه  من 

أسلوبي )التحذير والمنع( وهما:

1. أسلوب مباشر في تحذير الفرد من السلوك الخاطئ كقول الإمام الباقر لجابر: 
اك والاكثار من التحذير، ونصت الوصية على هذا الاستخدام في جمل متعددة شكلت  إيَّ
الباقر عليه  الإمام محمد  العمل، ومن ذلك قول  المساعدة في  الفرد على  تحذيرات لحث 
اك  إيَّ اك والغفلة،  إيَّ اك والتسويف،  إيَّ الكاذب،  اك والرجاء  أفضل الصلاة والسلام: »إيَّ
اك  اك والثقة بغير المأمون فإنَّ للشر ضراوة كضراوة الغذاء، إيَّ والتواني فيما لا عذر لك فيه، إيَّ
والتفريط عند إمكان الفرصة«، فهذه الجمل ومفرداتها بمثابة قوة مسبقة لإثارة الشعور، 

وتنبيه الأذهان، وهي نشاط دافعي، وتحفيزي تدفع الفرد نحو المسارعة في العمل.

من  أكثر  الأسلوب  هذا  وتكرر  الناهية،  )لا(  استخدام  فيه  تم  آخر  أسلوب   .2
هذا  ضمن  بمثله  العدوان  رد  في  المماثل  السلوك  عن  النفس  كف  صيغة  وتدرج  مرة، 
النهي وإن يظهر منها تحذير مباشر وعلني كالسابق، إَّال  الطريقة في  الأسلوب، وهذه 
آثارها  تترك  ولكنها  مكشوفة،  غير  بمخاطر  فعلي  تحذير  على  تنطوي  النهي  طبيعة  أن 
المختلفة على الشخصية المسلمة، ودليلنا في ذلك أنَّه بعد مطالبة الإمام الباقر بكف 
الفرد،  في  قيل  فيما  بالتفكر  صريحة  دعوة  تبعتها  عنها  والسمو  مة،  المحرَّ الاستجابات 
وارتباط هذه الأقوال بتحذير من الإمام لجابر، وكل مؤمن من السقوط مرتين )من عين 

الله سبحانه مرة، ومن أعين الناس مرة ثانية(.

وإرادتنا،  عقولنا،  يدفع  الناهية(  ولا  ��اك،  )إيَّ بلفظي  بصيغتيه  فالتحذير  لذلك 



372العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

في  رغباتنا  يعوق  مما  والح��ذر  عيوبنا،  من  الخال�ص  على  العمل  إلى  ال��ذاتي  ونشاطنا 
الإيجابي  السلوك  ع��ادات  على  للتربية  أنفسنا  وتهيئة  العبادية،  أهدافنا  إلى  الوصول 
الأساسية  بمكوناته  السلوك  تنظيم  عملية  منَّا  يتطلَّب  جهد  وهو  المرغوب،  والعبادي 
لتصب جميعها كوحدة سلوكية في نهر واحد يتلقى فيها المؤمن تربية جيدة لشخصيته، 
ويكتسب فيها قيمًا وعادات وأفكاراً ومشاعر تجتمع فيما نسميه بـ )الشخصية العبادية(، 
اك( أو بـ )لا الناهية( بمثابة قوة دافعة تحرك الأفراد بمساندة  وهكذا فالتحذير بصيغة )إيَّ
معززات إيجابية، وتلتحم معها، فيؤدي هذا التآزر إلى تكوين الصيغة العبادية والإيمانية 

للشخصية الإنسانيَّة، ولو في حدها الأدنى. 

***
5. التوجيه ونصح الذات:

ويراد بهذا المبدأ عملية توجيه عقلي وديني للفرد ونفسه كما في نص هذه الوصية 
بإسداء  منظم  جهد  ويصاحبها  المؤمنين،  الأف��راد  جموع  بعده  ومن  بأكملها،  لجابر 
الباقر مع صاحبه جابر ونحن  للذات من الآخر كحال الإمام  النصائح والمواعظ 
ا بطريقة وقائية أو علاجية مما يتهددها  بغرض تسديد السلوك وتصحيحه، وحمايتها إمَّ
من المخاطر التي تواجهها حاضراً أو المحتملة لاحقاً، فالتوجيه والنصح عملية استثارة 
للمخاطر، واستعانة بخبرة عالم بالنفس وخفاياها، واسترشاد بطريقة تفكيره بحثاً عن 
واجتماعية  شخصية  مشاكل  في  وقوعهم  اتقاء  أو  الأفراد،  عند  المشكلات  لحل  مخارج 
وغيرها، أو استفادة من تجربة هذا المربي المرشد في الوصول إلى مستويات متقدمة من 
عمليات الضبط السلوكي، وتحقيق الاتزان الانفعالي والنفسي الذي يرتبط بهذه التجربة 
التوجيهية، ويترك وراءه آثاراً إيجابية، وبصمات خيرة على نفسية الإنسان، وعلى علاقاته 
في  الفرد  عن  الله  رضا  من  عالٍ  مستوى  تحقيق  كله  ذلك  من  وأهم  والآخرين،  بنفسه 



373 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

علاقات عبادية سامية.

المباركة -وكما أشرنا- نصيحة كبرى وقيِّمة يستفاد من جملها  فنص هذه الوصية 
سلوكيات  وممارسة  سليمة،  مفاهيم  تكوين  في  والمعرفية  اللفظية  ومقاطعها  وعباراتها 
حالات  وتحقيق  مؤمنة،  شخصية  بناء  إلى  الأمر  نهاية  في  وتؤدي  العباد،  رب  يرتضيها 
من الرضا النفسي عن الله، وعن رضا الفرد عن نفسه وسعادة ذاته، والشعور بالارتياح 
عن توافقها السوي، وأن أي تأمل في كل مفرداتها أو بعضها سواء في العبارات الوقائية 
أو العلاجية أو الإنمائية يعزز هذا الاعتقاد، وأنها مجموعة وصايا ونصائح وتوجيهات 
لسعادة المرء قد أسداها الإمام الباقر لنا جميعاً، وليست لصاحبه جابر فقط، من أجل 

صناعة الإنسان السعيد العابد لله، الإيجابي بين الناس.

بعض  نتلمس  الوصية  نص  من  الدراسة  هذه  موضوع  إعداد  في  كالعادة  أننا  بيد 
الوصيَّة  منها  تكونت  التي  الأربعة  المقاطع  ففي  نعتقد،  لما  المؤيدة  والمصاديق  الأمثلة 
الارشادية تجَّىل مبدأ التوجيه والنصح المخلص الأمين من الإمام محمد بن علي الباقر بن 
رسول الله صلى الله عليهم، وكان من الصعب إعادة كل مقاطع هذه الوصية وكتابتها 
كأمثلة، وهي موضوعة بنصها الكامل في مدخل الدراسة، واستوجب فقط تأييد هذا 
المبدأ بشواهد من باطن النص للتمثيل فقط، وقد مررنا بشواهد على ذلك في مواضع 

متفرقة من هذه الدراسة. 

لقد ذكرنا أكثر من مرة توجيه الإمام جابراً لكف سلوكه عن الاستجابة بالمثل في 
الرد على مظالم الآخرين وخياناتهم واستفزازهم له في تكذيبهم إياه، وأن يكون له فضل 
عليهم، وعدم مجاراتهم في سقوطهم الأخلاقي، وحثه في مقابل ذلك على التفكر فيما قيل 
فيه واتخاذ العبرة والعظة من ذلك، ثم عرض نص الوصية في أماكن متفرقة منها سلسلة 
مستويات  على  والإرشادات  التوجيهات  من  متنوعة  ونماذج  والمواعظ،  النصائح  من 



374العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وأجزائها  نصها،  امتداد  على  الوصية  استبطنتها  متداخلة  وجمل  وبمفردات  عديدة، 
الأربعة المتصلة مع بعضها، وتضمنت عملية توجيه ونصح الآخر تنبيه ذهن الفرد عن 
الإتيان بأعمال سيئة، وتحذيره من الانغماس في ممارسة ظواهر سلوكية، وضرورة اتقاء 

عواقبها، ونتائـجها الخطرة على نمو الذات في اتجاه عبادي. 

التعزيز الإيجابي والسلبي في شكل  النصائح والتوجيهات توازن بين  لغة  وكانت 
أوامر ونواهٍ وتحذيرات كقوله في الجزء الثالث من نص الوصيَّة: 

من  واستقلل  الشكر،  إلى  تخلصاً  الرزق  قليل  الله  من  لنفسك  استكثر  جابر:  »يا 
نفسك كثير الطاعة لله إزراءً على النفس وتعرضاً للعفو، وادفع عن نفسك حاضر الشر 
من  العمل  العمل، وتحرز في خالص  بخالص  العلم  واستعمل حاضر  العلم،  بحاضر 
عظيم الغفلة بشدة التيقظ، واستجلب شدة التيقظ بصدق الخوف، واحذر خفي التزين 
باسترشاد  الهوى  غلبة  عند  وقف  العقل،  بدلالة  الهوى  مجازفة  وتوَقَّ  الحياة،  بحاضر 
العلم، واستبق خالص الأعمال ليوم الجزاء، وانزل ساحة القناعة باتقاء الحرص، وادفع 
عظيم الحرص بإيثار القناعة، واستجلب حلاوة الزهَـادة بقصر الأمل، واقطع أسباب 

الطمع ببرد اليأس...«.

ثم في عمليات تعزيز سلبي بدا في أوامر حيناً، ونواهٍ وتحذيرات حيناً آخر كالمنع عن 
عمل أفعال، وتحذيرات من ظواهر معوقة لنمو النفس عبادياً، ومن ذلك )لا تظلم، لا 
اك والتسويف، إياك والغفلة، إياك والتواني فيما لا عذر لك فيه، إياك  تخن، لا تجزع، وإيَّ
والثقة بغير المأمون، إياك والتفريط في الفرص وتفويتها، ثم تحذير الإمام الباقر لجابر، 
وللفرد المؤمن من أن للشر ضراوة كضراوة الغذاء، ويعني ذلك أن للشر عادات ملحة 

وشديدة الإلحاح كإلحاح عاداتنا في طلب الغذاء، والإقْبـال على المأكولات والشرب.



375 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

ويستفاد من توازنات التوجيه بشقيها الإيجابي والسلبي بلغتنا نحن المهتمين بعلم 
خطوات  تحقيق  على  وموجه  ومرشد  كمربٍ  الباقر  الإمام  حرص  وإرشاداته  النفس 
تجميع بين إجراءات معززة بطريقة إيجابية، وبين إجراءات معززة ومماثلة لسلوك الذات 
بنحو سلبي تكف فيها الذات سلوكها عن القيام باستجابات لا تسمو بها كما في المقطع 
الأول من الوصية، وبلغة مباشرة نجد في إجراءات النصح والتوجيه والإرشاد توجيهاً 
نحو )إشباع مبدأ اللذة( وتحقيقه، ويقابل ذلك أيضاً حركة صوب تحقيق حالة )تجنب 
وعبادية  عملية  بإجراءات  الجنة(  إلى  لتذهبوا  )اعملوا  آن  في  تقول  الجنة  وكأن  الألم(، 
المحرم كي  )امتنعوا عن عمل  نفسه  الوقت  الوصية، وتقول في  محددة وردت في نص 
سوي،  اتجاه  في  الأفراد  سلوك  ينتظم  والمواعظ،  النصائح  وبهذه  النار(،  إلى  تذهبوا  لا 
وخصائص  وصفات  بسمات  ويميزها  العبادية،  شخصيتهم  تنمية  على  ذلك  فيساعد 
الإمام  ابتغاه  ما  وهذا  الإسلامي،  التربوي  المشرع  وجهة  مع  تتفق  وعبادية  إيمانية 

الباقر من هذا التوجيه. 

***
6. مبدأ المعالجة السلوكية بالأضداد:

مختلف  على  فالناس  حيادية،  وبقوى  مزدوجة،  بطبيعة  الشخصية  حياتنا  نعيش 
أجناسهم ولدوا بقابلية وراثية تنطوي على استعداد لفعل الخير، واستعداد مقابل لفعل 
الشر، وتضمنت وصية الإمام الباقر حالات من تقابل السلوك في حياة البشر بلا 
للخير وفي نفس  قابلية  لديه  فرد توجد  استثناء، مؤمنين ومن مذاهب شتَّى، ففي كل 
الوقت توجد لديه قابلية للشر، وقد استهدف الإمام الباقر من وصيته بث قيم الخير 
لمواجهة رذائل الشر واستجاباته العصابية الساقطة، وكان توجيهه لجابر بن يزيد الجعفي 
بأن يكف عن معاملة المسيئين بمثل ما فعلوا ليس لينصر قيم الخير فحسب، بل ويقابل 



376العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وجدانيا  تغييراً  تحدث  أن  عسى  أخلاقي،  سمو  على  تنطوي  طيبة،  أفعال  بردود  الشر 
داخلياً يحس فيه المسيء بخطئه، ويسارع في تعديل مفاهيمه وأفكاره وسلوكه.

لم تتوقف وصية الإمام الباقر عند سمو النفس في مقابل انحطاط السلوك لدى 
سالكاً  كان  إن  نفسه  من  ويتأكد  وجل،  عز  الله  كتاب  على  نفسه  يعرض  بل  الآخرين 
سبيله، زاهداً في تزهيده، راغباً في ترغيبه، خائفاً من تخويفه، فعليه أن يَثْبُتَ ويَبُْرش بنتائج 
الخير، ولن يضره ما قيل فيه، وإنْ كان مبائناً للقرآن، فماذا الذي يغُرك من نفسك، ويعني 
ما الذي يغريه في نفسه حتى تتجاوز معايير الحق، وبمقابلة الموقفين يدرك موقعه قريباً 
من الحق أو داخلًا في دائرة الباطل، وبهذا التقابل يسمو موقفه في الحق، ويحبط عمل 

المبطلين.

وثمة مواقف متقابلة تعرف بتقابل السلوك، وتدرك علاجياً بطريقة الأضداد)))، 
ونتلمس كيفية معالجة الرذائل بالفضائل من جنسها، ونرى في بعض الجمل السلوكية 
تقابلًا بين ضد إيجابي وضد سلبي، وتغييراً للأضداد السالبة بأضداد إيجابيَّة، ولنقرأ مثلًا 

 :عبارات وردت في نص الوصيَّة الارشادية للإمام محمد بن علي الباقر

د اليأس«. ْ »اقطع أسباب الطمع بَرب 	-

للرحمة  وتعرض  الاستغفار،  وكثرة  الندم  بشدة  الذنوب  سالف  »واسترجع  	-
وعفو الله بحسن المراجعة«.

»واطلب بقاء العز بإماتة الطمع، وادفع ذل الطمع بعز اليأس، واستجلب عز  	-

))) لمعرفة تفصيلية لطريقة )العلاج بأضداد السلوك( يمكن للقارئ الكريم الاطلاع على كتابنا 
سنوات  منذ  أعددناه  وقد  التسعة،  بفصوله  الأضداد(  بطريقة  السلوك  وتعديل  النفسي  )العلاج 
كدراسة تربوية تحليلية في ضوء ما أسميناه بسيكولوجية الأخلاق، ونسق القيم العبادية وبخاصة 

فصوله السبعة الاولى.



377 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

ة، وتزود من الدنيا بقصر الأمل«.  اليأس ببعد الهمَّ

السلوك وتعديله  لممارسة  الغير نجد مثالاً  السلوك عن مظالم  وفي مقطع كف  	-
بهذه الطريقة، فهذا الجزء من نص الوصية يعالج ظلم الغير لنا بالعدالة، وتخوينهم لنا 

بالأمانة إليهم، وتكذيبهم بالإحسان لهم، وهكذا.

***
7. مبدأ معرفة نتائج العمل وأثره:

هو مبدأ العظة والاعتبار، إذ يحتاج كل امرئ منَّا، وهو يقوم بعمله، معرفة نتيجة 
ما يقوم به، ويدرك نتيجة جهده، فإذا كان يقوم بالتعلم على سبيل المثال، فيمكنه معرفة 
نتيجة ما تعلمه، ما أتقنه، ما يحتاج إلى مزيد من الدرس والتعلم، والإتقان، وما لم يتقنه 
فيكون ذلك دافعاً ذاتياً لمزيد من النشاط، والاسترشاد بالعلم، ومعرفة ما كان يجهله، 
وما يزال، ويبحث عن طرق التغلب على فشله، ومقدار نجاحه، فهذا المبدأ -مبدأ معرفة 
المرء لنتائج عمله -مبدأ حيوي في العمل الارشادي، بل طبيعة هذا المبدأ إرشادية، وبه 
به نحو الأفضل، ومعالجة  يتحرك  أن  ما يمكن  تعلمه، نشاطه  المرء عن عمله،  يعرف 

الناقص في نشاطه، وعن طريقه يتم تطوير قدراته والارتقاء بها. 

ومما يلفت نظرنا فعلًا في نص وصية الإمام الباقر تأكيدها في أكثر من موقف 
على إشارتها لهذا المبدأ، وتشدد بعض عباراتها على ضرورة معرفة الأفراد نتائج أعمالهم، 
ما تعلموه، وما أتقنوه، وما لم يتعلم أو يتقن، تمهيداً لاتخاذ اللازم بغرض تطوير قدرات 

الذات، وإحداث التغيير الايجابي نحو الأفضل، وبأي مقدار نسبي.

لنعد أول الأمر إلى مثالنا الذي كررناه مراراً، وأكدنا فيه بحسب نص الوصية أن 
الإمام طلب من جابر كف مقابلة سلوك الآخرين العدواني تجاهه بسلوك عدواني مثله، 



378العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

ويلحقه الإمام الباقر بتوجيه مباشر، ويأمره بأن يفكر بما قيل فيه، ويتعرف على نتائج 
ما فكر فيه، أي عرف نتائج عمله من عمليات التفكير والتأمل الذهني، ويقارن الأمور 
في موقفه التأملي بين صحة ما قيل، وزيف ما قيل عنه، وهذا مشهد على معرفة الأفراد، 
ومنهم جابر الجعفي، بضرورة نتائج العمل الذهني، والتأمل في مسألتي )السقوط من 

عين، وأعين الناس أو تحصيل الثواب(. 

عملية  بعد  أنه  هو  ارشادي  بمبدأ  معززة  تربوية  ضرورة  الموقف  هذا  ويستبطن 
التأمل والتفكر قد عرف المرء ما قيل فيه من صحة أو خطأ، وتبين له في الوقت نفسه إن 

كان وضعه الشخصي على )خلاف ما قيل فيه( أو )صحة أقوالهم في ذاته(.

وفي موقف )المجاهدة النفْسيَّة( التي أُمِـرَ بها الفرد المؤمن في مواجهة شهواته، يجد 
الفرد ونفسه،  بين  فعلياً  اللفظي يحدد صراعاً  فالمقطع  المبدأ،  فعلي لهذا  تطبيق  نفسه في 

ويتحدد أكثر من نتيجة للفعل بشكل متتابع، ولو على أكثر من مرحلة:

ة يقيم أودها واعوجاجها، ويخالف هواها في محبة الله )وهذا مشهد لمعرفة  أ- فمـرَّ
المرء نتيجة عمله، والمقصود به صراعه مع شهواته(.

ب– ومرة كما يقول هذا المقطع: »تصرعه نفسه، فيتبع هواها فينعشه الله فينتعش، 
ويقيل الله عثرته فيتذكر، ويفزع إلى التوبة والمخافة، فيزداد بصيرة ومعرفة«. 

ما  بنتيجة  ومعرفة  علم  على  وهو  فعله،  وكيفية  الفرد  موقف  يتحدد  وبالتأكيد 
فوارط عمله وتقصيره  ويتدارك  الفشل،  نفسه عن مواطن  فيتوقف في مساءلة  يفعل، 
هنا وهناك، وينطلق واثقاً بعد أن نجح في الانتصار على شهوات نفسه، ويتقوى بإرادته 
الذاتية على السيطرة عليها، ويصل إلى مبتغاه من إتقان العمل، ومن المؤكد أن الفرد في 
أي تجربة جهادية، وفي مواقف أخرى من حياته يحتاج لمعرفة ما أتقنه، وما أخفق فيه، 



379 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

فيرفع من مستوى كفاءته، ونضجه وتطوير قدراته.

***

ثانياً: �أ�ساليب العلاج الإر�شادي ذات الطابع الروحي – الأخلاقي:

واستخرجنا بنظرة اجتهادية مجموعة من الأساليب البارزة في نص الوصية الباقرية 
الكريمة، ومنها الأساليب التالية:

1. العلاج الإرشادي بكثرة الذكر في الخلوات:

الثالثة من  الفقرة  الباقر في  بن علي  الإمام محمد  أبي جعفر  تعرضت وصية 
نص وصيته لاستخدام ما أسمته بـ )كثرة الذكر في الخلوات( في مجال التربية الوجدانية 
كالحب  الإيجابية  الحية  بالعواطف  الإنسان  نشاط  وإثراء  القلب  ة  رِقَّ على  تركز  التي 
لـ  متعددة  أساليب  للوصية  والمعرفي  اللفظي  المحتوى  تضمن  وقد  والعطف،  والحنان 
)ذكر الله( تعالى في نص الوصيَّة سواء كان في خلوة أم في العلن.. مثل إشاراتها لاستكثار 
واستحضار  الذهنية،  اليقظة  وشدة  الطاعة،  كثير  واستقلال  الله،  وشكر  الرزق،  قليل 
بالقيم  العمل  والعلم،  بالعقل  الاسترشاد  الهوى،  مقاومة  الله،  من  الصادق  الخوف 
الندم، كثرة  اليأس، وشدة  كالزهد والقناعة وقصر الأمل، والصدق، والعدالة، وعـز 
الاستغفار، طلب عفو الله والتعرض لرحمته تعالى، وممارسة الأدعية والمناجاة في الظلم، 
ومجاهدة  الناس،  من  الانتقام  ودفع  الغضب،  ورد  الفرائض،  وأداء  الله،  إلى  والتوسل 

النفس بالتوبة وبغيرها من الاعمال العبادية.

وفي الجملة المذكورة مقابلة بين مشهدين أحدهما علني يربط بين ليونة القلب ورقته 
الآخر  والمشهد  الخلوات،  في  لله  الذكر  كثرة  وبين  الوجداني،  وترقيق عواطفه وسموه 
القلب غياب ذكر الله في  خفي، ومضاد للحالة الأولى، ويربط هذا المشهد بين قساوة 



380العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

المفاضلة  سوى  المتقابلين  النمطين  هذين  بين  الفرد  لدى  خيار  ولا  وغيرها،  الخلوات 
ا أن يختار )رقة القلب( ويتم تنميته بكثرة  بينهما، واختيار الأفضل منهما للفرد المؤمن، فإمَّ
الذكر في الخلوات، وهو الخيار الأنسب له، أو يتخلى عن ممارسة ذكر الله فيخسر هذه 
الحياة وعلاقاته  قلبه( وانعكاساتها عليه في حركة  )القسوة في  آثار  الرِقَّة، وتظهر عليه 

بالناس، بل مع نفسه أحياناً. 

ضمن  العاطفية  التربية  في  الطريقة  هذه  استخدام   الباقر الإمام  اقترح  وقد 
سلسلة من نصائحه، فذكر هذه النصيحة بصيغة الأمر الإيجابي، أي بتعزيز موجب 

ة القلب بكثرة الذكر في الخلوات«. ض لرِِقَّ للسلوك الإيماني، وقال: »وتعَرَّ

ا تتكون من أجزاء متصلة مع  كما نتصور -وهذا اجتهاد في فهم الجملة السابقة- بأَّهن
بعضها تؤدي في نهاية الأمر الى تكوين سلوك إيجابي يلتقي مع النظرة العبادية للمشرع 

التربوي الإسلامي، ونذكر هذه الأجزاء المتحركة في هذا الاتجاه كما يأتي:

أ- صيغة توجيه:

أو  )بالأمر  ا  إمَّ  الباقر الإمام  لدى  والمواعظ  النصائح  صيغ  عادة  وتتأرجح 
ض(، فهذه  الفعل )وتَعَرَّ أمْـر« ظاهرة في   « تبدو بصيغة  النهي(، لكنها في هذه الجملة 
الكلمة، وهي فعْـل أمْـر يعمل على إثـارة دوافع السلوك وتنشيطها لدى الكائن الآدمي، 
البحث  في  حسي(  منبه  أو  )مثير  كـ  وتعمـل  داخلية،  وتحريك  دفع  قوة  بمثابة  وتكون 
الإشباع،  إيجابيَّة تحقق هذا  استجابة سلوكية  بالضرورة ظهور  ذلك  فيتبع  إشباع،  عن 
وتساعد الفرد المؤمن على بناء شخصيته العبادية، وتكون هذه الاستجابات واضحة في 
)كثرة الذكر( لله سبحانه وتعالى التي تتسبب بتكرار عملية ذكر في تكوين حالة متقدمة 

ـة القلب(.  من )رقَّ



381 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

ب- طريقة عمل:

وتختزن هذه الجملة ما ذكرناه -طريقة عمل- وهي ممارسة منهجية تربوية في تفعيل 
جانب مهم من الجانب العبادي للذات المؤمنة، وتحددت صيغتها بـ )كثرة الذكر لله عـزَّ 
وجل( في الخلوات دون تحديد بالليل أو بالنهار، ولكن غالباً تتم الخلوة في فسحة الزمان 
المتصلة إمّا ليلًا أو نهاراً، وبخاصة الليل لانشغال الناس بأعمالهم في النهار، كما أن غالب 
أوقات الفراغ عندهم هي بالليل، وتتاح لهم الخلوات بأنفسهم، ولا يقصد بالخلوة مجرد 
بل  لسان(،  )لقلقة  البعض  يسميها  ألفاظ  وإطلاق  محدد،  وقت  في  المؤمن  الفرد  تفرغ 
ترتكز صيغ الخلوات على ممارسة هادفة ومنظمة، ومخطط لها بمجموعة برامج روحية، 
وبأشكال من الممارسات والفعاليات الإيمانية التي تحقق الهدف العبادي بترسيخ العلاقة 
المختلفة، والكتب  الكتاب )القرآن(، والأدعية  مع الله كالصلوات، والنوافل، وقراءة 
لضبط حركة  وعصرية كذلك  منتظمة،  برامج عمل  وإعداد  الهادفة،  الإيمانية  التربوية 
)الذات( على سلوك إيماني يرضي الله عـزَّ وجل، ويشعر فيه المؤمن بمتعة التغيير الإلهي 

في داخل كيانه، ويتذوق حلاوة الأنس في خلوته مع الله. 

الإنساني  الداخل  تحريك  على  الذكر«  بكثرة  القلب  لرقة  ض  »وتعرَّ جملة  وتعمل 
للقلب الإنساني بترقيق  الوجداني  اتجاه إيجابي يصقل الجانب  الفرد في  دافعية  باستثارة 
مشاعره، وصبغها بالإيجابية، ودفعا في اتجاه معاكس لما أسمته الوصيَّة بـ )قسـوة القلب(، 
)وفقر القلب(، يعني خلوه من الرحمة والحب والعطف على الآخرين، واستبداله بحالة 
من )ترقيق القلب( كخيار إنساني يلتقي مع أداء الوظيفة العبادية لصاحب القلب، ومع 
الأهداف العبادية للفرد المؤمن، فيتم تفعيل مشاعر الود والمحبة والتفاعل الحي معهم. 

ج- الهدف المراد تحقيقه:



382العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وهو – بالمعنى المتداول في أدبيات علم النفس ومصادر علم النفس - سلوك يراد 
المرجو  السلوك  هو  فالهدف  سلوكيَّة،  وممارسات  بأفعال  نيله  ويراد  ذكرنا،  كما  تحقيقه 
الوصول إليه سواء كان هذا الهدف )سامياً أم منحطاً(، ولكنه في سياق هذه الجملة كان 
بصورة مثلى، صورة سمو إنساني، ويبدو هذا الهدف في ظاهره حركة منطلقة من داخل 
الكائن الآدمي، وأملًا نشطاً لتحقيق هدف دنيوي خاص بدنياه وكيانه الذاتي وهو كما 
ة القلب(، وتجنيبه القساوة، والتبلد الوجداني، وهدف آخر يتحقق  جاء في الوصيَّة )رِقَّ

فيه رضا الله لارتباطه بعمليات ذكر الله ومداومته على عبادته سراً وعلناً.

ض لرقة القلب بكثرة الذكر في الخلوات« حسمت  فالجملة السابقة القائلة: »وتعرَّ
القلب«  مشاعر  »ترقيق  وهو  الهدف  نوعية  حددت  إذ  الهدف،  نمط  حول  جدل  أي 
بأن  وطالبت  عليه،  والرقة  والعطف  والحنان  الحب  طابع  وإضفاء  المشاعر،  وتحريك 
يكون قادراً على التفاعل العاطفي النقي مع الآخرين ومع قضاياهم، فهذا الهدف هو 
بكل وضوح )هـدف وجـداني(، ولكنه بحسب مطالب الوصية خيار عقلاني، وعبادي 

يترتب عليه جـزاء في الدنيا والآخرة. 

د- النتيجة الإيجابية:

الأجر  وتحقق  والنهار،  بالليل  ومتعتها  الذكر  لذة  على  الفرد  حصول  في  وتتمثل 
بنفسه  للمختلي  الناس  وتقدير  إيجابي،  بنحو  بالآخرين  الفرد  علاقات  وتغير  الإلهي، 
آثارها  يلمسون  بأعمال  الناس  على  وحنانه  وعطفه  حبه  والُمفْرِغ  لله،  والذاكر  للعبادة، 
التحول الإيجابي والمنطقي جملة أخرى لاحقة للجملة  حيَّة بين ظهرانيهم، وتؤيد هذا 
السابقة، وهي قول الإمام الباقر: »واستجلب نور القلب بدوام الحـزن«، إذ تحظى 
)الغنى  من  بحالة  المتسامية  والوجدانية  الروحية  التجربة  هذه  في  النجاح  بعد  النفس 
غنـى كغنى  »ولا  الرابعة والأخيرة:  بالفقرة  قولها  الوصيَّة في  به  النفسي(الذي وعدت 



383 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

النَّفس«، وتوفيقها بـ)ترقيق القلب بالحب والعطف والسمو، وتقدير الناس لصاحب 
هذا القلب، وأجر الله له(، وهو في اعتقادنا )أثمن مظاهر الغنى للنفس( التي أشارت 

إليها الوصية المباركة. 

وما هي النتائج الملموسة بعد نجاح التدريب العبادي للإنسان المؤمن بذكر الله في 
الخلوات؟

إذا ما نجحت طريقة الذكر في الخلوات، وهي ستكون ناجعة - إنْ خَلُصَت نوايا 
الوصية، وهو هدف وجداني  المذكور في سياق  – بتحقيق الهدف المحدد  المؤمن  العبد 
كما تقدم القول، وتجسد في حقائق سلوكية عبرت عن نفسها في تحقيق أهداف عبادية 
انعكست خيراً على تكوين نسق إيماني للشخصيَّة، وجميعها تعتبر نتائج ساطعة لممارسة 
عملية الذكر بالخلوات وغيرها على مستوى العلاقة مع الله، ومع الآخر، وعلى مستوى 

علاقة الذات بنفسها.

وأول نتائج عملية )كثرة الذكر في الخلوات( لله سبحانه:

1. ينتهي هذا العمل العبادي القويم بعمارة القلب الإنساني للفرد المؤمن، وتكون 
حياته عامرة بذكر الله وبحب الناس، ورقة مشاعره الوجدانية.

2. تربي الشخصية في خلواتها، كما في علنها، على الورع عن محارم الله في السر، وأنَّ 
فيتساوى  باطنها،  بالضرورة على مطابقة ظاهرها  المؤمنة  الشخصية  تقتاد  النتيجة  هذه 
وباطنه،  ظاهره  بين  الفاصلة  الفجوة  على  بذلك  وتغلب  والعلن،  السر  في  المرء  ورع 
وخرج من دائرة: »من كان ظاهره أرجح من باطنه خفَّ ميزانه«))) على حد تعبير الإمام 

الباقر أو على الأقـل ابتعد عن هذه الدائرة وخفف من آلام مخاطرها.

))) الحراني، الحسن بن علي بن شعبة، تحف العقول، ص 214، وبحار الأنوار، للمجلسي، ج75، 
ص 173، وأيضاً، ص 188.



384العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

3. يتغلب الفرد المؤمن )إن كان مبتلى بجمود عواطفه( على هذه المعضلة بالتحرر 
الكامل أو الجزئي من جمود وجدانه، وبالتغلب على تبلده الانفعالي والعاطفي، وتحويل 
عليهم  ويعطف  ويحبونه  الناس،  فيها  يحب  مشاعره(  في  إيجابية  رقة  إلى  قلبه  )قساوة 
كله  ولهذا  وبينهم،  بينه  الروابط  تعزيز  مسارات  في  وإفراغها  المشاعر  رقة  ويبادلونه 

انعكاسات طيبة على مستوى الرضا الإلهي، ورضا الفرد عن نفسه.

4. يكون غلبته على قساوة قلبه بغلبة الخير في نفسه، وتحويل عاداته السلبية لعادات 
 عبادية سوية ومرغوبة، بحيث تكون »الغلبة بالخير فضيلة«))) كما قال الإمام الباقر

في حديث له، وتسمو إنسانيته، وتخلص مودته للمؤمنين.

5. يكتشف الفرد المؤمن من خلال عمليات ذكر الله وترقيق مشاعره الوجدانية 
قدراته الذاتية الُمغَيَّبة في مواجهة رواسب النفس، وما أسمته الوصية بـ )سالف الذنوب( 
سواء باستخدام أساليب )شدة الندم أم كثرة الاستغفار، أم تعرضه لرحمة الله وعفوه، 
كما تضعف حالة الصراع الضاغطة بين الشهوة والعقل بسيطرة الأخير، وبتقليل أخطاء 

الفرد(، فيشعر الفرد بالارتياح الداخلي، وخلاصه إلى راحة النفس واجمام القلب.

***
2. التربية العلاجيَّة الإرشادية بأداء الفرائض:

الفرائض(  )أداء  بـ  التربية  استخدام طريقة  الإرشادية  العلاجات  إطار  يدخل في 
التعبدية وغيرها، وبنحو يومي، ونظام محدد من التوقيت، والملحوظ أن الوصية الكريمة 
 الباقر الإمام  كدعوة  العبادي  السلوك  مجالات  في  لله  الطاعة  من  أشكالاً  ذكرت 
النفس عن السلوك المحرم، والثبات أمام عدوانية  للتحلّم، والثبات الانفعالي، وكف 

))) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج75، ص 188.



385 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

بعد تخلصها  الطاعات  النفس على ممارسة  النفس، وتدريب  والتفكّر، ومجاهدة  الغير، 
من المعاصي والذنوب، وتنمية مشاعر صدق الخوف، وتدريبه على مغالبة الهوى، وكثرة 
الاستغفار، والذكر بالخلوات، والإقبال المخلص على قراءة الأدعية والمناجاة في الظلم، 

وغير ذلك من أشكال السلوك العبادي واستجاباته المتعددة. 

ولقد ذكرت وصية الإمام الباقر لفظة )الطاعة(، وقرنتها أكثر من مرة بحسب 
طبيعتها، وطبيعة كل موقف، ومن ذلك قوله: »يا جابر: استقلل من نفسك كثير 
الطاعة لله إزراءً على النفس« وعاد النص إلى استخدام اللفظة ذاتها بمقطع صغير من 
»وتخلص  جابر:  لصاحبه  كلامه  يوجه  وهو   قوله مثل  ألفاظها  وبنفس  مماثلة  جملة 
إلى عظيم الشكر باستكثار قليل الرزق، واستقلال كثير الطاعة« وهو استخدام محمود 

لتعزيز الدعوة إلى ممارسة سلوك عبادي مرغوب هو الإكثار من طاعة الله سبحانه. 

بيد أنَّ جملة في الفقرة الأخيرة من نص الوصيَّة صاغها الإمام الباقر بكلمات 
المعنى، وخالية من الالتباس والغموض، وهو قوله: »ولا طاعـة  أربع واضحات 

كأداء الفرائض« دون تحديد مباشر باسمها.

منه  يفهم  أنه  الفرائض«  ك��أداء  طاعة  »ولا  السابقة  الجملة  في  المستفاد  والمعنى 
الفرد  انية، وهي- كما هي واضحة- تشجيع  الربَّ الطاعات  أشكال  تنبيهه لأفضل 
معَّني  عبادي  لشكل  تحديد  دون  غيرها  ويحتمل  اليومية،  الفرائض  أداء  على  المؤمن 
فالفرائض  تأكيد،  اليومية في مقدمتها بكل  التعبدية  الفرائض  كالصلوات، وإن كانت 
اليومية دون غيرها، فكل عمل عبادي  الفرائض  بمعناها الشمولي لا تقتصر على أداء 
من الفرائض اليومية ومن غيرها كأداء الحقوق المالية وفريضة »الأمر بالمعروف والنهي 
الة للتربية والبناء  عن المنكر« ومجاهدة الظالمين، يمثل - بالنسبة للفرد المؤمن - أداة فعَّ

الروحي والمعرفي والأخلاقي.



386العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

اليومية،  كالصلوات  الفرائض  لمفهوم  الواسع  المعنى  على  فهمنا  تأكيد  ومع 
والنوافل، والضرائب المالية كالزكوات والخمس والصدقات، والأمر بالمعروف والنهي 
عن المنكر، وخدمات التطوع الاجتماعي والإرشادي، فإنها في نظرنا فرائض معنية بقول 
الإمام الباقر، ولها دور عملي في التربية وطاعة الله سبحانه، وتعديل السلوك بما يتفق 
ة للمشرع التربوي الإسلامي، فالعبادات اليومية كالصلاة على  والنظرة العبادية السويَّ
سبيل المثال توفر للفرد الإحساس بالأمن، وتعينه على مغالبة المنكر، والانتهاء من فعل 
الفواحش، وتؤدي فريضة الصيام إلى المساواة بين جميع المسلمين، وتتساوى مشاعرهم 
فصوم  الكريم،  الشهر  صوم  على  المترتبة  التعبدية  النتائج  وسائر  الجوع  في  الوجدانية 
النفس الإنسانية عن الآثام كصومها عن الطعام، وهكذا كل فريضة عبادية))) لها نتائجها 
السيكولوجية التي يصب خيرها في مصلحة بناء الانموذج العبادي للشخصية المؤمنة. 

3. العلاج الإرشادي والتربية بالممارسة والمواقف العمليَّة:

الشرعيَّة  والم��ح��ددات  بالمعايير  أدائها  وتقويم  ال��ذات  تربية  أساليب  أحد  هو 
الإسلامية، ويراد بهذا الأسلوب أن الفرد المؤمن وهو يسعى إلى إعادة تربية نفسه أن 
لقواعد  ويخضعها  فعلية،  سلوك  تعديل  مواقف  أو  عملية  تغييرية  مواقف  في  يضعها 
السلوك التي يريدها المشرع التربوي الإسلامي ليتم التغيير في مجراه الطبيعي، فلا تكفي 
لقلقة اللسان، وترديد الأماني لتحقق التغيير العبادي المطلوب، وإنَّما يبدأ الفرد الصيام 
وتنفيذ  بأداء  فيها  والدخول  عملية،  بمواقف  بالصلاة  أخطائه  تصحيح  أو  الصلاة  أو 

يجعل الفكرة والشعور حركة عبادية، واقعيَّة.

استجابة  وتكوين  )العبادة  فرعي  عنوان  وتحت  لنا،  سابقة  تربوية  دراسة  في  كتبناه  ما  انظر   (((
ة( من كتابنا )العلاج النفسي وتعديل السلوك بطريقة الأضداد(، ص 104  سلوكية مضادة سويَّ

.111 –



387 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

وقد تكون المواقف العملية التي تساعد على التربية الوقائية أو العلاجية متعددة، 
بيد أننا سنشير لمواقف تربوية ثلاثة يمكن استخدامها كمواقف تربوية عملية، واقعية 
تساعد على إنجاح عملية التغيير العبادي بجهود إرشادية صحيحة، وكي يفهم القارئ 
المنتقاة، وكدلالة على  الثلاثة  بالأمثلة  نستعين  العملية  بالتربية  معنى مقصودنا  الكريم 
إشارة نص الوصيَّة لهذا النمط التربوي أو الأسلوب العلاجي في نص الوصيَّة الخالدة.

1. المثال الأول: 

يذكر النص في مدخله، وفي العبارة الثانية تقريباً نصيحة من الإمام الباقر لصاحبه 
بتَ فلا تغضب،  جابر بقوله الكريم: »إنْ ظلمت فلا تظلم، وإنْ خانوك فلا تخن، وإنْ كُذِّ

وإن مدحتَ فلا تفرح، وإنْ ذممت فلا تجـزع«.

هذه النصيحة تحتاج إلى تنفيذ عملي، فلا يكفي الاستماع لها والتغني بحكمتها، فالمهم 
في الأمر تنفيذها والعمل بها في حركة الواقع الاجتماعي، واستثمارها في موقف فعلي وقائم 
أو أنهم  العلاقات الاجتماعية بين جابر وأي مؤمن، وآخرين يعملون على استفزازه  في 
يخطئون بحقه فيكذبونه أو يظلمونه أو يخونونه، أو يكيلون له ذماً يؤذيه، فالرد هو موقف 
عملي بأية استجابة، فإنْ كان سباباً وشتائم وقبح قول فالاستجابة عملية ولكنها بشر مماثل، 
وبالرد على عدوان بمثله، وهذا لم تنصح به الوصيَّة، وبقيت أمام المؤمن صيغة استجابة 
سلوكية مثلى تسمو بالنفس عن انحرافات الناس وعدوانيتهم، وهي فعلياً لا تكون إَّال في 
موقف عملي يرتفع بأخلاقيات الفرد، وتضعه في موقف ضبط انفعالي وسلوكي، والتزام 
تام بالتحلم والسيطرة على ظهور الانفعالات، فيكف الفرد نفسه عن مقابلة أذى الناس 

بأذى مثله، فيكون المبتدئ والراد بمستوى واحد من قبائح الكلام.

ويتعلم الشخص المؤمن من هذا الموقف العملي كيفية ضبط سلوكه الذاتي، وكيفية 



388العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

مع  العلاقات  الدين، وفن  العقل وأخلاقيات  لمنطق  انفعالاته وإخضاعها  التحكم في 
الآخرين، ثم يوجه سلوكه واستجاباته العملية نحو أهداف عبادية سامية، وقبله كان 
جده أمير المؤمنين يأمر الناس بالتحلم، والتشبه بأفعال الحلماء، فقال بما لفظه: »إنْ 
وقوله  منهم«،  يكون  أن  أوشك  إلا  بقوم  تشبَّه  من  قل  فإنَّه  فتحلم)))،  حليمًا..  تكن  لمْ 
التحلم،  على  النفس  وتدريب  الغيظ  بكظم  أي  بالحلم«)))  الغضب  »وضادوا  كذلك: 
العدواني  الاستفزاز  موقف  من  المرء  يستفيد  أن  ونعني  الحياة،  واقع  من  فرصة  وهي 
للتدرب على تنفيذ واحترام قيم الفضيلة، والانتصار للخير بالخير، وفي نص خارج عن 
نص الوصية أوصى الإمام الباقر أن تكون الغلبة بالخير لا بالشر، فقال: »الغَلبَـة 

ـر قبيحة«))). بالخـير فضيلة، وبالشَّ

والتدريب  التربية  إع��ادة  أساليب  كأحد  عليه  مررنا  قد  تطبيقي  آخر  ومثل   .2
بمواقف عملية وهو حثه جابراً وكل مؤمن بأنه: »لا طاعة كأداء الفرائض« وجميع 
هذه الفرائض وفي مجالاتها المتعددة تحتاج إلى نشاط عملي، ونزوع سلوكي يساعد على 
التربية العملية للذات، وبمواقف عملية، فلا يتعلم المرء صلاة بحفظ الآيات والأذكار 
إَّال  يصوم  ولا  عملية،  بممارسة  وإنما  مفيداً،  ذلك  كان  وإن  الصلاة  حركات  وكيفية 
بالجوع والامتناع عن شهوات البطن وآثام اللسان والفكر، ويتعلم الفوارق بين حال 
إنه  له  يقال  والفسلجية والأخلاقيَّة، ولا  الوجدانية  والشبعان، وتحسس حالته  الجائع 
بأرض  عملي  واقع  في  الحج  فريضة  شعائر  وممارسة  الحرام  الله  بيت  زيارة  بدون  حاج 
مقدسة، وبأنشطة السعي والطواف وحلق وقص الشعر ورمي الجمرات وغيرها من 

))) الإمام علي، نهج البلاغة، ص 503 .
))) ريشهري، محمدي، ميزان الحكمة، ج7، ص 239.

))) المجلسي، بحار الأنوار، ج75، ص 188.



389 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

شعائر هذه الفريضة، وكذلك تؤدى الزكوات والضرائب المالية الشرعية بالأداء الفعلي 
للفرائض بمختلف  العملي  المعنية، وهكذا فالطاعات تتطلب الأداء  وتسليمها للجهة 

أشكالها وصنوفها في الحياة الروحية للمسلم. 

3. ومواقف عبادية عملية في مجال الأخلاق والسلوك كالزهد والصدق والقناعة، 
النفسي  والثبات  العاطفية،  والصدمات  الشدائد  وتحمل  بالتحلم  النفس  وضبط 
والعاطفي في مواجهة استفزازات الناس وظلمهم، كقيم العدل، والإنصاف، والأمانة، 
النفس  ومجاهدة  والطاعة،  واليقين،  والعز،  والعفْـو،  والرحمة،  الأمل،  وقصر  والشكر 
المشرع  بمحددات  مقبولة  تكون  لا  فجميعها  سبحانه،  لله  المخلصة  التوبة  إلى  والفزع 
التربوي الإسلامي ومعاييره إَّال بعمل، وتطبيقات واقعية ملحوظة تحمل الناس أنفسهم 
على وصف ذوي الأخلاق بها، بل ونلحظ في الوصية أوامر بتنفيذها مثل )انزل ساحة 
د  ْ القناعة باتقاء الحرص، واستجلب حلاوة الزهد بقصر الأمل، واقطع أسباب الطمع بَرب
ة كَرَدِّ الغضب(، ولا يمكن دفع حاضر  اليأس، وسد سبيل العجب بمعرفة النفس، ولا قوَّ

الشر بدون استجلاب حاضر العلم، وهكذا ترد الرذائل بفضائل من اضدادها. 

ومن الصعوبة أن ينتصر على شهواته وأمراضه السلوكية بالتمني، وبدون معرفة 
جادة بالنفس وخفاياها، وبدون ممارسة الذكر وكثرته في الخلوات من أجل ترقيق قلبه 
على  يساعده  شيء  كل  وممارسة  والخشوع،  الليل  وصلوات  كالأدعية  عملية  بأنشطة 
التخلص من قساوة القلب، وتبلد وجدانه الأخلاقي، ولا يميت الطمع في نفسه وما 
د اليأس، وهو الشعور العملي الحي  ْ يترتب عنه من مذلة وتحقير وضعف ومهانة إَّال بَرب
المضاد بعز اليأس مما في أيدي الناس، وتذوق حلاوة الكرامة بدلاً من استجـداء الناس، 
وإراقـة ماء وجهه لهم، فالمرء - إذن - محتاج لتجارب عملية متواصلة يخوضها بنفسه كي 
يتعلم ويعبد الله ويتذوق حلاوتها.. بالتعلم القائم، وبالأداء الفعلي، وبالممارسة العمليَّة.



390العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

التي  بالذنب(  له أن يتخلص من )استهانته  الفرد من جهة أخرى.. كيف  كما أن 
بمفارقة  الموبوء  المزري،  الواقع  بهذا  رضاه  حالة  على  ويتغلب  الوصية،  منه  حذرت 
الميدان  وفي  ومتاعبه،  للانحراف  واقعاً  فيها  يتصدى  عملية  ممارسة  بدون  المعاصي 
العملي، فالخلاص من معصية الاستخفاف بالذنب، والتعبير الإيجابي عن عدم رضاه 
بحالة الخزي والعار المصاحبة لهذه الحالة يتطلب الثورة والتمرد وبدء التغيير وخوض 
تجارب جهادية مع شهوات النفس وانحرافاتها ومواطن الخلل والفساد في داخلها، وقد 
بـ )مجاهدة الهوى( أنه )لا فضيلة كالجهاد( وتحدد لهذا الجهاد شرفه  الوصية إلى  نبهت 
ومخالفته، فقال الإمام في وصيته لجابر: »ولا عقل كمخالفة الهوى، ولا جهاد كمجاهدة 
الهوى«، وكما تقدم فجميعها مواقف تغيير عملية فعلية تنقل الذات من واقع آثامها إلى 
الاستقامة على الحق، ورشد العقل والسلوك، والرضا عن أفعال الذات بما يرضي الله 

سبحانه وتعالى، ويتمثل فيها الفرد المؤمن أحكامه الشرعية المتعددة في أعمال تعبديَّة.

***
4. إعادة التربية العلاجية بالقيم الأخلاقيَّة:

ة، مثل الزهد والصدق  ذكرنا في السياق اللفظي والمعرفي للنص بعض القيم العباديَّ
والثبات  العاطفية،  والصدمات  الشدائد  وتحمل  بالتحلم  النفس  وضبط  والقناعة، 
والأمانة،  العدل،  كقيم  وظلمهم،  الناس  استفزازات  مواجهة  في  والعاطفي  النفسي 

والشكر وقصر الأمل، والرحمـة، والعفْـو، والعز، واليقين، والطاعة.

***



391 الأ�ساليب الإر�شـاديَّة – العلاجيَّة في و�صيَّة الامام الباقر ودورها في تنظيم ال�سلوك..

5. أسلوب التسـامي الأخلاقي وعدم استخدام المعاملة بالمثل:

د الناس إثارة بعضهم في حياتهم اليوميَّة، فقد ألفوا تنوعاً في استجاباتهم، وقد  تعوَّ
تكون بعض هذه الاستجابات متماثلة بعينها، وهذه حال كثير من الناس، فالظلم يرد 
بافتراءاتهم، ومن  نوه، بل وزادوا عليه  ن غيره خوَّ عليه بظلم مثله أو أقسى، ومنْ خوَّ
ب الناس ردوا عليه بغضب تتفاوت قوته باختلاف الأفراد، بل أن بعضهم تنحط  كَذَّ
استجاباتهم بأسوأ من قوة الإثارة الانفعالية، وهذه الاستجابات شائعة على مدار زمان 

في سلوكيَّات الكثير من النَّاس.

منها،  المنحطة  الناس، بخاصة  أفعال   فلا تحظى ردود  البيت  أهل  أئمة  ا  أمَّ
بل  أفعالهم،  بنفس  الغير  معاملة  عن   الباقر د  محمَّ الإمام  وصيَّة  نهت  وقد  بالرضا، 
كانت دعوته محاولة للتفكر فيما قيل للفرد، هل هي صحيحة فتستوجب التعديل، وإن 
كانت كذباً وتلفيقاً فجزاؤه الثواب الإلهي كما وعد الإمام الباقر، فجميع استجابات 
مة أو انها لا تحمل تدنياً أخلاقياً، أو خالية من الدوافع  ا لكونها محرَّ النَّاس مع بعضهم إمَّ
أفضل وأسمى  بردود فعل   » ما هو » سيء  التي تشجع على تجاوز  النظيفة  والبواعث 

أخلاقياً وإنسانياًً، ودينياً. 

بسلوك  تسمو  لا  التي  الاستجابات  أشكال  كل  عن   الباقر الإمام  نهى  ولقد 
بموقف  مراراً  ومررنا  الحمقى،  استجابات  في  كما  الشخصي  قدره  من  وتعلي  الإنسان 
التوجيه الإرشادي للإمام الباقر لصاحبه جابر الجعفي، ومطالبته بكف سلوكه عن 
رة لرغبة من الإمام  الاستجابات وردود الفعل المماثلة مع ذوي المظالم، والاهانات المحقِّ
تعديل  بغرض  أمثل  بسلوك  ومعاملتهم  المحقرين،  هؤلاء  سلوك  تعديل  في   الباقر
سلوكهم بما يتفق والنظرة التربوية والأخلاقية والعبادية للمشرع الإسلامي، وكي لا 
يتعود المؤمن على استجابات الحمقى وأفعالهم، وردود أفعالهم السيئة، فيداخله القلق، 



392العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

وعلل السلوك، والاضطرابات ومشاعر الحطة ودناءة الذات، والنظر للناس باستعلاء 
واستكبار.

كما أن غاية موقف الإمام الباقر تربوية في المقام الأول، وتستهدف أن يشعر ذوو 
السلوك الأحمق بمساوئ ما فعلوه، وأن يتحسسوا بعض الخجل في أنفسهم، ويتعلموا 
درساً في السلوك الخلقي الأمثل، ويدربوا أنفسهم على معالجة رذائلهم بفضائل الخير، 
وهي أكثر سمواً، وبتحقيق راحة للنفس، وبنحو أقدر على الترويح عن الإنسان واجمام 
قلبه، وهذا بالتأكيد ما شددت عليه الوصية، وإن لم تذكر ذلك بألفاظ مباشرة، ولكن 
الناس(  الفرد من عين الله، وأعين  بإمكانية حالتي )سقوط  لكونها ما قيل في الإنسان 

تفيد بالتفكر والتأمل والتعلم التربوي المستمر بعد معرفة الفرد نتائج عمله. 



393

م�صادر الكتاب ومراجعه

1. كتاب الإمام الباقر، بدون ذكر لاسم المؤلف، دراسة أعدتها دار التوحيد للتأليف، 

سنة  الثانية،  الطبْعَـة  الصفَـا،  الكويت،  دولة   ،) البيت  )أهل  سلسلة  من  السابع  العدد 

الطبع )1402هـ - 1982م(.

2. نور الأبصار في مواليد الأئمة الأطهار، تأليف جمع من العلماء.

لبنان،  بيروت،  الأعلمي،  الطالقاني، مؤسسة  محمد حسين  السيد  الباقر،  الإمام  ولادة   

ومنشورات مكتبة العلوم العامة، المنامة، البحرين، الطبعة الثانية، سنة )1408هـ - 1988م(.

ـد بن أحمـد ابن الصبَّـاغ، دار  3. الفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة، علـي بن محمَّ

الأضواء للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية، سنة الطباعة )1409هـ - 

1988م(. 

4. تذكرة الخواص، شمس الدين أبو المظفر يوسف بن فرغلي بن عبد الله البغدادي )سبط 

بن الجوزي(، مؤسسة أهل البيت، بيروت، لبنان، طبعة سنة )1401هـ - 1981م(.

ة في معرفـة الأئمة، العلامة المحقق أبو الحسن علي بن عيسى بن أبي الفتح  5. كشف الغمَّ

الأربلي، دار الكتاب الإســلامي، بيروت، لبنـان، طبعـة سنة )1401هـ - 1981م(. 

مة الحافظ محب الدين أحمد بن عبد  6. ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى، تأليف العَّال

الله الطبري، مؤسسة الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، طبعة سنة )1401هـ - 

1981م(.

اليعقوبي  واضح  بن  وهب  بن  جعفر  بن  إسحـاق  بن  أحمد  اليعقوبي،  تاريخ  كتاب   .7



394العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الطبعة  العراق،  النجف،  الثقافية،  العطَّار  المنصور، مؤسسة  تعليق وتحقيق خليل  البغدادي، 

الأولى، سنة الطبع، )1378ش – #1429(.

ـد )الحسن بن علي بن الحسين بن شعبَة  8. تحف العقول عن آل الرسول، الشيخ أبو محمَّ

اني(، مؤسسة الأعْلـمي للمطبوعات، الطبعة الخامسة، سنة الطبع )1394هـ - 1974م(.  الحـرَّ

السيد  تأليف:  الكلمة،  موسوعة  والثاني،  الأول،  المجلد   ،الباقر الإمام  كلمة   .9

حسن الشيرازي، من إصدارات هيئة محمد الأمين، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، سنة الطبع 

)1423هـ - 2002م(.

يِّد، العـدد السابع من سلسلة  10. الإمام الباقـر: السيِّـد مهدي آية الله، ترجمـة: كمـال السَّ

)المعصومين(، مؤسسة أنصاريان، مدينة قم، إيـران، بدون تـاريخ.

الموسوي(،  حسن  )عباس  يِّد،  السَّ كمال  الأطهار،  وآله  النبي  سيرة  في  البحار  درر   .11

الناشر مؤسسة أنصاريـان للطباعة والنشر، الطبْعـة الأولـى، طبعة 1426هـ - 2005م.

مؤسسة  البحراني،  الدرازي  عصفور  آل  محمد  بن  حسين  الشيخ  الوفيَّات،  كتاب   .12

الأعلمي للمطبوعات، لبنان، بيروت، الطبعة الثانية )1423هـ - 2002م(. 

تحقيق  طولون،  بن  محمد  الدين  شمس  الذهبية،  الشذرات  أو  عشر  الاثنا  الأئمة   .13

صلاح الدين المنجد، دار صادر للطباعة والنشر، ودار بيروت للطباعة والنشر، لبنان، بيروت، 

طبعة عام )1377هـ - 1958م(.

مة باقر شريف القرشي. 14. حياة الإمام الباقر، للعَّال

15. القاموس المحيط، الفيروز آبادي، محيي الدين محمد بن يعقوب، مراجعة أنس محمد 

الشامي، وزكــريا جابر أحمـد، دار الحـديث للطبـاعـة والنشر، القـاهـرة، الطبعة الأولـى، سنة 

الطبـاعة )1429هـ - 2008م(.

ابن  الدين، محمد بن مكرم  أبو الفضل جمال  ابن منظور،  16. معجم )لسـان العرب(، 



395 مراجع الكتاب وم�صادره

علي، طبعة دار المعارف، القاهرة، جمهورية مصر العربية، بدون تاريخ. 

القادر، طبعة  عبد  بن  بكر  أبي  بن  الإمام محمد  الشيخ  الرازي،  الصحــاح،  17. مختــار 

مدققة، اخراج دائرة المعاجم في مكتبة لبنان، مكتبة لبنان، بيروت، طبعة عام 1986م.

18. الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، الجوهري، أبو نصر إسماعيل بن حمَّاد، تحقيق 

ومراجعة محمد محمد ثامر، وأنس الشامي، وزكريا جابر أحمد، دار الحديث، القاهرة، مصر، 

سنة الطبع )1430هـ - 2009م(.

19. كتاب، )مجموعة وفيات الأئمة(، مراجع من العلماء الأعلام، طبعة جديدة 

، مدينة قـم، إيران، الطبعة الأولى، سنة  ومنقحة ومصححة، الناشر: انتشارات الشريف الرِيض

الطبـع )1413هـ - 1993م(. 

مؤسسة  منشورات  رستم،  بن  جرير  بن  محمد  جعفر  أبو  الإمامة،  دلائل  كتاب،   .20

الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية، سنة )1408هـ - 1988م(.

21. كتاب إسعاف الراغبين، محمد بن الصبان، طبعة قديمة.

22. كتاب الوفيات، أبو العباس أحمد بن حسن بن الخطيب، نسخة إلكترونية مكتوبة. 

23. الهــداية الكــبرى، أبو عبد الله الحسين بن حمدان الخصيبي، مؤسسة البلاغ للطباعة 

والنشر والتوزيع، بيروت، لبنـان، الطبعة الرابعة، سنة الطبع )1411هـ - 1991م(. 

منشورات  الآمدي،  الواحد  عبد  التميمي،  الكلم(،  ودرر  الحكم،  )غرر  كتاب   .24

الاعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، سنة )1407هـ - 1987م(. 

وسمـير  رافـدة،  الحـريْـري،  التعليمية،  المؤسسات  في  والنفسي  التربوي  الارشاد   .25

سنة  الأولى،  الطبعَـة  الأردن،  ـان،  عمَّ والطباعـة،  والتَّـوزيع  للنشـر  المسـيرة  دار  الإمامي، 

الطباعة )2011م – #1432(. 



396العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

المحتويات

7 كلمات خالدة  	 
9 الإهداء  	 
11 مَـة الكتاب 	  مقَدَّ

الحلقة الأولى )الإمام أبو جعفر الباقر، شخصيته، حياته، ومكانته العلميَّة(
23 ولادته المباركة 	 
24 الرواية الأولى: اليعقوبي )ت 292هـ(. 	 
25 الرواية الثانية: رواية الطبري في دلائل الإمامة. 	 
الرواية الثالثة: قول أبي الحسن علي بن عيسى بن أبي الفتح الأربلي )ت 692هـ(. 	 26
28 الرواية الرابعة: قول ابن الصبَّاغ المالكي )ت 855هـ(. 	 
28 والرواية الخامسة: مع ابن طولون الدمشقي )ت 953هـ(. 	 
30 الرواية السادسة: الشيخ حسين العلامة البحراني )ت 1216هـ(. 	 
31 تسميته المشهورة بالباقر 	 
31 البَقْـر بمعناه اللغوي. 	 
33 البقر بمعناه الاصطلاحي. 	 
39 منزلته ومكانته العلمية بين المسلمين 	 
39 أولاً: البشارة النبوية بولادة الباقر ومستقبل مكانته.  	 
42 ثانياً: نمو قدراته الذاتية التي حددت مكانته. 	 



397 المحتويات

43  	 .ثالثاً: تصريحات علماء المسلمين بمكانة الإمام الباقر
45  	 .وفاة أبي جعفر الإمام محمد بن علي الباقـر

ة(  الحلقة الثانية )مقدمات أوليَّة في دراسة الوصية كوثيقة إرشاديَّ
53 مدخل الحلقة 	 
55 نص الوصية 	 
59 وصف عام ومجمل للنص وفرصة دراسته 	 
61 تاريخ النص 	 
63 الإثارات الذهنيَّة الرئيسيَّة في نص الوصيَّة أو موضوعاتها الأساسية 	 
65 غات وضع نص الوصيَّة في مدخل الدراسة 	  مسوِّ
66 النظـرة العلمية للنَّص 	 
68 مفهوم الوصيَّة الإرشادية 	 
70 مصادر وصيَّة الإمام الباقر لجابر الجعفي 	 
71  	 .أهداف دراسة وصية الإمام الباقر
73 مصادر توجيه الإنسان وضبط حركته في النص 	 
75 غات دراسة وصية الإمام الباقر لجابر بن يزيد الجعفي. 	  مسوِّ
76 كيفية دراسة الوصيَّة 	 
78 الدراسات السابقة 	 
79 عوائـق الدراسة 	 

الحلقة الثالثة مدخل للعمليَّة الإرشادية في وصية الإمام الباقر لجابر الجعفي
85 مقدمة 	 
86 المفهوم اللغوي للإرشاد 	 



398العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

90 المفهوم الاصطلاحي للإرشاد 	 
99 ة 	  أهداف العمليَّة الارشـاديَّ
101 مصادر الاسترشاد وينابيعه الأساسية 	 
104 ة 	  مهارات الطرفين )المرشد والمسترشد( في العملية الإرشاديَّ
106 ة 	  نات العملية الارشـاديَّ مكوِّ
110 المحادثة كأسلوب عام للعملية الارشادية في نص الوصيَّة 	 
112 جوانب المنهج الإرشادي )الوقائي والعلاجي والإنمائي(. 	 
120 أدوات ومصادر جمع المعلومات عن مشكلات الذات 	 

الحلقة الرابعة السلوك الإنساني في وصيَّة الإمام الباقر مفهومه... 
131 المكونات الأساسيَّة للشخصية الإنسانيَّة 	 
136 مفاهيم أوليَّة في مدخل المبحث. 	 
137 مفهوم عام للسلوك. 	 
138 تحديد معنى )المبادئ( ومفهومه العام. 	 
140 مكونات السلوك وعناصره. 	 
141 أولاً: المثير والاستجابة. 	 
145 انموذج تطبيقي لمجموعة من مثيرات السلوك الإرشادي واستجاباته: 	 
151 ثانياً: الهدف المراد تحقيقه.  	 
154 ثالثاً: النيَّة الإنسانية: 	 
160 رابعاً: مبادئ تنظيم السلوك: 	 
161 أولاً: خصائص مبادئ تنظيم السلوك في نص وصيَّة الإمام الباقر. 	 



399 المحتويات

الحلقة الخامسة الانفعالات النفسية مفهومها، وشروط حدوثها...
171 المقدمة 	 
173  	  النصوص الانفعالية في وصيَّة الإمام الباقر
177 تحديد مفهوم الانفعال 	 
178 شروط حدوث السلوك الانفعالي 	 
180 تأملات علميَّة في نص الوصيَّة 	 
181 أولاً: ألفاظ انفعالية )مفردات ومصطلحات انفعالية(. 	 
182 ثانياً: قائمة السلوك الانفعالي وأنواعه. 	 
183 ثالثاً: ربط المثيرات والاستجابات الانفعالية في مقاطع لفظية... 	 
185 نمـاذج مختـارة  	 
194 رابعاً: أساليب التعبير عن الحالات الانفعالية في النص... 	 
196 خامساً: شروط توجيه الانفعالات نحو أهداف عبادية: 	 
200 سادساً: خصائص السلوك الانفعالي. 	 

الحلقة السادسة  العوامل المؤثرة في ضبط السلوك الانفعالي ....
207 مقدمة 	 
209 1. العوامـل الإيجابية:  	 
223 2. العوامل السلبيَّة المؤثرة على تحقيق الاتزان الانفعالي: 	 
230 المفهوم اللغوي للضغط. 	 
232  	 .الضغوط والتحديات في نص وصية الإمام الباقر
235 تحقيق الاتزان النفسي والانفعالي في نص الوصية الإرشادية: 	 



400العمليَّة الإر�شادية وبناء ال�شخ�صية العبادية عند الإمام الباقر

الحلقة السابعة الحاجات والقيم الإنسانية في وصيَّة الإمام الباقر
245 مقدمة 	 
247 أولاً: الحاجات الإنسانيَّة: 	 
257 ثانياً: الحاجات النفسية – الاجتماعيَّة:  	 
264 أساليب ضبط الإشباع: 	 
266 القوى الضابطة للإشباع في مفردات الوصيَّة: 	 
الحلقة الثامنة مبادئ الإرشاد النفسي والأخلاقي في وصيَّة الإمام الباقر

283 مقدمة 	 
الحلقة التاسعة المشكلات السلوكية والحالات المرضية في وصيَّة الإمام الباقر

327 مقدمة 	 
340 خطوات رصد المشكلات وعلاجها: 	 
341 العوامل المؤثرة في المشكلات السلوكية وحالاتها المرضية )سلباً وإيجاباً(: 	 

 ة – العلاجيَّة في وصيَّة الإمام الباقر الحلقة العاشرة الأساليب الإرشـاديَّ
359 مقدمة 	 
360 أولاً: الأساليب العلاجية ذات الطبيعة العقلية والإدراكيَّة والمعرفية. 	 
379 ثانياً: أساليب العلاج الإرشادي ذات الطابع الروحي – الأخلاقي: 	 
393 مصادر الكتاب ومراجعه 	 



401





403


